
        
            
                
            
        

    
Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

Giảng Kinh Vô Lượng Lần Thứ XI 

Chủ giảng: Lão pháp sư Tịnh Không 







 

 

Tập 301 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 24 tháng 02 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 353, hàng thứ năm từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ hai chữ cuối 

cùng. 

“Nhị giả, trang nghiêm nghĩa, dĩ trì giới đức, nhi tự trang nghiêm. Bất thất luật nghi, quỹ 

phạm nhân thiên, linh chúng khâm ngưỡng quy chỉ, lai thọ giáo hoá. Mộ ngã giới đức, học 

ngã giới hạnh, tiến tu định tuệ, nhi độ bỉ ngạn”. 



Nghĩa thứ hai, ví giới luật như chiếc áo giáp. Nghĩa thứ hai là trang nghiêm. Nghĩa thứ 

nhất là hộ trì, hộ trì chính mình. Ở trong nhà lửa tam giới này, tự hành trì và hoá độ chúng 

sanh thì phải làm sao để bảo hộ chính mình. 

Trang nghiêm, ý này có nghĩa là cảm  hoá chúng sanh. Xã hội hiện nay cảm hoá thật là 

không dể, vì khắp xã hội đã mất hết luân thường đạo đức. Chúng ta quan sát và cảm nhận kỷ 

càng, sẽ thấy tình thân cha con ở xã hội ngày nay không còn nữa. Chỉ thấy thoáng qua, thấy 

thoáng qua một chút thiên tánh. Đúng là hiện tượng tự nhiên. Trẻ em bây giờ, sáu bảy tuổi đã 

không nghe lời nữa. Cha mẹ cũng rất khó dạy chúng. Nguyên nhân gì? Quên lãng cội rể giáo 

dục. Người xưa thường nói: dạy con từ thủa còn thơ, dạy vợ từ thủa bo vơ mới về. Dạy con 

cái phải dạy từ lúc chúng còn nhỏ. Anh hài là mới chào đời, là phải bắt đầu dạy, vì nó chưa bị 

nhiễm ô, nó còn duy trì được thiên tánh của nó, thiên tánh vốn thiện. 

Tất cả những thứ bất thiện đều là nhiễm ô, nhưng mới ra đời chưa bị nhiễm ô. Nếu lúc 

này sơ suất để nhiểm tánh bất thiện, muốn sửa đổi sẽ rất khó. Vì sao hiện nay nhiều bạn đồng 

tu đến thăm tôi đều nói với tôi rằng, con cái không dể dạy. Có rất nhiều vị là thầy giáo đang 

dạy ở trường cũng nói, học sinh không dể dạy. Hai câu này 50 năm trước chưa từng nghe qua, 

không ai than thở như vậy. Năm mươi năm sau, những câu than phiền như vậy ngày nay rất 

phổ biến. Mổi gia đình đều có kinh nghiệm đau khổ này. Nguyên nhân là gì? Chính là điều 

chúng ta vừa nói, “phụ tử hữu thân”. Nhưng đến lúc đứa trẻ mười  mấy tuổi thì không thấy 

nữa, đã không còn. “Phu phụ hữu biệt” cũng không còn. Bây giờ vợ chồng kết hôn rồi ly hôn 

cũng giống như trò đùa vậy, rất tuỳ tiện. “Quân thần hữu nghĩa” cũng không còn. Quan hệ 

2  Tập 301 



cấp trên với cấp dưới thời nay là vì lợi, chứ không còn đạo nghĩa. “Trưởng ấu hữu tự” cũng 

không. “Bằng hữu hữu tín” cũng chẳng còn. Đây là xã hội gì? 

Ngũ luân: nhân nghĩa lễ trí tín hoàn toàn không còn. Lễ nghĩa liêm sĩ không có. Hiếu đệ 

trung tín cũng không. Nhân ái hoà bình chẳng thấy. Đây là thế giới gì? Thế giới như vậy chỉ 

có  các  bậc đại  thánh  đại  hiền, chư  Phật Bồ  Tát  ứng hoá  đến thế  gian này  để  hoá độ chúng 

sanh. Không phải người thật sự tái sanh, đã chứng được A Duy Việt Trí Bồ Tát. Đươc! Họ ở 

trong nhà lửa tam giới, ba độc thiêu đốt mà không bị ô nhiễm. Không có công lực như vậy thì 

cho dù từ nhỏ đã tiếp thu được căn bản giáo dục, cha mẹ dạy tốt cũng vô dụng. Từ trong gia 

đình bước ra ngoài xã hội là đã học điều hư. Xã hội là một hồ nhuộm lớn. Nên ngày nay 

người ta bất nhân bất nghĩa, vô lễ vô liêm sỉ đều không thể trách cứ họ.  Họ tạo ra tất cả 

những điều bất thiện mà không biết. Họ không biết đó là bất thiện, nên cho rằng như vậy là 

bình thường. 



Ngày nay chúng ta học Phật, trì giới, phải giữ quy củ, thì họ lại coi chúng ta là dị loại, 

coi chúng ta là không bình thường. Quý vị xem giáo hoá những người như vậy khó biết bao. 

Trong  hoàn  cảnh  này,  nên  y  giáo  phụng  hành,  lấy  đức  để  cảm  hoá  người.  Không  thoái 

chuyển, vẫn kiên trì. Tôi nghĩ đây đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Những người chứng A la 

hán thì không được, trong hoàn cảnh ngày nay họ đều sẽ thoái chuyển. 

Cổ nhân nói thấy lợi quên nghĩa, đó là một cách ví dụ. Bây giờ khắp nơi đều như vậy, đó 

là  hiện  tượng phổ  biến  của  xã hội. Mưu đồ vị lợi không nghĩ  đến hậu quả.  Ở  thế gian  này 

giáo hoá  chúng sanh, có  thể không  thoái tâm  sao?  Hầu  như  là việc  không  thể. Đó  chính  là 

thật  sự  hiểu  được  nhân  quả.  Biết  rằng  thiện  có  thiện  quả,  ác  có  ác  báo.  Nhân  quả  báo  ứng 

không sai chút nào. Có thể bảo hộ chính mình không thoái tâm để tiếp tục siêng năng học tập. 

Ngũ luân ngũ thường, tứ duy bát đức của truyền thống văn hoá xưa là giới luật căn bản 

của thánh hiền, nhất định phải tuân thủ. Chúng ta thấy trong bộ Thượng Thư ngày xưa, vua 

Nghiêu nói với mọi người: Cuộc sống vật chất của con người đã dầy đủ, y phục ẩm thực sung 

túc. Chổ ở, công việc, hoàn cảnh vui chơi đều không thiếu. Nếu không có giáo dục thì người 

với  cầm  thú  có  gì  khác  nhau?  Dạy  điều  gì?  Chính  là  dạy  luân  thường  đạo  đức.  Cầm  thú 

không  có  giáo  dục  luân  thường  đạo  đức.  Người  khác  với  cầm  thú  chính  là  đã  tiếp  thu  nền 

giáo dục luân thường đạo đức. Ngày nay giáo dục luân thường đạo đức của con người không 

còn nữa. Hành vi con người có lúc còn tệ hơn cầm thú. 



Mấy  năm  trước,    khi  tôi  ở  thôn  quê,  có  một  con  chim  chết  trong  vườn.  Thầy  Ngộ 

Khiêm đem nó chôn trong vườn. Thấy một con chim khác có thể là bạn đời của nó, không 

ngừng đi quanh ở nơi chổ chôn con chim đó. Đi rất chậm,  đi quanh đó suốt ba ngày. Chúng 

Tập 301  3 



tôi cảm động chảy nước mắt. Con chim này rất có nhân có nghĩa. Người bây giờ không được 

như nó, chúng ta kính trọng nó. Thật hiếm có! Ba ngày ba đêm đi quanh chỗ đó, có người 

đến gần nó cũng không bay. 

Con chim này, nó làm sao hiểu được luân lý đạo đức? Người học Phật chúng ta biết được, 

con chim này trong quá khứ là người có học, thời gian dài huân tập tiếp thu luân lý đạo đức. 

Nên trong A lại da có chủng tử, tuy đầu thai trong súc sanh, nhưng vẫn còn biểu hiện này. Vì 

sao con người bây giờ không còn nữa? Con người đã bị danh lợi làm mê muội, nên chỉ biết 

tranh danh đoạt lợi. Hoàn toàn trái ngược với bản tánh vốn thiện. Đây là điều bi ai của xã hội 

ngày nay. 

Thật  hiếm  có,    mấy  năm  gần  đây  chúng  ta  đề  xướng  luân  lý  đạo  đức, đề xướng  truyền 

thống văn hoá, nhưng đã gặp rất nhiều khó khăn. Kỳ thật có một số ít người giác ngộ, còn đại 

đa số vẫn không biết. Nếu không có người tiếp tục phấn đấu từ trong gian khổ, thì số ít người 

giác ngộ này lại lạc mất phương hướng, sẽ sớm bị mê thất. Từ đó quý vị sẽ biết được công 

việc này khó khăn biết bao! Thật sự có thể lấy giới đức để tự trang nghiêm, thì đây chính là 

Bồ  Tát  hạnh.  Người  này  chúng  ta  có  thể  nói  họ  là  người  tái  sanh,  họ  không  phải  là  người 

thường. Ở trong hoàn cảnh như vậy mà họ không bị nhiễm ô. Bị nhiễm ô, đó là chuyện rất 

bình thường. Nói cách khác, đã bị nhiễm ô. Xuất gia cũng không ngoại lệ, xuất gia cũng bị 

nhiễm ô. Họ không phải là người tái sanh, vị họ không nhẫn chịu được. Trong nhà Phật câu, 

nhìn được thấu nhưng nhịn không được. Đây là nói công phu nhẫn nhục Ba la mật. Mặc dù 

biết là sai, nhưng vẫn cứ làm vì không nhịn được. Nên lục ba la mật là Bồ Tát hạnh, không 

phải hàng phàm phu có thể làm được. Đối với phàm phu có thể giữ tam quy, ngũ giới, thập 

thiện, Thì chư Phật Bồ Tát đã rất mãn nguyện lắm rồi. 

Ngày nay chúng ta nói đến ba nền tảng của Thích Nho Đạo. Có thể thực hành Đệ Tử Quy, 

Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp, chư Phật Bồ Tát đã rất vừa lòng rồi, các bậc thánh hiền 

cũng vừa lòng. Vì sao? Xã hội này mặc dù không đạt được đại đồng thì cũng đạt được tiểu 

đồng. Thực hiện ba căn bản này chính là phạm vi của tiểu đồng, có thể đạt được trị an lâu dài. 



“Bất thất luật nghi, quỹ phạm nhân thiên”. Đây chính là oai nghi hữu tắc. Chính mình 

thật sự đã làm được, mục đích là gì? Là làm gương cho mọi người trong xã hội, làm để mọi 

người xem. 

“Linh chúng khâm ngưỡng quy chỉ”. Quy là quy y, đến đây theo ta học tập. Đến để tiếp 

nhận giáo hoá. Quý vị xem, trước là thân giáo. Nếu không tự mình làm thì xã hội ngày nay 

người ta  không   tin. Những  gì  ta  nói,  ta nói được họ  cũng nói  được.  Người nói thì  nhiều, 

nhưng người làm thì không có. Các bậc thánh hiền, chư Phật Bồ Tát đều không phải dùng lời 

4  Tập 301 



nói trước, mà các ngài dùng hành động trước. Cho nên diễn thuyết, nghĩa là trước biểu diễn, 

làm cho ta thấy, sau đó ta hỏi thì sẽ nói, nếu không hỏi thì sẽ không nói. Trong đây có đạo lý 

của nó. Nếu họ không hỏi mà nói thì chưa chắc họ đã tin, không khéo họ còn sỉ nhục và chỉ 

trích ta nữa. Nếu họ đến hỏi, đến thỉnh giáo tức là họ có tâm cầu học, lúc này thì nên nói cho 

họ. Nhất định là trước phải làm được sau mới nói. 

Nếu tứ chúng đồng tu ở một nơi, thật sự thực hành được Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, 

Thập Thiện Nghiệp thì thật đáng nể! Thành thị này sẽ được cảm hoá. Bất luận quý vị đi đến 

đâu, cũng có người đến thân cận thỉnh giáo. Họ tôn trọng quý vị. Vị sao? Bởi người khác 

không làm được, mà quý vị có thể làm được. Chính là đạo lý này. Họ sẽ ngưỡng mộ, sẽ khâm 

phục và muốn đến học với quí vị. “Mộ ngã giới đức, học ngã giới hạnh”. Trì giới sẽ biểu hiện 

ra  đức  tướng  làm  cảm  động  người,  họ  liền  đến  theo  ta  học  giới  hạnh.  Có  giới  đức  trang 

nghiêm, tiến thêm  một bước là tu định tu huệ. Định tuệ có thể tự độ, có thể độ tha. Đây là 

giới định tuệ tam học_tam vô lậu học. 

“Tiền dẫn Viên Giác, chư giới định tuệ cập dâm nộ si câu thị phạn ngữ”. Trong kinh Viên 

Giác nói như vậy. Ý này rất thâm sâu, ở trước đã nói qua. Giống như trong Trung Quán Luận 

nói: “nhân duyên sở sinh pháp, ngã thuyết tức thị không”. Thế gian pháp, mười pháp giới y 

chánh trang nghiêm đều là các pháp do nhân duyên sanh. Chư Phật Như Lai ứng hoá ở thế 

gian này. Chúng sanh có cảm là nhân, Phật Bồ Tát có ứng là quả, Vẫn là quan hệ nhân duyên, 

nên Phật pháp do nhân duyên sanh. Nói cách khác, rốt cuộc Phật pháp có hay không? Không 

có. Vì có thế gian pháp mới có Phật pháp, đối lập mà sanh ra. Thế gian pháp không có thì 

Phật pháp cũng không có. Nên Đức Phật dạy:  “pháp còn phải xả, huống là phi pháp”. Đây 

chính là dạy chúng ta nhị biên đều phải xả. 

Pháp thế gian xả bỏ rồi, trong tâm còn giữ lại Phật pháp. Như vậy là sai. Trong tự tánh 

thanh tịnh tâm một pháp cũng không có. Không có pháp, thì lấy đâu ra Phật pháp? Ta có sai 

lầm, thì đức Phật dùng phương pháp để sửa đổi lại, đó gọi là Phật pháp. Nếu không có sai 

lầm thì sẽ không có Phật pháp. Nên biết rằng dâm nộ si là pháp thế gian, giới định tuệ là pháp 

xuất thế gian. Tất cả đều là do nhân duyên sanh ra các pháp. Nếu thật sự đã hiểu, thì nhị biên 

không còn, thì đó chính là phạm hạnh. Hằng thuận chúng sanh, tuỳ hỷ công đức. 

Trong xã hội này, bất luận là cảnh giới nào, là thuận cảnh hay nghịch cảnh. Nên tỷ  mỷ 

lãnh hội 53 lần tham bái cầu học của Thiện Tài Đồng Tử. Vì trong 53 vị thiện tri thức này, 

nam nữ già trẻ, các ngành các nghề, nghịch cảnh thuận cảnh, thuận duyên ác duyên đều có đủ. 

Quý vị xem Thiện Tài Đồng Tử đã đối phó như thế nào. Đó chính là dùng trí tuệ để đối phó. 

Thực hành trung đạo, không rời nhị biên, nhị biên bất tức, bất tức bất ly, hành Bồ Tát đạo. 

Phật pháp và thế pháp thực sự giống như trong kinh Bát Nhã nói. Tất cả pháp, tất cả pháp này 

Tập 301  5 



bao hàm Phật pháp và thế gian pháp, bao hàm tất cả. “Nhất thiết pháp tất cánh không, vô sở 

hữu, bất khả đắc”. 

“Dữ kim bất thất luật nghi hổ tương chiếu ương, chánh hiển trung đạo, lý sự vô ngại, viên 

giải viên tu chi diệu hạnh”. 



Đây là cảnh giới tứ vô ngại trong kinh Hoa Nghiêm. Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Nhất 

định phải có định có huệ. Không có định huệ như vậy ta sẽ sai. Trung đạo chính là định huệ 

ngang nhau, định huệ  bình đẳng. Định nhiều huệ ít là không được, định ít huệ nhiều cũng 

không được. Nhất định phải ngang nhau mới gọi là trung đạo. 



“Lý sự vô ngại, viên giải viên tu chi diệu hạnh. Liễu tri giới định tuệ dữ dâm nộ si bình 

đẳng bình đẳng”. Nhưng tu bằng cách nào? “Nhưng nghiêm trì tịnh giới, bất thất luật nghi. 

Tuy nghiêm trì luật nghi, quỷ phạm cụ túc, đãn tự tâm thường tịch nhất thiết bình đẳng. Tất 

vô thủ xả, cánh vô ái tắng, bất kiến dĩ thị, bất đạo nhân phi”. 



Đây là tiêu chuẩn đầy đủ. Nếu thật sự làm được như thế để người ta xem. Tứ đức trong 

Hoàn Nguyên Quan là “tuỳ duyên diệu dụng, oai nghi hữu tắc”. Phải làm, làm một cách tự 

nhiên như, không hề có chút miễn cưỡng nào. Vì sao? Bởi đã nhập vào cảnh giới. Chư Phật 

Bồ Tát cũng như vậy, nó vốn là như vậy, làm gì có chút miễn cưỡng nào? 

Tiêu chuẩn đầy đủ, làm được tốt như vậy nên tự tâm thường tịch. Tự tâm thường tịch là 

định. Tiêu chuẩn đầy đủ là giới. Tất cả bình đẳng, không có lấy hay bỏ. Dưới đây nói là huệ, 

biết  được  tất  cả  pháp  không  rời  tự  tánh.  Trong  kinh  giáo  đại  thừa  thường  nói,  ngoài  tâm 

không có pháp, ngoài pháp không có tâm. Tâm là năng sanh năng hiện, pháp là sở sanh sở 

hiện. Năng và sở là một không phải hai. Nên tất cả pháp trong biến pháp giới hư không giới 

với chính mình là quan hệ gì? Luân lý là nói đến quan hệ. Quan hệ gì? Nhất thể. Quan hệ này 

thân thiết biết bao, không có gì thân hơn điều này. So với “phụ tử hữu thân” còn thân hơn 

nữa. Phụ tử hữu thân không phải nhất thể, nhưng vạn pháp với chính mình là nhất thể. 

Ai biết được nhất thể? Chư Phật Như Lai và pháp thân Bồ Tát, các ngài biết, các ngài đã 

chứng được, đã nhập  vào  cảnh  giới nhất thể, khẳng  định nhất thể, thừa  nhận nhất thể. Cho 

nên hành nhất thể chi hành. Điều này không giống với phàm phu đã mê thất tự tánh. Mê thất 

tự tánh, nên làm xằng nghĩ bậy. Họ không có trí tuệ, hoàn toàn thuận theo phiền não. Phiền 

não là gì? Hỷ nộ ai lạc. Họ thuận theo điều này. Tạo ra tất cả nghiệp nên không rời được luân 

hồi. Cho nên tất cả bình đẳng, không lấy hay bỏ. Không lấy cũng không bỏ, hoàn toàn tuỳ 

duyên. Tuỳ duyên không lấy hay bỏ nên gọi là diệu dụng. “Cánh vô ái tắng”. Thất tình lục 

dục được hoá giải không còn nữa. Ái là tham luyến, tắng là sân nhuế, tất cả đều không còn. 

Đây là tán thán đối với người thiện hạnh thiện. Không còn tham luyến. Đối với người ác làm 

6  Tập 301 



ác, cung kính nhưng không tán thán, không sân nhuế. Cho dù tổn hại rất nghiêm trọng đối với 

mình cũng không oán hận. Vì sao? Bởi bất khả đắc. 

Thường ghi nhớ, tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc. Không thấy điều hay 

của mình, cũng không thấy lỗi của người. Thực tế mà nói là không thấy điều phải của mình 

không thấy sai lầm của người. Tại sao lại phê bình người khác? Vì nhìn thấy sai lầm của họ. 

Phật Bồ Tát không thấy sai lầm của con người. Con người không có sai lầm, nên sẽ không 

tìm ra sai lầm của họ. Sát na sanh diệt, làm gì có sai lầm? Nên trong kinh có câu: Mổi ngày 

đều là ngày tốt, mổi giờ đều là giờ lành. Không có phân biệt. Tôi làm tiếp hai câu: Mỗi người 

đều là người tốt, mọi việc đều là việc lành. 



Nếu đứng về mặt bổn tánh mà nhìn, “nhân chi sơ tánh bổn thiện”, sao không phải là 

người tốt được. Họ không tốt là sau này mới bị nhiễm ô, học điều xấu. Học điều xấu, vậy cái 

xấu đó là thật chăng? Không phải thật. Điều xấu này muốn tìm nó cũng là bất khả đắc. Chẳng 

qua là một vài ý niệm bất thiện, tích luỹ liên tục thành một loại huyễn tướng, nên là bất khả 

đắc. Ngày nay vấn đề này rốt cuộc phát sanh ở chỗ nào? Phát sanh ở chổ cho giả tướng là 

thật.  Thuận  theo  ý  mình  là  tham  luyến,  muốn  khống  chế,  muốn  chiếm  hữu.  Không  hợp  ý 

mình thì muốn đuổi nó đi, muốn khai trừ nó. Vấn đề là ở chỗ này. Nguồn gốc của tai họa là 

phân biệt và chấp trước. Phân biệt chấp trước làm chủ thì phiền phức đấy. 

Chư Phật Bồ Tát không có những thứ này. Các ngài đã rời xa tất cả vọng tưởng phân biệt 

chấp trước. Các ngài không có vọng tưởng phân biệt chấp trước, nên các ngài nhìn thế gian 

này mọi người đều là người tốt, mọi việc đều là việc lành. Trong cảnh giới các ngài không 

khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trước. Các ngài xử lý mọi việc là 

dùng trí tuệ không phải là tình thức. Chuyển thức thành trí chính là chuyển tình thức thành trí 

tuệ. Trí tuệ làm chủ chính là chân tâm làm chủ. Thiên hạ thái bình, vấn đề gì cũng giải quyết 

được. 

Hai câu này chúng ta hiện nay cần nên học tập “Bất kiến kỷ thị, bất đạo nhân phi”. Mình 

làm nhiều việc tốt, nhưng đó là việc cần nên làm. Vì sao? Bổn thiện mà! Tất cả những điều 

bất thiện không nên làm. Không nên làm nhưng quý vị vẫn làm, cũng không trách quý vị. Vì 

sao? Vì mê muội. Mê muội chính là như vậy. Ngộ chính là Phật Bồ Tát, là nhất chân pháp 

giới. Mê chính là mười pháp giới, là tam đồ lục đạo. Pháp nhĩ như thị. 



“Như thị trì giới” là chân thật trì giới. “Như thị tu hành” là hạnh Phổ Hiền. “Như thị tri 

kiến” mới nhập trung đạo. Đây hạnh Bồ Tát. 

Bồ  Tát  trì  giới, Bồ  Tát  tu  hành. Vì  sao  nói  không  thấy  cái  hay  của  mình?  Ta  vẫn  chưa 

viên mãn. Công phu của ta còn thiếu sót. Nên cái hay của ta ở đâu? Không có cái hay. Công 

Tập 301  7 



đức tu hành thật sự đã viên mãn, chứng được quả vị diệu giác, Phật và Phật đạo đồng. Có ai 

tự cho mình là Phật chăng? Không có. Không có ai tự cho mình là Bồ Tát. Cũng không có ai 

tự cho mình là Tu Đà Hoàn. Trong kinh Kim Cang nói rỏ: Đó là đức Như Lai mượn lời này 

để khuyến khích mọi người. Không phải Tu Đà Hoàn tự cho là phải. 

“Nhược  nhân  sảo  văn  bình  đẳng  chi  ý.  Tiện  mậu  xích  trì  giới  vi  trước  tướng,  phỉ  báng 

giới luật”. 



Đây là gì? Đây là người cạn cợt, mới phê bình như vậy. Trong quá khứ chúng ta cũng 

là hạng người này. Lúc mới học luật, coi nhẹ giới luật. Còn nói năng lung tung, giống như rất 

có đạo lý vậy, phê bình nó. Lúc trẻ tôi nghĩ rằng, việc trì giới này là tập quán sinh hoạt của 

3000 năm trước thời Đức Thế Tôn. Là qủy phạm sinh hoạt người Ấn Độ thời đó. Chúng ta là 

người Trung Quốc thì có lễ nghi của người Trung Quốc. Người Trung Quốc thì có quy phạm 

sinh hoạt của người Trung quốc. Hơn nữa những quy phạm sinh hoạt này tuỳ theo thời đại 

khác nhau nên thường xuyên thay đổi. Chúng ta không nên tuân thủ. Lúc tôi còn trẻ kinh luận 

phải nên học tập, vì lý luận trong kinh điển rất hay khiến người khâm phục. 

Giới  luật  là  hành  vi.  Xưa  và  nay  không  giống  nhau,  trong  và  ngoài  nước  không  tương 

đồng. Chúng ta học điều này làm gì? Quý vị xem, lúc đó tôi có những nghị luận này, còn cảm 

thấy mình nói rất có lý. Không hề cảm thấy mình sai lầm. Nên Chương Gia đại sư dạy tôi, đó 

là trí tuệ chân thật, là phương tiện thiện xảo. Đại sư rất hiểu tôi nên đã dùng phương pháp xảo 

diệu như vậy. Mổi lần tôi về, tiễn tôi ra cửa, đứng trước cửa nói với tôi “giới luật rất quan 

trọng”. Quý vị xem, chỉ một câu nói này thôi. Mỗi tuần chúng tôi gặp mặt một lần, một tuần 

nghe  một  lần  suốt  ba  năm  như  vậy.  Nghe  mấy  chục  lần  như  vậy  nên  ấn  tượng  rất  sâu  sắc. 

Ngài đã thị hiện viên tịch, nếu ngài không viên tịch tôi vĩnh viễn sẽ không phản tĩnh. 

Ba năm viên tịch. Tôi suy nghĩ ba năm, tôi theo đại sư ba năm, đại sư dạy tôi những gì? 

Ấn tượng thứ nhất chính là giới luật rất quan trọng, lập tức liền nghĩ đến câu này. Vì sao ngài 

phải nói câu này? Rỏ ràng biết tôi không thích giới luật, vì sao cứ nói lặp đi lặp lại câu này? 

Nhất định có lý của nó. Nghiên cứu sâu hơn thì đây là pháp xuất thế. Những điều tôi tưởng 

tượng trong quá khứ là pháp thế gian. Thế gian pháp có hưng suy có cải cách, tuỳ theo thời 

đại mà cải sửa, nhưng pháp thế gian không thể sửa đổi. Sửa đổi sẽ không ra khỏi thế gian. 

Đây là điều mà tôi ngộ được đầu tiên. Đối với giới luật không giám coi thường nữa, nhưng 

đạo lý trong đó vẫn không hiểu. Theo sự khế nhập vào kinh giáo, sau hơn 20 năm mới hoàn 

toàn hiểu được điều này. Nên tôi đã sưu tập một ít những kinh sách liên quan đến giới luật. 

Đối chiếu với xã hội ngày nay  mới hoát nhiên đại ngộ, giới luật thật sự rất quan trọng. 

Phát hiện được sự suy yếu của Phật giáo, nguyên nhân do đâu? Nguyên nhân là chúng ta xem 

8  Tập 301 



thường giới luật. Bây giờ không có người giảng, không có ai làm gương. Có lẽ cũng có người 

làm nhưng họ ở trong thâm sơn cùng cốc, chúng ta không tiếp xúc được, không nhìn thấy 

được.  Nhưng  đây  là  nền  tảng  quan  trọng  nhất.  Học  Phật  không  bắt  đầu  từ  đây  chắc  chắn 

không thể thành tựu. 

Đối  với  những  lời  Ấn  Quang  đại  sư  nói:  một  phần  thành  kính  được  một  phần  lợi  ích, 

mười phần thành kính được mười phần lợi ích. Đối với những câu nói này của ngài tôi có 

cảm xúc rất sâu sắc. Trong lúc dạy học, thầy giáo trên bục giảng hết lòng hết dạ để truyền đạt, 

nhưng học trò có được lợi ích hay không, thì phải xem trong lòng họ có được mấy phần cung 

kính. Họ đối với kinh giáo, đối với giáo huấn của Thế Tôn không thành kính. Đối với thầy 

không thành kính, chính là không thành kính đối với chính mình. Như vậy thì điều gì cũng 

không đạt được. Phật Bồ tát đến dạy bảo cũng vô ích. 

Chính họ thật sự có tâm thành kính, thì thầy sẽ không bằng họ. Thầy giảng kinh, họ nghe 

rồi  sẽ  khai  ngộ,  sẽ  chứng  quả.  Còn  Thầy  giáo  chưa  chứng  quả,  cũng  chưa  khai  ngộ.  Thầy 

giáo đọc theo trong kinh văn, theo trong chú giải mà giảng. Học trò nghe rồi hiểu được và đã 

khai ngộ. Nên người xưa nói “thanh xuất ư lam nhi thắng ư lam”. Đây chính là nói thầy giáo 

không  phải  là  người  rất  tài  ba,  nhưng  người  học  trò  theo  học  lại  vượt  hơn  cả  thầy  mình. 

Nguyên nhân là gì? Đó là tâm cung kính chân thành vượt trên thầy mình, nên thành tựu của 

học trò cũng hơn thầy. Tuy hơn thầy nhưng họ có đức hạnh, nên mặc dù thầy không bằng họ, 

họ vẫn luôn luôn tôn trọng thầy. Vì sao? Làm để người khác thấy. Đây chính là đức. Khinh 

mạn thầy là tội rất nặng. Vì ta khiến cho những người khác noi theo, thì sự tôn sư trọng đạo 

chẳng phải bị quí vị phá hủy sao? Thầy dù không tốt nhưng thầy cũng đã từng dạy ta. Nên 

vĩnh viễn nhớ ân của thầy, vĩnh viễn nhớ thầy. Làm một tấm gương tôn sư trọng đạo tốt. Đây 

chính là ta đang thật sự đề xướng hiếu đạo, đề xướng đạo nghĩa đối với thầy. Thật sự làm một 

tấm gương tốt cho tất cả chúng sanh. Phê bình giới luật chính là phỉ báng Phật pháp, người 

như vậy rất nhiều. Người giống thái độ của tôi khi mới học trên xã hội này rất nhiều, nhưng 

không ai dạy. 

“Hoặc sảo năng trì giới, tiện tăng ngã mạn, tự tán huỷ tha, xỉ đàm tha nhân quá thất. Thị 

giai dĩ bệnh vi dược giả dã”. 



Người như vậy rất nhiều. Thời xưa đã có rồi, họ trì giới rất nghiêm minh, nhân giới 

sanh định, nhờ định phát huệ, đây là bình thường. Họ trì giới rất miên mật, nhưng bị sai lệch 

nên đã đi vào ngõ rẽ. Vì sao? Vì trì giới rất giỏi nên sinh ra ngạo mạn, kêu ngạo. Cho rằng 

người khác không trì giới, người khác không bằng ta. Ta hơn họ nhiều, họ không được như ta. 

Ở đâu cũng la người khác phạm giới, phá giới, phê bình người ta. Đây là tự tán thán mình mà 

huỷ báng người khác. Như vậy là sai. 

Tập 301  9 



Người xưa có câu rất hay: “học vấn thâm thời ý khí bình”. Người càng có đạo đức, có tu 

dưỡng, có học vấn thì tâm bình khí hoà. Cho dù nhìn thấy người khác sai lầm rất lớn, cũng 

coi như không có việc gì. Từ đây để thấy được sự tu dưỡng. Mình mới trì được chút giới luật, 

đã tự cho rằng mình quá tài giỏi. Người xuất gia ở thế gian này đều không trì giới luật, tự cho 

rằng mình thanh cao hơn người khác, như vậy là sai. Người ta trì giới là được định và khai 

mở trí huệ, họ trì giới lại được ngạo mạn, được phiền não. Đây chẳng phải là quá sai lầm rồi 

sao? Không trì giới còn được, trì giới như vậy thì đoạ vào địa ngục A tỳ. Nên giới định huệ 

phải đi liền với nhau. Trì giới không được định là không có công phu trì giới, có công phu 

chắc chắn được tam muội. Có công phu của định chắc chắn khai trí huệ. 

Trì giới tu định cuối cùng đều biến thành phiền não. Đó gọi là sai lầm quá lớn! Không 

phải giới luật sai, mà do dụng tâm sai. Trì giới cũng không sai, mà do tâm trì giới đó sai. Tâm 

tự tư tự lợi, cống cao ngã mạn. Ý niệm tổn người lợi mình vẫn chưa buông bỏ. Nên người 

học Phật nhất định phải ghi nhớ, một ngày cũng không được rời xa kinh giáo. Rời kinh giáo 

sẽ không giữ được chính mình, chắc chắn bị hoàn cảnh ảnh hưởng, chắc chắn bị hoàn cảnh 

dẫn dắt. Vì hoàn cảnh ngày nay quá phức tạp, sức mạnh mê hoặc quá lớn. Mê hoặc của danh 

văn lợi dưỡng, mê hoặc của tài sắc danh lợi. Ta có thể chống cự được sao? Ngoài việc hàng 

ngày nghe kinh, hàng ngày đọc kinh để từng giờ từng khắc cảnh tỉnh mình thì không có cách 

thứ hai. Nhập thất không được, ở trên núi cũng không được, vẫn là suy nghĩ lung tung. Đặc 

biệt là hiện nay, núi có cao mấy đi nữa thì vẫn có thể xem được ti vi. Ti vi là ô nhiễm số một. 

Cho nên cần nương tựa vào thiện tri thức, đừng xa rời thiện tri thức. Đây là sự lựa chọn thông 

minh nhất. 

Thiện  tri  thức  chính  là  kinh  điển.  Mở  quyển  kinh  là  giống  như  đối  với  Phật  Bồ  Tát. 

Chúng ta hôm nay mở kinh Vô Lượng Thọ, đối mặt với Đức Thế Tôn, với Phật A Di Đà, đối 

diện với Chư vị Bồ Tát, với cư sĩ Hạ Liên Cư, cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. Giống như mổi ngày 

đang sống với họ, như vậy là không sai. Một ngày không nghe kinh, không đọc kinh là như 

không được gặp họ. Năm ba ngày không gặp thì tâm ta sẽ thay đổi, sẽ bị dao động. Quý vị 

nghĩ xem có đáng sợ không. Nên kinh điển với danh hiệu Phật A Di Đà là bùa hộ mạng của 

chúng ta, nhất định không được rời nó. 

Suốt 60 năm này tôi có thể giữ được mình chính là nhờ hàng ngày đọc kinh. Không thể 

không đọc. Vì sao? Bởi hàng ngày phải giảng kinh. Không đọc thì không thể giảng được. Tôi 

dùng phương pháp này để phá trừ giải đãi biếng nhác. Giải đãi biếng nhác là căn bệnh thường  

gặp của con người. Làm cách nào để đối trị nó? Phương pháp đối trị chính là lên bục giảng 

kinh.  Hàng  ngày  giảng  kinh,  nếu  không  chuẩn  bị  đầy  đủ  thì  không  sao  giảng  được.  Dùng 

phương pháp này để ép chính mình. Sáu mươi năm rồi tôi vẫn dùng phương pháp này để ép 

10  Tập 301 



chính  mình.  Khi  còn  trẻ,  lúc  khoảng  ngoài  40  đến  ngoài  50  tuổi.  Lúc  đó  khỏe  mạnh,  một 

ngày không phải chỉ giảng bốn tiếng. Một ngày hầu như đều là năm sáu tiếng. Tôi nhớ khi đó, 

một học kỳ hơn 30 tiết học. Ở Mỹ nhiều năm như vậy, vì hoàn cảnh ở Mỹ với Trung Quốc 

không giống nhau. Công việc rất bận rộn, rất siêng năng. Chỉ có thứ bảy và chủ nhật nghỉ. Họ 

làm việc một tuần năm ngày. 

Chúng tôi ở đó giảng kinh, chỉ có lợi dụng hai ngày này. Thông thường hai ngày này, mỗi 

ngày  giảng  ít  nhất  là  sáu  tiếng, nhiều  nhất  là  chín  tiếng.  Buổi  sáng  ba  tiếng, buổi  chiều  ba 

tiếng, buổi tối ba tiếng. Lúc đó giảng kinh là đứng giảng chứ không phải ngồi nói. Các bạn 

đồng học ngồi nghe, còn tôi đứng giảng. Đứng như vậy giảng ba tiếng, giữa giờ nghỉ ăn cơm. 

Lúc trẻ có sức. Những ngày thường không giảng kinh đã chuẩn bị đầy đủ. Tôi không dùng 

phương pháp này để ép mình, thì không thể thành tựu được. 

Khi chúng tôi học giảng kinh, thầy giáo dặn dò chúng tôi rằng. Giảng kinh không được 

gián đoạn, gián đoạn sẽ bị thoái chuyển. Một tuần ít nhất phải giảng hai tiếng, thầy quy định 

cho chúng tôi. Tôi cảm thấy hai tiếng đồng hồ không đủ, tôi sẽ giải đãi, sẽ thoái chuyển. Về 

sau tôi quy định cho mình, một ngày ít nhất phải giảng hai tiếng. Không thể ít hơn hai tiếng, 

ngày  ngày  không gián đoạn.  Không  có người  nghe thì phải làm  thế  nào?  Khi không  có  ai 

nghe tôi dùng ghi âm. Lúc đó chưa có quay phim, nhưng có ghi âm, loại máy ghi âm băng 

đĩa. Tôi mua một cái máy ghi âm, và ngồi đối diện với máy ghi âm giảng. Sau khi giảng xong 

tôi nghe lại một lần. Đi du lịch cũng không nghĩ, trong khách sạn tôi cũng đối diện với máy 

ghi  âm  giảng.  Tôi  học  giảng  từ  phương  pháp  ngu  ngốc  này,  nhưng  rất  có  hiêu  quả.  Nếu 

không dùng phương pháp này nhất định sẽ bị hoàn cảnh nhiễm ô. 

Hơn 50 năm rồi tôi không xem ti vi, không nghe thông tin. Báo và tạp chí đều không xem. 

Chẳng những không xem những thứ này, mà một số sách thông thường tôi cũng không xem. 

Có lúc người ta tặng sách cho tôi, cái đầu tiên tôi xem là bản quyền. Thói quen xem sách của 

tôi, cầm vào cuốn sách việc trước tiên là xem trang bản quyền. Nếu trên mặt sách này ghi sơ 

hữu bản quyền, nếu in ấn sẽ bị truy cứu. Tôi sẽ không xem cuốn sách này.  Nhiều người cảm 

thấy kỳ lạ. Vì sao pháp sư đọc thấy như vậy thì không xem nữa? Tôi nói người này tâm địa 

hẹp hòi, tự tư tự lợi. Người có tâm địa hẹp hòi họ có thể viết được điều gì hay chứ? Không 

cần lãng phí thời gian. 

Quý  vị  xem  sách  xưa  đều  ghi  là:  “không  có  bản  quyền,  hoan  nghênh  in  ấn”.  Như  vậy 

công đức mới vô lượng. Tâm địa lớn thì phước lớn, tâm lượng lớn thì trí tuệ lớn. Xem sách 

của những người này chúng ta có thể đạt được lợi ích. Còn tâm lượng nhỏ như vậy xem nó 

làm gì? Như vậy thì lãng phí thời gian của ta, thời gian rất quý báu. Điển tịch mà cổ nhân để 

lại, chúng ta xem suốt đời cũng không hết. Chọn ra mấy loại đọc cho nhuần nhuyễn. Sau khi 

Tập 301  11 



học Phật, hầu như toàn bộ đều là sách Phật. Đặc biệt cần phải đọc bộ sánh tham khảo điển 

tịch chú sớ của các bậc cổ đức này. 

Tôi  đến  Đài  Trung  học  kinh  Lăng  Nghiêm  với  thầy  Lý.  Trong  hai  năm  tôi  sưu  tập  chú 

giải kinh Lăng Nghiêm hơn 20 loại. Thầy cũng cảm thấy rất lạ và thật là không thể nghĩ bàn. 

Thầy nói những thứ này rất tốt, chú tìm nó ở đâu? Đúng như Chương Gia đại sư nói: “Phật 

thị môn trung hữu cầu tất ứng”. Tâm tưởng sự thành. Tôi nghĩ đến một bộ kinh, là do vị tổ sư 

nào đó chú giải, thì khoảng một hai tháng sau liền có người đưa đến. Thật không thể ngĩ bàn. 

Chỉ có một bộ sách tôi nghĩ thời gian dài nhất Trung Quán Luận Sớ là sáu tháng, nửa năm 

mới  đạt  được.  Đây  là  thời  gian  dài  nhất,  thật  sự  có  cầu  tất  có  ứng,  bởi  tôi  cần  tham  khảo 

những cuốn sách này. 

Không  có  ứng  đại  khái  là  chư  Phật  Bồ  Tát  cho  rằng  điều  này  không  cần  thiết,  nên  tôi 

cũng không nghĩ đến nữa. Ngoài những điều này ra thì danh văn lợi dưỡng chưa hề nghĩ đến. 

Tôi cảm thấy mổi ngày chỉ cần ăn đủ no, mặc đủ ấm, ngủ ngon như vậy là đã hạnh phúc lắm 

rồi. Đây chính là điều mà thầy Phương nói: hưởng thụ cao nhất của đời người. Mổi ngày đều 

ở chung với chư Phật Bồ Tát, chư vị thánh hiền. Quý nghĩ xem hạnh phúc biết bao! Còn có 

việc gì hạnh phúc hơn, an vui hơn điều này chăng? Không có. Cho nên sự hưởng thụ tối cao 

của con người ai cũng có phần, chỉ xem quý vị có đồng ý cầu hay không thôi. Nếu đồng ý thì 

thật có thể đạt được, bởi vì “Phật thị môn trung hữu cầu tất ứng”. 

Chúng ta xem phần sau của đoạn này. Đây không phải là phần cuối cùng, đây là mở đầu 

của đoạn sau. “Thượng tam đoạn vi Pháp Tạng đại sĩ nghiệm tịnh tự tâm chi đức hạnh. Hạ vi 

thành tựu chúng sanh chi đức hạnh”. 



Thành  tựu  chúng  sanh  nhất  định  trước  phải  thành  tựu  chính  mình.  Chính  mình  chưa 

thành tựu mà muốn thành tựu chúng sanh, lời này nói nghe quá xa xỉ. Thực tế mà nói thì đó 

là điều không thể. Chắc chắn phải trước thành tựu chính mình, mới có thể thành tựu người 

khác. 

Chúng  ta  xem  đoạn  ở  dưới  “Thành  tựu  chúng  sanh.  Sở  hữu  quốc  thành  tụ  lạc,  quyến 

thuộc, trân bảo đô vô sở trước, hằng dĩ bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ 

lục độ chi hạnh, giáo hoá an lập chúng sanh, trú ư vô thượng chân chánh chi đạo”. 



Trong đoạn này, câu trước là tất cả đều không chấp trước. Nói cách khác, tất cả đều 

buông bỏ. 



Đoạn thứ hai bên dưới là “lục độ giáo hoá chúng sanh”. Chúng ta xem chú giải của 

Hoàng Niệm Tổ. Tụ lạc tức là thôn lạc, tức là chỉ cho vùng nông thôn ngày nay. Từ đó cho 

12  Tập 301 



thấy, thời xưa Thế Tôn giảng kinh thuyết pháp thực sự là thời gian ở tụ lạc dài nhất. Còn ở 

thành thị là những hoạt động lớn hơn, đa phần là quốc vương đại thần, họ phát khởi tổ chức 

những hoạt động này. Ngày nay chúng ta đều gọi những việc này là hoạt động. Ở nông thôn 

thị trấn là quy mô nhỏ, số lượng người cũng ít hơn. 

Quốc thành, tu lạc, quyến thuộc, trân bảo đều buông bỏ hết. Tình chấp buông bỏ không 

còn chấp trước. Cảnh giới này A la hán làm được. 



Trong chú giải dưới đây nói: “Chấp trước, chấp dã. Hữu sở chấp trước, tắc nan ly xã. 

Kim vô sở trước, cố giai khả dụng dĩ bố thí”. Đây là thật sự giáo hoá chúng sanh. Nếu không 

thể xả bỏ thì làm sao giáo hoá được? Giáo hoá chúng sanh, Thế Tôn nói Tứ Nhiếp Pháp. Tứ 

nhiếp pháp là bốn phương pháp nhiếp thọ chúng sanh. 

Thứ nhất Bố Thí “Thử địa bố thí, hằng dĩ bố thí trì giới”. Đây là lục độ, Lục Độ đều là bố 

thí, đều là bố thí trong Tứ nhiếp pháp. Lục độ của Bồ Tát là phá sáu loại chấp trước của chính 

mình. Đó là Sáu Ba La Mật. Bố thí trong Tứ nhiếp pháp là lợi ích chúng sanh, giúp đỡ chúng 

sanh. 



Muốn giúp chúng sanh thì trước tiên ta phải buông bỏ tình chấp. “Quốc thành, tụ lạc” 

ở đây là nói Đức Thế Tôn đã xả bỏ. Ngài là vương tử, nếu không xuất gia thì sẽ làm quốc 

vương. Nhưng ngài đã xuất gia, không cần vương vị. Đây là buông bỏ quốc thành. Quốc gia 

này lãnh thổ rất rộng, rất nhiều thành thị tụ lạc. Ngài có quyến thuộc, có trân bảo nhưng đều 

xả bỏ hết. Sau khi xuất  gia, sống  cuộc đời khổ hạnh. Ba  y  một bát, ngày  ăn  một bửa, đêm 

nghĩ dưới gốc cây. Ngài sống cuộc sống như vậy. Ngài sống cuộc sống như vậy suốt 60 năm. 

Đức Thế Tôn 19 tuổi đã xả ly tất cả để xuất gia. Xả ly này nghĩa là thế nào? Là phiền não 

chướng, đã buông bỏ phiền não. Những thứ này đều là phiền não. Nhưng 19 tuổi đã buông bỏ 

phiền não và ra đi cầu học suốt 12 năm. Mười hai năm ngài học được không ít. Đương thời 

tôn giáo Ấn Độ rất phát triển, nghĩa là giáo dục tôn giáo rất phát triển. Các bậc cao tăng đại 

đức trong các tôn giáo này, ngài đều đã thân cận học hỏi với họ. Ngoài điều này ra thì triết 

học Ấn Độ cũng đứng hàng đầu trên thế giới. Các nhà đại triết học này ngài đều thân cận. 

Trong suốt 12 năm ngài học hỏi được không ít. 

Học  nhiều  như  vậy,  nhưng  chúng  ta  cũng  có  thể  tưởng  tượng  được  là  vấn  đề  của  ngài 

chưa được giải quyết. Ấn độ cổ, bất luận là tôn giáo hay học phái. Không có ai chẳng coi 

trọng thiền định. Nên trong kinh Phật nói tứ thiền bát định. Điều này quý vị nên biết, tứ thiền 

bát định là của Bà la môn truyền lại. Trong kinh Phật nói tứ thiền bát định là của Bà la môn 

giáo, nhưng tất cả đều phải học hết. Vì nó là nền tảng của thiền định. Sau khi được thiền định, 

hiện nay gọi là đột phá không gian duy thứ. Trên đến 28 tầng trời, dưới đến địa ngục vô gián 

Tập 301  13 



trong lục đạo đều là phạm vi hoạt động của chúng ta. Ta đều có thể nhìn thấy, đều có thể tiếp 

xúc được. Nên cách nói về luân hồi không phải Đức Thế Tôn nói, mà là thời Bà la môn cổ, 

trước khi Đức Thế Tôn xuất hiện một vạn năm đã nói một cách rỏ ràng minh bạch rồi. Phàm 

là người tu định đều nhìn có thể thấy. Đây không phải là giả, mà là thật. 

Cao nhân của các tôn giáo, nhân sỹ trong giới học thuật đều có năng lực này. Đều khẳng 

định và thừa nhận chân tướng sự thật này_luân hồi. Nhưng luân hồi lục đạo từ đâu mà có? Vì 

sao có hiện tượng này? Ngoài lục đạo ra còn có thế giới nữa không? Chúng ta tin tưởng sâu 

sắc rằng, Đức Thế Tôn có tư tưởng này. Ba vấn đề này không ai có thể giải đáp. Giới học 

thuật không thể giải đáp. Tôn giáo cũng không thể giải đáp. Đức Thế Tôn đem những điều đã 

học  buông bỏ  hết,  nhập  thiền  định dưới cội  Bồ  Đề. Ngài buông bỏ sở học  trong mười  hai 

năm, nhập vào thiền định sâu hơn. Vì sao phải buông bỏ sở học 12 năm? Bởi nó là sở tri 

chướng. Quý vị xem, 19 tuổi buông bỏ phiền não chướng. 30 tuổi buông bỏ sở tri chướng. Cả 

hai loại phiền não, chướng ngại minh tâm kiến tánh, chướng ngại ta chứng đại bát niết bàn. 

Buông bỏ những thứ này liền minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. 



Sau khi xuất định là bắt đầu giáo hoá. Ngài đên Vườn Lộc Uyển tìm năm anh em Kiều 

Trần Như, đều có quan hệ thân thích. Đức Thế Tôn năm 19 tuổi vượt thành xuất gia đi tham 

học. Phụ thân của ngài phái năm người này đi theo để chăm sóc ngài. Những người này cũng 

đều tu hành trong vườn Lộc Uyển, nên ngài đến vườn Lộc Uyển để tìm năm người này. Tìm 

đến và giảng kinh cho họ. Năm người đã tiếp thu, ngài Kiều Trần Như còn chứng quả A la 

hán. Từ  đó  Tăng đoàn  xuất  hiện. Nghe  ngài  giảng  kinh liền  chứng quả. Người khác  chứng 

được sơ quả, nhị quả. Kiều Trần Như là hàng lợi căn nên đã chứng tứ quả A la hán. Bắt đầu 

từ  đó  cho đến khi niết bàn, suốt  49 năm  không  ngừng giảng kinh giáo hoá. Đây  là  ngài đã 

làm nên tấm gương cho chúng ta xem. 

Buông bỏ phiền não chướng và sở tri chướng. Ngài lấy cái gì để giáo hoá chúng sanh? 

Quý vị xem ngài dùng bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền đinh, trí tuệ. Đây là pháp thế 

gian. Lục độ này có thể nói cạn cũng có thể nói sâu. Đối với những người thường trong xã 

hội thì nói cạn, nhưng đối với Thanh văn Duyên giác phải nói sâu hơn. Còn chánh thuyết là 

đối với Bồ Tát. Nói cách khác, lục độ là điểm tu học chủ yếu của Bồ tát. Còn những hạng 

người khác đều là dự bị. Nên giảng những điều này đều nghiêng về phương diện luân lý đạo 

đức. Trong thiền định và trí huệ có giáo dục nhân quả. 

Trong chú giải nói “Hữu sở chấp trước, tắc nan ly xã, kim vô sở trước, cố giai khả dụng 

dĩ bố thí. Ư bố thí hạ, tục giới nhẫn đẳng ngũ độ. Nhân chư độ hàm dĩ vô trước vi bổn”. 

14  Tập 301 





Chúng ta biết, Bồ tát tu hành lấy không chấp trước làm căn bản. Ba loại phiền não phải 

đoạn từ đâu, nghĩa là ba loại này nên buông bỏ loại nào trước? Chúng ta phải biết phiền não 

từ đâu mà có? Như chúng ta mặc áo quần, thứ nhất mặc là áo trong. Khi chúng ta mê thì  mê 

đầu tiên là vô thỉ vô minh phiền não, đây là tầng ở trong cùng. Từ vô thỉ vô minh mới sanh 

khởi tiếp trần sa phiền não. Trần sa phiền não cũng ví như bộ áo quần ngoài. Là bộ đồ bình 

thường mặc bên ngoài. Từ trần sa phiền não tiếp tục sanh khởi kiến tư phiền não, chính là 

chấp trước. Trong kinh Hoa Nghiêm gọi là vọng tưởng. Thứ nhất là vọng tưởng, thứ hai là 

phân biệt, thứ ba là chấp trước. Chấp trước là ở ngoài cùng. 

Bây giờ chúng ta muốn mở ra, muốn cởi y phục thì nên bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ bên 

ngoài, không thể cởi từ bên trong trước. Điều thứ nhất cần phải giải quyết đó chính là chấp 

trước. Khi đoạn được chấp trước mới phá phân biệt. Cuối cùng đến phá vọng tưởng, như vậy 

mới có thể thành tựu. Nên năm độ ở trước đều là lấy không chấp trước làm nền tảng. 

“Thị tức Kim Cang kinh tông chỉ, viễn ly tứ tướng, tu nhất thiết thiện pháp. Cố năng đắc 

A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề dã”. 



Kinh Kim Cang trong Phật giáo Trung quốc, Lục Tổ Huệ Năng khai ngộ từ kinh Kim 

Cang. Kinh Kim Cang vì sự khai ngộ của ngài mà nổi tiếng, trở thành kinh số một của Phật 

giáo  Trung  quốc.  Chẳng  ai  không  biết  đến  Kinh  Kim  Cang.  Trên  thực  tế  Kinh  Kim  Cang 

cũng có thể đảm đương danh hiệu Kinh Bát Nhã mà Đức Thế Tôn thuyết suốt 22 năm khi 

còn tại thế. Kinh Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật là một loại trong số đó. Các bậc cổ đức cho 

rằng, bộ kinh này là đại cương của Kinh Bát Nhã. Hay nói cách khác, kinh Bát Nhã là triển 

khai từ bộ kinh này. Kinh này là tổng đại cương, nên người thọ trì rất nhiều. 

Kinh  văn  không  dài,  chỉ  có  hơn  5000  chữ.  Kinh  này  dạy  chúng  ta  viễn  ly  bốn  tướng. 

Muốn tu tất cả thiện pháp thì nên bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ chổ xa rời bốn tướng. Bốn tướng 

là ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng. 



Chúng ta ngày nay đã tu nhiều năm, thậm chí đã tu nhiều kiếp nhưng chưa khai ngộ. 

Nguyên nhân do đâu? Bản ngã chưa buông bỏ. Như vậy có nghĩa là gì? Là chấp trước chưa 

buông xả. Chấp trước thân này là ta. Có ngã là có nhân, có nhân thì có chúng sanh. Phạm vi 

của chúng sanh rất lớn, nó bao gồm cả thế giới. Chúng sanh là hiện tượng do nhân duyên hoà 

hợp mà sanh khởi. Đối lập với ta là người, cho nên chúng sanh là vũ trụ, thọ giả là thời gian. 

Những thứ này đều là chấp trước nặng nề của chúng ta, không chịu buông bỏ. 

Thọ giả, bây giờ mấy giờ? Đây là thọ giả tướng. Ngày mai làm gì? Thọ giả tướng. Nói về 

quá khứ vị lai đều là thọ giả tướng. Bây giờ chúng ta gọi là thời gian và không gian. Không 

gian là chúng sanh tướng, thời gian là thọ giả tướng. Những thứ này đều phải buông bỏ hết. 

Tập 301  15 



Có hay không có? Đừng quan tâm nó có hay không, chỉ cần không chấp trước là được. Đức 

Phật không dạy chúng ta phủ định những hiện tượng này, không có. Ngài chỉ dạy buông bỏ 

chấp trước. Tướng không liên quan gì. Tướng là hư vọng, nó không có thật. „Phàm sở hữu 

tướng giai thị hư vọng”. “Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh”. 

Ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả đều là tướng hữu vi. Hữu vi là gì? Có sanh có diệt. Hiện 

tượng có sanh có diệt gọi là tướng hữu vi. Người có sanh lão bệnh tử. Thực vật như cây cỏ 

hoa lá có sanh trụ dị diệt. Thế giới, tinh cầu có thành trụ hoại không, đều gọi là tướng sanh 

diệt, tướng hữu vi. Đối với những hiện tượng này đều không thể chấp trước, nó là hiện tượng 

tự nhiên. Hiện tượng này là huyễn tướng, huyễn tướng không chướng ngại chân không. Chân 

không là gì? Là thường tịch quang, tức là tự tánh. Nó hoàn toàn không trở ngại tự tánh. 

Ngài Huệ Năng khai ngộ đã nói rất rỏ là tự tánh vôn thanh tịnh. Vốn tự thanh tịnh không 

ô nhiễm. Trong cảnh giới Phật là thanh tịnh. Ở cảnh giới chúng ta cũng thanh tịnh. Ở ngạ quỷ, 

súc sanh, địa ngục vẫn là thanh tịnh. Từ trước đến nay chưa từng nhiễm ô. Đây gọi là chân. 

Chân tánh là chính mình. Thân thể sanh lão bệnh tử này không phải chính mình. Không phải 

ta nhưng chấp trước cho rằng nó là ta, như vậy là sai lầm! Nên chứng được Tu đà hoàn, Tu 

đà hoàn là cảnh giới gì?, Tu đà hoàn đã làm được vô ngã tướng, vô nhân tương, vô chúng 

sanh tướng, vô thọ giả tướng. Đây là địa vị nào? Sơ quả tiểu thừa. 

Trong  đại  thừa  kinh  Hoa  Nghiêm  nói.  Bồ  Tát  thập  tín  vị,  thì  họ  là  Sơ  Tín  vị.  Thập  tín 

được ví như tiểu học, tiểu học mười năm. Thì họ là năm thứ nhất, lớp một tiểu học. Vô ngã, 

vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ giả. Đây là học sinh chính thức của Phật Thích Ca. Lớp một 

tiểu học là học trò chính thức. Còn chúng ta chưa phá được bốn tướng là chưa vào tiểu học. 

Chưa vào được lớp một, còn đang học mẫu giáo. Đại khái cũng là lớp mầm của mẫu giáo, 

còn lớp mầm và lớp lá chúng ta đều không có phần. Chúng ta là lớp mầm của mẫu giáo,  mà 

còn cho rằng mình giỏi thì tiêu rồi, vĩnh viễn không thể nhập môn. 

Ngày nay chúng ta đối với danh văn lợi dưỡng có thể buông xả  được chăng? Đức Thế 

Tôn vì sao không kiến lập đạo tràng? Bây giờ chúng ta đã lãnh hội được. Nếu ngài kiến lập 

đạo tràng có thể có rất nhiều người xuất gia đoạ lạc. Vì sao? Bởi họ buông bỏ không được 

đạo tràng này. Đạo tràng này là đạo tràng của tôi thì quá phiền phức. Buông không được thì 

không xa rời được, nên sau khi chết thần thức cứ tham luyến đạo tràng này, như vậy phải làm 

sao? Đạo tràng này, nó không phải như người ta. Nó không có vợ chồng nên không cách nào 

thác sanh đến chổ này. Không được làm người, nhưng đạo tràng này có kiến, dán, chuột. Họ 

sẽ đầu thai làm những con vật này. Là thật chứ không phải giả. Đến khi nào họ buông bỏ mới 

có  thể  vượt  ra  được  thân  sác  sanh  này.  Nếu  không  chịu  buông  thì  đời  đời  kiếp  kiếp  đều  ở 

trong đạo tràng này. 

16  Tập 301 



Phật không kiến lập đạo tràng là có đạo lý, để ta không có lưu luyến, không có chấp trước. 

Đây là tâm đại từ đại bi của Đức Thế Tôn. Nên ngày xưa mổi tối ngài đều nghỉ dưới gốc cây. 

Quy định như thế nào? Một gốc cây chỉ được ở một đêm. Đêm thứ hai phải đến gốc cây khác, 

không được ở mãi dưới gốc cây này. Sợ sinh tâm tham luyến và thích cây này. Trong cây này 

có súc sanh ở, tương lai đầu thai trở thành súc sanh. Phàm phu chúng ta không biết, nhưng 

Chư Phật Bồ Tát rất rỏ ràng. Nên các ngài làm gương để chúng ta noi theo. Vì thế bốn tướng 

chẳng thể không buông xả. Buông bỏ mới có thể tu tất cả thiện pháp. Tất cả thiện pháp này 

chính là sáu ba la mật mà chúng ta đang nói. Đây là pháp đại thừa mà hàng Bồ Tát tu hành. 

Bồ  Tát  thuộc  địa  vị  nào?  Là  sơ  tín  vị  của  thập  tín,  là  Tu  đà  hoàn  của  tiểu  thừa.  Điều  này 

chúng ta chẳng thể không biết. 

Bắt đầu từ đây không ngừng nâng cao cảnh giới, nên tương lại họ có thể đạt được A Nậu 

Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề - Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Câu này là phạn ngữ 

có thể phiên dịch, nhưng pháp sư phiên dịch kinh tại sao không dịch? Phiên dịch kinh có một 

thể lệ là năm thứ không dịch. Đây là một trong năm loại đó, gọi là tôn trọng không dịch. Vì 

sao? Đây là mục tiêu cuối cùng muốn đạt được của người học Phật. Nên có thể phiên dịch 

chứ không phải khó dịch, mà vì tôn trọng nên không dịch. Nó là mục tiêu chung của người 

học Phật. Dịch thành chữ Hán có nghĩa là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh giác. Tiếng phạn 

A Nậu Đa La dịch sang chữ Hán là Vô Thượng. Tam dịch sang chữ hán là Chánh. Miệu là 

Đẳng, đẳng của chữ bình đẳng, là Chánh Đẳng. Tam là Chánh, Bồ Đề là Giác. Tức là Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. 

A la hán chứng được gọi là chánh giác, chính là Tam bồ Đề. Bồ Tát chứng được là Tam 

Miệu Tam Bồ Đề, chánh đẳng chánh giác. Đó là quả vị Phật cao nhất, không có cao hơn nữa. 

Nên thêm vào chữ A Nậu Đa La. A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề là Phật. Tam miệu tam 

Bồ Đề là Bồ Tát, còn Tam Bồ Đề là A la hán. Danh hiệu là tên gọi bằng cấp trong giáo dục 

của Đức Phật. Giống như đại học, thạc sĩ, tiến sĩ ở nhà trường hiện nay vậy. Phật là tiến sĩ, 

Bồ Tát là thạc sĩ. Cuối cùng là tốt nghiệp đại học. Đây là danh xưng của ba cấp bằng. Bằng 

cấp như thế nào? Ở đây đã nói rỏ, A la hán đạt được Tam Bồ Đề, họ đã thành chánh giác. 

Nên gọi họ là A la hán. Nếu cao hơn nữa đến Chánh đẳng chánh giác, đó chính là Bồ Tát. Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, đây chính là Đức Phật. Là tên gọi của ba cấp bậc. 

Chúng  ta  học  Phật  là  tìm  cầu  điều này, không phải  cầu  danh văn lợi dưỡng. Liên  quan 

đến danh văn lợi dưỡng của thế gian đều đoạ lạc. Trở lại ngụp lặn trong luân hồi lục đạo. 

Như vậy là sai hoàn toàn. 

Ngày nay chúng ta học Phật, bao nhiêu người bước đến cửa Phật. Bước đến cửa Phật, đốt 

hương tụng kinh niệm Phật. Hỏi họ đang cầu điều gì? Cầu thăng quan phát tài, cầu bình an. 

Tập 301  17 



Không  phải  là  cầu  những  thứ  này  sao?  Trong  Lục  Tổ  Đàn  Kinh  tôi  thấy  ngài  Huệ  Năng 

không cầu điều này. Lần đầu gặp Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn. Ngũ Tổ hỏi ngài, ông đến cầu điều gì? 

Con đến cầu làm Phật. Chúng ta chỉ thấy có ngài Huệ Năng, ngài thật sự khác người. Ngài là 

đến cầu được làm Phật. Ngài không hiểu ngôn ngữ trong Phật pháp. Nếu dùng ngôn ngữ Phật 

pháp là nói con đến cầu A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Hoặc dùng ngôn ngữ Trung 

quốc là con đến cầu Vô Thượng Chánh Đẳn Chánh Giác. 

Ngũ Tổ thật không bạc đãi ngài, đã thành tựu ngài đạt được A Nậu Đa La Tam Miệu Tam 

Bồ  Đề.  Ngài  thật  sự  thành  Phật  mới  ra  đi.  “Phật  thị  môn  trung  hữu  cầu  tất  ứng”,    là  thật 

không phải giả. 

Lục ba la mật là là đại hạnh tự lợi lợi tha cứu cánh viên mãn của Bồ tát trong đạo Phật, có 

thể đạt đến niết bàn bỉ ngạn. Niết bàn bỉ ngạn chính là thành Phật, viên mãn thành Phật. 

Hết giờ rồi. Ngày mai chúng tôi sẽ giới thiệu với mọi người về sáu ba la mật. 

----------------------------------------------------------------------------------------------------------- 



 

Tập 302 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: ngày 25 tháng 02 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



 Cắt bỏ từ phút 0:44:04 đến phút 0:44:50 

Chư vị pháp sư, chư vi đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải”, trang 354, hàng thứ ba từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ ba chữ cuối cùng. 

 “Thử lục độ nãi Bồ Tát cứu cánh tự tha kiêm lợi chi đại hạnh, năng đáo niết bàn bỉ ngạn. Bồ 

 Tát tự hành thử pháp, diệc dĩ thử giáo đạo lợi ích chúng sanh, cố tục vân giáo hoá an lập 

 chúng sanh”.  Chúng ta đọc tiếp mấy câu bên dưới.  “Hội Sớ thích viết, dĩ đạo thọ tha vi giáo, 

 chuyển  ác thành  thiện  vi hoá. Dẫn đạo  chúng  sanh an trú  chánh đạo, kiến lập đại  tâm, cố 

 vân an lập” . 

18  Tập 302 



Chúng ta đọc đến chổ này. Lục ba la mật là sáu phương pháp tu học, là phương pháp tu học 

của tất cả Bồ Tát. Các ngài y theo phương pháp này để tu, đồng thời cũng lấy sáu phương 

pháp này để giáo hoá lợi ích chúng sanh. 

Nên trong kinh văn này  “lục độ chi hạnh giáo hoá an lập chúng sanh”.  Lục độ ở trước đã 

nói rất nhiều. Về sau cũng có rất nhiều chổ nhắc đến. Ở đây chúng ta đơn giản ôn tập lại một 

chút.  Rất  cần  như  vậy,  vì  sao?  Bởi  đây  là  nồng  cốt  quan  trọng  nhất  của  Bồ  Tát  hạnh  mà 

chúng ta chưa làm được. Cổ nhân dạy rằng:  “Đọc thư thiên biến, kỳ nghĩa tự kiến”. Chúng ta 

đọc tụng, lắng nghe chắc chắn không đến 1000 lần. Một ngàn lần cũng không gọi là nhiều. 

Điều này trong Phật pháp gọi là huân tu lâu ngày, chính là nói ý này. 

Điều thứ nhất trong lục độ là bố thí. Trong kinh văn nói rất rõ, thường lấy bố thí. Bố thí có ba 

loại là: tài bố thí, pháp bố thí, vô uý bố thí. Tài bố thí được của cải, của cải có thể nuôi dưỡng 

thân mạng của chúng ta. Cũng chính là lợi ích về mặt vật chất. Pháp bố thí được trí tuệ, trí tuệ 

có thể  nuôi dưỡng  thân huệ  mạng  của  chúng ta, để  chúng ta minh  tâm  kiến  tánh. Nói  cách 

khác, đây là lợi ích về mặt tinh thần. Vô uý bố thí là thiện pháp, là việc tốt. Đối xử với tất cả 

chúng sanh, khi họ đau khổ tận tâm tận lực giúp họ, khiến họ không sợ hải, bình an vượt qua 

khó khăn. Như vậy gọi là bố thí vô uý. Đặc biệt là con người trước lúc lâm chung, khi đang 

chịu sự hành hạ của bệnh khổ. Nếu chúng ta có thể giúp họ, để bệnh khổ của họ được giảm 

nhẹ. Khiến họ cảm thấy an vui, cảm thấy an ủi, cảm thấy có người quan tâm nên họ không 

còn sợ hãi. Cách bố thí này rất quan trọng, gọi là bố thí vô uý. 

Ba việc này chính là quả báo, ba quả báo. Người thế gian ai cũng hy vọng đạt được. Hy vọng 

thì  hy  vọng,  nhưng  chưa  chắc  có  thể  đạt  được.  Đây  là  cầu  bất  đắc  khổ  trong  bát  khổ.  Tôi 

muốn cầu của cải, muốn cầu thông minh trí tuệ, muốn cầu  mạnh khoẻ sống lâu. Muốn cầu 

khi về già có nhiều con cháu chăm sóc quan tâm. Đây là đại phước báu! 

Phước báo từ đâu mà có? Do tu mà có. Quý vị nên biết, phước báo là quả. Có quả tất phải có 

nhân. Chúng ta không tu nhân thì làm gì có quả báo? 

Người xuất gia thời xưa, vào chùa xuất gia. Trước tiên là dạy họ tu phước. Vì sao? Trong 

Phật pháp thường nói “pháp luân vị chuyển thực luân tiên”. Nếu trong cuộc sống gặp nhiều 

khó khăn, ngày không đủ ba bửa cơm. Ngày mai ở đâu còn chưa biết, như vậy làm sao có 

tâm học đạo? Các bạn đồng học có phước báo, nên thiện hữu mười phương hộ trì. Vì thế quý 

vị không cần lo lắng những điều này. Phước báo thật sự quá lớn. Phước báo của quý vị lớn 

hơn tôi rất nhiều. 

Có  thể  nói  trước  70 tuổi, đến  hơn  70  tuổi  tôi  mới  có  một  đạo  tràng  nhỏ.  Trước  70  tuổi  tôi 

không biết ngày mai mình ở đâu. Thân tâm con người không nơi nương tựa. Lúc trẻ được coi 

Tập 302  19 



là rất may mắn, có duyên gặp được cư sỹ Hàn. Chúng tôi ở Đài Bắc kiến lập thư viện_Thư 

viện Hoa Tạng, Cô ấy làm thủ thư, trông coi đại chúng. Chúng tôi sống nương nhau ba mươi 

năm. Cô ấy qua đời, chúng tôi lại bắt đầu lưu lạc. Lúc trẻ lưu lạc, cô giữ tôi ở lại nhà cô. Cả 

nhà họ đối với tôi rất tốt, nhưng tâm chúng tôi lại bất an. Trong đầu chỉ nghĩ đến hôm nay 

không dám nghĩ đến ngày mai, Ngày mai người ta không vui đuổi tôi đi, như vậy là phải ra đi. 

Cũng may cô ta chăm sóc tôi ba mươi năm mới có thành tựu ngày hôm nay. Sau khi cô ta qua 

đời chúng tôi lại bắt đầu lưu lạc. 

Thời gian ở Singapore lâu nhất, ba năm rưỡi. Rồi sau đó đến đây. Khi đến đây chính phủ tạo 

điều kiện ưu ái cho chúng tôi. Đồng ý cho chúng tôi lập đạo tràng ở đây. Đây là nhân duyên 

hy hữu khó gặp. Đạo tràng chúng tôi ở đây thành lập đã được mười năm rồi. Theo lý mà nói 

thì mười năm rồi. Nhà nho nói 7 năm tiểu thành, 9 năm đại thành. Tiểu thành là quân tử, đại 

thành  là  thánh  hiền.  Trong  Phật  pháp  tiểu  thành  là  được  tam  muội.  Thực  sự  người  bình 

thường, người thường thật sự siêng năng thì ba bốn năm sẽ được tam muội. Sáu bảy năm có 

người  khai  ngộ.  Mười  năm  tôi  tin  rằng  người  khai  ngộ  không  ít.  Nhưng  chúng  ta  đã  lãng 

quên nên không thể y giáo phụng hành. Lãng phí thời gian, để 10 năm trôi qua, mà tâm chưa 

được thanh tịnh, sức khoẻ cũng không còn như 10 năm trước nữa. Thân tâm mệt mỏi. Tạp 

niệm, vọng tưởng chẳng những không giảm đi, mà có thể còn tăng thêm. 

Chúng ta cũng đang tu hành, đang tu đạo. Nhưng là tu trong luân hồi lục đạo, không phải Bồ 

Tát hạnh, mà là phàm phu hạnh. Tự mình cần phải biết. Ba loại bố thí của Bồ Tát, chúng ta 

đang làm nhưng làm chưa đủ. Tài bố thí: mỗi vị đồng tu, nếu thật sự vì chánh pháp cửu trụ, 

vị hoá độ chúng sanh, thì nên giúp nhân dân nơi thành thị nhỏ này, hướng về luân lý đạo đức. 

Giúp nhân dân ở đây đoàn kết thành một nhà, tương thân tương ái, sống với nhau hoà đồng, 

hợp  tác qua  lại. Thành thị  nhỏ  này  là  tấm  gương  hoà bình  cho  cả nước  và  cho  cả  thế giới. 

Chúng  ta  có  đang  làm  không?  Có  làm,  chẳng  phải  không  làm,  nhưng  công  phu  chưa  đủ. 

Nguyên nhân chưa đủ là gì? Chúng ta quên là nên bắt đầu làm từ bản thân mình. 

Trong mười năm này, chúng tôi một mặt là công việc lợi sanh. Hiệu quả nhất là bữa cơm 

chay buổi tối hằng tuần của chúng tôi. Việc này ngay từ ngày đầu tiên khai mạc học viện đã 

bắt đầu. Ngày đầu tiên khai mạc, đến chổ này cảm thấy rất xa la. Chổ này là khu căn cứ nổi 

tiếng của đạo Cơ Đốc ở Âu Châu, không có các tôn giáo khác. Phật giáo truyền đến đây, rất 

nhiều người cảm thấy kinh ngạc. Có nhiều người hỏi tôi, sao thầy dám đến đây. Chúng tôi 

đưa thiệp mời cư dân quanh hai con đường đó đến tham gia lễ khai mạc của chúng tôi, tiếp 

nhận buổi tiệc của chúng tôi. Chúng tôi trình bày với họ là tổ chức của chúng ta làm những 

việc gì. Chúng ta vì sao mà đến đây, mục đích và dụng ý đến đây là gì. Toàn bộ đều trình bày 

với họ. 

20  Tập 302 



Chúng tôi tiếp đãi họ bằng tiệc chay. Họ nghe xong đều rất hoan hỷ. Đương nhiên, “thính kỳ 

ngôn nhi quan kỳ hành”. Chúng tôi nói rất hay, nhưng có phải làm đúng như vậy hay không? 

Mười năm nay họ đã tương đối khẳng định, đều có thể sanh tâm hoan hỷ. Nền tảng này làm 

được coi là không tệ. Sau khi ăn cơm xong, có mấy vị đồng tu đến nói với tôi. Họ nói pháp 

sư, hoạt động này của quý vị có thể tổ chức nhiều hơn không? Mọi người đều rất thích. Tôi 

nói được, mọi người đã thích ăn chay như vậy, chúng tôi sẽ đáp ứng cơm chay vào mổi tối 

thứ bảy hàng tuần. Bất cứ ai cũng có thể đến đây ăn cơm. Suốt mười năm đều như vậy. Buổi 

tiệc chay vào tối thứ bảy hằng tuần này, chúng tôi sẽ tổ chức mãi không ngừng. Đã kết nhân 

duyên rất tốt với dân chúng Đồ Văn Ba. 

Sự nghiệp từ thiện ở đây, chúng tôi ủng hộ toàn tâm toàn lực. Điều này mọi người đều nhìn 

thấy. Nên bây giờ người ở đây rất tán thán chúng tôi, họ nói người trong học viện Tịnh Tông 

đều là người tốt. Chính phủ ủng hộ chúng tôi, nhân dân cũng ủng hộ chúng tôi, thật hiếm có. 

Hy vọng 10 năm về sau, không thể sơ suất giống như trước. Mười năm về sau nếu không thể 

thực  hành  ba  căn  bản,  không  thể  thực  hành  lục  hoà  kinh.  Chúng  tôi  sẽ  rất  có  tội,  làm  sao 

xứng đáng với chư Phật Bồ Tát. Làm sao xứng đáng với sự hộ trì của tứ chúng thiện hữu trên 

toàn thế giới? 

Nên nhớ, người xưa có câu rất hay: “Một hạt gạo của thí chủ lớn như núi tu di, đời này không 

ngộ đạo thì mang long đội sừng mà trả nợ”. Ngộ đạo của chúng ta chính là vãng sanh tịnh độ. 

Trước tiên phải nghĩ kỹ, tâm hành hiện nay của chúng ta, thế giới Cực Lạc có hoan nghênh 

hay không. Khi đức Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta, ngài nói rất rõ. Trong kinh Di Đà cũng 

nói, người ở thế giới tây phương Cực Lạc đều là các bậc thượng thiện nhơn câu hội lại một 

chổ. Thế giới Cực Lạc vốn là câu lạc bộ của các bậc thượng thiện nhơn. Nếu chúng ta muốn 

tham gia, thì phải xem chúng ta có đầy đủ điều kiện thượng thiện hay không? Đây là điều mà 

tất cả các vị đồng học Tịnh độ tông đều phải biết. Nếu tâm hành bất thiện, dù có niệm Phật A 

Di Đà cũng vô dụng. 

Nếu Phật A Di Đà tiếp dẫn chúng ta đến thế giới Cực Lạc, chúng ta làm loạn ở thế giới Cực 

Lạc, sẽ làm hổn loạn xã hội của họ. Phật A Di Đà chắc chắn không làm việc như thế. Nên 

đến  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  đều  phải  đầy  đủ  điều  kiện  thượng  thiện.  Chúng  ta  cũng 

đãthấy có người một đời làm ác, vì sao lúc lâm chung hiện ra đoan tướng tốt như vậy? Bởi họ 

phù hợp với điều kiện đó. Một đời làm ác nhưng khi lâm chung biết sám hối. Nghiệp chướng 

đã tiêu trừ và sau đó không còn tạo nữa. Họ chính là bậc thượng thiện nhơn. Họ đã đầy đủ 

điều kiện của thế giới Cực Lạc. Nên ngày ngay điều quan trong nhất là vui bồi điều kiện này. 

Lục ba la mật cũng là giúp chúng ta vun bồi. 

Tập 302  21 



Tài bố thí nuôi dưỡng thân, quả báo là dưỡng thân. Pháp bố thí là nuôi dưỡng tâm, được trí 

tuệ. Bố uý vô thí là thiện hành, được quả báo là mạnh khoẻ trường thọ. Trong đó mạnh khoẻ 

trường thọ là quan trong nhất, khi tuổi già có người phục vụ. Quả báo này là gì? Chúng ta 

chịu quan tâm đến người già, đồng ý chăm sóc người già. Nhân như thế nào sẽ được quả báo 

như thế. Nếu chúng ta hiềm ghét và ruồng bỏ người già, đến khi mình già con cháu sẽ ghét 

mình, đều ruồng bỏ mình. Đó là quả báo hiện tiền. Đến lúc đó tâm cứ bất bình, suốt ngày cư 

sầu bi khổ não. Như vậy chúng ta lại lưu chuyển trong luân hồi lục đạo. Niệm Phật cầu sanh 

tịnh độ cũng không thể mãn nguyện. Cần phải hiểu rỏ về nhân quả báo ứng. 

Học viện chúng ta giúp bệnh viện Đồ Văn Ba mỗi tháng một vạn tiền thuốc. Một năm 12 vạn, 

không thiếu năm nào. Trung tâm an dưỡng của Cơ Đốc giáo, họ tương đối khó khăn chúng 

tôi cũng giúp đỡ, kinh phí cũng mỗi tháng một vạn. Một năm 12 vạn. 20 vạn này đều là bố thí 

vô uý. Quan tâm người bệnh, quan tâm người bệnh nặng sắp vãng sanh. Điều mà chúng tôi 

thiếu đối với một số người già là chúng tôi không thể quan tâm đến họ được. Chúng tôi rất 

muốn lập viện dưỡng lão. Sự nghiệp phúc lợi cho người già, chúng tôi xưa nay rất quan tâm. 

Mỗi khu vực, mỗi quốc gia trên toàn thế giới chúng tôi đều tham quan khảo sát tỷ mỷ. 

Phúc lợi của người già ở Âu Châu, so với các khu vực khác trên toàn thế giới thì Âu Châu 

làm tốt nhất. Điều kiện tiên quyết của Âu Châu là đất rộng người thưa, nên hoàn cảnh cư trú 

tốt nhất. Nhưng nó thiếu đi cuộc sống tinh thần, thiếu đi sự ấm áp. Người Âu Châu rất tuân 

thủ pháp luật, điều này đáng được tuyên dương. Pháp luật nếu thêm lễ kính vào, như vậy sẽ 

rất hoàn mỹ. Hợp tình, hợp lý, hợp pháp. Những năm cuối của người già, đó là thời gian hạnh 

phúc nhất trong cuộc đời họ. Chúng tôi đã suy nghĩ rất nhiều năm, luôn hy vọng có thể thực 

hiện được sự nghiệp này. Phật pháp thường nói, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Chỉ cần chúng 

ta không bỏ ý niệm này thì tâm tưởng sự thành. Hy vọng có ngày sự việc này thật sự thành 

tựu. 

Chúng tôi không có năng lực lập viện dưỡng lão với mô hình lớn, chỉ làm với quy mô nhỏ. 

Khoảng  hai  mươi  người,  năm  mươi  người.  Viện  dưỡng  lão  của  họ  ở  đến  mấy  trăm  người, 

chúng ta không có năng lực đó. Chúng ta lập một viện dưỡng lão ba đến năm mươi người ở. 

Làm cho tốt, làm thành một viện dưỡng lão điển hình. Chúng tôi tham quan trung tâm quan 

hoài của Cơ Đốc giáo_Trung tâm quan hoài lâm chung. Họ chỉ có sáu phòng, đồng thời chỉ 

có thể chăm sóc được sáu người. Khi tôi đến tham quan họ nói, người ở thời gian dài nhất là 

ba tháng. Có người ở  một tuần là đi, hai ba tuần đi cũng có.  Ở đây chỉ có sáu phòng. Họ 

chuyên môn làm việc an ủi người già sắp lâm chung, khiến họ trước lúc lâm chung tâm tình 

an vui, có thể cảm thấy ấm áp. Điều này trong Phật pháp nói là khi lâm mạng chung không 

22  Tập 302 



có sợ hãi, không có âu lo, không có vướng mắc, không có phiền não. Chắc chắn được vào nơi 

an lành, không bị đoạ vào ba đường ác. 

Họ  tín  ngưỡng  tôn  giáo  nhất  định  được  lên  thiên  đường.  Họ  niệm  Phật  thì  nhất  định  được 

vãng sanh thế giới Cực Lạc. Nếu lâm chung có điều bất bình, nếu có oán hận. Như vậy chắc 

chắn  sẽ  bị  đoạ  vào  ba  đường  ác.  Nên  việc  làm  của  trung  tâm  này  là  việc  làm  của  Bồ  Tát. 

Đồng nghĩa với việc đem một người già từ ác đạo đưa đến thiên đường, từ ác đạo đưa đến thế 

giới Cực Lạc. Quý vị nghĩ xem sự nghiệp này vĩ đại biết bao, thù thắng biết bao. Nên đây là 

bố thí vô uý. 

Giới có luật nghi giới, nhiếp thiện pháp giới, và nhiêu ích hữu tình giới. Ở trước chúng ta đã 

học  qua.  Luật  nghi  giới  là  tự  thiện.  Trong  nhà  Phật  nói  thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên. 

Thiện căn chúng ta từ đâu mà có? Thiện căn được trồng từ luật nghi giới. Luật nghi giới nhất 

định bắt đầu từ Đệ Tử Quy và Cảm Úng Thiên. Giới luật của chúng ta ngày nay là hữu danh 

vô thực. Nguyên nhân vì đâu? Bởi chúng ta đã mất gốc. Tuyệt đối không nên có phân biệt 

chấp  trước. Đệ  Tử  Quy  là  của  Nho giáo không phải  của  Phật giáo. Cảm  Ứng  Thiên  là  của 

Đạo  giáo  không  phải  của  Phật giáo.  Chúng ta  phân  biệt  chấp  trước  như  vậy  là  sai  lầm,  là 

hoàn toàn không hiểu Phật pháp đại thừa. Thật sự thông đạt và hiểu về đại thừa, vậy đại thừa 

đã nói như thế nào? Biến pháp giới hư không giới là một thể trong một sinh mạng. Là tự tánh 

thanh tịnh viên minh thể. Từ thể mà nói thì gọi là Phật. Phật tánh. Pháp tánh đều là từ  thể mà 

nói, nên kinh đại thừa nói “tất cả chúng sanh vốn là Phật”. Chúng ta muốn hỏi, Khổng Tử có 

phải là Phật không? Lão Tử  là Phật ư? Phải, sao lại không phải. Tất cả chúng sanh đều là 

Phật. Không thể nói Khổng Tử và Lão Tử là ngoại lệ. Họ ứng hoá tại Trung Quốc. Nếu có 

chúng sanh đáng dùng thân thánh hiền để được độ thoát, thì hiện thân thánh hiền mà vì họ 

thuyết. Vấn đề này không phải đã giải quyết rồi sao! Ở Ấn Độ, nếu có chúng sanh đáng dùng 

Phật Bồ Tát để được độ thoát, liền hiện thân Phật Bồ Tát mà vì họ thuyết pháp. 

Phật không có thân tướng nhất định nào. Phật không có danh hiệu, Phật không có nói pháp 

nhất định  nào. Chúng  ta phải thấu hiểu thông  đạt những đạo lý này. Phải  thật  sự nhận biết 

Phật pháp mới có thể học Phật. Có phân biệt chấp trước vĩnh viễn không thể vào cửa Phật. Ở 

trước đã nói với quý vị về tông chỉ Kinh Kim Cang. Viễn ly tứ tướng chính là đã vào cửa 

Phật. Kinh văn trong Kinh Kim Cang nói rất hay: Tiểu thừa sơ quả Tu Đà Hoàn, Tu Đà Hoàn 

đã phá bốn tướng. Tu Đà Hoàn tự nói, nếu họ chưa phá bốn tướng thì Đức Thế Tôn không 

gọi họ là  Tu  Đà  Hoàn. Bản  thân  Tu  Đà Hoàn  có thừa nhận phá  bốn  tướng  hay  không?  Họ 

không có tâm này. Nếu họ có tâm, tôi đã phá tứ tướng, thì cái tôi đó vẫn chưa phá. Họ chấp 

trước vẫn có ngã, vẫn có nhân. Họ tuyệt không cho rằng mình đã phá bốn tướng, như vậy 

mới thật sự phá bốn tướng. Cần phải sự thật hiểu chân tướng này. 

Tập 302  23 



Nên luật nghi là tự mình tu thiện, chúng ta đều có thể làm được. Đệ Tử Quy thực hành được, 

Cảm Ứng Thiên thực hành được, Thập thiện nghiệp thực hành được. Sau đó là Tam quy ngũ 

giới, Sa di luật nghi, tất cả đều thực hành một cách rất tự nhiên và dể dàng. Đây mới là đệ tử 

Phật chân chánh. Nhiếp thiện pháp tăng trưởng bồ đề. Nhiếp thiện pháp giới cũng chính là 

thập thiện pháp. Trong Giới luật không nói phải hành trì. Chỉ cần đối với chính mình thật sự 

có lợi ích. Đối với chính mình thân tâm an lạc mạnh khoẻ, giúp mình đoạn ác tu thiện. Trong 

giới luật không nói cũng nên làm, đây là tăng trưởng bồ đề. 

Thứ ba là nhiêu ích hữu tình giới. Đối với tất cả chúng sanh được tốt, có lợi ích. Trong Kinh 

Phật cũng không nói, nhưng chúng ta gặp được có cần làm hay không? Cần làm. Tôi đưa ra 

một ví dụ. Có một lần tôi đến Bắc Kinh để phỏng vấn và ở tại khách sạn quốc tế. Tôi từ trên 

cầu  thang  đi  xuống  gặp  một  vị  Phật  tử  người  Mỹ.  Ông  họ  Từ,  là  Hoa  kiều,  chúng  tôi  gặp 

nhau rất hoan hỷ. Ông ở Mã Lý Lan Châu thường đến Hoa phủ chúng tôi, lúc đó chưa gọi là 

Tịnh  tông  học  hội,  gọi  là  Hoa  Phủ  Phật  giáo  hội.  Nên  chúng  tôi  rất  thân.  Ông  nói:  ông  rất 

hoan hỷ. Con trai ông hôm nay cưới vợ. Vợ là người Nhật Bản. Hôm nay có rất nhiều khách 

quý đến chúc mừng. Ông  mời Trình Tư Viễn, là phó chủ tịch hội nghị hiệp thương chính trị, 

mời ông này làm người chứng hôn. Nên có thêm mấy vị bộ trưởng đến tham dự. Đại sứ Nhật 

Bản, còn có rất nhiều nhà xí nghiệp của Nhật Bản. Đây là một hôn lễ rất thù thắng. Cô dâu và 

chú rể đều là sinh viên trường đại học Bắc Kinh. Họ là bạn học với nhau. Ông ấy nhìn thấy 

tôi cũng mởi tôi đi, mời tôi đi làm người chứng hôn. Nên tôi đã ngồi vào bàn người chứng 

hôn. Tôi cùng ngồi với Trừng Tư Viễn, một tăng một tục. Đây chính là nhiêu ích hữu tình. 

Những vị quan lớn này bình thường không tiếp xúc đến Phật pháp. Họ thấy tôi hình như cảm 

thấy rất kỳ lạ. Người chứng hôn nhất định phải nói vài lời, nên tôi biết tôi có thể nói mười 

phút Phật pháp, đem Phật pháp giới thiệu với mọi người. 

 Cắt bỏ  0:44:04 Tôi đi bất ngờ nên không chuẩn bị cơm chay, tôi ăn rau trong thức ăn của 

 họ, cũng cầm ly rượu kính ông ta. Ông ta nói Phật giáo sao lại tự tại như vậy? Tôi nói đúng 

 vậy!    Chẳng phải  Phật giáo  không  được  ăn thịt uống  rượu  sao?  Tôi nói, đúng  vậy. Không 

 uống rượu, định nghĩa thật sự không uống rượu là không được uống say. Vì uống say sẽ loạn 

 tánh.  Một  ly  này  của  tôi  không  say  được,  tôi  kính  mọi  người.  Mười  phút,  buổi  tiệc  này 

 khoảng một tiếng. Mọi người đều rất hoan hỷ, từ trước nay chưa từng nghe đến Phật pháp. 

Trong trường hợp này chúng ta tham dự, thì đây là cơ hội độ chúng sanh, là để những người 

này  trồng  thiện  căn.  Đây  là  nhiêu  ích  hữu  tình.  Là  biểu  hiện  rất  từ  bi  của  nhà  Phật.  Đây 

không phải phá trai, không phải phá giới. Nên trì giới nhất định phải biết tuỳ cơ ứng biến. Ở 

trong trường hợp nào nên dùng phương thức gì để biểu đạt, không phải vì tự lợi mà vì lợi tha. 

Đây là một ví dụ. 

24  Tập 302 



Tinh tấn cũng có ba. Ở trước chúng ta nhìn thấy áo giáp tinh tấn. Áo giáp tinh tấn là thiện căn 

phương tiện. Áo giáp là gì? Là giới luật. Một người trì giới, ở trong xã hội này sẽ không bị 

những gì bất lương của xã hội làm ô nhiễm. Trong suốt mấy mươi năm này của chúng tôi, đã 

hơn 50 năm. Tôi không xem ti vi, tin tức, tạp chí, báo. Cho đến những sách thông thường tôi 

cũng không xem. Trong Giới Kinh có quy định, trong mười giới Sa Di cũng có. Thiện căn để 

bảo hộ chính mình rất quan trọng. Chúng tôi thân cận đều là kinh điển, mổi ngày không rời 

xa. Đôi khi có thiện pháp như sách của Nho giáo và sách của Đạo giáo, điển tịch của thánh 

hiền, sách của các tôn giáo khác. Đây là gì? Đây là nhiếp thiện pháp tinh tấn. Hy vọng chúng 

ta hiểu được tôn giáo mình, cũng hiểu các tôn giáo khác. Tìm cầu sự đoàn kết của tôn giáo. 

Tìm cầu hoá giải sự ngộ nhận giữa các tôn giáo, hổ tương học tập, thì vấn đề này sẽ được giải 

quyết. 

Lợi lạc hữu tình, là tu trì vô tận thiện căn. Nhiếp thiện là thiện căn viên mãn. Lợi lạc hữu tình 

là vô tận thiện căn. Đối với chúng sanh có lợi lạc, đối với chúng sanh có lợi ích. 

Thực  hành pháp bố thí, chúng  tôi  ấn  tống  Địa  Tạng  Kinh. Mục  tiêu  của  chúng tôi là  mười 

ngàn bộ. Mười ngàn bộ Đại Tạng Kinh đem tặng trên toàn thế giới. Hai năm nay nhà in ấn 

Thương Vụ tái bản Tứ Khố Toàn Thư, chúng tôi mua 100 bộ. Nhà sách Thế giới nói với tôi, 

họ muốn tái bản Tứ Khố Hội Yếu. Tôi đặt họ 200 bộ đem tặng trên toàn thế giới. Những lúc 

này tôi thường nghĩ đến cuốn Quần Thư Trị Yếu của Đường Thái Tông. Thật không ngờ có 

một vị đồng tu tìm được sách này và gởi cho tôi. Phân lượng của Tứ Khố Toàn Thư lớn như 

vậy, nên bắt đầu đọc từ đâu? Tôi suy nghĩ đã nhiều năm. Hy vọng đem những tinh hoa hay 

nhất từ trong Tứ Khố Toàn Thư trích dẫn ra và biên tập thành một cuốn sách. Xã hội hiện nay 

rất cần điều này. Đây là      Giáo huấn của các bậc thánh hiền. 

Đầu năm dân quốc, mười năm trước khi tôi ra đời. Các học giả, chuyên gia, chư vị đại đức 

đương thời cũng đang biên tập sách này. Đã biên tập xong. Dân quốc năm mười chín xuất 

bản, năm thứ mười sáu hoàn thành, là dân quốc năm thứ mười sáu. Năm dân quốc thứ 16 là 

năm tôi ra đời. Bộ sách này hoàn thành  mất hết mười năm, cách bốn năm sau mới xuất bản, 

Khi xuất bản sách này tôi được bốn tuổi. Tôi tin rằng những cuốn sách này, số lượng ấn hành 

nhất định không nhiều, đại khái khoảng 1000 bộ. 

Gần 100 năm, xã hội hiện nay rất động loạn. Sách này còn có thể tồn tại chăng? Biết có cuốn 

sách này nhưng chưa chắc đã tìm thấy. Không ngờ có người tìm được tặng cho tôi. Tôi thấy 

sách đã cũ rách nhưng không bị mất mát. Số trang hoàn chỉnh, chữ không bị mờ. Tôi cũng 

đưa cho nhà sách Thế Giới in mười ngàn bộ. Bộ sách này là gì? Bộ sách này là Tứ Khố Nhập 

Môn. Nếu muốn xem Tứ Khố Toàn Thư thì trước nên xem sách này. Bộ sách này là tinh hoa 

của kinh sử tử tập. Tất cả có tám cuốn. Tứ Khố Toàn Thư có 1500 cuốn bìa cứng, nhưng bộ 

Tập 302  25 



này chỉ có tám cuốn. Sau khi xem bộ sách này, đối với Tứ Khố Toàn Thư sẽ có cảm tình, vì 

đã hiểu biết về nó. Sau đó muốn chuyên nghiên cứu về môn nào, chúng ta đều biết và sẽ tìm 

được. Đây là chiếc chìa khoá để phục hưng lại nền văn hoá truyền thống xưa. 

Bộ Trị Yếu của Đường Thái Tông là bảo điển trị quốc. Làm sao để xã hội an định hoà bình. 

Làm sao để nhân dân có cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. Tài liệu gốc của hai bộ sách này đều 

là Tứ Khố Toàn Thư. Bộ sách của Đường Thái Tông là chú trọng về mặt chính trị. Quốc Học 

Trị Yếu, trọng điểm của nó là trị học, chính là nghiêng về học vấn. Hai bộ sách này quá hay. 

Hai bộ sách này là để lớp trẻ trong thời hiện đại có đường để đi, không đến nổi than mình sức 

yếu không làm được việc muốn làm. Thật có cửa có thể bước vào. 

Bộ sách của Đường Thái Tông hôm qua tôi đã nhận được. In xong, gởi trước một bộ để tôi 

xem. Tôi xem thấy rất hoan hỷ. Quốc Học Trị Yếu khoảng cuối tháng tư có thể xuất bản. Đây 

là pháp bố thí, là lợi lạc hữu tình tinh tấn. Nhiếp thiện pháp chính là nhiếp thiện tinh tấn, lợi 

lạc hữu tình tinh tấn. Vừa rồi tôi chưa nói về nhẫn nhục, chúng ta tiếp tục bổ sung vấn đề này. 

Nhẫn nhục cũng có ba loại. Thứ nhất là phải “nhẫn oán hại”. Oan gia muốn làm tổn hại mình, 

cũng phải nhẫn. Họ không vừa ý nên huỷ báng, huỷ nhục, đố kỵ chúng ta, nên họ làm nhiều 

việc  để tổn hại. Chúng ta đều phải nhẫn nhục. Như trong  kinh  điển  nói về  Vua  Ca  Lợi  cắt 

thân của Nhẫn nhục tiên, nhưng tiên nhân đều có thể nhẫn. Chẳng những không có chút oán 

hận nào, mà còn nói với Vua Ca Lợi, tương lai tôi thành Phật người đầu tiên tôi độ là ông. 

Nhẫn  Nhục  Tiên  lúc đó  chính là  tiền  thân  của  Đức  Thế  Tôn. Khi đức  Thế  Tôn  chưa  thành 

Phật, đang tu Bồ Tát hạnh, tu nhẫn nhục ba la mật. 

Sau khi Đức Thế Tôn thành Phật, người đầu tiên được độ là tôn giả Kiều Trần Như. Kiều 

Trần Như chính là vua Ca Lợi lúc đó. Đức Thế Tôn nói lời đã giữ lời. Không phải nói dối, 

không phải nói lời dễ nghe, ngài thật sự đã đến độ ông ấy. Đây là gì? Biết được tất cả chúng 

sanh với mình là nhất thể. Họ không thích tôi đó là ngộ nhận nhất thời, không nên tính toán. 

Vì họ chưa biết nhiều về tôi, chưa hiểu hết về tôi nên sinh ra ngộ nhận. Lạc mất tự tánh, nên 

con người xưa nay cứ ham danh lợi, bị dục vọng dẫn dắt. 

Chúng ta tin rằng, họ đọc sách thánh hiền, họ có căn cơ. Tại sao còn làm những việc này? 

Điều này ngày xưa thầy Lý nói với tôi, nhìn thì thấu suốt nhưng không nhẫn nhịn được, nên 

mới làm những điều này. Lợi ích lớn như vậy để ngay trước mắt. Suốt đời nghèo khó, hiện 

nay  trong  chốc  lát  cho  họ  tài  sản  mấy  ức.  Tâm  họ  sẽ  bị  động.  Trong  hoàn  cảnh  đó  không 

động tâm, như vậy là đã được định. Chưa được định làm sao không thể động tâm? Nên họ 

động tâm, họ thay đổi. Nếu đi theo con đường thế tục còn có thể tha thứ, không cần tính toán! 

26  Tập 302 



Chúng ta nên học Đức Thế Tôn, đến khi tôi thành Phật tôi sẽ trở lại độ họ. Vì họ có duyên 

với  tôi.  Nên  trong  thuận  cảnh  thiện  duyên  không  sanh  tham  luyến,  nghịch  cảnh  ác  duyên 

không sân nhuế. Trong tất cả cảnh giới đều có thể giữ thanh tịnh bình đẳng giác của chính 

minh. Trong cuộc sống sinh hoạt hằng ngày duy trì thường tuỳ Phật học của mình. Câu này 

rất quan trọng, đây là nguyện thứ năm của Bồ Tát Phổ Hiền. Thường tuỳ Phật học chính là 

không rời kinh điển. Mổi ngày rảnh rỗi đều thích đọc sách, thích nghe kinh, nuôi dưỡng thói 

quen này. Thói quen này cũng như mỗi ngày ăn cơm uống nước vậy. Mỗi ngày không thể 

chẳng ăn cơm, không thể chẳng uống nước. Mổi ngày không thể chẳng đọc kinh Phật, không 

thể  chẳng  đọc  sách thánh  hiền. Như  vậy  mới  thật  sự  có  thể  giữ  được, không  bị  ảnh  hưởng 

môi  trường bên  ngoài.  Điều này  không  làm  được  thì  chắc  chắn  bị  môi  trường  ảnh  hưởng. 

Chúng ta không khai ngộ, khi chưa khai ngộ nhất định phải hiểu một môn thâm nhập, chỉ học 

một thứ. 

Quý vị nên xem người xưa. Trong Ảnh Trần Hồi Ức Lục của Đàm Hư Pháp Sư có ghi một 

câu chuyện có thật. Đàm Hư Pháp sư xuất gia khi tuổi trung niên. Khi chưa xuất gia, theo ba 

người bạn cùng nhau mở một tiệm thuốc bắc. Trong đó có người cư sĩ họ Lưu, về sau cũng 

xuất  gia.  Ông  Lưu  học  Phật  là  thâm  nhập  một  môn  và  huân  tu  lâu  ngày.  Ông  ta  đọc  kinh 

Lăng Nghiệm, chỉ một bộ kinh này. Đọc được bao nhiêu năm? Đọc được tám năm,  tám năm 

ròng rã đọc Lăng Nghiêm. Thâm nhập một môn, ông là cư sĩ tại gia. 

Một  hôm  buổi  trưa  ít  khách,  nên  đã  ngủ  gục  trên  quầy.  Giờ  nghĩ  trưa  ông  ta  ngủ  gục  trên 

quầy và nằm mộng. Giấc mộng này hình như là thật. Trong mộng nhìn thấy hai người đi vào 

tiệm. Hai người này quen, là bạn. Ngày trước vì vấn đề tiền bạc mà kiện cáo  ra pháp đình. 

Hai người này thua kiện nên thắt cổ tự vẫn. Nên khi thấy hai người này đến trong lòng rất sợ 

hải, có phải là đến trả thù không? Rốt cuộc thấy hai người này đến, thái độ rất hoà nhã không 

có gì hung ác cả. Đi đến trước mặt ông ta liền quỳ xuống. Ông Lưu hỏi, các ông đến làm gì? 

Họ nói, tôi cầu siêu độ. Lúc này tâm ông đã định lại, họ đến để cầu siêu độ. Ông ta cũng rất 

hối hận, vì dính dáng đến tiền bạc mà khiến hai người họ tự tử, cũng rất đau khổ nên hỏi họ. 

Các ông muốn tôi siêu độ như thế nào? Họ nói, chỉ cần ông đồng ý là được. Ông ta nói được, 

tôi đồng ý với quý vị. Hai linh hồn này, bước lên đầu gối ông ta, rồi bước lên trên vai và bay 

lên trời. 

Sau khi hai linh hồn này lên trời, lại có hai người nữa đến. Một phụ nữ dẫn theo một đứa trẻ, 

nhìn lại thì ra vợ trước của ông dẫn theo đứa con. Họ cũng đã chết. Gặp lại ông liền hỏi, hai 

người đến làm gì? Cũng là đến cầu siêu độ. Phương pháp giống nhau, chỉ cần ông đồng ý. 

Được, ông nhận lời. Nhìn thấy hai người này cũng bước lên trên đầu gối rồi bước lên vai và 

bay  lên  trời.  Ông  ta  dựa  vào  năng  lực  gì  để  siêu  độ  người  khác?  Tám  năm  ròng  đọc  Lăng 

Tập 302  27 



Nghiêm. Thâm nhập một môn huân tu lâu dài, quỷ thần biết ông có bản lĩnh này nên tìm đến 

cầu xin ông siêu độ. Nếu không thì họ đến tìm làm gì. Vì sao? Bởi tìm cũng vô ích thôi. Điều 

này chúng ta có thể chứng nghiệm được, tu hành thuần thục một môn công đức lớn biết bao. 

Bao nhiêu người xem kinh, nghiên cứu kinh Phật. Nhưng chủng loại rất nhiều, xem rất phức 

tạp.  Xem  mấy  mươi  năm  cũng  không  có  công  lực  này,  quỷ  thần  không  tìm  ông  họ.  Thâm 

nhập một môn, quỷ thần sẽ tìm đến mong giúp họ siêu độ. 

Tôi có biết một người, hiện nay người này vẫn còn sống, cũng là mười năm chuyên tu một bộ 

kinh. Thường có linh hồn tìm ông nhờ siêu độ. Ông siêu độ rất đơn giản, không cần phải tổ 

chức pháp hội. Có khi niệm danh hiệu Phật, có khi đọc một đoạn kinh để đưa họ đi. Thiện 

căn sâu dày, sẽ có năng lực đưa họ đến thế giới Cực Lạc. Như vậy mới biết, chuyên tu một 

môn có sức mạnh lớn như vậy. Nên một môn là chuyên tâm, nhiều môn là tán tâm. Tán tâm 

muốn thành tựu rất khó! 

Đây là đối với oán thân trái chủ. Đệ tử nhà Phật không bỏ một ai. Một ai ở đây không có chú 

thích ở dưới là trừ những oán thân trái chủ ra, ngài không nói. Không bỏ một ai, chính là oán 

thân trái chủ đều bình đẳng như nhau. Chỉ cần có duyên thì tự họ sẽ đến tìm, thì phải giúp đở 

họ. Nếu không có năng lực họ  sẽ  không xuất hiện. Có năng  lực  họ  xuất  hiện, chính  là  đến 

nhờ giúp họ siêu độ. Chúng ta chỉ cần thành tâm thành kính nhận lời họ. Công đức tu và đạo 

lực của ta có thể giúp cho họ được siêu sanh. 

Loại thứ hai là an thọ khổ, điều này cũng trong nhẫn nhục. Đây là gì? Trong cuộc sống hằng 

ngày tất cả đều phải nhẫn chịu. Không bị hoàn cảnh ác liệt làm dao động. Ngày xưa người tu 

hành đa  số  ở  trong núi  rừng,  vì  cảnh  thanh tịnh.  Đối  với nhưng thôn  làng lân  cận,  ít  nhất  

cách nhau đến 30 dặm, nghĩa là khoảng cách khoảng 2 km. Như vậy khi cần mọi thứ cũng rất 

dễ dàng, nhưng ở đó rất thanh tịnh không có ai làm phiền. Đôi khi trong cuộc sống có thiếu 

thốn cũng phải nhẫn nại. Có thể chịu nóng, có thể chịu đói, không sợ lạnh nóng. Một lòng 

hướng đạo. Không quan tâm điều gì và cũng không sợ gì cả. Chỉ cần một bộ kinh Vô Lượng 

Thọ và một câu Phật hiệu, mỗi niệm cầu sanh tịnh độ. Thân thể này đã buông xả, giao thân 

này cho Phật A Di Đà, Phật A Di Đà sẽ chăm sóc. Nếu thọ mạng đến, Ngài sẽ tiếp dẫn về tây 

phương Cực Lạc. Còn như thọ mạng chưa đến, Phật A Di Đà sẽ quan tâm đến sinh hoạt của 

chúng ta. Nhưng cuộc sống chúng ta không phải giàu có, mà rất thanh bần, chắc chắn sống 

được. Cuộc sống thanh bần tiêu nghiệp chướng và tăng phước huệ. 

Trong Hoằng Nhất Đại Sư Giảng Diễn Tập, có một bài đặc biệt nói với chúng ta về sự tiết 

kiệm của Đức Thế Tôn, khuyên chúng ta nên học tập. Lãng phí là tổn phước báo, không phải 

tiêu  nghiệp  chướng.  Phước  báo  tổi  rồi  thì  tội  nghiệp  tăng  trưởng.  Tiết  kiệm  là  tiêu  nghiệp 

28  Tập 302 



chướng, tăng phước đức. Trong cuộc sống hằng ngày cái gì tiết kiệm được thì nên tiết kiệm, 

không nên lãng phí. 

Nên nhớ rằng giới khoa học cảnh cáo chúng ta, địa cầu này trong tương lai không xa, sẽ có 

nguy cơ về lương thực, nguy cơ về nguồn năng lượng, nguy cơ về nguồn nước. Những thứ 

này đều trực tiếp ảnh hưởng đến cuộc sống của chúng ta. Nếu chúng ta tiết kiệm, quen sống 

cực  khổ.  Khi  khổ  nạn  này  đến,  chúng  ta  không  cảm  thấy  quá  khổ.  Bình  thường  sống  quá 

thoải mái quá sung túc, một khi gặp thiên tai liền cảm thấy rất đau khổ. 

Chúng ta nghĩ đến tăng đoàn khi Đức Thế Tôn còn tại thế. Ngày ăn một bữa đêm nghĩ dưới 

gốc  cây.  Ngày  hôm  nay  đi  khất  thực, khất  thực  không  được cũng  không  sao. Ngày  đó  vẫn 

tinh tấn tu tập thiền định. Hai ngày khất thực không được cũng không chẳng lo, uống miếng 

nước trong hồ là được rồi. Không như hiện nay. Hiện nay người đô thị thật như cổ nhân nói 

được nuông chiều từ bé. Để họ ở ngoài đồng, để trên mãnh đất tự nhiên họ sẽ không sống nổi. 

Vấn đề hiện nay thực sự nghiêm trọng hơn ngày xưa rất nhiều. Tôi nhớ lúc nhỏ, khoảng sáu 

bảy  tuổi. Khi  bọn  trẻ  ở  nông  thôn chơi đùa, nước trong ruộng lúa  có  thể uống, rất sạch sẽ. 

Lấy tay vọc lên là có thể uống. Còn có rất nhiều lá cây có thể ăn. Người nông thôn không có 

gì ăn, nên hái lá cây, hái hoa. Hoa cũng có thể ăn. Bây giờ phiền phức, bây giờ đất đai đã bị 

nhiễm  độc.  Thuốc  và  phân  bón,  nước  thải  của  công  nghiệp.  Nguồn  nước  nhiễm  ô,  đất  đai 

nhiễm ô. Cho nên không dám ăn, rau dại cỏ dại dám ăn không? Chúng tôi lúc nhỏ dám ăn, 

nhổ cỏ lên ăn rễ cây cỏ. Rễ cỏ có hương vị rất ngọt. Hiện nay toàn bộ thế giới đã thay đổi. 

Trong thời đại này, mình càng phải nên coi trọng đức hạnh của mình. Đi con đường của Phật 

Bồ Tát, đi con đường của các bậc thánh hiền chắc chắn an toàn, không có sai lầm. An toàn 

đối với cảnh khổ nạn. Không có thiên tai, thường nghĩ rằng khi có thiên tai, tôi phải làm sao, 

phải chuẩn bị tâm lý. Để khi thiên tai đến không bị sợ hải, không khiếp sợ. 

Thứ  ba là tu hành  Phật  pháp. Tu hành  Phật  pháp  cần thời  gian  rất dài.  Nếu không  có nhẫn 

nhục sẽ tu không thành. Ví dụ như một môn thâm nhập huân tu lâu dài. Không có sức nhẫn 

nhục  có  thể  làm  được  chăng?  Trong  Ảnh  Trần  Hồi  Ức  Lục  nói  về  ông  Lưu,  một  bộ  kinh 

Lăng Nghiêm đọc suốt tám năm. Người không có tâm lâu dài, không có kiên trì không làm 

được! Phân lượng kinh Lăng Nghiêm rất dài, gần tương đương với kinh Pháp Hoa. Một ngày 

chỉ  có  thể  đọc  một  bộ.  Mới  đọc  chưa  thuần  thục  cũng  cần  khoảng  bảy  đến  tám  tiếng.  Đọc 

thuần thục rồi, một biến cũng phải cần bốn tiếng. Nếu không kiên trì không làm được điều 

này. Đây chính là nhẫn nhục. 

Không riêng đọc kinh mà niệm Phật cũng như vậy. Câu Phật hiệu này nhìn thì rất dễ, rất đơn 

giản. Nhưng “đô nhiếp lục căn tịnh niệm tương tục”, chúng ta có thể làm được chăng? Làm 

Tập 302  29 



được đó là người niệm Phật chân chánh, họ thật có cảm ứng. Đô nhiếp lục căn nói một cách 

đơn giản là buông bỏ phân biệt chấp trước đối với tất cả pháp trong thế xuất thế gian. Đó 

chính là đô nhiếp lục căn. Đối với câu Phật hiệu này không hoài nghi không xen tạp. Khi 

niệm Phật không có tạp niệm. “Nhất thanh Phật hiệu nhất thanh tâm, thanh thanh Phật hiệu 

thanh thanh tâm”. Tâm và khẩu là một không phải hai. Cách niệm này cổ nhân gọi là, tâm và 

tâm tương ưng. Một niệm tương ưng một niệm Phật, niệm niệm tương ưng niệm niệm Phật. 

Ta với Phật cảm ứng đạo giao. 

Niệm được tám, mười năm, sẽ đạt được niệm Phật tam muội. Được niệm Phật tam muội sẽ 

có oán thân trái chủ đến nhờ siêu độ. Chỉ cần một cái gật đầu họ liền được siêu sanh. Vì sao? 

Vì ta thật có năng lực, thật có công đức. Họ được ta gia trì, và được vãng sanh 

Pháp thứ năm của lục độ là “thiền định”. Thiền định cũng có ba nghĩa. Thứ nhất là “an trú”. 

Thiền định là điểm tu hành then chốt của Bồ Tát. Vì sao? Bởi sau  khi được định thì khai mở 

trí tuệ và sẽ khai ngộ. Bát nhã là khai ngộ. Các pháp trước đều là giúp ta đạt định. Bố thí là 

buông bỏ phiền não, buông bỏ tập khí. Trì giới là tu thiện căn cho chính mình. Nhẫn nhục là 

thành tựu thiện căn. Sau khi tu thiện căn thì phải nương vào nhẫn nhục để thành tựu. Không 

nhẫn được thì coi như  mất hết tất cả. Trong Phật pháp nói là một đốm lửa sân đốt cháy cả 

rừng công đức. Công đức mà ta tu tập tích luỹ được, một khi sân giận thì công đức đó không 

còn nữa, đốt cháy sạch hết. Công đức không dễ tu. Nên thông thường người tu là phước đức 

chứ làm gì có công đức! 

Công đức mới có thể liễu sanh thoát tử, phước đức thì không được. Công đức có thể giúp ta 

được định,  nghĩa là an trú.  Bất luận  làm  gì, ví  dụ như ta phát  tâm  chuyên  tu  một  bộ kinh 

trong mười năm, đây là định. Nếu không có định lực sẽ không làm được. Niệm Phật có người 

năm ba liền được vãng sanh, đó là nhờ định lực. Không có định lực khi niệm Phật sẽ suy nghĩ 

lung tung, những chuyện vướng mắc trong lòng quá nhiều. Đó là chướng ngại nghiêm trọng 

mà ta chưa buông bỏ được. Thật sự buông bỏ là vạn sự tuỳ duyên. Có thì rất tốt, không có 

cũng tốt, không để trong lòng. Trong tâm chỉ có Phật, chỉ có một câu Phật hiệu. Bất luận làm 

gì cũng không trở ngại. Pháp môn niệm Phật thù thắng ở chổ này. Bất luận làm gì tâm cũng 

đều thanh tịnh. Chuyên tâm làm việc, trong lòng chỉ có một câu Phật hiệu. Ngoài câu Phật 

hiệu này ra không quan tâm điều gì cả. Điều này có ví dụ nào không? Ví dụ rất nhiều. Quan 

sát tường tận sẽ biết. 

Đàm Hư pháp sư kể chuyện về Tu Vô pháp sư. Câu chuyện này phát sanh ở Hắc Long Giang, 

tại Chùa Cực Lạc Cáp Nhĩ Tân. Khi Chùa Cực Lạc xây dụng xong, lúc đó Đàm Hư pháp sư 

còn rất trẻ, khoảng bốn mấy tuổi. Ngài là đệ tử của Hoà Thượng Đế Nhàn, mời hoà thượng 

đến chùa làm lễ khai quang. Tổ chức đại giới đàn truyền thọ tam đàn đại giới. Trong thời kỳ 

30  Tập 302 



tổ chức giới đàn rất cần người giúp đỡ công việc, đúng lúc Tu Vô pháp sư đến. Đến xem có 

việc gì làm không, làm công quả. Tu Vô pháp sư xuất gia, nhưng không biết chữ, nên cũng 

không nghe  kinh giáo. Thời đó giảng  kinh  rất ít. Cả  nước  không đến  mười  vị  pháp  sư  biết 

giảng kinh, đất nước Trung quốc lớn như vậy, nên cơ duyên nghe pháp rất khó. 

Suốt đời xuất gia của Pháp Sư ở trong chúng thường làm những việc nặng nhọc. Ngài tu nhẫn 

nhục  ba  la  mật.  Người  khác  không  chịu,  không  muốn  làm  việc  nặng  thì  ngài  làm.  Phương 

pháp tu hành của ngài chính là một câu danh hiệu Phật. Thật vậy ngoài câu Phật hiệu ra ngài 

không có gì cả. Những gì tôi vừa nói ngài đều làm được. Ngài vãng sanh rất tự tại, rất tiêu sái, 

biết trước giờ đi. Ngài vãng sanh ngay trong thời gian mở đại giới đàn, trong thời kỳ chuẩn bị 

cho đại giới. Giới tử còn chưa đến tập trung, thì ngài đã xin phép Đàm Hư pháp sư cho nghỉ. 

Pháp sư rất kinh ngạc, nhưng là người có tu hành nên Đàm Hư pháp sư không trách cứ gì. 

Thích thì đến giúp, có việc phải đi cũng không sao. Thầy tri sự là Định Tây pháp sư, không 

có tu như hoà thượng nên gọi ngài lại trách mắng. Giới đàn chỉ có hai tháng, ông nhẫn nại hai 

tháng cũng không được ư? Cuối cùng Tu Vô pháp sư nói, tôi không phải xin đến nơi khác, tôi 

sắp bỏ thân này rồi. Hại vị pháp sư này vừa nghe thì ngây người ra. Nhưng đây không phải 

nói đùa. 

Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc là việc tốt, đạo tràng xuất hiện một vị Phật. Hỏi thầy khi nào? 

Không quá mười ngày. Quý vị xem thông tin ngài vãng sanh đã biết được rồi. Đến ngày thứ 

hai lại tìm đến Định Tây pháp sư, gặp Đinh Tây pháp sư ngài nói gì? Ngày mai tôi sẽ đi, mau 

chuẩn bị hậu sự cho tôi. Đến ngày thứ hai ngài thật sự đi, không hề bị bệnh. Khi khai giới đàn, 

hoà thượng Đế Nhàn đến, biết được chuyện này ngài rất tán thán. Ai có được năng lực này 

nói đi là đi? Khi ngài đi cũng để lại cho mọi người câu nói, mọi người nói ngài làm vài bài kệ, 

vài bài thơ lưu lại cho hậu thế làm kỷ niệm. Ngài nói tôi là người xuất thân thô tục không biết 

chữ. Tôi cũng không biết làm thơ, cũng không biết làm bài kệ, nhưng tôi có một câu nói với 

mọi người để làm kỷ niệm cũng đượ: “Nói được không làm được, ckhông phải trí tuệ chân 

thật”, để lại chỉ một câu này. 

Nói rất hay nhưng chính  mình không làm được, đây không phải là thật mà là giả. Câu này 

được bao người phản tỉnh. Ngài thật đã tu thành công. Ngài không tu gì khác, chính là nhẫn 

nhục ba la mật. Ngài có thể nhẫn, nhẫn một cách hoan hỷ không hề chối từ bất cứ điều gì. 

Công việc nặng nhọc thô thiển trong đạo tràng ngài làm hết. Không một lời oán thán hay hối 

hận.  Lần  cuối  cùng  ngài  biểu  diễn  cho  mọi  người  xem,  chẳng  ai  không  bội  phục,  chẳng  ai 

không tán thán. Đàm Hư pháp sư đem câu chuyện này viết trong Ảnh Trần Hồi Ức Lục. Lưu 

lại tiếng thơm cho muôn đời, để cho hậu thế đều biết đến ngài, đều nên học tập ngài. Nhất 

định không nên tham muốn hưởng thụ, không nên tham muốn hưởng an nhàn. 

Tập 302  31 



Trong Giới Kinh nói, Tỳ kheo thường mang ba phần bệnh. Bệnh đó không phải thật là đau 

bệnh, mà bệnh đó là bệnh khổ. Chính là trong sinh hoạt hằng ngày, ít nhất phải có ba phần 

khổ để cảnh tỉnh mình. Điều này chính là ngày nay nói ý thức lo lắng về được mất, chẳng thể 

không có. Hàng ngày chỉ biết đến hưởng thụ, khi thiên tai đến phải làm thế nào? Khi an nhàn 

phải nên nghĩ đến lúc đau khổ. Đây gọi là thường mang ba phần khổ. Con người sống trên 

thế gian nên như thế. Người thống trị quốc gia cũng không ngoại lệ. Khi thiên hạ thái bình an 

định phải nghĩ đến lúc bị thiên tai, phải nghĩ đến chiến tranh không nên sơ suất coi thường. 

Nên khai sáng sự nghiệp khó khăn, mà giữ nó càng khó hơn. Thành quả khai sáng sự nghiệp 

ta có thể giữ được chăng? Sự nghiệp này có thể truyền mãi về sau chăng? Không phải là việc 

dể dàng. 

Ngày nay chúng ta được một điều là khoa học kỹ thuật phát triển, thù thắng hơn nhiều so với 

thời  thời  đại  của  pháp  sư  Đàm  Hư.  Pháp  sư  Đàm  Hư  lúc  về  già  ở  HongKong,  viên  tịch  ở 

HongKong. Ngài thường giảng kinh, thính chúng trên dưới 100 người. Người HongKong bận 

kiếm tiền, nên rất ít nghe kinh. Thời gian tôi giảng kinh ở HongKong rất dài, nên tôi hiểu môi 

trường  ở  đó.  Người  HongKong  nghe  kinh  rất  kén  chọn,  nếu  nói  không  hay  họ  không  đến 

nghe. Không đến nghe thì thôi, đằng này còn gây phiền phức. Sau khi giảng xong đưa ra vài 

vấn đề để hỏi, nếu trả lời không được họ làm mất mặt giữa đại chúng. Môi trường ở đó là như 

vậy. Tôi vốn cũng không biết trước, biết rồi chắc không giám đến HongKong. 

Sau khi đến HongKong, pháp sư Sướng Hoài nói với tôi về cảnh giảng kinh của Phật giáo 

HongKong và cảnh báo trước với tôi. Lúc tôi đến HongKong giảng kinh là 50 tuổi, năm 1977. 

Chúng tôi từ Đài Loan qua đó. Ông nói, pháp sư ông được coi là lớp trẻ, cũng chưa nổi tiếng, 

ít  người  biết  đến.  Thính  chúng  ở  đây  có  một  số  người  rất  phiền  phức,  ông  nên  cẩn  thận. 

Những người này đều là phần tử tri thức, có nghiên cứu Phật giáo, không phải người ngoài 

vào. Tôi đến giảng kinh Lăng Nghiêm. Đây là một bộ kinh lớn, cũng là bộ kinh mọi người rất 

thích. Lúc đó HongKong còn có một vị Thủ Lăng Nghiêm Vương là Nhân Hải pháp sư, hơn 

90 tuổi. Tôi đến gặp ngài một lần, hình như hai năm sau ngài viên tịch. Suốt đời ngài chuyên 

nghiên cứu Lăng Nghiêm, chuyên giảng Lăng Nghiêm. Là chuyên gia về kinh Lăng Nghiêm, 

vậy mà tôi đến đó giảng Kinh Lăng Nghiêm. 

Vị hoà thượng này chỉ có 6 người đệ tử theo học. Sáu người đệ tử này rất giỏi. Tiêu chuẩn mà 

hoà thượng thu nhận đệ tử là phải thuộc kinh Lăng Nghiêm. Chẳng những thuộc kinh văn mà 

còn phải thuộc chú giải. Ngài chọn chú giải cũng rất kỳ lạ, ngài chọn Lăng Nghiêm Kinh Văn 

Cú của Ngẫu Ích đại sư. Cả kinh văn và chú giải đều phải thuộc. Không thuộc ngài sẽ không 

nhận, nên đệ tử của ngài chỉ có 6 người. Thật là bậc cửa quá cao! Đây là một vị thầy tốt. Thật 

là thầy hay trò giỏi. 

32  Tập 302 



Trong số đệ tử của Hoà thượng, có ba người tôi quen. Cũng may lần đó là lần đầu tiên tôi rời 

Đài Loan, coi như là giảng kinh ở nước ngoài. Giảng đến bốn tháng vẫn chưa gặp phải khó 

khăn. Những người này cũng thường đến nghe tôi giảng kinh, nhưng không gây phiền phức. 

Không  những  thế  còn  mời  tôi  ăn  cơm,  mọi  người  đàm  luận  mấy  vấn  đề  trong  kinh  Lăng 

Nghiêm. Thật không đơn giản. Gặp phải tình trạng này giảng kinh thật không dễ! Tôi tin rằng 

có người thích hỏi khó như vậy, chắc chắn sẽ thường gặp. Nếu tự mình chưa thuần thục về 

kinh giáo, không có công phu học tập thật sự, sẽ không dễ đối phó. Cho nên đầu tiên là phải 

thâm nhập một môn huân tu lâu dài, nên đem toàn tâm toàn ý an trú trong đó. 

Thứ hai có nghĩa là “dẫn phát”. Những gì chúng ta nghĩ đều có thể mãn nguyện. Đây là gì? 

Cảm ứng của thiền định. Chỉ cần tâm thanh tịnh, thanh tịnh thì những gì ta nghĩ đến thật sự 

có cầu tất ứng, người thường cầu nguyện khó hiện thực. Như vậy là sao? Bởi tâm tư họ tán 

loạn. Tâm tán loạn rất khó có cảm ứng, tâm chuyên nhất mới thường có cảm ứng, rất ít khi 

không có cảm ứng. 

Thứ ba là “biện sự”. Biện sự ở đây trong kinh Di Giáo Đức Thế Tôn nói: “chế tâm nhất xứ vô 

sự bất biện”. Chế tâm một chổ là thiền định. Ở trước chúng ta học là chỉ tâm nhất xứ, nhưng 

cùng một ý nghĩa. Chế tâm một chổ xử lý vấn đề rất dễ, vì tâm của mình không tạp không 

loạn. Thiền định ứng dụng vào trong công việc, ứng dụng trong sự vật hằng ngày, rất có kết 

quả. Thiền định không phải là ngồi xếp bàng xoay mặt vào trong vách. Xếp bằng xoay mặt 

vào vách như vậy nó không khởi tác dụng. Trong kinh giáo đại thừa nói: “na già thường tại 

định, vô hữu bất định thời”. Đi đứng ngồi nằm đều ở trong định. Mặc áo ăm cơm, đối nhân 

tiếp vật đều ở trong định. 

Cuối cùng là Bát Nhã-Trí tuệ. Trí tuệ cũng có ba loại. Thứ nhất là “gia hạnh”. Giúp ta thâm 

nhập vào cảnh giới, nâng cao cảnh giới của chúng ta. Thứ hai là “Căn bản trí”. Căn bản trí là 

vô tri. Bát nhã vô tri đó là căn bản trí. Hậu đắc trí là căn bản trí khởi tác dụng, vô sở bất tri. 

Bát nhã vô tri vô sở bất tri. Chúng ta nên tu bằng cách nào? Tu căn bản trí trước, không thể tu 

hậu  đắc trí  trước. Tu  hậu đắc trí trước sẽ không  có  nền  tảng, như  vậy  hậu đắc  trí đó là giả 

không phải thật. Học rộng hiểu nhiều là hậu đắc trí. Chúng ta học một đời, học mấy chục bộ 

kinh. Học một hai trăm bộ kinh, thông tông thông giáo. Nên biết rằng ta học đây là tri thức. 

Ta không có trí tuệ, không có định lực, không có lòng nhẫn nại. 

Trong cuộc sống hằng ngày, gặp việc không vừa ý thường hay nổi giận. Điều này chứng tỏ ta 

không có căn bản trí. Căn bản trí chính là một môn thâm nhập huân tu lâu dài. Chân thật trí 

tuệ không khởi tác dụng. Quý vị thử nghĩ, giống như Đàm Hư pháp sư nói về ông Lưu, tám 

năm ròng rả đọc kinh Lăng Nghiêm. Kinh Lăng Nghiêm trong Phật giáo gọi là Lăng Nghiêm 

khai trí tuệ, Pháp Hoa thành Phật. Những điều này đệ tử Phật đều biết. Ông chuyên đọc một 

Tập 302  33 



bộ Lăng Nghiêm suốt tám năm. Ông có năng lực gì siêu độ những linh hồn này? Căn bản trí. 

Khi  nó  khởi  tác  dụng  chính  là  hậu  đắc  trí.  Hậu  đắc  trí  là  vô  sở  bất  tri.  Phải  có  căn  bản  trí 

trước, sau đó mới cầu hậu đắc trí. 

Điều này chính là nói, chúng ta khai ngộ một pháp môn, sau đó mới học các pháp môn khác, 

các kinh điển khác. Đây gọi là học rộng hiểu nhiều, rất dể dàng, vừa tiếp xúc là thấu suốt là 

thông đạt. Giống như Huệ Năng đại sư vậy. Căn bản trí là khai ngộ. Tam muội đã thuần thục, 

liền  đại  triệt  đại  ngộ.  Tất  cả  kinh  giáo,  các  pháp  trong  thế  xuất  thế  gian  vừa  tiếp  xúc  liền 

thông đạt, vừa tiếp xúc liền thấu triệt. Đây gọi là hậu đắc trí. Nên khai trí tuệ, phải hiểu được 

phương pháp khai trí tuệ, phải hiểu con đường khai trí tuệ. Đó chính là tam học giới định tuệ. 

Nên  cắm  rể  từ  trong  giới  luật.  Trồng  thiện  căn, thiện  căn  sâu  dày.  Thiện  căn  sâu  dày  là  từ 

trong  giới  luật  mà  có.  Nhân  giới  được  định.  Định  chính  là  thiền  định,  chính  là  tam  muội. 

Định này đến một trình độ nhất định sẽ hoát nhiên đại ngộ. Đây chính là hậu đắc trí. Căn bản 

trí dẫn phát Phật pháp. Trong một bộ kinh chúng ta được căn bản trí, thấy tất cả pháp, nghe 

tất cả pháp, vừa nghe là thấu triệt. Đây là dẫn, dẫn Phât pháp của ta. Hậu đắc trí thật sự giúp 

chánh pháp cửu trú. Giúp tất cả chúng sanh học Phật. Chúng ta có năng lực giáo hoá chúng 

sanh.  Chúng  ta  giáo  hoá  chúng  sanh  với  Chư  Phật  Bồ  Tát  không  có  gì  khác  nhau.  Cho  dù 

không thể đại triệt đại ngộ, cũng đến giai đoạn đại ngộ. 

Ngày xưa thầy Lý dạy tôi, học Phật cần phải phát đại bồ đề tâm. Tâm địa nhỏ không được, 

phải phát đại tâm. Tu học phải đem mục tiêu đặt vào trong giáo lý. Vì sao? Khi đã thông giáo 

lý  thì  tất  cả  pháp  đều  thông.  Nhưng  đây  không  phải  là  người  thường  làm  được,  mà  là  bậc 

thượng thượng căn. Thông lý chính là kiến tánh. Người thường là thượng trung hạ căn. Bậc 

trung và thượng căn, bất đắc dĩ phải yêu cầu là thông giáo nghĩa. Nghĩa là thông một bộ phận, 

ví dụ như Tịnh độ tông, tông phái này tôi đã thông nhưng các tông khác vẫn chưa được. Đây 

là giáo nghĩa. Nếu nói học một bộ kinh chỉ hiểu một bộ kinh, đây là bậc hạ hạ căn. Đối với 

bộ kinh này thì không sao, nhưng đổi bộ kinh khác thì không hiểu. Người này rất khó dạy. 

Thầy Lý giảng đạo lý này cho tôi. Tôi hiểu, tôi không phải là bậc thượng thượng căn. Mục 

tiêu của tôi là giữ vững giáo nghĩa. 

Tôi học bộ kinh này, thì những kinh điển liên quan đến bộ kinh này tôi học rất dễ. Còn những 

phương pháp không liên quan đến bộ kinh này, tôi học rất  khó khăn. Ở đây nói lên điều gì? 

Không phải bậc thượng thượng căn, nên biết căn tánh của mình để chọn pháp môn. Y theo 

pháp môn mà tu học, có thể nâng cao cảnh giới của mình lên đến hàng thượng thượng căn. 

Nên kiến lập Phật sự. Phật sự là chánh pháp cửu trú, hoằng pháp lợi sanh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

34  Tập 302 



Tập 303 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh chơn 

Biên tập:  Minh Tâm 

Thời gian: ngày 25 tháng 02 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chư  vị  pháp  sư, chư  vị  đồng học, xin  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị xem  “Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ kinh giải”, trang 354, hàng thứ ba đếm từ dưới lên. Chúng ta bắt đầu xem từ câu 

cuối cùng. 

 “Thử lục độ, nãi Bồ Tát cứu cánh tự tha kiêm lợi chi đại hạnh, năng đáo niết bàn bỉ ngạn”.  

Câu này nói rỏ Đức Phật đưa ra sáu khoa mục này, chính là lục ba la mật. Sáu khoa mục này 

là Bồ Tát, Bồ Tát trong quốc độ của tất cả chư Phật trong mười phương ba đời, chứ không 

riêng ai, tất cả đều thành tựu lục độ này. Họ đều đạt đến cứu cánh tự lợi và lợi tha. Chúng ta 


phân khai ra đọc mọi người sẽ rỏ ràng hơn. Cứu cánh tự lợi và cứu cánh lợi tha, đây là đại 

hạnh  của  chư  Phật  Bồ  Tát. Có thể giúp  chính  mình  đạt  đến  niết  bàn  bỉ  ngạn. Đây  chính  là 

chứng được quả vị Phật cứu cánh viên mãn, cũng có thể giúp người khác đạt được niết bàn bỉ 

ngạn. Lời này nói quá tuyệt. 

Trong Phật pháp đại thừa chúng ta cần phải biết, không những lục đạo là mang bệnh, mà 

tất cả chúng sanh trong lục đạo đều là  mang bệnh. Đến tứ thánh pháp giới, họ cũng không 

phải mạnh khoẻ thật sự, toàn là người bệnh. Nên đức Phật là đại y vương. Trong kinh Đức 

Phật thường nói, Phật dùng thuốc gì để trị bệnh cho mọi người? Chính là dùng Thập thiện, 

Tam quy, Ngũ giới, thập giới, Lục ba la mật. Đây là phương thuốc của Phật, là liều thuốc 

pháp. Pháp trị liệu của y học trên thế gian dù có hay, bác sĩ dù tài giỏi đến đâu thì trị bệnh 

cũng chỉ có thể trị ngọn, không thể trị gốc. Trị gốc là sao? Liễu sanh thoát tử ra khỏi tam 

giới, đây mới gọi là trị gốc. Chỉ có Phật mới có thể trị gốc, Phật pháp là gốc ngọn đều trị. 

Quý vị xem Bồ Tát tu lục độ, điều kiện cơ bản ở trước đã nói. Tại sao chúng ta không tu 

được? Đương nhiên là tu không thành. Vì sao? Vì không đủ điều kiện cơ bản. Điều kiện cơ 

bản là viễn ly bốn tướng. Tu tất cả thiện pháp, tất cả thiện pháp chính là lục độ, lục độ chính 

là tất cả thiện pháp. Chúng ta chưa rời tứ tướng! Thực tế thì Tịnh Độ tông có phương pháp rất 

tuyệt diệu, nhưng người tin quá ít, người không tin lại nhiều. Tuyệt diệu của Tịnh độ tông ở 

chỗ nào? Tuyệt diệu ở câu Nam Mô A Di Đà Phật. Câu Phật hiệu này ở trước chúng tôi giảng 

rất nhiều, nói rất tường tận. Câu Phật hiệu này triễn khai ra chính là 48 nguyện. Triển khai 48 

Tập 303  35 



nguyện  chính  là  Kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Triển  khai  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  chính  là  Kinh  Đại 

Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm.  Triển  khai  Kinh  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm 

chính là vô tận pháp môn mà tất cả chư Phật trong ba đời mười phương đã nói. Đem nó rút 

gọn lại thành một câu Phật hiệu. 

Ta chỉ cần niệm câu danh hiệu Phật này, chính là đã tu hết vô lượng vô biên vô tận vô số 

pháp  môn  mà  tất  cả  chư  Phật  trong  mười  phương  ba  đời  đã  nói, không  sót  pháp  môn  nào. 

Như vậy mà không tuyệt diệu sao? Quá tuyệt diệu! Ai tin điều này? Đáng tiếc là không ai tin. 

Người tin điều này phước báo rất lớn. Người tin tưởng sẽ niệm rốt ráo câu Phật hiệu này. Tôi 

dạy người khác còn thêm một bộ kinh. Vì sao còn thêm một bộ kinh? Vì lòng tin chưa đủ. 

Chưa hoàn toàn tin tưởng kinh Vô Lượng Thọ cũng không sao. Trình độ tin tưởng chưa đủ, 

tôi  dạy  quý  vị  đọc  kinh.  Đọc  kinh  giúp  quý  vị  chánh  tín,  giúp  kiên  định  nguyện  vọng  cầu 

sanh tịnh độ. Quý vị nên biết thế giới Cực Lạc rất vi diệu. Ở đó không có thiên tai, là môi 

trường tu học tốt nhất trong biến pháp giới hư không giới. 

Đức Thế Tôn thuyết pháp suốt 49 năm, nhưng chưa từng nghe ngài nói thế giới Cực Lạc 

có đau bệnh, có người bị bệnh, chưa từng nghe qua. Thế giới Cực Lạc có người chết, cũng 

chưa từng nghe qua. Không có đau bệnh, không có tử vong. 

Ở sau sẽ nói đến Đàm Loan Pháp sư giới thiệu cho chúng ta 17 loại y báo trang nghiêm, 8 

loại chánh báo của thế giới Cực Lạc. Những điều này chúng ta đều phải biết rõ ràng, vì sao ta 

niệm Phật A Di Đà? Vì sao cầu sanh thế giới tây phương Cực Lạc? Thì sẽ hiểu. Trước tiên là 

chính mình hiểu. Chính mình chưa hiểu sẽ sinh ra tham luyến thế gian này, không buông bỏ 

được! Không có gì khác ngoài tham luyến và tình chấp. 

Viễn  ly  bốn tướng, tu  lục độ này  là  đúng. Chúng  ta dùng phương  pháp  gì để  buông  bỏ 

bốn tướng này? Tôi nói với quý vị, chỉ một câu Nam Mô A Di Đà Phật là có thể buông bỏ. 

Thật sự y theo phương pháp của Bồ Tát Đại Thế Chí “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục”, 

niệm liên tục năm ba năm tự nhiên sẽ buông bỏ bốn tướng. Không nghĩ đến buông bỏ, không 

cố ý buông bỏ nó, nhưng tự nhiên buông bỏ, không còn nữa. Trong lòng không còn nghĩ đến 

ta.  Phước  báo  của  ta,  bệnh  tật  của  ta, thân  thể  của  ta,  không  còn  nghĩ  đến  những  điều  này 

nữa. Vì sao? Hoàn toàn nghĩ đến Phật A Di Đà, những thứ tạp loạn này tất cả đều không còn. 

Trong tâm chỉ có Phật A Di Đà. Phật A Di Đà là toàn bộ tâm niệm của ta. Đây chính là thật 

sự để Phật A Di Đà trong lòng, những thứ khác đều như mây như khói. Như vậy là đồng tâm 

với Phật A Di Đà. 

Đọc  bộ  kinh  này,  đọc  48  nguyện  là  đồng  nguyện  với  Phật  A  Di  Đà.  Đồng  tâm  đồng 

nguyện thì làm gì có chuyện không vãng sạnh! Cảnh giới vãng sanh tuyệt đối không phải ở 

36  Tập 303 



cõi đồng cư, cũng không ở cõi phương tiện, mà trực tiếp sanh vào cõi thật báo trang nghiêm. 

Đây là điều mà ngay trong đời này chúng ta có thể làm được, vậy tại sao không làm? Không 

cần thời gian quá dài. Năm ba năm đến 10 năm nhất định có thể làm được. Nếu thật sự lập 

đại nguyện này, cứ nhắm theo một phương hướng, một mục tiêu mà đi lên. Như vậy thì Phật 

A Di Đà ngày ngày đều ở bên cạnh chúng ta. Ngài quan tâm đến chúng ta, Chư Phật Như Lai 

hộ niệm, Thiên Long Thiện Thần gia hộ. Là việc tốt nhất trong thế xuất thế gian tại sao lại 

không cần? Chỉ muốn suốt ngày suy nghĩ này kia, còn tự cho là đúng. Như vậy là sai! 

“Bồ  Tát tự hành thử  pháp, diệc dĩ thử  giáo  đạo  lợi  ích chúng sanh”.   Triển  khai  lục độ 

chính là 8400 pháp môn, là vô lượng pháp môn. Nếu hoàn toàn từ trong pháp đại thừa để nói 

về bố thí, thì bố thí là buông bỏ. Phải buông bỏ tham sân si mạn nghi, buông bỏ vọng tưởng 

tập khí. Điều này trong pháp đại thừa gọi là pháp hợp, tức là pháp và đại thừa hợp lại. 

Giới luật chính là oai nghi hữu tắc mà Hiền Thủ Quốc Sư nói trong tứ đức. Trì giới là gì? 

Là làm tấm gương tốt nhất để người noi theo. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều làm 

tấm gương tốt cho tất cả chúng sanh. Tấm gương gì? Gương của Bồ Tát, gương của người tu 

hành chân chánh. 

Nhẫn nhục chính là lòng nhẫn nại. Kiên trì vĩnh viễn không biến chất, vĩnh viễn không 

đổi thay, vĩnh viễn không mất đi. 

Tinh tấn, tinh là thuần mà không tạp. Chỉ có một phương hướng, một mục tiêu. Một môn 

thâm nhập huân tu lâu dài chính là tinh tấn. Một môn thâm nhập là tinh, huân tu lâu dài là 

tấn. 

Thiền định là tâm không tạp niệm. Tâm thanh tịnh luôn hiện tiền. Như vậy trí huệ sẽ khai 

mở. Trí  tuệ  mới  thật  sự  là  chánh pháp  cửu  trú. Bắt  đầu thực hành  ngày  từ  bản thân, chánh 

pháp của chính mình cửu trú. Chánh pháp của mình và chánh pháp của Như Lai là một không 

phải hai. Như vậy mới có thể phổ độ chúng sanh. Đây là trí tuệ khởi tác dụng. Nên nói Bồ tát 

tự hành trì pháp này, và cũng lấy pháp này để giáo hoá lợi ích chúng sanh. 

“Cố  tục  vân  giáo  hoá  an  lập  chúng  sanh” .  Hội  Sớ  giải  thích   “dĩ  đạo  thọ  tha  vi  giáo”.  

Đem con đường thành Phật để truyền thụ cho tha nhân gọi là giáo.  “Chuyển ác thành thiện vi 

 hoá”. Thầy dạy chúng ta. Dạy rồi, mà chúng ta đã hoá chưa? Nên chúng ta thường nói giáo 

dục, dạy học. Nhà Phật gọi là giáo hoá. Giáo hoá ý nghĩa rất thâm sâu! Giáo mà không hoá, 

tức  không  có  nhận  được  hiệu  quả.  Hoá  chính  là  chuyển  ác  thành  thiện,  chuyển  tà  thành 

chánh, chuyển phàm thành thánh. Thật sự có thay đổi, như vậy công đức của “giáo” đã xuất 

hiện. Tại sao chúng ta hàng ngày học vẫn mà không có thay đổi? Có thay đổi. Nhưng không 

phải thay đổi theo phương hướng tốt, mà thay đổi theo hướng xấu. Càng thay đổi thì càng đi 

Tập 303  37 



xa. Nguyên nhân gì vậy? Chưa xa rời bốn tướng, nên không thể thay đổi như chư Bồ Tát. A 

la  hán  thành  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  thành  Phật.  Đó  là  thay  đổi  theo  chiều  hướng  tốt.  Vấn  đề  của 

chúng ta là chưa buông bỏ. Chưa buông bỏ bản ngã, chưa buông bỏ cái đối lập. Chưa buông 

bỏ mâu thuẫn, chưa buông bỏ xung đột. Cho nên học cách nào cũng không học được như các 

vị Bồ Tát. 

Nên chúng ta từ viễn ly bốn tướng mà suy rộng ra. Buông bỏ tự ngã, buông bỏ đối lập, 

buông  bỏ  mâu  thuẫn,  buông  bỏ  xung  đột.  Thật  sự  khẳng  định  nhận  biết  biến  pháp  giới  hư 

không giới và mình là nhất thể. 

Lão Tử nói, trời đất với ta đồng căn, vạn vật với ta là một thể. Gần gũi với tất cả chúng 

sanh, tương thân tương ái. Quan tâm và thương yêu chúng sanh rất tự nhiên. Quan tâm tất cả 

chúng sanh, toàn tâm toàn ý giúp  chúng sanh. Đây là Bồ Tát hạnh. Nên mới có thể chuyển. 

Chuyển  ác  thành  thiện,  chuyển  mê  thành  ngộ,  chuyển  tà  thành  chánh,  chuyển  phàm  thành 

thánh, mới có thể chuyển được. Không như vậy thì không sao chuyển được. 

 “Dẫn đạo chúng sanh an trú chánh đạo”.  Nếu con người trên quả địa cầu này ngày 

nay, mổi người đều an trú vào kinh Vô Lượng Thọ, án trú vào Phật A Di Đà, thì không có 

thiên  tai  nào  hết.  Thân  thể  bất  luận  có  bệnh  tật  gì,  bệnh  ung  thư,  bệnh  không  trị  được.  Tự 

nhiên nó sẽ lành, phục hồi như thường. Điều này trong kinh Di Giáo Phật nói, chế tâm một 

chổ, không việc gì không làm được. Ở trước chúng ta có đọc đến chỉ tâm một chổ, ý nghĩa 

hoàn toàn tương đồng với kinh Di Giáo. 

Trang 351, hàng thứ hai từ dưới đếm lên có câu: “chỉ tâm nhất xứ”. Tâm chúng ta hiện 

nay là tâm tán loạn, từ sáng đến tối suy nghĩ lung tung. Chỉ tâm nhất xứ là gì? Tôi dừng lại ở 

nơi Phật A Di Đà. Suy nghĩ hay khởi tâm động niệm toàn là Phật A Di Đà. Ngoài Phật A Di 

Đà ra thì không có gì nữa. Như vậy gọi là chỉ tâm một chổ. Cái ta không còn, ta chính là Phật 

A Di Đà, Phật A Di Đà chính là ta. Được như vậy thì không có gì chẳng làm được. Những gì 

Phật A Di Đà làm được thì ta cũng làm được . 

Bộ kinh Vô Lượng Thọ này nói gì? Chẳng phải đang nói chính mình đó sao, không hề nói 

đến người khác. Đây là thật không phải giả. Cho nên dẫn dắt chúng sanh an trú vào trong 

chánh  đạo.  “Kiến lập  đại  tâm”.  Đại  tâm  chính là  Kinh  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ, chính là 

Nam Mô A Di Đà Phật. Đây gọi là an trú. An là bình an, là bình đẳng an trú. An là vĩnh viễn 

không có thiên tai, không có nguy hiểm. 

       “Cái  đại  sĩ  dĩ  lục  độ  giáo đạo  dữ  nhiếp thọ  chúng sanh, sử  chi  chuyển ác  thành thiện, 

 phát khởi đại tâm”.  Kiến lập đại tâm chính là phát tâm đại bồ đề. Phát tâm cầu sanh tịnh độ, 

phát tâm thân cận Phật Di Đà tức là an trú chánh đạo. Kinh Vô Lượng Thọ chính là chánh 

38  Tập 303 



đạo.  “Thử đạo phi thị tiểu đạo, cái vi vô thượng chân chánh chi đạo. Vô thượng giả, vô hữu 

 cánh năng thắng qua chi giả”.  Trong Phật pháp đạt đến đỉnh cao, thì không có gì cao hơn 

điều  này.  Đây  là  điều  không  thể  không  biết.  Không  tìm  được  phương  pháp  cao  hơn  nữa. 

Phương pháp này Đức Thế Tôn và tất cả Chư Phật Như Lai giới thiệu cho chúng ta, từ một 

ngày cho đến bảy ngày là thành công. Quí vị tìm xem phương pháp nào có thể khiến ta thành 

công trong vòng từ một ngày cho đến bảy ngày? Bậc thượng thượng căn một ngày sẽ thành 

công. Người độn căn bảy ngày cũng có thể thành công. Có phương pháp nào cao hơn phương 

pháp này chăng? Có phương pháp nào chắc chắn hơn phương pháp này chăng? Có phương 

pháp nào dể hơn phương pháp này chăng? Không tìm thấy. Càng thù thắng thì càng dể. Pháp 

xuất thế gian như vậy, pháp thế gian cũng như vậy. 

Ở  Trung quốc, gốc rể lớn của học thuật Trung quốc có bộ kinh gọi là Kinh Dịch. Kinh 

Dịch là căn bản của học thuật Trung quốc, những cũng dể! Không khó. Pháp xuất thế gian 

phàm phu thành Phật cũng dể. Cũng có một bộ Kinh Dịch. Kinh dịch này là gì? Chính là kinh 

Vô Lượng Thọ. Dể hơn nữa là tiểu bổn Kinh A Di Đà, cũng là Kinh Dịch. Từ thời ngài Huệ 

Viễn đại sư đến nay, y theo Kinh A Di Đà tu hành vãng sanh chứng quả không biết bao nhiêu 

người! Người y theo kinh Vô Lượng Thọ không nhiều. Vì sao? Kinh Vô Lượng Thọ chưa có 

bản hay. Xem hết năm bản thì quá phiền phức, nên mọi người đều học Kinh A Di Đà. Kinh A 

Di Đà, nhất là được Sớ Sao của Liên Trì đại sư, Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư là đầy đủ rồi. 

Đại  sư  Liên  Trì  và  đại  sư  Ngẫu  Ích  thực  sự  đã  nói  ra  hết  tinh  tuý  của  Kinh  Di  Đà. 

Những điều này trước đây chúng ta đã học, không chỉ học một lần. Cho nên con đường này là 

con đường chơn chánh vô thượng. Chúng ta ngày nay cầm được trên tay mà cũng không biết, 

không nhận ra giá trị của nó, thật đáng tiếc! Con đường chơn chánh vô thượng đang ở trong 

tay, mà cứ đi cầu bàng môn tả đạo, như vậy có tiêu đời hay không. Như vậy là sao? Chứng tỏ 

chúng ta chưa đủ lòng tin. Vì sao lòng tin không đủ? Không nhận ra chân giá trị. Cứ cho rằng 

có con đường khác tốt hơn, con đường khác có thể giúp ta thành tựu. 

Về việc này Liên Trì Đại sư đã nói rất hay, ngài nói Tịnh độ tông chánh và phụ song tu. 

Niệm Phật A Di Đà là chánh tu, vậy dùng điều gì để làm trợ tu? Vẫn là dùng cách niệm Phật 

A Di Đà để là trợ tu. Liên Trì đại sư nói, chánh và phụ đều là Phật A Di Đà, không nên đi tìm 

cái gì khác nữa. Nói rất hay! Ngài nói rất tuyệt diệu. 

Trong  Tịnh  Độ  Luận  Chú  nói   “Vô  thượng  giả,  thử  đạo  cùng  lý  tận  tánh,  cánh  vô  quá 

 giả”.  Lý, người bây giờ gọi là chân lý. “Cùng lý”, cùng là đạt đến cứu cánh. Đối với lý này 

đã đạt đến cứu cánh. Tánh, tánh cũng là lý. Tánh là bổn tánh, là chân như tự tánh. Tận tánh, 

ta chứng không phải là cục bộ, không phải là phiến diện. Những gì ta chứng được là toàn thể 

của tự tánh. Đây gọi là cùng lý tận tánh. “Cánh vô quá giả” tức là có muốn vượt qua nó cũng 

Tập 303  39 



không có. Không có gì có thể vượt qua. Phật Phật đạo đồng. Bồ Tát chứng được diệu giác vị 

chính là cảnh giới này, cùng lý tận tánh, là quả vị diệu giác. Người chứng được quả vị này trú 

ở đâu? Trú ở thường tịch quang, không phải ở cỏi thật báo trang nghiêm. Cùng lý tận tánh 

trong  cỏi  thật  báo  trang  nghiệm  chưa  được  viên  mãn, còn  thiếu  một  chút. Thật  sự  đến  cứu 

cách viên mãn, “cánh vô quá giả”, họ chính là diệu giác cực quả mà trong kinh Hoa Nghiêm 

nói, là quả vị cứu cánh. Họ không ở cõi thật báo mà ở cõi thường tịch quang. Cõi thật báo 

cũng không thấy nữa. 

Bồ Tát trong cõi thật báo là pháp thân Bồ Tát. Chỉ có tập khí vô thỉ vô minh tồn tại, ngoài 

ra không có gì cả. Họ cần sự giúp đở của diệu giác Phật quả. Có ý niệm này, đó chính là cảm, 

thì Như Lai trong cõi thường tịch quang liền có ứng. Ứng như thế nào? Ứng là nhất định hiện 

cõi báo, hiện thân pháp tánh, cõi pháp tánh, hòa quang đồng trần với họ, làm tấm gương cho 

họ tu học. Đây là pháp thân đại sĩ trong cỏi báo. Trên cảm ứng đạo giao với chư Phật. Dưới 

không cần phải nói, là cảm ứng với chúng sanh trong mười pháp giới. Chúng sanh có cảm, 

Phật Bồ Tát liền có ứng. Đạo lý cảm ứng, hiện tượng cảm ứng, phương tiện thiện xảo cảm 

ứng chúng ta không sao nghĩ lường được, không cách nào tưởng tượng, không sao nói được. 

Chúng  sanh  trong  pháp  giới  vi  trần  có  cảm.  Các  ngài  có  ứng  không?  Vẫn  ứng  như 

thường. Các ngài ứng trong vi trần pháp giới, vi diệu viên dung đến cùng cực. Những thông 

tin này trong bộ kinh này nói lộ ra hết. Ý nghĩa của bộ kinh này rộng sâu vô cùng tận, không 

có tường tận. Chính là “tự tánh đương nhơn”. Đương nhơn là gì? Là tự tánh của chính chúng 

ta. Do tâm tánh của Phật Di Đà biến hiện ra, cũng chính là tâm tánh của chính chúng ta biến 

hiện ra. Tự tánh của chúng ta với tự tánh của Phật A Di Đà là một không phải hai. Học đại 

thừa, học Tịnh độ mà không có nhận biết này, thì không thể đi sâu vào cảnh giới được. 

 “Hựu  Hoa  Nghiêm  Đại  Sớ  Sao”,   chính  là  sớ  sao  của  ngài  Thanh  Lương,  quyển  thứ 

13,  “thuyết vô hữu năng quá giả, cố hiệu vi vô thượng”.  Đặc biệt giải thích như thế nào gọi là 

vô thượng. Không có gì có thể vượt qua, nó đã đến đỉnh điểm, nên gọi là vô thượng.  “Chân 

 giả, chân thật, vô mê vô vọng”.  Không đơn giản! Như thế nào gọi là chân thật? Là không mê, 

hoàn toàn giác ngộ là chân. Tuyệt đối không còn hư vọng tức là thật.  “Chánh giả, ư lý vô sai 

 viết chánh”.  Chân lý mà ta nhìn thấy không sai lầm, không thiên lệch gọi là chánh.  “Hựu vô 

 tà vô khúc viết chánh”. Trong này không có tà vạy gọi là chánh. 

 “Hựu thiền môn giải chánh pháp nhãn tạng trung chi chánh tự viết. Chánh giả, thị Phật tâm 

 chi đức danh”.  Giải thích này càng có ý nghĩa hơn nữa. Như thế nào là chánh? Chánh là Phật 

tâm.  “Thử  tâm  triệt  kiến  chánh  pháp,  cố  vân  chánh  pháp  nhãn”.   Thấy  chánh  pháp  không 

phải  là nhục  nhãn, không  phải  nhãn  thức,  không  phải là  ý  thức, cũng  không  phải A  lại  da. 

Chúng đều không nhìn thấy. Là chân như tự tánh. Phật tâm chính là tâm giác, là bổn giác của 

40  Tập 303 



chúng ta. Trong Đại Thừa Khởi Tín Luận Bồ Tát Mã Minh nói “Bản giác bổn hữu, bất giác 

bổn  vô”.  A  lại  da  là  bất  giác.  Nói  cách  khác,  tà  tri  tà  kiến  vốn  không  có.  Mê  vọng  tà  vạy 

trong tự tánh cũng không có. Những thứ này là thứ thuộc về A lại da, không liên quan đến tự 

tánh. 

Chúng ta mê, nhưng mê ở đâu? Mê ở chổ có tự tánh mà không biết dùng, hoàn toàn để A 

lại da làm chủ. A lại da sắp đặt chúng ta trong lục đạo luân hồi và luân chuyển theo nó. Tự 

tánh được ví như chủ nhân, A lại da được ví như người làm trong nhà. Bây giờ đã hoàn toàn 

điên đảo, người ở trở thành làm chủ. Nó sắp đặt lục đạo rồi kêu chủ nhân đến đó. Thật sự là 

như vậy. Chủ nhân là thật, người hầu là giả. Chúng ta đã sai một cách kỳ quặc. Không có 

giáo  huấn  của  Phật  Bồ  Tát, thì  chúng  ta  vĩnh  viễn  là  mê  mà  không  giác.  Chư  Phật  Bồ  Tát 

đánh  thức  dạy,  chúng  ta  mới  biết  chân  tướng  sự  thật.  Tuy  biết  chân  tướng  sự  thật,  nhưng 

người ở làm chủ đã quen, nên hình như ngay lập tức chưa thể thay chuyển được. Đây chính là 

vì sao học nhiều năm như vậy, mà tập khí này vẫn không thay đổi. Đạo lý chính là ở chỗ này. 

Làm sao? Biện pháp duy nhất chính là chúng ta huân tập, thời gian huân tập chánh pháp 

quá ngắn, sức mạnh quá yếu. Nghe lời nô tỳ quá lâu, nên cho rằng họ mới thật là chủ nhân. 

Có người nói với chúng ta, nghe rồi nhưng không tin nên không thay đổi được, nên vẫn cứ 

nghe  chỉ  huy  của  nô  tỳ.  Nghe  theo  sắp  xếp  và  chịu  sự  khống  chế  của  nó.  Như  Lai  gọi  là 

người đáng thương. Mình vốn là một vị Phật tại sao lại trở thành như vậy. Quý vị thử nhĩ 

xem, như vậy không đáng thương sao? Khi nào mới tĩnh lại? Điều này phải nhờ vào sự huân 

tu lâu dài. Từ từ phải nên hiểu rỏ ràng minh bạch. Nếu thật sự đã thấu triệt, sẽ hoàn toàn thay 

đổi. Nói cách khác, triệt kiến chánh pháp. Triệt kiến chánh pháp, tông môn gọi là minh tâm 

kiến tánh. Chưa thật sự thay đổi thì không được. Đây gọi là chánh pháp nhãn, giáo môn cũng 

gọi là chánh pháp nhãn. Tông môn gọi là chánh pháp nhãn tạng cũng cùng một ý nghĩa. 

“Đạo”  bên  dưới  giải  thích  chữ  đạo  này.  Đạo  có  hai  nghĩa.  Thứ  nhất  “Năng  thông  vi 

nghĩa”, giống như con đường của chúng ta. Đạo lộ nghĩa là có thể thông, từ khu đất A thông 

đến khu đất B, từ khu đất B thông đến khu đất C. Đạo lộ có nghĩa là dẫn dắt. Chúng ta từ 

phàm phu có thể thông đến Bồ Tát, từ Bồ Tát có thể thông đến Phật. Đây cũng gọi là đạo. 

 “Câu Xá Luận nhị thập ngũ vân, đạo nghĩa vân hà”.  Chữ đạo này có nghĩa là gì?  “Vị niết 

 bàn lộ, thừa thử năng vãng niết bàn thành cố”.  Niết bàn thành là ví dụ. Con dường niết bàn 

là đường gì? Là Phật đạo, là con dường thành Phật. Đi theo con đường này, thì nhất định sẽ 

đến niết bàn thành. Nghĩa là ta nhất định có thể chứng được đại bát niết bàn. Đại bát niết bàn 

là thành Phật, tiểu niết bàn là thành A la hán. 

Tập 303  41 



Tịnh tông là con đường lớn. Con đường này ở đâu? Chính là một câu danh hiệu, sáu 

chữ hồng danh. Quý vị cần nên hiểu, trong sáu chữ hồng danh, hàm nhiếp viên mãn Bồ Tát 

đạo. Cũng chính là những điều Bồ Tát cần tu,  đều có đủ trong đó. Nhất tâm chuyên tu không 

có tạp niệm, giống như Bồ Tát Đại Thế Chí nói “đô nhiếp lục căn”. Đô nhiếp lục căn chính là 

buông bỏ vạn duyên. Tịnh niệm tương tục, chính là một câu Phật hiệu.      Trong câu Phật 

hiệu này cần phải tịnh, dùng tâm thanh tịnh. Tịnh là gì? Không có hoài nghi, không có xen 

tạp. Có hoài nghi là lòng tin không chính. Có xen tạp là hoàn toàn phá hoại công phu niệm 

Phật của mình. Vì sao ta niệm Phật? Mục đích niệm Phật của ta là gì? Mục đích niệm Phật là 

hy vọng thông đến niết bàn thành. Tạp niệm xen vào thì niết bàn thành không thể đến được, 

công phu hoàn toàn bị nó phá hoại. Cho nên không được có tạp niệm, không được có hoài 

nghi. Nên thâm nhập một môn huân tu lâu dài. Điều này mới thật sự giúp chúng ta. Nên vứt 

bỏ ý niệm  hoài  nghi và  lo lắng, vứt  bỏ tạp  niệm, tam  muội  liền  hiện  tiền. Đây  gọi là  niệm 

Phật  tam  muội.  Niệm  Phật  tam  muội  cũng  gọi  là  nhất  tâm  bất  loạn.  Công  phu  sâu  cạn  bất 

đồng. Tịnh Độ tông nói đến ba đẳng cấp. Thượng Phẩm, lý nhất lâm bất loạn. Trung phẩm, 

sự nhất tâm bất loạn. Hạ phẩm gọi là công phu thành phiến. Trong mổi cấp bậc lại phân ra rất 

nhiều cấp bậc khác nhau. 

Đọc tụng kinh Vô Lượng Thọ và nhất tâm niệm Phật, sẽ giúp ta nâng cao, cấp bậc này 

không ngừng nâng cao. Nếu bốn tướng chưa buông bỏ mà bị bên ngoài mê hoặc sẽ rất dể bị 

thoái tâm, tâm rất dể thay đổi. Lại đi vào vòng của danh văn lợi dưỡng, lại lẫn quẩn trong các 

pháp thế gian. Như vậy thì thật đáng tiếc. Nói cách khác, chúng ta lại trở về trong luân hồi 

lục đạo, bị lạc mất con đường niết bàn. Trong Hoa Nghiêm Sớ Sao nói con đường thông đến 

quả vị Phật gọi là đạo. 

Nghĩa thứ hai  “Niết bàn chi thể, bài trừ chư chướng, vô ngại tự tại, vị chi đạo”.  Cách nói 

này cũng rất hay. Thể của niết bàn, tự thể của niết bàn là vô ngại tự tại. Nó không có chướng 

ngại, nhưng bây giờ đã có chướng ngại. Chướng ngại gì? Có ba loại phiền não chướng: Vô 

minh phiền não, kiến tư phiền não, trần sa phiền não. Trong kinh Hoa Nghiêm đổi danh từ, 

gọi là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Vọng tưởng chính là vô minh phiền não. Phân biệt 

chính là trần sa phiền não. Chấp trước chính là kiến tư phiền não. Mổi loại đều là vô lượng 

vô biên nói không cùng tận. Những tập khí phiền não này trong tự tánh hoàn toàn không có. 

Nên nói thể của niết bàn không có phiền não. 

Chúng ta buông bỏ hết những phiền não này thì thể của niết bàn liền xuất hiện, nó sẽ hiện 

tiền. Thể của niết bàn, ngôn ngữ của chúng ta không cách nào diễn tả hết được, không nói ra 

được. Tâm tư chúng ta không cách nào nghĩ ra được, không thể nào nghĩ đến được. Đây là 

thật. Thể của niết bàn trong triết học gọi là bản thể của vũ trụ vạn hữu. Từ xưa đến nay các 

42  Tập 303 



nhà khoa học đều nghiên cứu, cho đến bây giờ cũng không thể nói ra được. Bản thể rốt cuộc 

là gì? Có rất nhiều cách nói, nhưng đều không thể khiến người ta tâm phục khẩu phục. Chỉ có 

trong kinh điển đại thừa dùng thể của niết bàn để hình dung nó. 

Thật ra đây là thể tánh, chính là tự tánh. Vì sao không thể nói? Vì sao không thể nghĩ? Vì 

nó không có hình tướng. Trong Tịnh độ tông dùng thường tịch quang để hình dung. Thường 

là vĩnh hằng bất biến, bất sanh bất diệt. Tịch là thanh tịnh bất động. Ngài Huệ Năng nói, “đâu 

ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh‟. Nói về thanh tịnh. Câu thứ tư ngài nói, “‟đâu ngờ tự tánh vốn 

không dao động‟, chính là bất động. Xưa nay chưa từng động, là thanh tịnh. Câu thứ hai là 

nói bất sanh bất diệt. Toàn bộ là nói đến thể của niết bàn. Ngài còn nói câu thứ ba, “đâu ngờ 

tự tánh vốn tự đầy đủ”. Trong thể này nó vốn là như vậy. Nó tuy không có gì nhưng lại có tất 

cả, chỉ là nó không hiện ra. Nó không hiện, nhưng cái gì nó cũng có. 

Trong kinh Pháp Hoa Đức Thế Tôn đem bổn tự cụ túc nói ra một cách cụ thể. Ngài nói 

tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tương của Như Lai. Đây chính là đem câu “đâu ngờ đâu 

tự tánh vốn tự đầy đủ” của ngài Huệ Năng nói ra một cách cụ thể. Nó đầy đủ điều gì? Đầy đủ 

trí tuệ, đầy đủ đức năng, đầy đủ tướng hảo. Nó vốn tự đầy đủ. Nhưng ba loại này trong tánh 

đức không tìm thấy. Năm căn nhãn nhĩ tỷ thiệt thân không cách nào tiếp xúc được nó. Nó 

không  phải  hiện  tượng  vật  chất,  nên  không  tiếp  xúc  được.  Cũng  không  phải  hiện  tượng  tự 

nhiên. Ta dùng tâm tư để nghĩ cũng không sao nghĩ được. Vì sao? Bởi nó không phải hiện 

tượng tinh thần. Tư tưởng của chúng ta đối với hiện tượng tinh thần có thể với tới được. 

Nhãn nhĩ tỷ thiệt thân đối với hiện tượng vật chất có thể với tới được. Nhưng nó không 

phải, nó không có hiện tượng. Chúng ta đem toàn thể vũ trụ quy nạp thành ba loại lớn: hiện 

tượng  tự  nhiên,  hiện  tượng  vật  chất,  hiện  tượng  tinh  thần.  Nhưng  nó  không  phải  ba  hiện 

tượng này, nên khoa học không thể biết được. Như vậy làm sao biết nó tồn tại? Trong kinh 

nói  “duy  chứng  phương  tri”.  Chứng  được  cảnh  giới  đó  thì  tự  nhiên  sẽ  biết,  sẽ  thấu  triệt. 

Chứng bằng cách nào? Buông bỏ chướng ngại sẽ chứng được. Nếu ba loại chướng ngại này 

không buông bỏ thì vĩnh viễn không nhìn thấy nó. 

Trừ bỏ các chướng sẽ thấy được, sẽ nhìn thấy. Vọng tưởng là khởi tâm động niệm. Nói 

cách  khác,  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  không  phân  biệt  không  chấp  trước  sẽ  nhìn 

thấy. Không chấp trước là công phu thiền định của A la hán, chính là cửu thứ đệ định, gồm tứ 

thiền, tứ vô sắc và diệt thọ tưởng định. Tứ thiền bát định không được. Trong tứ thiền bát định 

vẫn còn chấp trước. Hoàn toàn không chấp trước là định thứ chín_gọi là diệt thọ tưởng định. 

Định của Bồ Tát cao hơn A la hán rất nhiều, nhất là đại Bồ Tát. Định đến cứu cánh viên mãn 

gọi  là  tự  tánh  bổn  định.  Trở  về  với  tự  tánh  chính  là  kiến  tánh.  Chưa  trở  về  với  tự  tánh  sẽ 

không nhìn thấy tánh. 

Tập 303  43 



Nên  biết tự tánh không phải vật chất, không phải tinh thần, cũng không phải hiện tượng 

tự nhiên. Nó là bản thể, có thể sanh ra vạn pháp. Vũ trụ do nó sanh ra, thân này của ta là nó 

sanh ra. Trong Phật pháp nói thân của chính mình là chánh báo, tất cả những thứ ngoài thân 

đều gọi là y báo. Những thứ này giống như giấc mộng vậy. Mọi người đều có kinh nghiệm 

nằm  mộng,    thử  suy  nghĩ  xem  lần  nằm  mộng  nào  không  có  mình  trong  đó?  Có  ai  có  hiện 

tượng  này,  nằm  mộng  mà  không  có  mình  trong đó?  Như  vậy  không thể  nằm  mộng,  trong 

mộng nhất định có ta. Ta là chánh báo, trong mộng thấy rất nhiều người đó là y báo của ta, 

đó không gọi là chánh báo. Là do ý thức của ta biến hiện ra. 

Trong  cảnh  mộng  của  tôi  có  quý  vị, trong  cảnh  mộng  của  quý  vị  có  tôi.  Người  nào  có 

mộng của người đó. Nên Chư Phật Bồ Tát thấy rất rỏ ràng thấu triệt. Mười pháp giới y chánh 

trang nghiêm, tự làm tự chịu. Nếu trách người khác đó là sai hoàn toàn. Tất cả đều là do tự 

tánh biến hiện. Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, không phải từ tâm tưởng người khác sanh ra. 

Từ tâm tưởng của chính mình sinh ra không liên quan đến người khác. Chúng ta cảm tạ Phật 

Bồ Tát, cảm ân Phật Bồ Tát. Chư Phật Bồ Tát nói cho ta nghe về chân tướng sự thật này ta 

mới hoát nhiên đại ngộ. Chúng ta muốn đạt đến cảnh giới Chư Phật Bồ Tát thì nên nghe lời, 

trừ bỏ các chướng ngại. Buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Buông bỏ là kiến tánh. 

Kiến tánh là cảnh giới như thế nào? Vô ngại tự tại. Không có chướng ngại, được đại tự 

tại. Vô ngại tự tại chính là thành Phật, chính là minh tâm kiến tánh. Kiến tánh thành Phật gọi 

là đạo. Đây là nghĩa thứ hai của đạo. Vẫn là nói con đường thành Phật. 

 “Niết Bàn Vô Danh Luận viết”.  Là cuốn Niết Bàn Vô Danh Luận. Lão Tử nói “Danh khả 

danh, phi thường danh. Đạo khả đạo, phi thường đạo”. 

  “Phu  niết  bàn  chi  danh  đạo  dã,  tịch  miêu  hư  khoáng,  bất  khả  dĩ  hình  danh  đắc.  Vi 

 diệu vô tướng, bất khả dĩ hữu tâm tri”.  

Ta  cần  phải  làm  thế  nào  để  đạt  được  nó?  Trừ  bỏ  hình  và  danh.  Hình  là  hình  tướng, 

không còn chấp trước. Danh là tên gọi. Tất cả hiện tượng không còn chấp trước, cũng không 

chấp trước vào danh từ thuật ngữ. Danh từ thuật ngữ là giả không phải thật. Như vậy mới thật 

sự lãnh hội được ý nghĩa của bốn chữ Hình- Miêu-Hư-Khoáng này, đây đều là hình dung từ. 

“Bất khả dĩ hữu tâm tri”. Tâm này là gì? Chần chừ do dự. A lại da, mạt na, ý thức. Đây là 

vọng tâm. Vọng tâm không có cách nào biết được chân tâm. Buông bỏ vọng tâm thì chân tâm 

liền  hiện  tiền.  Quí  vị  nên  biết,  chúng  ta  bây  giờ  có  thể  cảm  nhận  được  chính  là  ý  niệm.  Ý 

niệm là tâm khởi tác dụng. Có niệm, vọng niệm, niệm niệm đều là vọng niệm. Tâm mà chúng 

ta đang nghiên cứu kinh giáo có phải là vọng tâm chăng? Phải. Tâm niệm Phật A Di Đà có 

phải vọng tâm chăng? Phải. Vậy có thể thấy được chân tâm chăng? Được. Vì sao? Vì ta chỉ 

44  Tập 303 



có nhất niệm, khi niệm đến vô niệm sẽ nhìn thấy. Niệm mà không niệm. Đó là công phu, đó 

là cảnh giới. Niệm đến vô niệm sẽ nhìn thấy. 

Có những lúc như vậy chăng? Có, đôi lúc có. Nhưng không thể duy trì. Khi niệm Phật có 

hiện  tượng  này.  Khi  tụng  kinh  cũng  có  hiện  tượng  này.  Ngồi  đây  tụng  kinh,  tụng  đến  lúc 

chuyên chú sẽ có cảm giác gì? Cảm giác thân thể ta không còn nữa, tâm hoàn toàn chuyên 

chú vào kinh, chuyên chú vào câu Phật hiệu. Niệm Phật trong chánh điện Phật, ngồi đó niệm 

Phật nhưng hình như nửa thân dưới không còn, nửa thân trên có cảm giác, nhưng cảm giác 

không có nửa thân dưới. Như vậy là mới khế nhập được một chút. Khi cảm giác được tình 

hình thì hư vọng lại tăng trưởng, cảnh giới liền mất đi. Cảnh giới này hiện tiền thì phải đối 

phó thế nào? Đừng quan tâm đến nó. Không nên để ý đến nó, dần dần cảnh giới này sẽ kéo 

dài thời gian ra, thực sự cảnh giới sẽ nâng cao. 

Thân thể này, thế giới này chính là giả, nó không phải là thật. Khi nhất tâm chuyên chú ta 

sẽ lãnh hội được, dần dần sẽ hiểu rõ. Những lời đức Phật dạy trong kinh không phải là mê tín, 

mà là khoa học. Thầy Phương Đông Mỹ suốt đời nghiên cứu. Khi thầy tiếp xúc với Phật giáo 

khoảng 30 tuổi, ngoài 30 tuổi thì phải, 79 tuổi ra đi. Tôi hỏi thầy về nhân duyên học Phật. 

Thầy nói rất ngẫu nhiên. Thầy học ở nước ngoài, tốt nghiệp tiến sĩ triết học ở Mỹ. Thầy tốt 

nghiệp năm hai mấy tuổi, rất trẻ. Sau khi tốt nghiệp thầy ở lại trường dạy học. Hai mươi mấy 

tuổi đã trở thành giáo thọ, thành danh rất sớm. 

Thời kỳ chiến tranh, thầy dạy ở trường đại học Trung Ương. Có lần thầy bệnh, bạn thầy 

kiến nghị đến núi Nga Mi nghỉ dưỡng. Núi Nga Mi là đạo tràng Phật giáo, cảnh rất u tịch, 

thầy rất thích nơi này. Thầy dưỡng bệnh ở trong chùa. Thầy nói thời đó giao thông khó khăn, 

thông  tin  cũng  khó  khăn.  Trên  núi  báo  và  tạp  chí  hoàn  toàn  không  có,  chỉ  có  kinh  Phật. 

Người đọc sách luôn  muốn xem sách, không có gì xem, chỉ có kinh Phật. Thôi được! Thì 

xem kinh Phật. Càng xem càng thấy thích thú, thầy thật sự hiểu được. Phát hiện trong kinh có 

vô lượng ý nghĩa rất vi diệu. Từ đó về sau thầy kết duyên với kinh Phật, không ngày nào 

chẳng đọc kinh Phật. 

Thầy hoàn toàn dùng quan điểm triết học để xem kinh Phật. Nửa giai đoạn đầu, lúc tôi 

quen thầy là nửa giai đoạn đầu, coi như là nửa giai đoạn đầu, không phải nửa giai đoạn sau. 

Thái độ của thầy là Kinh Phật có triết học cũng có mê tín. Triết học thì đúng là số một thế 

giới, nên triết học Phật giáo là đỉnh cao của triết học. Thầy nói, thầy nói với tôi Thiền tông, 

Tướng tông_Pháp tướng duy thức tông, Tánh tông đều là triết học chân chánh. Hoa Nghiêm, 

Thiên Thai đều có một phần. Đặc biệt thầy rất thích Kinh Hoa Nghiêm và thầy đã giới thiệu 

kinh Hoa Nghiêm cho tôi. Tôi cũng rất thích, có thể trong quá khứ đã từng học qua, nên tiếp 

Tập 303  45 



xúc đến cảm thấy rất thích. Khi thầy tuổi lớn, các môn thầy dạy ở trường đều là kinh Phật. 

Thật là hiếm có. 

Thầy  giảng  một  mục  lớn.  Ở  trường  đại  học  Đài  Loan  giảng  Phật  Học  Đại  Thừa,  giảng 

Phật Học Nguỵ Tấn, Phật Học Tuỳ Đường, những mục lớn này. Sau đó ở đại học Đài Loan 

nghỉ hưu, thì trường đại học Phủ Nhân mời. Thầy dạy Triết học Hoa Nghiêm trong khoá học 

của tiến sĩ. Thời gian về già ở các trường đại học thầy giảng bốn mục lớn về Phật học. Hơn 

20 năm dạy ở trường toàn dạy về Phật Học. Đề mục thầy dạy luôn là Triết học trong kinh 

Phật. Đáng tiếc là thầy ra đi hơi sớm. Nếu thầy có thể sống thêm mười năm, Phật giáo Đài 

Loan chắc chắn thay đổi. Sức ảnh hưởng của thầy rất lớn. Đến những năm cuối đời đối với 

Phật pháp thầy đã hoàn toàn tiếp nhận, không còn nói Phật giáo có phần mê tín nữa. Ngày 

trước còn nói trong đó có phần mê tín, về sau thầy không còn quan niệm đó nữa, không nghe 

nói đến mê tín. Càng nghiên cứu lại càng thấu triệt. 

Quí vị xem bây  giờ chúng ta đã nghiên cứu 60 năm. Khi đó là thầy Phương giới thiệu. 

Tôi nhờ học triết học mà vào đạo. Khi mới học cũng chịu ảnh hưởng của thầy, cho rằng trong 

kinh Phật có triết học tối cao, nhưng cũng có một phần mê tín. Phần mê tín đó đừng học nó, 

chuyên môn nghiên cứu phần triết học. Sau khi nghiên cứu sâu vào mới phát hiện, phần mê 

tín đó không phải mê tín, nó rất có đạo lý. Càng nghiên cứu thấy càng có đạo lý, nên đã hoàn 

toàn tiếp thu. Đặc biệt là Chương Gia đại sư dạy, nên tìm hiểu về Đức Thế Tôn, hiểu về Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni. Xem Thích Ca Phổ và Thích Ca Phương Chí là truyện ký của Đức 

Thế Tôn. 

Đứng trên góc độ của giới học thuật hiện nay để nhìn về Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, thì 

ngài là người như thế nào? Ngài là nhà giáo dục. Suốt một đời chăm lo cho giáo dục. Hiện 

nay ở nước ngoài đề xướng giáo dục văn hoá đa nguyên đối với xã hội. Suốt cuộc đời Đức 

Thế Tôn  thực sự là giáo dục cho xã hội về văn hoá đa nguyên một cách bao la vạn tượng. 

Giáo dục phổ biến trong thế gian chính là giúp xã hội này an định ấm êm, hoá giả xung đột, 

hoá giải thiên tai. Phần này là nói đến giáo dục phổ biến trong thế gian. Nam nữ già trẻ, các 

nghành các nghề trên toàn thế giới đều nên học. Nội dung là gì? Luân lý, đạo đức, nhân quả. 

Như vậy xã hội mãi mãi an định, cuộc sông nhân dân luôn luôn ấm êm, hạnh phúc mỹ mãn. 

Nhưng có thiểu số họ tham cầu rất cao, điều này vẫn không đáp ứng được họ. Trong Phật 

pháp có triết học tối cao, và khoa học tối cao. Có thể đáp ứng được tham muốn tri thức của 

chúng ta, thật sự có thể đưa ta đến đại bát niết bàn. Đây là đỉnh cao của triết học va khoa học. 

Năm mươi năm gần đây khoa học tây phương phát triển, đặc biệt là lượng tử lực học. 

Họ đã tìm được bản chất của vật chất. Nghĩa là nghiên cứu vật chất rốt cuộc là gì? Họ đã tìm 

46  Tập 303 



ra  vấn đề  này. Báo  cáo nghiên  cứu  hoàn toàn  tương đồng với những  gì  Phật pháp đại  thừa 

nói, chứng minh Phật pháp là khoa học. Phật pháp nói A lại da chính là lượng tử lực học hiện 

nay, nhưng nói rỏ ràng tường tận và thấu triệt hơn các nhà lượng tử lực học. Nên Đức Thế 

Tôn là một nhà giáo dục lớn. Điều này ngay tiết học đầu tiên thầy Phương dạy cho tôi đã đề 

cập đến. Đức Thế Tôn là nhà giáo dục vĩ đại nhất trên thế giới. Ngài là vị thánh của triết học, 

ngài  không  phải  là  thần  cũng  không  phải  là  tiên.  Ngài  là  người  như  bao  nhiêu  con  người 

khác. 

Những  năm  lại  đây  chúng  ta  không  ngừng  tìm  tòi  học  hỏi  giáo  lý  đại  thừa.  Rất  nhiều 

chân tướng sự thật đã dùng khoa học để ấn chứng, ngày càng rỏ ràng, ngày càng thấu triệt. 

Học tập đối với cổ nhân, tâm cung kính, tâm tôn kính từ đây mà sanh ra. Họ thông minh hơn 

chúng ta. Chúng ta nếu ở thời đại của họ, không thể có thành tựu như thế. Chúng ta ngày nay 

có thể nâng cao cảnh giới, thực sự khoa học đã giúp đở một cách rất đắc lực. 60 năm trước, 

khoa học không bàn đến lý luận cao thâm trong Phật học, không bàn đến. Bây giờ đều thảo 

luận đến. Khiến chúng ta hiểu được nghĩa không trong nhà Phật, vạn pháp giai không. “Phàm 

sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng”.  “Nhất  thiết  hữu  vi  pháp  như  mộng  huyễn  bào  ảnh”.  Đều 

được các nhà lượng tử lực học chứng minh. Đức Phật nói như vậy, các nhà khoa học cũng 

nói như vậy. Chúng ta có tin hay không? Nếu thật sự tin thì có chịu buông bỏ không?  Tự 

nhiên sẽ buông bỏ. Còn như chưa buông bỏ, chưa buông bỏ là chưa tin tưởng. Như vậy phải 

làm sao? Tiếp tục học. Chỉ cần kiên trì học, mười năm hai mười năm sau tự nhiên sẽ buông 

bỏ. 

Cuộc đời tôi chính là đi theo con đường này. Nếu không phải huân tập suốt 60 năm, thì 

cũng không thể. 60 năm kiên trì không gián đoạn. 53 năm giảng kinh dạy học. Người xưa 

cũng đã nói, phương pháp học tập tốt nhất là dạy học. Vì sao? Nếu muốn dạy mà tự mình 

không hiểu thì làm sao dạy được? Nên chính  mình phải hiểu rỏ  mới có thể truyền dạy cho 

người. Không làm là không được. Làm là thế nào? Trong khoa học gọi là thực nghiệm. Ta có 

chứng nghiệm được khắc cốt ghi tâm, khi nói ra tự nhiên không giống nhau. Tự mình không 

có chứng nghiệm sâu sắc, nói ra toàn bộ là của người khác. Đó là trong kinh nói như vậy, các 

bậc tổ sư nói như vậy, chứ chính mình thì không có chứng nghiệm. Mình phải làm  mới có 

chứng nghiệm. Chứng nghiệm này xưa này thường có thể cảm động người khác. Không có 

chứng  nghiệm  thì  toàn  dùng  của  người  khác  để nói. Nói  để người  khác  thích  thú vui  cười, 

nhưng một lúc là qua đi, không có cảm xúc. Thật sự có chứng nghiệm, ngôn từ hơi mộc mạc 

cũng không sao. Nói không được hay nhưng người nghe rất có ích. Vì sao? Vì đã nói ra từ 

nội tâm. Là lời trong lòng, không phải nghe nói bậy bạ. 

Tập 303  47 



Chúng  ta  tiếp  tục  xem  ở  sau.  “Do  thượng  khả  tri”,   Ở  trên  dẫn  chứng  những  kinh  luận 

này, chúng ta có thể biết  “Đạo giả, thông chí niết bàn chi lộ, hựu tức thị niết bàn giả. Tổng 

 thượng kinh luận  trú ư vô thượng chân chánh chi đạ giả. Chân chánh giả, chân thật vô sai 

 dã. Vô thượng giả, thử đạo cùng tánh tận lý, cố năng hữu năng quá chi giả. Đại sĩ giáo linh 

 chúng sanh chứng niết bàn bỉ ngạn, an trú niết bàn đạo quả”. 

Đại sĩ ở đây là chỉ cho Bồ Tát tu hành lục độ ba la mật. Họ thật sự thực hành, thật sự tu 

lục độ ba la mật. Thật sự thực hành lục độ từ trong cử chỉ của mình để cảm hoá chúng sanh. 

Bậc  thượng  thượng  căn  tiếp  thu  rất  nhanh  và  liền  thành  tựu.  Bậc  trung  và  hạ  căn  huân  tập 

thành  hạt  giống.  Như  Thiện  Đạo  đại  sư  nói,  mổi  người  gặp  duyên  không  giống  nhau,  gặp 

duyên thù thắng thì trong đời này thành tựu, gặp duyên kém hơn một chút thì làm chủng tử 

thiện căn cho đời kiếp sau, nhất định được độ. 

Nên kinh văn trong phẩm kinh Tích Công Luỹ Đức này đáng để chúng ta học tập. Chúng 

ta không cần học toàn bộ, chỉ cần vài câu, một đoạn ngắn trong đó, suốt một đời thực hành 

không gián đoạn thì lợi ích vô cùng. Đặc biệt là ứng dụng trong pháp môn niệm Phật, giúp 

chúng ta kiên định chánh niệm. Tăng thêm nguyện lực cho chúng ta, quyết tâm cầu sanh tịnh 

độ. Như vậy thì làm gì có chuyện đời này không thành tựu! 

Chúng ta xem tiếp bên dưới.  “Hạ minh do ư như thượng chi thù thắng diệu đức, nhi cảm 

 như hạ tăng thượng thắng quả”.  Đây là tu nhân chứng được quả. Chúng ta xem đoạn kinh 

văn ở dưới.  “Do thành như thị, chư thiện căn cố, sở sanh chi xứ, vô lượng bảo tạng, tự nhiên 

 phát ứng”. Chúng ta đọc tiếp kinh văn, đoạn này đọc tiếp  “hoặc vi trưởng giả cư sĩ, hào tánh 

 tôn quý. Hoặc vi sát lợi quốc vương, chuyển luân thánh đế. Hoặc vi lục dục thiên chủ, nãi chí 

 phạm vương”.  Đây là địa vị cao. Trước là giàu có, đại phú, địa vị cao.  “Ư chư Phật sở, tôn 

 trông cúng dường, vị tằng gián đoạn, như thị công đức, thuyết bất năng tận”.  Vĩnh viễn tu 

phước, nên phước báo của họ đời đời kiếp kiếp hưởng không bao giờ hết. Đoạn này là nói 

cảm quả, còn ở trước là nói về tu nhân. 

Y theo nhân hành ở trước mà tu sẽ được quả báo như thế nào.  “Như thị chư thiện căn, do 

 thành như thị chư thiện căn” . Đây là chỉ đoạn văn ở trước.  “Tích công luỹ đức chi chủng 

 chủng thiện căn thị vi năng cảm” . Chúng ta cần phải đặc biệt chú ý. Vì sao? Ngày nay chúng 

ta  ở  trên  mạng,  tin  tức.  Nghe  được  thông  tin  hầu  như  đều  là  thiên  tai,  mà  thiên  tai  còn  rất 

nghiêm trọng. Thiên tai từ đâu mà có? Cũng là cảm ứng đến. Nhân hành chúng ta bất thiện 

dẫn đến quả như vậy. 

Nếu chúng ta thực hành theo Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp, Bồ Tát 

lục độ ba la mật. Chúng ta sẽ cảm được quả báo như trong kinh nói. Hiện nay chúng ta đang 

48  Tập 303 



tạo  nhân  gì?  Tự  tư  tự  lợi,  danh  văn  lợi  dưỡng,  tham  sân  si  mạn,  tổn  người  lợi  mình.  Làm 

những việc ngũ nghịch thập ác. Như vậy cảm được quả báo là gì? Toàn thế giới hỗi loạn, tất 

cả thiên tai đều xuất hiện. Thiên tai tự nhiên. Nếu tra cứu nguyên nhân sâu xa của nó, nguyên 

nhân căn bản thì nó có liên quan mật thiết đến tư tưởng ngôn hành của chúng ta. Điều này 

các nhà khoa học hiện đại đã chứng minh. 

Tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  người  Nhật  làm  thí  nghiệm  về  nước.  Chứng  minh  điều  gì? 

Khoáng  vật.  Nó  bị  ngôn  hành  tư  tưởng  của  nhân  loại  cảm  ứng.  Chúng  ta  tâm  thiện  hành 

thiện, thì khoáng vật trở thành rất thiện, như ở đây nói  “sở sanh chi xứ, vô lượng bảo tạng tự 

 nhiên phát ứng” . Tâm hành chúng ta bất thiện, thì vô lượng bảo tạng này đều biến thành đất 

đá, nó đã biến chất. Vốn là châu bảo , kim ngân, nay đã hoàn toàn biến chất. Sao lại biến 

chất? Ý niệm chúng ta biến đổi, nên nó cũng biến theo. Đây là trong kinh Phật nói cảnh tuỳ 

tâm chuyển. Hoàn cảnh vật chất, địa cầu, hệ thái dương, hệ ngân hà đều thay đổi theo ý niệm 

của chúng ta. 

Ý niệm chúng ta thiện thì nó thiện, không có thứ nào là bất thiện. Thiện đến cực điểm thì 

thế giới này trở thành thế giới Cực Lạc. Bất thiện đến tận cùng thì thế giới này sẽ bị huỷ diệt, 

tinh cầu này sẽ nổ tung. Ngày xưa cho rằng những điều này là do tôn giáo mê tín nên nói vậy, 

bây giờ giới khoa học đã khẳng định, điều này là thật không phải giả. Chúng ta không nên lơ 

là xem nhẹ. Không thể không đoạn ác tu thiện. Không thể không tích luỹ công đức. Nên lấy 

chủng chủng thiện căn để cảm hoá.  “Cảm tất hữu ứng, quả tất thù nhân”. Cảm là nhân, ứng 

là quả báo. 

 “Thị cố Pháp Tạng Bồ Tát cảm đắc thắng quả”.  Thắng quả của ngài là thế giới Cực Lạc. Thế 

giới Cực Lạc là do tâm hành thuần tịnh thuần thiện của Phật A Di Đà cảm nên. Đây là một 

thế giới mới, thời gian chưa dài. Đức Phật nói: Phật A Di Đà từ lúc tu hành, từ khi thế giới 

Cực Lạc xuất hiện đến nay mới có mười kiếp. Mười kiếp chúng ta thấy thì thời gian rất dài, 

nhưng trong toàn thể vũ trụ thì nó vô cùng ngắn ngủi. Nói cách khác, nó là một đạo tràng mới 

hưng khởi, cung cấp để mọi người đến đó làm Phật. Trái lại nếu không có tâm làm Phật sẽ 

không đến đó được. 

Điều kiện ở đó rất đơn giản. Trong Đức Thế Tôn nói kinh Di Đà, không thể thiếu thiện 

căn, phước đức, nhân duyên mà được sanh về cõi đó. Ba điều kiện như vậy. Phải có thiện 

căn, phải có phước đức, phải có nhân duyên. Đời này chúng ta có nhân duyên, nhân duyên 

nhất định đã gặp được. Nhưng vấn đề chính là chúng ta có thiện căn hay không? Có phước 

đức hay không? Giải thích đơn giản nhất thì thiện căn là gì? Thiện căn là có thể tin, có thể lý 

giải. Tín giải là thiện căn. Phước đức là gì? Phước đức là thật sự hành trì. Hành chứng, tín 

giải hành chứng. Hành chứng là phước đức. Là thực hành triệt để. 

Tập 303  49 



Ba tư lương tín nguyện hạnh của Tịnh độ tông. Tín là thiện căn, nguyện hạnh là phước 

đức. Đồng ý đi và thật sự muốn đi, thật sự niệm Phật và y giáo phụng hành. Người này rất có 

phước, làm gì có chuyện không thành tựu! Những bậc thánh hiền trong lục đạo chúng sanh - 

pháp giới tứ thánh. Có duyên thì không có ai không đồng ý đi. 

Nên Bồ Tát Pháp Tạng cảm được quả rất thù thắng,  “sanh sanh thế thế sở sanh chi xứ, 

 quân đắc như hạ văn sở đắc chi diệu quả”.  Diệu quả câu đầu tiên là  “Thủ vân vô lượng bảo 

 tạng tự nhiên phát ứng”. Thế giới Cực Lạc là một tinh hệ rất lớn. Khu vực này vô cùng lớn, 

lớn hơn hệ mặt trời và lớn hơn cả hệ ngân hà. Chúng sanh trong mười phương thế giới vãng 

sanh đến đó. Thành tựu rất nhanh, tốt nghiệp là thành Phật. Nên có rất nhiều người hoài nghi. 

Chúng sanh trong mười phương thế giới, tất cả chư Phật đều khuyên đệ tử của họ vãng sanh 

đến thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc đó có thể dung chứa hết chăng? Được, không vấn đề 

gì. Nên biết con người trong thế giới Cực Lạc mỗi ngày đều đi học, đều vãng sanh rất nhiều. 

Nhưng mỗi ngày người tốt nghiệp thành Phật cũng rất nhiều. Ở đó cũng như trường học vậy. 

Tốt nghiệp xong đều ra đi, học trò mới lại vào. Đây là điều mà chúng ta có thể tưởng tượng 

được. 

Chứng được quả vị diệu giác đều trở về thường tịch quang, không còn ở đó nữa. Họ có 

còn  không?  Còn.  Ở  đâu?  Ở  ngay  hiện  tiền.  Chỉ  là  lục  căn  chúng  ta  không  tiếp  xúc  được, 

nhưng họ  thật  sự  ở  ngay  trước  mặt.  Chúng  ta  có  cảm,  các  ngài liền  có  ứng.  Chúng  ta  kết 

duyên này với Phật A Di Đà, là đồng nghĩa cùng với tất cả Như Lai, vô lượng vô biên chư 

Phật kết duyên. Nhờ phước của Phật A Di Đà, nếu không nhờ phước của Ngài. Chúng ta làm 

sao có thể kết duyên với tất cả Chư Phật Bồ Tát và chúng sanh như vậy? Quý vị nghĩ xem 

điều này hạnh phúc biết bao. 

Diệu quả đầu tiên  “vô lượng bảo tạng tự nhiên ứng phát”. Hai chữ phát ứng này nói rất 

hay. Phát là phát sanh, ứng là cảm ứng. Chỉ cần chúng ta khởi tâm động niệm là liền có cảm 

ứng. Nếu tâm hành chúng ta bất thiện thì rất phiền phức. Phiền phức gì? Đất chúng ta ở đây, 

đại  địa này,  ở  dưới  trống  rõng. Rời  rạc lỏng lẻo,  rất  dể  xảy  ra  chuyện.  Xảy  ra  chuyện gì? 

Chìm xuống dưới đáy biển. Nếu chúng ta đều hành thập thiện, tâm địa thiện lương thì nó rất 

chắc chắn. Kết thành vật chất vô cùng cứng rắn, là bảo tạng. Vĩnh viễn sẽ không dao động, ở 

đó rất an toàn. Chúng tôi tin chắc rằng cảnh tuỳ tâm chuyển, không hề sai. Thực sự như vậy. 

Thiện có thiện quả, ác có ác báo. Tự nhiên có cảm ứng. Học Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán 

sẽ thấu triệt được đạo lý này. Cảm ứng rất nhanh, cảm ứng rất mãnh liệt, thật không thể nghĩ 

bàn. Thiện nhân thiện quả, ác nhân ác báo ở ngay trước mắt. 

Ngày nay thiên tai không ngừng như vậy, có thể cứu vãn chăng? Phật pháp đại thừa chắc 

chắn cứu được. Dùng điều gì để cứu? Chuyển đổi ý niệm là có thể cứu. Chúng ta không dùng 

50  Tập 303 



lời của Phật Bồ Tát, mà dùng lời của các nhà khoa học. Ông Bố Lai Đăng người Mỹ. Ông 

dạy chúng ta làm sao đối phó với lời dự đoán thiên tai năm 2012. Ông ta nói năm 2012 là cơ 

hội tốt để toàn nhân loại bỏ ác hành thiện, cải tà quy chánh. Tất cả mọi người nên đoan chánh 

tâm niệm, khiến cho thế giới đi đến phương hướng tốt hơn. Câu này nếu dùng theo cách nói 

của chúng ta là lời của Bồ Tát. Bố Lai Đăng là Bồ Tát tái sanh, không phải người phàm. Ông 

ta nói với lời Phậ dạy rất giống nhau, không có chút sai biệt nào. 

Nếu nơi khu vực chúng ta ở, mọi người đều nổ lực làm như vậy chứng tỏ họ đã hiểu, đã 

tin tưởng. Trong kinh giáo các bậc cổ nhân đã nói như vậy, không phải giả. Chúng ta nổ lực 

hành trì, cải tà quy chánh, đoạn ác tu thiện thì khu vực này sẽ không có thiên tai. Nếu không 

tin, hoài nghi nó thì bệnh cũ thường tái phạm không sao thay đổi được. Nói cách khác, thiên 

tai  sẽ  hiện  tiền.  Cầu  nguyện  của  tôn  giáo,  những  Phật  sự  như  tụng  kinh  bái  sám,  pháp  hội 

trong nhà Phật. Chúng ta đề khởi Phật sự tam thời hệ niệm. Tôi nói với chư vị đây toàn là trị 

ngọn, không phả trị gốc. Có thể giải bớt đau khổ tạm thời, nhưng không thể trị tận gốc được. 

Đây là điều mà chúng ta không thể không biết. Muốn thật sự hoá giải thiên tai này, thì phải 

triệt để thực hành. Phải tin tưởng thánh hiền, phải tin tưởng chư Phật Bồ Tát, phải tin tưởng 

kinh điển của tôn giáo, thế giới này mới được cứu. Nếu còn hoài nghi, còn coi thường, phê 

bình những điều đó thì không sao tránh khỏi thiên tai. Hoạ phúc vốn không có cửa vào, tất cả 

là do con người tự chiêu cảm nó. Điều này chúng ta chẳng thể không biết. 

 “Bảo tàng giả Tiên Chú”,  Tiên Chú là tác phẩm của cư sĩ Đinh Phúc Bảo. Là chú giải của 

Kinh Vô Lượng Thọ . “Luỹ tích trân bảo chi khố tàng dã”. Bảo tàng, tàng là cái kho. Trong 

kho đó chứa đựng những gì? Chứa châu báu.  “Diệu pháp năng tề chúng sanh chi khổ ách, cố 

 dĩ vi dụ” . Phật dùng cái này để ví dụ với diệu pháp mà Như Lai nói. Kinh Vô Lượng Thọ là 

vi diệu nhất trong các thứ vi diệu. Thật có thể cứu tế khổ nạn cho chúng sanh. Khổ ách là khổ 

nạn. Dùng như vậy để ví dụ. 

Nghĩa này chưa nói xong mà đã hết giờ rồi. Ngày mai chúng ta bắt đầu giảng tiếp từ câu 

này. 



 

 

 

Tập 303  51 



Tập 304 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên Tập: Minh Tâm 

Thời gian: ngày 26 tháng 02 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chư  vị  pháp  sư, chư  vị  đồng học, xin  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị xem  “Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải”, bắt đầu xem từ hàng thứ bảy, trang 356. Bắt đầu xem từ câu “phát 

ưng giả”. 

 “Tướng cảm nhi tự nhiên khai phát dã. Hội Sớ viết, Bồ Tát ư đa kiếp tích bố thí trì giới công. 

 Cố tự cảm bảo tàng dũng xuất ứng kỳ đức”.  

Trong kinh Đức Phật nói những lời này nhất định là chân thật. Điều này chúng ta cần 

phải có lòng tin. Từ đó cho thấy Đức Phật thường dạy, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Tâm 

tưởng là cảm, tất cả pháp tự nhiên khai phát gọi là ứng. Tâm thanh tịnh cảm quả báo là cõi 

thanh tịnh. Quốc độ của Chư Phật Như Lai từ đây mà có. Tâm nhiễm ô thì chiêu cảm cõi uế. 

Môi trường cư trú của lục đạo chúng sanh hổ tương cảm ứng nên tự nhiên khai phát, nguyên 

nhân cuối cùng của nó là tự làm tự chịu. Đạo lý này phải hiểu cho rõ ràng minh bạch. Thật sự 

rõ ràng minh bạch như vậy thì chúc mừng quý vị. Vì sao? Vì quý vị đã được đại tự tại. 

Đại tự tại tức là tất cả cảnh duyên đều tuỳ theo ý muốn của tâm gọi là đại tự tại. Chư Phật 

Bồ Tát thường dạy: “tướng do tâm sanh, cảnh tuỳ tâm chuyển”. Một người được đại tự tại, 

tương ứng với hai câu này, là hiện ra quả đức của đại tự tại. Quả đức của đại tự tại là vốn sẵn 

có. Nói cách khác, quý vị vốn là đại tự tại. Ngày nay bị kết cục bi tham này, là do thái độ của 

tâm sanh sai lầm. Chúng ta nhìn sai chân tướng của vũ trụ nhân sinh, nghĩ sai về tất cả pháp. 

Không nên nói bên ngoài, nói tự thân chúng ta. Đối với bản thân có rất nhiều vấn đề trong 

cuộc sống, như vấn đề công việc, đối nhân tiếp vật. Tất cả đều nghĩ sai, làm sai nên mới có 

hoàn cảnh này, nên xuất hiện rất ác liệt, cần phải ở đây chịu khổ chịu nạn. Giống như điều 

gì? Như nằm thấy ác mộng vậy. Mộng là giả, nhưng tự mình không biết là giả. Trong mộng 

chịu hết các đau khổ, khi tỉnh dậy mới biết đó là giả. 

Chúng ta ở trong lục đạo, trong tam đồ. Cảnh sinh hoạt của con người hiện nay, chúng ta 

đem so sánh đối chiếu với kinh điển xem. Cuộc sống của con người hiện tại, hình như không 

có khác biệt gì với tam đồ. Nguyên nhân này chúng ta lắng lòng để tư duy quan sát sẽ biết 

được. Chúng ta muốn sửa đổi cuộc sống hưởng thụ của ta, nên bắt đầu từ đâu? Từ tâm niệm 

52  Tập 304 



đoan chánh. Tâm niệm đoan chánh này trong kinh điển chư Phật Như Lai, pháp thân đại sĩ đã 

tận tâm tận lực nói với chúng ta, một điều chân thật nhất, có hiệu quả nhất, nhanh nhất, dể 

nhất  đó  là  tâm  niệm  Phật.  Chúng  ta  có  duyên  tiếp  xúc  được,  nhưng  vì  tập  khí  phiền  não 

không buông  bỏ  được  nên không  biết  niệm. Câu  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật  này  rất  dễ  nhưng 

không biết niệm, nên đã niệm mấy mươi năm mà vẫn không có hiệu quả, do đó mất đi niềm 

tin. Sanh tâm hoài nghi đối với những lời Phật dạy. Nghi ngờ này là nghi trong căn bản phiền 

não - tham sân si mạn nghi, chứ không phải hoài nghi điều gì khác. Hoài nghi đối với lời giáo 

huấn của thánh hiền, hoài nghi đối với chư Phật Bồ Tát, hoài nghi đối với chính mình. Như 

vậy phải làm thế nào? Chỉ còn cách là tiếp tục lưu chuyển trong luân hồi, phải chịu nhiều đau 

khổ. Khi nào chịu hết đau khổ, không muốn tiếp tục chịu khổ nữa. Lúc này sẽ quay đầu, quay 

đầu là bờ. 

Chỉ cần chịu quay đầu thì Phật Bồ Tát sẽ giúp ta. Cửa Phật từ bi không bỏ một ai, đây là 

thật. Chúng ta khởi tâm động niệm, nhất cử nhất động. Chư Phật Bồ Tát đều biết hết, có thể 

nói rằng biết rỏ ràng phân minh. Các ngài từ bi đang đợi chúng ta quay đầu. Chúng ta không 

biết cảm ân, không hiểu rỏ chân tướng sự thật. Thật có lổi với chư Phật Bồ Tát. Nên hai câu 

trong Hội Sớ, đối với đời này kiếp này của chúng ta có sự cảm khái đặc biệt sâu sắc. Ngày 

nay địa cầu thiên tai nhiều như vậy, điều này xưa nay chưa từng thấy qua trong lịch sử. Thiên 

tai là quả báo, có quả tất có nhân. Chúng ta cần phải nổ lực tư duy quán sát, nhân quả nghiệp 

báo không sai chút nào. Như vậy chúng ta  mới thật sự đoạn ác tu thiện, tích luỹ công đức, 

tâm niệm đoan chánh. Như vậy mới có thể tự cứu. Tự cứu sau đó mới có thể cứu người, mới 

có thể cứu vãn địa cầu. Đoạn này chúng ta học đến đây thôi. Bây giờ xem tiếp đoạn sau, đoạn 

này cũng thuộc về chiêu cảm quả báo. 

 “Hoặc vi trưởng giả, cư sĩ, hào tánh quý tộc. Hoặc vi sát lợi quốc vương, chuyển luân thánh 

 đế. Hoặc vi lục dục thiên chủ, nãi chí phạm vương”.  Đoạn này nói đến trưởng giả là cách 

xưng hô của những bậc trưởng thượng đầy đủ tài đức của thời Ấn Độ cổ.  “Pháp Hoa Huyền 

 Tán vân, tâm bình tánh trực, ngữ thật hành đôn, xỉ niên mại tài doanh, danh vi trưởng giả”.  

Đây là nói đến các bậc trưởng giả thời cổ Ấn Độ, họ cần phải đầy đủ đức hạnh. Không đầy 

đủ những đức hạnh không thể gọi là trưởng giả. Đức hạnh đặt ở hàng đầu mới đến tâm bình 

chánh trực. 

Tánh  trực  người  Trung  Quốc  gọi  là  chân  thành  bình  đẳng.  Dùng  tâm  bình  đẳng  để  đối 

nhân, dùng tâm chân thành để đối nhân. Không nói lời vọng ngữ. Ngữ thật là nói lời chân 

thật. Hành đôn, hành là thân hành, đôn là thân thiện hoà hợp. Ngày nay gọi là hài hoà. Đối 

nhân tiếp vật hài hoà. Xỉ mại là lớn tuổi, ít nhất cũng 40 đến 50 tuổi. Có tuổi như vậy và sở 

hữu rất nhiều của cải. Đầy đủ những điều kiện này thì gọi là trưởng giả. 

Tập 304  53 



 “Cư sĩ giả, tại gia tu Phật giả chi thông xưng. Pháp Hoa Huyền Tán Thập viết, thủ đạo tự 

 điềm”.  Đây là những điều nói về người học đạo phải tuân thủ giới luật. Dửng dưng an nhiên, 

cuộc sống đơn giản. Khổng Tử nói “bất diệc duyệt hồ”, Phật pháp gọi là pháp hỷ sung mãn. 

Vì sao? Bởi ít ham muốn. Không có nhiều tham muốn, cuộc sống cảm thấy vừa đủ. Người 

xưa  thường  nói:  “tri  túc  thường  lạc”.  Những  người  này  chắc  chắn  không  có  mong  cầu  gì 

nhiều ở bên ngoài, không có. Ôn đức, là ẩn chứa đạo đức. Nói cách khác, trong tâm họ có 

đức hạnh. 

Đức hạnh của Phật pháp là thập thiện, Tam Quy, Giới Luật, Lục Hoà, Lục Độ, Phổ Hiền 

thập nguyện đây là đức. Trong tâm Bồ Tát có những điều này, ngoài những điều này ra các 

ngài không có gì nữa. Những đức hạnh này như trong kinh Hoa Nghiêm nói “nhất tức thị đa, 

đa tức thị nhất, nhất đa bất nhị”. Một đức mà đầy đủ thì tất cả đức đều đầy đủ. Ví dụ nói, họ 

có thập thiện thì chắc chắn đầy đủ tam quy ngũ giới, lục độ vạn hạnh. Vì sao? Chúng ta xem 

Bồ Tát Giới Kinh, tám vạn bốn ngàn tế hạnh của Bồ Tát từ đâu mà có? Từ thập thiện triển 

khai  ra.  Không  phải  triển  khai  từ  pháp  hữu  vi,  mà  là  tự  nhiên.  Trong  tâm  thật  sự  có  thập 

thiện, biểu hiện ra tự nhiên có tám vạn bốn ngàn tế hạnh. Phàm phu không nhìn thấy được, 

do không tinh tế. Nhưng chư Phật Bồ Tát nhìn thấy được. Đây là thuộc về tự nhiên khai phát, 

là cư sĩ tại gia học Phật. 

       “Hựu Hội Sơ viết, tánh quý vị cao, đại phú niên kỳ, thị danh trưởng giả”.  Ý nghĩa cũng 

tương  đồng.  Tánh  quý,  tức  là  quý  tộc,  địa  vị  cao,  làm  quan  lớn.  Đại  phú là  người  sở  hữu 

nhiều của cải, nhưng đã lớn tuổi. Như vậy gọi là trưởng giả. “Đa tích tài bảo, thâm quy Phật 

 thừa, cư gia phong doanh, danh cư sĩ”.  Câu thứ nhất đa tích tài bảo không phải là tài bảo của 

thế gian. Là công đức pháp tài thuộc về Phật pháp. Tài bảo này là gì? Là trí tuệ đức tướng, 

trong tự tánh vốn đầy đủ. Con người chỉ cần tu đức thì tài bảo trong tự tánh tự nhiên hiển lộ. 

Những tài bảo này, ý nghĩa của tài bảo chính là có thể giải quyết tất cả khổ nạn. Như vậy thì 

công đức tài bảo đó thật không thể nghĩ bàn. 

Mấy năm trước tôi xem báo cáo của Sơn Tây Tiểu Viện. Xem trong bộ đĩa này hơn 40 

người mắc bệnh ung thư. Bệnh viện tuyên bố hết cách trị liệu. Những người này thọ mạng 

chỉ  còn  khoảng  ba  tháng.  Như  vậy  là  đồng  nghĩa  với  nghe  được  tin  tuyên  bố  tử  hình.  Thọ 

mạng chỉ còn ba tháng, không còn tia hy vọng nào. Họ gặp được Phật pháp, rốt ráo tu tập. Tu 

suốt  ba  tháng  thì  bệnh  lành,  đến  bệnh  viện  kiểm  tra  thì  đã  hết  bệnh.  Trong  bệnh  viện  cảm 

thấy rất kinh ngạc. Thông tin này lưu truyền trên toàn quốc. Tôi nhận được bộ đĩa này cũng 

xem nhiều lần và rất cảm động. Những người này y theo Phật pháp mà nói, họ vì chúng ta mà 

thể hiện chứng chuyển. Trong tam chuyển pháp luân, họ đem cái cuối cùng ra chứng minh 

cho chúng ta thấy. Chứng minh những điều trong Kinh Di Giáo nói: “chế tâm nhất xứ vô sự 

54  Tập 304 



bất biện” . Suốt ba tháng họ để tâm vào đức Phật của mình, đức Phật của họ đã đến chữa lành 

bệnh cho họ, chính họ cũng không biết. 

Trong bộ kinh này Hoàng Niệm Tổ đã dẫn chứng một câu trong Tịnh Ảnh Sớ “chỉ tâm 

nhất xứ”. Ở trang 351 hàng thứ hai đếm từ dưới lên. Câu này giống câu trong kinh Di Giáo: 

“vô sự bất biện”. Đây là sức mạnh gì? Nói cho chư vị biết, đây là sức mạnh công đức không 

thể nghĩ bàn trong tự tánh của chúng ta chứ không phải bên ngoài vào. Mượn phương pháp 

niệm Phật, để tâm ở nơi Phật của chính mình, nên công đức tương cảm trong tự tánh tự nhiên 

khai phát. Vấn đề sẽ được giải quyết. Có phương pháp, có cảm  ứng! Có người nói với tôi, 

người khác có cảm ứng còn tôi thì không. Quý vị không được, nguyên nhân không được là 

do đâu? Do quý vị không tin, hoài nghi đối với vấn đề này, nên hành trì nhưng lại bất lực. 

Khi niệm Phật cứ xen lẫn vọng niệm, khiến công phu niệm Phật của ta bị phá hoại hết, 

nên cảm ứng không thể hiện tiền. Nguyên nhân là ở đây. Công đức tự tánh là viên mãn. Trí 

tuệ đức năng của tự tánh là viên mãn. Trong đại kinh chúng ta thường đọc đến câu: “ngoài 

tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm”. Nói cách khác, nếu tâm tập trung vào một 

chổ thì tất cả pháp trong thế xuất thế gian, chẳng có gì là không thể giải quyết một cách viên 

mãn. Những bệnh nhỏ nhặt trên thân thể thì tính làm gì? Chuyện lớn sanh tử còn có thể giải 

quyết. Có  thể vãng  sanh  thế giới Cực  Lạc, sanh vào  cõi thật  báo  của thế  giới  Cực Lạc.  Có 

làm được như vậy hay không? Làm được. Vì sao? Bởi ta vốn là Bồ Tát trong cõi thật báo, 

nên  trở  về  cõi  thật  báo  là  chuyện  bình  thường,  sao  lại  không  làm  được!  Chỉ  cần  chúng  ta 

không còn khởi tâm động niệm trong tất cả vạn vật là thành công. 

Không khởi tâm, không động niệm sẽ xuất hiện cảnh giới là cõi thật báo. Khởi tâm động 

niệm, phân biệt chấp trước hiện ra cảnh giới là mười pháp giới. Tâm địa thanh tịnh thì hiện ra 

tịnh độ, tứ thánh pháp giới. Tâm địa ô nhiễm, tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng hiện ra cảnh 

giới lục  đạo. Nên biết  lục đạo, mười  pháp  giới và  cõi thật báo của  Như  Lai  vốn  không  có. 

Nên Đức Phật dạy rằng: “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Những cảnh giới này toàn là 

mộng  huyễn  bào  ảnh. Người giác  ngộ, người  thấu triệt đối với  những  cảnh giới  này  không 

còn khởi tâm động niệm, không còn phân biệt chấp trước. Như vậy là chính xác, là phù hợp 

chân tướng sự thật. Nên đa tích tài bảo nghĩa là thâm nhập kinh tạng. Thâm nhập một môn 

huân tu lâu dài gọi là đa tích tài bảo. 

Câu ở dưới là  “thâm quy Phật thừa”.  Trong Phật pháp nhất Phật thừa là cứu cánh viên 

mãn. Không phải tam thừa, nhị thừa, đại thừa mà là nhất Phật thừa. 

 “Cư  gia  phong  doanh”,   câu  này  mới  là  nói  về  cuộc  sống  vật  chất,  cũng  tương  đối 

phong phú. Vì sao? Đây là cảm ứng, vì họ có đạo đức. Một người có đức hạnh, đặc biệt là 

Tập 304  55 



người học Phật. Nhất định là hoan hỷ bố thí, trì giới, nhẫn nhục. Trì giới, nhẫn nhục là đức 

hạnh chơn chánh. Bố thí, tài bố thí được của cải. Pháp bố thí được thông minh trí tuệ. Vô uý 

bố thí được mạnh khoẻ trường thọ. Nên nói cư sĩ tại gia nhà cửa tài sản phong phú. Họ hành 

ba loại bố thí nên được ba loại quả báo thù thắng. 

 “Hào tánh, chỉ danh môn”.  Nhà này đời này qua đời khác đều có hiền nhân xuất hiện, đều có 

đại phú trưởng giả xuất hiện. “Danh môn, vọng tộc, đại tánh, quý gia. Như hương lý chi quý 

 giả, xưng hương hào”.  Hào ở đây chính là hào tánh, tức gia đình giàu có quý tộc. Tôn quý 

chỉ cho những người làm quan chức lớn.  “Sát lợi, Phạm ngữ”  là thuộc dòng tộc vua chúa. Là 

dòng tộc đứng thứ hai trong bốn giai cấp của Ấn Độ. Trong bốn giai cấp thứ nhất là Bà la 

môn. Bà la môn là nhà tôn giáo. Tôn giáo trong thời cổ đại, thực sự là giáo dục của xã hội 

văn hoá đa nguyên. Những người này là nhà đại triết học. Họ kiêm cả hai là nhà đại triết học 

và nhà đại khoa học. 

Thứ hai mới là dòng tộc của Vua chúa. Đặc biệt là người Ấn Độ xưa rất coi trọng đạo đức 

và học vấn tu dưỡng. Họ đặt những điều này ở vị trí thứ nhất. Đế vương đặt ở vị trí thứ hai. 

Họ rất tôn trọng đức hạnh và học vấn. “Sát lợi, phạm ngữ” là giai cấp thứ hai trong bốn giai 

cấp của Ấn Độ, gọi đầy đủ là sát đế lợi. Người xưa gọi tắt là sát lợi. Căn cứ theo Tây Vực Ký 

nó có nghĩa là vương chủng, tức là hoàng tộc. Ngày nay gọi là vương gia quý tộc. 

 “Hựu Trí Độ Luận Tam Thập Nhị viết, sát lợi giả, vương cập đại thần dã”.  Dòng sát 

đế lợi này bao gồm cả quốc vương và đại thần. Trí Độ Luận và Tây Vực Ký, ý nghĩa trong 

hai bộ sách này có một chút khác nhau. Đại thần trong thời Ấn Độ cổ đa phần là quý tộc sao? 

Điều này là có thể, rất có thể. Quốc vương là chủ của một đất nước. Những điều này đều là 

của nhân gian. 

Bên dưới Chuyển luân thánh đế, hoặc gọi là chuyển luân vương, gọi tắt là chuyển vương. 

Thân đầy đủ 32 tướng.  “Tức vị thời tùng thiên cảm đắc luân bảo”.  Luân bảo tức là xe báu có 

bốn loại kim ngân đồng nhôm. Nương vào thứ tự thống lĩnh bốn châu thiên hạ. Những điều 

này  trong  kinh  Phật  nói.  Đây  cũng  là  phước  báo  của  nhân  gian,  cao  nhất  là  Chuyển  Luân 

Thánh Vương. Thế gian không có ai cao hơn nữa. Cao hơn Chuyển Luân Thánh Vương là 

Thiên Vương, hiển nhiên là bất đồng không gian duy thứ với chúng ta. 

Chuyển  Luân  Thánh  Đế  thông  thường  cũng  gọi  là  Chuyển  Luân  Vương.  Thân  đủ  32 

tướng, đây là tướng quý của thế gian. Họ đầy đủ tất cả 32 tướng. Khi đang ở trên ngôi vị 

Luân Vương, tự nhiên chiêu cảm được xe báu từ cỏi trời. Ý này nói, xe báu không phải do họ 

tạo ra, mà cỏi trời ban tặng cho họ, do thiên nhân tạo ra. Bảo này hình tròn nên gọi nó là luân. 

Nó là một công cụ phi hành. 

56  Tập 304 



Trong nhiều năm lại đây chúng ta thường nghe nói đến đĩa bay. Không biết những vật phi 

hành này từ đâu đến. Hình dáng như cái đĩa vậy nên gọi nó là đĩa bay. Phàm khi ngồi lên trên 

công cụ giao thông, những thứ chúng ta nhìn thấy đều thuộc về nhân đạo. Thiên đạo có thần 

túc thông không cần công cụ giao thông. Họ đến và đi tự do tự tại. Trong quỷ đạo cũng có 

thần thông, họ cũng không cần những công cụ này. Những công cụ này chỉ có nhân đạo mới 

cần. Như hiện nay con người chúng ta muốn đi du hành vũ trụ. Còn có người kiến nghị, trên 

địa cầu thiên tai quá nhiều, nên di dân đến Sao Kim. Đi đến các tinh cầu khác. Như vậy phải 

cần công cụ giao thông. 

Những công cụ giao thông của phi hành vũ trụ thiết kế lý tưởng nhất là hình tròn. Nếu đĩa 

bay này thật là của người ngoài vũ trụ đến địa cầu để thám hiểm, chứng tỏ khoa học kỷ thuật 

của họ vượt hơn chúng ta. Chúng ta chưa làm ra đươc thì họ đã làm rồi. Họ đã có năng lực đi 

đến tự do trên địa cầu, thì về phương diện khoa học chúng ta không sánh kịp. Luân bảo là 

công cụ của họ, là công cụ giao thông của họ. Đồng thời cũng là vũ trang của họ, giống như 

máy móc để chiến đấu hiện nay vậy, là vũ trang của họ. 

Xe  báu  của  các  vị  Chuyển  luân  Vương  có  bốn  loại  là  xe  vàng, xe  bạc, xe  đồng,  xe  sắt. 

Chúng ta tin rằng tốc độ của nó không giống nhau. Oai lực của nó cũng không tương đồng. 

Nơi mà tốc độ và năng lực của nó có thể đạt được là toàn bộ lãnh thổ mà nó quản lý. Kim 

Luân Vương thống lĩnh bốn châu thiên hạ. Nhất tứ thiên hạ là một đơn vị thế giới. 

Cư sỹ Hoàng Niệm Tổ nói với tôi, nhất tứ thiên hạ trong kinh Phật nói. Một đơn vị thế 

giới là một hệ ngân hà, nhất định có công cụ này. Có oai lực này họ mới có thể thống trị hệ 

ngân hà. Nói cách khác, họ có thể trong thời gian một ngày, thời gian hai ba ngày, bất cứ tinh 

cầu nào trên hệ ngân hà họ đều có thể đạt đến. Như vậy họ mới có thể quản lý được. Nếu họ 

không đến được đây thì làm sao quản lý được. Họ có năng lực lớn như vậy. 

Trong  kinh  nói  đến  bốn  đại  châu,  đông  tây  nam  bắc  bốn  khu  vực  lớn.  Đây  là  tinh  hệ. 

Luân Vương nhất định có chổ cư trú, cũng chính là nói thủ đô của luân vương. Đức Phật nói 

địa cầu chúng ta thuộc Nam Thiệm Bộ Châu. Ở châu này có một Luân Vương, Thiết Luân 

Vương quản một châu. Đồng Luân Vương quản hai châu. Ngân Luân Vương quản ba châu. 

Kim Luân Vương quản bốn châu, nghĩa là quản lý toàn bộ hệ ngân hà. Giống như tổ chức 

hành chính, nó có cấp bậc. Nam Châu chúng ta tin rằng có rất nhiều tin hệ, Luân Vương sẽ 

không ở trên địa cầu chúng ta. 

Đĩa bay là có thật, tôi đã thấy nó. Hình như lúc tôi chưa học Phật, 60 năm về trước. Tôi 

học Phật đến nay là 60 năm. Trước khi học Phật tôi nhìn thấy ở Đài Bắc, vào lúc hoàng hôn 

bốn năm giờ chiều. Nhìn trên không trung có ánh sáng màu xanh. Không động, nó đứng yên 

Tập 304  57 



một chổ. Tôi nhìn rất lâu, sau đó những người quanh đó đều ra xem. Xem khoảng sáu bảy 

phút thì nó bắt đầu di động. Khi vừa mới di động nó rất chậm, sau đó tốc độ nhanh dần lên và 

không thấy nữa. Qua ngày thứ hai báo đã đăng tin. Vật phi hành không rỏ lai lịch, rất nhiều 

người nhìn thấy. Ở trên không tại Đài Bắc. Đây là chính mắt tôi nhìn thấy một lần như vậy, 

chắc chắn không phải giả. Khi tốc độ tăng nhanh, thì mức độ chú ý của ta không cách nào tập 

trung được. Đột nhiên không thấy nữa, rất nhiều nơi đưa tin tức này. Tôi tin rằng đây không 

phải là giả, tuyệt đối không phải là hoa mắt. Vì sao? Bởi không phải một mình tôi nhìn thấy, 

rất nhiều người bạn tôi cùng nhìn thấy. 

 “Hội Sớ viết, Chuyển Luân Vương giả, tứ châu chi chủ, do luân hoàn chuyển, oai phục nhất 

 thiết cố”.  

Đây là chú giải trong Hội Sớ. Cho thấy trí tuệ, thần thông, đạo lực của chư Phật Bồ Tát 

chúng ta không sao tưởng tượng được. Luân Vương cùng với bốn châu, đơn vị thế giới này, 

hiện nay chúng ta gọi là hệ ngân hà. Họ đều rỏ ràng thấu triệt. Các nhà khoa học biết vẫn còn 

giới hạn, thật sự là có hạn. Không  nói là đối với toàn thể vũ trụ, đối với hệ ngân hà biết được 

bao nhiêu? Hiện nay nhờ vào vệ tinh để đo lường, tiến bộ hơn ngày xưa rất nhiều. Dùng điện 

vô tuyến để truyền bá tin tức trong không trung. Dùng máy chụp hình để chụp lại những hình 

ảnh truyền đi, không phải tự thân đến xem. Tự thân xem, năng lực sáu căn chúng ta có hạn. 

Trí tuệ và tri thức chúng ta có hạn, chúng ta có thể lý giải về nó được bao nhiêu? 

Chư  Phật  Như  Lai,  pháp  thân  Bồ  Tát  minh  tâm  kiến  tánh.  Hơn  nữa  bất  cứ  khi  nào  các 

ngài đều có thể tập trung ý chí, nghĩa là các ngài nhất tâm bất loạn. Tư tưởng vừa tập trung 

liền nhất tâm bất loạn. Dù cảnh giới có thâm mật nhưng các ngài vẫn có thể nhìn thấu suốt. 

Đức Phật nói năng lực này mổi người chúng ta đều có. Nên nhớ rằng tất cả chúng sanh đều 

có  trí  tuệ  đức  tướng  của  Như  Lai.  Đức  Phật  nói  đây  là  bản  năng  của  chúng  ta.  Đáng  tiếc, 

ngày nay chúng ta tập khí phiền não nghiêm trọng làm chướng ngại bản năng của mình. Nó 

không có khả năng tiêu diệt bản năng của ta, nhưng nó có năng lực tạo thành chướng ngại, 

khiến ta tạm thời mất đi diệu dụng. Đây là tập khí phiền não. 

Nghiêm trọng nhất trong tập khí phiền não, chúng ta đều biết ba độc tham sân si rất đáng 

sợ.  Không  biết  rằng  tham  sân  si  đối  với  phàm  phu  ảnh  hưởng  rất  lớn.  Ngạo  mạn  đối  với 

người  cõi  trời  ảnh  hưởng  rất  lớn,  còn  hoài  nghi  thậm  chí  đến  Bồ  Tát  cũng  bị  ảnh  hưởng. 

Nghiêm trọng nhất không phải hoài nghi người khác, mà hoài nghi chính mình. Người này 

không  có  lòng  tin.  Chư  Phật  bồ  Tát  đứng  bên  cạnh  cũng  rất  nóng  lòng.  Muốn  giúp  cũng 

không giúp được, vì chúng ta không tin tưởng chính mình. Như vậy có thể vãng sanh chăng? 

Không thể vãng sanh. Muốn vãng sanh, điều thứ nhất là phải tin tưởng chính mình. 

58  Tập 304 



Trong  Di  Đà  Kinh  Yếu  Giải  Ngẫu  Ích  đại  sư  nói  tín  có  sáu  loại.  Thứ  nhất  là  tin  chính 

mình. Thứ hai là tin người khác_Người là chỉ cho đức Phật A Di Đà, đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni. Không tin chính mình mà tin người khác cũng không thể vãng sanh. Và tin sự, tin lý, tin 

nhân, tin quả. Đây là sáu thứ cần phải tin. 

Thâm nhập Tịnh độ. Tín trong Tịnh độ nói như thế nào? Trung Phong thiền sư nói rất 

hay: “tâm ta chính là Phật A Di Đà. Phật A Di Đà chính là tâm ta”. Tâm tôi chính là Phật A 

Di Đà. Nếu không có lòng tin như vậy thì làm sao có thể vãng sanh? Làm sao có thể thấy 

Phật?  Còn  nếu  có  lòng  tin  như  vậy,  thì  chúng  ta  tin  tưởng  sâu  sắc  đức  Phật  sẽ  gia  hộ  cho 

chúng ta. 

Đời này ta tinh cần tu học, chắc chắn không gặp ma nạn, nhất định không có bệnh khổ. 

Vì sao? Chế tâm vào một chổ. Trong tâm không có bệnh thì thân làm sao có bệnh. Thân là 

hiện tượng vật chất, nó tuỳ theo ý niệm mà chuyển. Ý niệm có bệnh thì thân thể này chẳng 

thể  không  bị  bệnh. Nên  trong  kinh  Phật  thường  ví  dụ,  Đức  Phật  là  bậc  đại  y  vương.  Danh 

hiệu của Bồ Tát là Dược Sư Bồ Tát, Dược Vương Bồ Tát. Đức Phật hiệu là Dược Sư Phật. 

Dược Sư Phật là ai? Phật A Di Đà. Dược Vương Bồ Tát là ai? Là Quan Âm, Thế Chí. Vị 

Phật nào không phải, vị Bồ Tát nào không phải. Trở về với tự tánh chính là trở về với chính 

mình.  Vấn  đề  ở  chỗ  nào?  Vấn  đề  ở  chổ  ta  không  tin,  không  chịu  thừa  nhận.  Như  vậy  thì 

không còn cách nào khác. Nên Phật pháp càng thâm nhập thì lòng tin lại càng vững mạnh, 

tâm nguyện càng kiên cố. Đây là kinh nghiệm học tập của chính tôi. Lòng tin năm này mạnh 

hơn năm trước, tâm nguyện năm này vượt hơn năm trước, mới thật sự sanh tâm hoan hỷ. Đối 

với thế giới này, đối với tất cả muôn sự muôn vật không còn bị tiêm nhiễm. Tuy  không bị 

tiêm nhiễm nhưng các ngài vẫn giữ được trung đạo. Đây là Bồ Tát đạo. 

Bất tức, bất nhiễm, bất ly cùng giúp đỡ nhau. Họ giúp đỡ tôi, tôi giúp đỡ họ. Họ giúp tôi 

nâng  cao  cảnh  giới.  Không  có  thuận  cảnh  nghịch  cảnh,  thiện  duyên  ác  duyên  bên  ngoài. 

Chúng ta nâng cao như thế nào? Bất nhiễm chính là nâng cao, nhiễm là đoạ lạc. Bất nhiễm 

thì sẽ cảm ân, nhiễm sẽ kết oán. Tuyệt diệu là ở chổ này. Tâm nhiễm ô thì trở thành oán thân 

trái chủ. Không tiêm nhiễm chính là Phật Bồ Tát. 

Ở trên nói chủ của cõi trời lục dục, cho đến vua của sáu tầng trời cõi dục. Dục ở đây là 

gì?  Tài  sắc  danh  thực  thuỳ.  Người  thế  gian  tham,  chư  vị  thiên  nhân  cũng  chưa  buông  bỏ. 

Trong  sáu  tầng  trời  thì  tầng  này  đạm  bạc  hơn  tầng  kia.  Trong  kinh  Đức  Phật  nói  ra  hình 

tướng của sự đạm bạc đối với tài sắc danh thực thuỳ. Tứ thiên Vương, cõi trời Đao Lợi với 

nhân gian không có gì khác biệt. Tình dục nam nữ cũng không có gì khác biệt. Nhưng trời Dạ 

Ma có khác biệt, tình dục nam nữ của họ là ôm ấp. So với chúng ta thì ít hơn rất nhiều. Chư 

thiên  ở  cõi  trời  Dục  Giới  phước  báo  lơn  hơn  chúng  ta,  sanh  đến  cỏi  trời  là  hoá  sanh  chứ 

Tập 304  59 



không phải thai sanh. Nên họ không có chịu nỗi khổ khi ở trong bào thai. Chư thiên ở cõi trời 

Đâu Suất nam nữ hội hợp chỉ là bắt tay. Nhạt hơn so với ôm ấp. Cao hơn nữa như chư thiên ở 

cỏi Trời Hoá Lạc, nam nữ gặp nhau là cười. Cõi dục giới trên cùng là trời Tha Hoá Tự Tại, 

họ chỉ gật gật đầu và mỉm cười. Càng đi lên cao, đến cõi trời Sắc Giới thì không còn nữa. Đối 

với ý niệm tài sắc danh thực thuỳ hoàn toàn không còn. 

Những điều này không còn, quý vị nên biết là thiền định của họ đã thành tựu, thành tựu 

được sơ thiền. Công phu thiền định đã chế phục được nó nhưng gốc rể vẫn chưa đoạn. Đây 

chính là chế tâm một chổ như trong kinh Phật nói. Họ trú tâm vào một chổ, chổ đó chính là 

thiền định, chính là định. Nên ý niệm về ngũ dục không sanh khởi, huống gì là có hành vi. Vì 

ý niệm hoàn toàn không có. Đây là công phu. 

Trong  kinh  Đức  Phật  nói  những  điều  này,  có  thể  chứng  nghiệm  ngay  trong  cuộc  sống 

hằng ngày ở bản thân mình. Chúng ta đối với tài sắc danh thực thuỳ, người ta không bao giờ 

biết chán hay biết đủ, càng nhiều càng tốt. Người có công phu một chút thì sẽ biết đủ, ở trong 

xã hội này tôi sở hữu một ngàn vạn là đủ. Công phu cao hơn một chút, tôi chỉ cần 100 vạn là 

đủ. Quý vị thấy dục vọng của họ không phải đã hạ thấp xuống rồi sao! Thấp hơn nữa thì tôi 

có mười vạn là đủ dùng, cuộc sống không có gì phải lo lắng. Đây là dục vọng thấp xuống, tự 

mình có thể khống chế được. Tất cả tài sắc danh thực thuỳ đều có thể khống chế. Người như 

thế là đầy đủ điều kiện căn bản để tu hành, họ tu hành có thể có thành tựu. 

Người tu hành chân chánh, Đức Thế Tôn là tấm gương sáng cho chúng ta noi theo. Ngài 

buông bỏ tất cả, ngày ăn một bửa, đêm nghỉ dưới gốc cây, trên người chỉ có ba y và một bình 

bát. Ở trong xã hội thời đó, quốc gia đó. Mọi người rất tôn trọng người tu hành, đều đồng ý 

cúng dường người tu hành, không vấn đề gì. Bây giờ chúng ta ra ngoài khất thực thì chẳng có 

ai cho. Hoàn cảnh đã thay đổi. Nhưng người thật sự tu khổ hạnh thì ở trong thâm sơn, sinh 

hoạt nhờ vào cây trái dại để duy trì cuộc sống. Họ ăn những thứ này, nhưng tâm địa thanh 

tịnh không nhiễm chút bụi trần. Có người như vậy chăng? Có. Số ít, rất ít. Ở trong hoàn cảnh 

như vậy để tu, họ tu hành chân chánh. Họ có thể duy trì cuộc sống sao? Có thể duy trì. Vì 

sao? Họ tiêu hao năng lượng rất ít. Bởi  tâm địa họ thanh tịnh. 

Ngày nay chúng ta hiểu được, năng lượng tiêu hao lớn nhất là vọng niệm. Người tu hành 

chơn  chánh  họ  không  có  vọng  niệm.  Nếu  một  người  để  tâm  nơi  Phật  của  mình,  nhất  tâm 

chuyên niệm Phật của mình. Ngoài Phật ra thì không còn ý niệm nào khác. Điều này chúng ta 

có thể tưởng tượng được. Một tuần họ chỉ ăn một bữa cơm là đủ. Các bậc A la hán cũng như 

vậy. A la hán một tuần ăn một bữa là đủ.  Họ như cây đèn tiết kiệm dầu vậy, thêm một lần 

dầu  có  thể  thắp  bảy  ngày.  Bảy  ngày  ăn  một  bữa  cơm  đối  với  họ  là  đủ. Con  người  bây  giờ 

60  Tập 304 



vọng niệm quá nhiều, từ sáng đến tối suy nghĩ lung tung. Một ngày ăn ba bữa cũng không no, 

cần phải thêm điểm tâm. Đạo lý là ở chổ này. 

Chúng ta mỗi ngày tiêu hao nhiều năng lượng, nếu bổ sung không đủ sẽ sanh bệnh, không 

chịu nổi. Việc này không thể học người khác. Khi nào có thể học? Vọng niệm giảm nhẹ, tâm 

đã định. Trong Phật pháp nói tu học được tam muội. Người được tam muội một ngày ăn một 

bữa, chắc chắn không vấn đề gì. Thật sự được tam muội, một hai ngày không ăn là chuyện 

bình thường. Họ không cảm thấy đói khát, không cảm thấy thể lực yếu ớt, sẽ không như vậy. 

Vẫn  như  thường,  tinh  thần  sung  mãn.  Những  điều  này  cũng  chính  là  tự  thân  tôi  đã  trải 

nghiệm qua. 

Tôi học kinh giáo với thầy Lý. Thầy là cư sĩ tại gia. Tôi học với thầy ba năm, lúc đó tôi 

30  tuổi.  Thầy  69  tuổi,  lớn  hơn  tôi  39  tuổi.  Thầy  Lý  ngày  ăn  một  bữa,  mà  ăn  rất  ít.  Lượng 

công việc của thầy là bằng lượng công việc của năm người làm, nhưng một ngày thầy ăn một 

bữa. Thầy nói khoảng hơn 30 tuổi là bắt đầu ăn ngày một bữa. Đến nay đã gần 70 tuổi, như 

vậy  là  40  năm  thầy  ăn  ngày  một  bữa.  Tôi  cũng  học  thầy,  nhưng  bữa  ăn  của  tôi  nhiều  hơn 

thầy. Ăn ít như thầy tôi không chịu được, chứng tỏ tâm thầy thanh tịnh hơn tôi. Lượng công 

việc của thầy nhiều hơn tôi. 

Tôi  bắt  đầu  học  Phật  năm  26  tuổi.  Học  Phật  nửa  năm  là  tôi  ăn  chay  trường,  học  Phật 

khoảng nửa năm tôi không ăn cơm chiều. Nên tôi thấy thầy Lý như vậy, tôi cũng không ăn 

sáng,  không  khó.  Tôi  có  nền  tảng,  cũng  có  được  mấy  năm.  Đến  tháng  thứ  tám,  mới  đem 

chuyện này nói với thầy. Thầy hỏi tinh thần, thể lực có gì khác thường chăng? Tôi nói không 

có, rất bình thường. Thầy vổ bàn nói rất tốt, nên kiên trì mãi như thế. Vì sao? Suốt đời không 

cầu người khác. Chúng ta không cần nhiều, nên cuộc sống trải qua rất dễ, ngày tháng cũng 

đơn  giản  hơn.  Con người  mà  đến  chổ không  mong  cầu  thì  nhân  phẩm  tự  cao.  Đây  là  thật 

không phải giả. 

Ý niệm chúng ta chỉ có ngày ăn một bửa, còn không có ý niệm bữa cơm sáng và tối, thì 

không  có  chuyện  gì  cả.  Nếu  có  suy  nghĩ  đến  thì  nhất  định  phải  ăn,  nếu  không  ăn  sẽ  đói. 

Không có ý niệm này thì không đói, không sao. Điều này khiến chúng ta nghĩ đến trong pháp 

đại thừa đức Phật thường dạy, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Ba bữa cơm là từ tâm tưởng 

sanh  ra. Nếu  mổi  ngày  ta  chỉ nghĩ  đến  một bữa  cơm,  thì  hai bữa  cơm  đó  chắc  chắn  không 

nghĩ đến, giống như không có nó vậy. Đây là điều mà tự thân tôi đã trải qua. 

Chư  thiên  ở  cỏi  trời  Dục  Giới  đã  đoạn  ẩm  thực.  Tài  sắc  danh  thực  thuỳ  đều  không  có. 

Không có này không phải thật sự không có, mà là do công phu thiền định đã chế phục được 

tập khí phiền não. Chư Thiên đạt được sơ thiền, nếu không thể tu tập đến nhị thiền tam thiền, 

Tập 304  61 



sau khi thiền định họ mất đi, nghĩa là thọ mạng của họ kết thúc, họ không có cách để  tiến lên 

trên thì chắc chắn hướng xuống dưới. Công phu thiền định mất đi thì phiền não lại khởi hiện 

hành.  Nên  đó  gọi  là  tảng  đá  đè  cỏ.  Không  phải  chuyển  phiền  não  thành  bồ  đề,  họ  chưa 

chuyển. 

Tầng trời sắc giới thứ mười tám. Tứ thiền là tầng trời thứ tư của Vô sắc giới đều là nhờ 

vào công phu thiền định, là tứ thiền bát định. Học Phật cũng cần phải tu. Mục đích tu định 

trong  Phật  pháp  và  mục  đích  tu  định  của  họ  không  giống  nhau.  Họ  tu  định  có  thể  nói  là 

hưởng thụ, hưởng thụ niềm vui của thiền định. Cảnh giới trong định thuần tịnh thuần thiện, vì 

họ đã chế phục được phiền não. Tâm được thanh tịnh, nhưng phiền não của họ vẫn chưa đoạn 

tận. Nếu đoạn tận thì đó là chân thật thanh tịnh, họ đã ra khỏi lục đạo. Họ khắc phục, cũng 

gọi là đoạn phục chứ không phải là đoạn diệt. 

Tu định trong Phật pháp, định là muốn khai trí huệ, chứ không phải tham muốn niềm vui 

trong  thiền định. Nhân định khai  huệ, huệ  mới  có thể  giải  quyết  vấn đề. Huệ như  thế nào? 

Huệ có thể chuyển biến phiền não. Chuyển phiền não thành bồ đề là phải cần trí huệ. Thiền 

định không chuyển được, trí huệ mới chuyển được. Nên trong định khai trí huệ đây là thánh 

nhân, chứ không phải phàm phu. Quý vị nên biết, tầng trời thứ 18 đều là phàm phu. Sơ quả 

tiểu thừa đều là thánh nhân. Công phu thiền định của họ chưa sâu, còn rất cạn. Nhưng trong 

định của họ có trí huệ, đây là điểm không giống nhau. Nên tiểu thừa có thể rời bốn tướng. 

Thiền định có thể chế phục nhưng không thể rời. Vì họ không có trí huệ, có định mà không 

có trí huệ. Trí huệ khai có thể chuyển phiền não thành bồ đề và chuyển được bốn tướng. 

“Phạm  vương,  đại  pham  Thiên  vương  chi  dị  xưng”  Phạm  Vương  trong  kinh  gọi  là  Đại 

Phạm Thiên Vương. “Phạm Thiên tổng chỉ sắc giới chư thiên”.  Sắc giới có 18 tầng trời, sơ 

thiền có ba tầng trời. Nhị thiền, tam thiền đều là ba tầng trời, chín tầng trời. Tứ thiền có chín 

tầng  trời.  Phàm  phu  thiên  có  ba  tầng.  Ngoại  đạo  thiên  có  một  tầng  là  vô  tưởng  thiên,  Vô 

tưởng thiên là ngoại đạo. Tu thành công vô tưởng định là đến đó. Lên cao hơn nữa là chổ 

thánh nhân tiểu thừa tu học, là Ngũ Bất Hoàn Thiên có năm tầng. 

Nên tứ thiền có chín tầng trời. Tứ thiền là cỏi phàm thánh đồng cư. Trời Đâu Suất trong 

cỏi trời dục giới là Phàm thánh đồng cư độ. Trời Đâu Suất có ngoại viện và nội viện. Ngoại 

viện là phàm phu, nội viện là đạo tràng của Bồ Tát Di Lặc, là thánh nhân. Địa cầu này của 

chúng ta cũng là phàm thánh đồng cư. Chúng sanh tu đức, chúng sanh tu phước thì thánh 

nhân sẽ xuất hiện. Nếu chúng sanh tạo tội, thánh nhân tuy ở trên địa cầu nhưng ta không nhìn 

thấy họ, cũng không gặp được họ. 

62  Tập 304 



 “Dĩ thượng cái biểu Bồ Tát dĩ thiện căn lực, cảm đắc sanh sanh tôn quý, đức cao vọng trọng, 

 tài phú sung túc”.  Những điều nói ở trên chính là đoạn thứ nhất trong kinh văn. Đoạn nhỏ 

thứ nhất là phước trí. Trong Phật pháp thường nói là phước huệ song tu. Con người nhất định 

phải biết tu phước, tu huệ. Phước huệ song tu cũng không ngoài pháp bố thí. Tài bố thí được 

phước báo, được đại phú. Pháp bố thí được trí huệ. Vô uý bố thí được mạnh khoẻ trường thọ. 

Chúng ta đều hy vọng mình ở trên thế gian, có thể được ba loại quả báo này. Quả nhất định 

có nhân, nhân nhất định cảm quả. Nhân quả báo ứng không sai chút nào. Tu ba loại nhân nhất 

định cảm được ba loại quả báo. 

Mặc dù thiên tai hiện tiền mọi lúc mọi nơi, nhưng người có phước báo họ sẽ không chịu 

đói khát, đến lúc đó tự nhiên họ có thức ăn, luôn có y phục ấm áp. Vì sao? Bởi họ có phước 

báo.  Tu  nhân  cảm  được  quả.  Đặc  biệt  là  thời  đại  hiện  nay,  thiên  tai  ngày  càng  nhiều.  Khi 

chúng  ta  còn  có  năng  lực  này,  nên  hành  bố  thí.  Quan  tâm  đến  người  bần  cùng,  chăm  sóc 

người đau khổ, dùng tài lực, vật lực để chu cấp cho họ. Khi thiên tai xảy ra, ta sẽ gặp may 

mắn, bình an vô sự. Nếu chỉ biết mình không biết người khác, khi thiên tai đến e rằng chính 

mình  còn  không  lo  được.  Trước  lúc  thiên  tai,  khi  thiên  tai  chưa  phát  sanh,  nên  cố  gắng  tu 

nhân, như vậy mới là hành động đúng đắn nhất. Nên giữ tâm cho tốt, làm việc tốt, nói lời 

hay, làm người tốt. Như vậy nhất định có quả báo tốt đẹp. 

Bốn điều tốt này chúng tôi đã nói nhiều năm rồi, bây giờ lại đặc biệt nhắc nhở mọi người. 

Nên phải đoạn ác tu thiện, cải tà quy chánh. Đến giới khoa học của nước ngoài cũng khuyên 

mọi người như vậy. Bên dưới là nói về sự chiêu cảm quả báo. 

       “Nãi  chí  hoặc  vi  nhân  vương,  hoặc  tác  thiên  đế.  Thượng  hoằng  hạ  hoá,  năng  mãn  sở 

 nguyện”.  Những người này đặc biệt là họ có đủ tâm từ bi, không nhẫn tâm nhìn thấy chúng 

sanh đau khổ. Muốn giúp chúng sanh lìa khổ được vui. Nếu mình không có của cải, sẽ không 

giúp được cho người khác. Không có trí huệ cũng không được. Có của cải, có trí huệ nhưng 

không  có  địa vị  cũng không  được.  Đầy  đủ  ba  điều kiện  này  thật không dễ.  Trong  ba điều 

kiện, nếu chỉ có một thì nên tận lực để làm. Tốt! 

Ba  điều  kiện  này  là  lấy  địa  vị  cao  như  nhân  vương,  thiên  đế.  Nên  lấy  họ  làm  thủ  lĩnh. 

Chúng ta có của, đem của đó cống hiến cho họ. Chúng ta có trí huệ, cũng đem trí huệ cống 

hiến cho họ. Dưới sự lãnh đạo của họ để cứu độ tất cả chúng sanh khổ nạn là đúng. Họ làm 

việc tốt chính là chúng ta làm việc tốt. Họ ở  trên địa vị cao, nếu không thể hành thiện tích 

đức thì sẽ tạo nghiệp rất nặng. Quả báo cũng có thể nghĩ là biết được. Cổ nhân có câu: “bất 

tại kỳ vị, bất mưu kỳ chánh”. Như vậy mới có thể duy trì an định cho xã hội, duy trì sự ấm 

êm cho thế giới. Giáo huấn của thánh hiền dụng ý rất sâu, chúng ta nếu có thể lãnh hội được 

thì nên y giáo phụng hành. 

Tập 304  63 



 “Cánh dĩ thiện căn lực cố, đại nguyện lực cố, thường đắc trực Phật”.  Đây là gặp được. Phải 

cần thiện căn, cần đại nguyện mới có thể gặp được Phật pháp. Phật được gọi là bảo, đứng đầu 

trong  tam  bảo. Phật bảo, pháp  bảo, tăng bảo. Gặp được  Phật pháp  có gì  lợi ích? Gặp  được 

Phật pháp có thể giúp ta thoát ly luân hồi lục đạo, vĩnh viễn không còn chịu khổ nữa. Có thể 

giúp ta thoát ly mười pháp giới, như vậy cũng chính là thành Phật. Điều này rất hy hữu khó 

gặp. Nhưng trong xã hội này nay người học Phật thì có, hình như người theo Phật giáo không 

ít. Trên toàn thế giới có khoảng năm sáu ức người theo Phật giáo, nhưng người học Phật chân 

chánh rất ít không nhiều. Họ tín ngưỡng Phật giáo nhưng không biết về Phật giáo, như vậy 

thì có khác gì người không học Phật. 

Phật  ở  đâu?  Phật  ở  trong  kinh  điển.  Nếu  chúng  ta  không  thể  thâm  nhập  kinh  tạng,  thì 

chúng ta đối với Phật Bồ Tát không biết gì cả. Không biết các ngài, không hiểu về các ngài. 

Như vậy công đức lợi ích thù thắng của Phật pháp ta sẽ không đạt được. Khi Đức Thế Tôn 

còn tại thế, ngài đã thị hiện cho chúng ta thấy. Chúng ta cần phải nhớ và phải lãnh hội tỷ mỷ. 

19 tuổi Ngài xa rời hoàng cung ra đi tìm đạo, sống cuộc đời khổ hạnh tăng. Trong đại thừa 

giáo nói ngài đã buông bỏ phiền não. Ngài đi tham học, học tập suốt 12 năm. Người trẻ tuổi 

này có đức hạnh, có trí huệ. Trong 12 năm đó, tất cả các tôn giáo đương thời ngài đều học 

qua, tất cả các học phái ngài cũng đều học hỏi. Sau đó lại đem sở học của mười hai năm đó 

buông bỏ hết. Ngài nhập định dưới cội cây bồ đề đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Trong 

nhà Phật nói ngài đã thành Phật. Sau khi khai ngộ ngài bắt đầu giáo hoá chúng sanh, 79 tuổi 

ngài viên tịch. Trong kinh điển ghi chép, suốt cuộc đời giáo hoá ngài giảng kinh hơn 300 hội. 

Thuyết pháp 49 năm, dạy học 49 năm. 

Hơn 300 hội như hiện nay chúng ta gọi là phân ban. Tổ chức hơn 300 đàn tràng, mổi đàn 

tràng thời gian dài ngắn không giống nhau. Thời gian ngắn nhất là hai ba ngày, thời gian dài 

nhất  thì  rất  nhiều  năm. Suối  đời  dạy  học,  ngoài  ra không  có  hoạt động  nào  khác. Đức  Thế 

Tôn có khi nào tổ chức Phật thất, không có. Đức Thế tôn có khi nào tổ chức thiền thất, cũng 

không có. Đức Thế Tôn có tổ chức pháp hội chăng? Cũng không có. Pháp hội mà trong kinh 

điển nói toàn là dạy học. Tổ chức lớp dạy học. Điều này ta cần phải biết. 

Nên Phật giáo so với các tôn giáo khác thì khác biệt quá nhiều. Các tôn giáo khác đều có 

thần minh làm chủ tể, nhưng trong Phật giáo không có. Trong Phật giáo chúng ta tôn sùng 

giáo chủ là Phật Thích Ca Mâu Ni. Đức Thế Tôn là một con người như bao con người khác. 

Ngài không phải thần cũng không phải tiên nhân. Người Ấn Độ gọi là Phật Đà, người Trung 

quốc  gọi  là  thánh  nhân.  Danh  từ  Phật  đà  này  dịch  sang  chữ  Hán  nghĩa  là  giác  giả,  tức  là 

người giác ngộ, người khai ngộ. Người Ấn Đô gọi là Phật đà, thánh nhân của Trung quốc 

cũng chính là nghĩa này. Đối với chân tướng của nhân sinh vũ trụ thông đạt thấu triệt, người 

64  Tập 304 



như vậy gọi là thánh nhân. Nên chữ thánh của Trung quốc và chữ giác của Ấn Độ là cùng 

một nghĩa. 

Bồ Tát là một người cầu giác ngộ, nhưng chưa chứng được giác ngộ. Họ là học trò của 

thánh nhân, hiện nay chúng ta gọi là hiền nhân quân tử, người Ấn Độ gọi là Bồ Tát. Cho nên 

Phật  giáo  là giáo dục  của  Đức  Thế  Tôn. Chúng  ta  phải  giải  thích như  vậy, là  giáo  dục  của 

Đức Thế Tôn. Đức Thế Tôn dạy điều gì? Dạy ta khai ngộ. Dạy ta thấu triệt chân tướng của 

nhân sinh vũ trụ. Nếu dùng tư tưởng của người xưa thì những gì Đức Thế Tôn làm trong suốt 

một đời là giáo dục thánh hiền. Nếu dùng cách nói ngày nay thì Đức Thế Tôn là một nhà giáo 

dục về triết học và khoa học. Cách nói này chưa được đại đa số người thừa nhận, nhưng vẫn 

có số ít người đã đề xuất ra. 

Khi tôi học Phật, tôi theo học triết học với thầy Phương Đông Mỹ. Thầy dạy cho tôi bộ 

triết học khái luận, có bốn mục. Mục cuối cùng là triết học trong kinh Phật. Câu đầu tiên thầy 

nói với tôi, Đức Thế Tôn là nhà triết học vĩ đại nhất trên toàn thế giới. Triết học trong Kinh 

Phật là đỉnh cao của triết học trên toàn thế. Học Phật là hưởng thụ cao nhất của đời người. 

Tôi đã học Phật như vậy trong suốt 60 năm. Cư sỹ Hoàng Niệm Tổ  nói, chính là ở trong bộ 

kinh này, dở trang 338 sẽ thấy. Ông nói sau năm 1980. Các nhà khoa học cận đại của 30 năm 

trước, các nhà lượng tử vật lý học giảng giải với chúng ta. Họ dùng phương pháp khoa học để 

biết thêm về vũ trụ. Những điều họ nói hoàn toàn tương đồng với A lại da mà trong kinh Phật 

nói. Chứng minh Đức Thế Tôn là nhà khoa học vĩ đại nhất. 

Gần đây các nhà lượng tử học phát hiện. Đức Thế Tôn 3000 năm trước cũng đã nói tường 

tận như vậy, thấu triệt như vậy. Làm sao Đức Thế Tôn biết được? Ngài dùng thiền định, trí 

huệ. Thiền định, trí huệ là vốn có không phai từ bên ngoài vào. Thậm chí thiền định có thể 

nhìn thấy nguồn gốc của vũ trụ. Vũ trụ từ đâu đến? Các nhà khoa học nói là năng lượng, tin 

tức, vật chất. Chính là ba tướng vi tế của A lại da. Năng lượng là nghiệp tướng của A lại da. 

Tin tức là chuyển tướng của A lại da. Vật chất là cảnh giới tướng của A lại da. 

Trong giáo lý đại thừa nói còn rỏ ràng hơn cả các nhà khoa học, nên chúng ta có lý do để 

tin tưởng. Hai ba mươi năm sau Phật pháp đại thừa là khoa học cao nhất. Chúng ta không có 

hiểu biết đối với Đức Phật, vậy ta học điều gì? Sau khi nhận thức ta mới biết, giáo dục phổ 

cập trên thế giới là học luân lý, đạo đức, nhân quả. Giáo dục cao thâm hơn là học khoa học, 

triết học. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

 

Tập 304  65 



Tập 305 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 27 tháng 02 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải”, trang 357, từ dưới đếm lên hàng thứ sáu. 

Ở  trước  vẫn  còn  một  câu.  “Dĩ  thượng  cái  biểu  Bồ  Tát  dĩ  thiện  căn  lực.  Cảm  đắc  sanh 

 sanh tôn quý, đức cao vọng trọng, tài phú sung túc. Nãi chí hoặc vi nhân vương, hoặc tác 

 thiên đế, thượng hoằng hạ hoá, năng mãn sở nguyện”.  

Câu  này  là  giảng  tiếp  cõi  trời  lục  dục  ở  trước,  nói  đến  Đại  Phạm  Thiên.  Đều  lấy  đa 

thiện căn, đa phước đức để thành tựu. Con người sống ở đời không thể không tu thiện căn. 

Thiện căn của thế gian có ba loại là không tham, không sân, không si. Đức Phật dạy tất cả 

thiện pháp trong thế gian đều từ ba thiện căn này sanh ra. Tương phản của nó gọi là tam độc, 

thâm sân si gọi là tam độc. Cũng chính là nói tất cả các pháp bất thiện, tất cả tội nghiệt của 

thế gian đều từ tham sân si mà sanh ra. 

Từ đó cho thấy, thiện căn sanh thiện ra thiện pháp, bất thiện sanh ác pháp. Đức Phật dạy 

nhất định phải tu ba thiện căn, không có ba thiện căn thì chẳng thể vào cửa Phật. Trong kinh 

Di Đà Đức Thế nói, không thể thiếu thiện căn phước đức nhân duyên mà được sanh về cõi đó. 

Nói cách khác, điều kiện cơ bản để vãng sanh về thế giới Cực Lạc là phải đầy đủ đa thiện căn, 

đa phước đức, đa nhân duyên. Quý vị thấy thế gian có người đại phước đức. Hoặc là làm vua 

của cõi người, hoặc là làm vua của cõi trời. Đây là đại phước đức. Thiện căn phước đức như 

vậy mới  có thể vãng sanh thế giới Cực Lạc, cần phải đầy đủ các điều kiện. Không có điều 

kiện này làm sao có thể vãng sanh được. 

Phước  đức  nên  tu  từ  đâu?  Tu  từ  lục  độ  ba  la  mật.  Tứ  nhiếp  pháp,  lục  độ  là  tu  phước. 

Chúng ta có nổ lực làm chăng? Nhiều nhất là thực hành một ít bố thí. Tài thí, pháp thí, vô uý 

thí mà chúng ta thường nói. Nhưng sáu ba la mật, một tức là sáu, sáu tức là một. Chúng ta chỉ 

tu bố thí, còn rất sơ sài đối với trì giới, nhẫn ngục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ. Do vậy trong 

ba loại bố thí, người đời chỉ đạt được một chút ít phước báo, ít của cải, một chút thông minh 

66  Tập 305 



trí huệ, một ít sức khoẻ trường thọ. Chỉ đạt được những thứ này. Còn những lợi ích chân thật 

không đạt được. 

Nếu mỗi một độ trong sáu độ đều đầy đủ, viên mãn lục độ ba la mật thì đây là đại phước 

báo. Ở cõi người thì làm vua, còn ở cõi tròi thì làm vua trời, ở trong pháp xuất thế là Bồ Tát. 

Những điều nói trên đây, đều là nói rõ thiện căn lực của Bồ Tát. Chỉ có sức mạnh của thiện 

căn, thiện căn và phước đức mới chiêu cảm được đời đời sanh vào gia đình tôn quý. Sống 

một ngày thì phải tu một ngày, nhất định phải mở rộng tâm lượng, có thể bao dung vũ trụ, 

điều này không phải là khoa trương. 

Trong kinh điển Đức Thế Tôn nói, tâm lượng bổn tánh của mỗi người đều lớn như vậy. 

“Tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”. Chư Phật Như Lai đều là như vậy, tất cả chúng sanh 

cũng như vậy không sai khác. Chỉ có chúng sanh mê thất tự tánh, phạm vi khởi tâm động 

niệm của họ quá nhỏ. Chỉ biết lợi ích chính mình, chứ không biết lợi ích chúng sanh. Phàm là 

người đều thương yêu. Đây là lợi ích nhỏ, tâm lượng vẫn chưa lớn. Mười pháp giới y chánh 

trang nghiêm, họ chỉ nghĩ đến pháp giới người. Trong mười phần chỉ nghĩ đến một phần, còn 

chín phần khác họ không nghĩ đến. Tâm lượng của họ có thể gọi là lớn sao? Tâm lượng quá 

nhỏ. Người tâm lượng nhỏ như vậy nhưng hiện nay cũng rất khó tìm. Con người bây giờ chỉ 

biết bản thân, tự tư tự lợi. Ngoài bản thân mình ra, cha mẹ con cái của họ họ cũng không nghĩ 

đến. Tâm lượng nhỏ biết bao! Tâm lượng càng nhỏ thì tầng lớp quả báo đạt được càng thấp. 

Thấp đến cuối cùng chính là địa ngục vô gián. Nên cổ nhân thường nói lượng lớn thì phước 

lớn. Lời này rất có lý. Lượng nhỏ phước báo nhỏ, lượng lớn phước báo lớn. 

Trì giới có phải là bố thí chăng? Là bố thí. Là làm thật tốt để mọi người xem. Làm gương 

cho chúng sanh, làm mẫu cho chúng sanh. Như vậy sao có thể nói không phải bố thí? Trong 

đó tài thí, pháp thí, vô uý thí đều bao hàm tất cả. Nhẫn nhục là bố thí, tinh tấn cũng là bố thí. 

Thiền định, bát nhã vẫn là bố thí. Hy vọng trong một pháp bố thí, sẽ bao hàm tất cả năm pháp 

khác. Thật sự là một tức tất cả, tất cả tức là một. Đây gọi là Bồ Tát đạo, là pháp bồ đề. Họ 

chiêu cảm được, bất luận là cõi nào, nơi nào, ở đâu đều sanh vào gia đình tôn quý, có đạo cao 

đức trọng được mọi người tôn kính. 

Đức cao là thành tựu chính mình, được người tôn kính là quả. Mọi người trong xã hội rất 

tôn kính và theo người đó học tập. Của cải sung túc, của cải là do tu mà có. Tu tài bố thí nên 

có của cải. Sau khi kiến tánh thì đó là tự tánh. Của cải không phải tự mình hưởng thụ. Của cải 

là để cứu tế người nghèo khó, dùng nó để làm điều này. Nên họ được làm vua, hoặc làm thiên 

đế. Đây là địa vị cao nhất, quyền lực lớn nhất. “Thượng hoằng hạ hoá”. Họ có sứ mạng, có 

trách nhiệm hoằng dương thánh giáo. Nghĩa là giáo huấn của thánh nhân, tự mình tu hành và 

hoá độ người khác. Họ  nhất định tuân thủ, nhất định thực hành, để làm gương tốt cho đại 

Tập 305  67 



chúng trong xã hội. Chỉ có chính họ hành trì, dẫn đầu thực hành, nhân dân mới nghe, quần 

chúng mới nghe theo, chúng sanh mới mến phục. Theo họ học tập, y giáo phụng hành. 

Hạ hoá như thế nào? Y giáo phụng hành chính là hạ hoá chúng sanh, có thể mãn cầu sở 

nguyện. Sở nguyện của Phật Bồ Tát chỉ có một câu: Nguyện cho tất cả chúng sanh lìa khổ 

được vui. Chính là một nguyện này. Chư Phật Bồ Tát muốn thực hành viên mãn hạnh nguyện 

này, cần phải dùng phương pháp nào? Dùng cách dạy học. Phương pháp dạy học có thể giúp 

chúng sanh khai ngộ. Nỗi khổ của chúng sanh từ đâu mà có? Do mê  mà có. Mê mà không 

ngộ, đây là căn nguyên của tất cả khổ. Đức Phật thấy chúng sanh mê thất tự tánh. Trong kinh 

thường có cảm thán rằng:  là người đáng thương. Điều này là thật. 

Nguyên  nhân  chúng  sanh  được  niềm  vui  là  khai  ngộ.  Sau  khi  giác  ngộ  tư  tưởng  thuần 

chánh, ngôn hành như pháp, quả báo thù thắng. Như vậy chính là đạt được niềm vui. Mê thất 

tự tánh là tà mê tà kiến. Vọng ngữ tà hạnh chiêu cảm được quả báo là đau khổ. Đức Phật giúp 

tất cả chúng sanh bắt đầu từ căn bản. Chúng ta biết, chúng ta hiểu rỏ, thì sẽ  biết phải làm thế 

nào. Khi Đức Phật còn tại thế ngài dùng phương pháp là thân hành và ngôn giáo. Đức Phật 

đã diệt độ, lưu lại kinh điển và chúng ta dùng kinh điển này để giáo hoá chúng sanh. Giáo 

hoá bằng cách nào? Cần Bồ Tát đến giáo hoá, không phải Bồ Tát thì không được. Bồ Tát y 

theo kinh giáo, học thân hành, ngôn giáo của Phật. Như vậy mới viên mãn được hạnh nguyện 

của Phật, mới thật sự là báo Phật thâm ân. 

Ai là Bồ Tát? Đệ tử Phật là Bồ Tát. Đệ tử Phật trì giới chính là thân hành. Trì giới, nhẫn 

nhục, tinh tấn, thiền định là thân hành. Ngôn giáo là bố thí. Tài thí, pháp thí, vô uý thí. Đây 

chính  là  trên  hoằng  dương  chánh  pháp,  dưới  hoá  độ  chúng  sanh,  viên  mãn  sở  nguyện  chư 

Phật. 

 “Cánh  dĩ  thiện  căn  lực  cố,  đại  nguyện  lực  cố,  thường  đắc  trực  Phật” .  Trực  là  gặp 

được, có duyên gặp được Phật. Phật ở đâu? Phật ở mọi lúc mọi nơi. Vậy tại sao chúng ta 

không nhìn thấy? Chúng ta không có thiện căn, không có nguyện lực. Nếu có đại thiện căn, 

đại nguyện lực sẽ nhìn thấy. Gặp được Phật mới có thể thân cận Phật, còn không gặp Phật thì 

làm sao thân cận được? 

Người mới học Phật thiện căn, nguyện lực chưa đủ, biện pháp duy nhất chính là hành trì 

theo kinh giáo. Trong kinh đại thừa Đức Phật dạy: “nơi nào có kinh điển là nơi đó có Phật”. 

Chúng ta mở quyển kinh là đối diện với Chư Phật Như Lai, như vậy chúng ta xem sẽ hiểu 

kinh.  Mở  quyển  kinh  ra  mà  không  có  cảm  ứng  với  Phật,  thì  dù  đọc  tụng  nhiều  lần  cũng 

không nhìn thấy Phật. Không thấu triệt nghĩa chân thật của Như Lai thì không thể nhìn thấy 

ngài. Ấn Quang đại sư thường nói: „một phần cung kinh được một phần lợi ích, mười phần 

68  Tập 305 



cung  kính  được  mười  phần  lợi  ích”.  Nếu  không  có  tâm  thành  kính,  dù  có  mở  kinh  quyển 

cũng không nhìn thấy Phật. Nếu có mười phần chân thành thì kinh vừa mở ra là Đức Phật 

liền  hiện  tiện. Một  niệm  tương  ưng  một  niệm  Phật, niệm  niệm  tương  ưng  niệm  niệm  Phật. 

Niệm  đến  khi  thâm  nhập  vào  trong  tâm  chân  thành,  phải  được  như  vậy.  Tâm  chân  thành 

chính là Phật. Tâm chân thành của chúng ta với tâm chân thành của Như Lai là tâm và tâm 

tương ứng, hợp lại thành một, như vậy mới thật thấy Phật. 

 “Ư chư Phật sở tôn trọng cúng dường, vị tằng gián đoạn”.  Thế gian tu phước báo không  gì 

vượt  qua  được  cúng  dường  Phật.  Trong  kinh  giáo  đại  thừa  thường  ví  dụ  là  dùng  thất  bảo 

trong đại thiên thế giới để cúng dường cũng không sánh bằng pháp cúng dường. Như thế nào 

gọi là pháp cúng dường? Y giáo phụng hành gọi là pháp cũng dường. Trong kinh Phật dạy 

như thế nào thì chúng ta nên hành trì đúng như vậy. Hết lòng tin tưởng, thật sự nghe hiểu và 

chuyên tâm hành trì, đây chính là cúng dường Phật. 

Cúng dường Phật có cần hương hoa vật phẩm chăng? Không cần thiết. Thường cho rằng 

chúng ta cúng dường hương hoa vật phẩm, Đức Phật sẽ rất hoan hỷ, như vậy là sai. Cúng 

dường thức ăn, Đức Phật có dùng không? Không có. Chư vị nên biết, những thứ này là tượng 

trưng lòng cung kính của chúng ta đối với Phật. Phật như thế nào? Như như bất động. Đức 

Phật thích chúng ta làm điều gì? Thích chúng ta hành trì theo giáo huấn. Chúng ta thật sự tu 

thiện  căn không  tham, không  sân, không  si.  Thật sự  đang tu  lục  Ba  la  mật, Đức  Phật  thích 

điều này. Vì sao? Quý vị nổ lực như vậy chính là ngày ngày đang thân cận Phật. Nếu chỉ 

cúng dường những thứ trên hình thức này, còn trong tâm vẫn tham sân si mạn. Vẫn là tự tư tự 

lợi, vẫn so đo tính toán thị phi nhân ngã. Như vậy trên thực tế, cự li giữa chúng ta và Phật 

ngày  càng  xa.  Đức  Phật  đối  với  chúng  ta  cũng  không  còn  cách  nào  khác,  ta  đã  đi  hướng 

ngược lại với Phật. Thuận theo giáo huấn của Phật tức là chúng ta và Phật đi cùng một hướng. 


Ngày nay đơn giản nhất, thù thắng nhất. Pháp môn vi diệu không gì qua niệm Phật. Điều 

này tôi đã nói rất nhiều, trong tâm chúng ta chỉ có đức  Phật của mình. Ngoài đức Phật của 

mình ra còn tất cả đều buông bỏ hết. Thử hỏi nếu đức Phật ở ngay trước mắt chúng ta và bây 

giờ tiếp dẫn chúng ta về thế giới Cực Lạc. Khi đó chúng ta có ý niệm gì? Nếu nghĩ rằng tôi 

còn người thân, tôi muốn gặp họ. Tôi còn tài sản chưa giao phó rỏ ràng. Như vậy Đức Phật sẽ 

đi và không quan tâm chúng ta nữa. Quý vị cứ làm những việc đó đi. Những thứ đó là gì? Là 

việc trong luân hồi lục đạo. 

Bây  giờ  Phật  đến  tiếp  dẫn,  chúng  ta  nên  vui  vẻ  đi  theo  ngài.  Còn  những  việc  thế  gian 

không liên  quan  đến  mình.  Không  có việc  gì  cả,  việc gì  cũng  không  có.  Dứt  khoát  nhanh 

nhẹn, như vậy Phật sẽ dẫn ta đi ngay. Tôi khuyên quý vị đồng học, hàng ngày đều quán như 

vậy  và  từng  giờ  đều  quán  như  vậy.  Trong  kinh  Đức  Phật  dạy:  mạng  người  vô  thường  chỉ 

Tập 305  69 



trong hơi thở. Thở ra không hít vào thì mạng này đã kết thúc. Đừng tưởng rằng còn nhiều 

ngày, còn nhiều năm, đó là vọng tưởng. Người thường quán tưởng như vậy là người có cảnh 

giác cao. Đó là trí huệ chân thật, lợi lạc chân thật. Có cảnh giác cao độ. Mổi niệm đều đầy đủ 

điều kiện vãng sanh. Thiện căn, phước đức, nhân duyên. Thật là đa thiện căn, đa phước đức. 

Phước đức là buông bỏ được, thiện căn là nhìn thấu suốt. Thật sự rỏ ràng minh bạch và thật 

sự buông bỏ. 

 “Sở tác công đức, vô lượng vô biên thuyết bất năng tận”.  Một câu Phật hiệu đầy đủ vô lượng 

vô biên công  đức.  Không  có gì  thù  thắng  hơn  công  đức đó.  Công đức  này  không bao  giờ 

cùng tận. Chư Phật Như Lai cũng không nói hết, huống gì phàm phu. Đoạn  dưới là nói về hạ 

hoá chúng sanh, lợi lạc hữu tình. Chúng ta đọc qua kinh văn một lần. 

 “Thân khẩu thường xuất vô lượng diệu hương, do như chiên đàn, ưu bát la hoa, kỳ hương 

 phổ huân, vô lượng thế giới. Tuỳ sở sanh xứ, sắc tướng đoan nghiêm. Tam thập nhị tướng, 

 bát thập chủng hảo, tất giai cụ túc. Thủ trung thường xuất vô tận chi bảo, trang nghiêm chi 

 cụ, nhất thiết sở tu, tối thượng chi vật, lợi lạc hữu tình”.  

Trong  đoạn  văn  này  có  ba  đoạn  nhỏ.  Đoạn  nhỏ  thứ  nhất  là   diệu  hương  vô  lượng”.  

Đoạn nhỏ thứ hai là “tuỳ loại hiện thân” . Đoạn nhỏ thứ ba là “tối thượng chi vật lợi lạc hữu 

 tình”.  Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ.  “Đại  sĩ  quảng  tu  bất  khả  tư  nghì,  Phổ 

 Hiền đại sĩ chi đức. Cố kỳ thắng cảm diệc bất khả tư nghì”.  Thắng cảm tức là cảm ứng thù 

thắng. Câu này chúng ta cần phải ghi nhớ, cần phải học tập. 

Chúng ta sống trong thế giới khổ nạn này. Thế pháp hay Phật pháp đều phải biết cầu cảm 

ứng. Không có cảm ứng thì bất cứ việc gì cũng không thể thành tựu. 

Ngày xưa, lúc tôi khoảng hơn 20 tuổi, theo thầy Lý học kinh giáo. Tôi học không nhiều, 

nhưng so với các bạn đồng học thì tri thức của tôi phong phú hơn họ. Những điều thầy nói và 

đưa ra ví dụ rất nhiều, tôi đều có thể hiểu. Thầy nói với tôi, hoằng pháp lợi sanh cần phải đầy 

đủ các pháp thế xuất thế gian. Vì sao? Không hiểu pháp xuất thế gian là không khế lý. Không 

hiểu pháp thế gian là không khế cơ. Như vậy làm sao hoằng pháp lợi sanh được? Nếu chúng 

ta hiểu Phật pháp mà không hiểu pháp thế gian,  thì những điều ta nói là khế lý mà không khế 

cơ. Nếu hiểu thế gian pháp mà không hiểu Phật pháp, như vậy là khế cơ không khế lý. Đều 

không thể hoằng pháp lợi sanh. 

Hai việc này, như pháp xuất thế gian trong bộ đại tạng kinh ta thông được chăng? Pháp 

thế gian, không nói gì khác, chỉ nói đến bộ sách lớn nhất Trung quốc như Tứ Khố Toàn Thư, 

trong đời này ta có thể đọc hết chăng? Có thể thông chăng? Trong giảng đường của chúng ta 

cũng  có  một  bộ  1500  cuốn  sách.  Số  lượng  sách  lớn  như  vậy,  1500  cuốn,  không  cách  nào 

70  Tập 305 



thông hết được. Như vậy phải làm sao? Thầy nói toàn bộ là dựa vào cảm ứng. Chúng ta cầu 

cảm ứng, nghĩa là cầu Phật Bồ Tát gia trì. Dùng điều gì để cầu? Dùng tâm chân thành. Dùng 

tâm chân thành để cảm động chư Phật Bồ Tát, chư Phật Bồ Tát sẽ có ứng. Cầu trí huệ của 

chư Phật Bồ Tát gia hộ cho chúng ta, chúng ta mới có thể đem bộ kinh này giảng một cách 

khế lý khế cơ. Tất cả đều dựa vào cảm ứng. 

Chân thành đến mức độ nào? Đến tột cùng. Gọi là chí thành cảm thông. Chí thành chính 

là chân thành đến cùng tột. Chân thành này là phải thật hành trì. Hành trì bằng cách nào? 

Phương pháp rất nhiều, có 8400 pháp môn. Tịnh độ tông rất vi diệu. Vì sao? Bởi nó đơn giản 

dễ dàng. Chỉ cần chí thành, chân thật niệm một câu A Di Đà Phật thì cảm ứng sẽ hiện tiền, 

cảm ứng không thể nghĩ bàn. Chỉ cần khởi cảm ứng với đức Phật, mặc dù suốt đời chưa từng 

nghe qua kinh giáo, chưa từng xem kinh. Bây giờ có người mời giảng giải bộ kinh này, chắc 

chắn quý vị sẽ giảng tốt hơn tôi. Vì sao? Quý vị được đức Phật gia trì. Những điều quý vị nói 

chính là đức Phật nói, ngài gia trì chúng ta. “Chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện” là vậy. Nhưng 

điều này quý vị không chịu tin tưởng, nhất định có hoài nghi nên không thể thành công. Nếu 

thật tin tưởng, không có hoài nghi và thật sự hành trì, đến lúc đó nó sẽ thông suốt. 

Thông thường người có thiện căn. Có thiện căn là sao? Đối với các pháp trong thế xuất 

thế gian không tham, không sân, không si. Ba thiện căn này, thêm tinh tấn vào. Tinh tấn là 

thiện căn của Bồ Tát. Quý vị xem, đối với pháp trong thế xuất thế gian không tham, không 

sân, không si. Thâm nhập một pháp môn và huân tu lâu dài, tinh tấn không giải đãi. Đầy đủ 

điều kiện này, ít nhất năm ba năm thì cảm ứng sẽ hiện tiền và sẽ thông đạt. Nhiều thì tám, 

mười năm. Có chổ nào khó chăng? Không có chổ nào khó cả. Tất cả đều ở chỗ chân thành 

cảm thông, chế tâm nhất xứ. Đức Phật nói không có gì không làm được. 

“Chế tâm nhất xứ”, ý nghĩa tương đồng với Bồ Tát Đại Thế Chí nói “đô nhiếp lục căn. Vì 

sao? Vì lục căn rong ruổi bên ngoài. Chúng ta thu trở về chính là chế tâm một chổ. Thật ra 

mỗi căn đều rong ruổi khắp nơi, nên nó rất tán loạn, không có chút sức mạnh nào. Cách một 

trang giấy là nhãn căn đã không nhìn thấy. Quý vị nói có đáng thương không? Vì nó bị tán 

loạn. Nếu có thể chế tâm một chổ, đừng nói là cách một trang giấy mà cách một toà núi lớn. 

Núi bên kia có những gì ta đều nhìn thấy rất rỏ. Trong kinh giáo đại thừa nói tác dụng của lục 

căn, chẳng có gì không phải biến pháp giới hư không giới, nó không có chướng ngại. 

Mắt có thể thấy hư không pháp giới, có thể thấy vi trần, có thể nhìn thấy thế giới trong vi 

trần. Điều này chúng ta đã học trong kinh. Phổ Hiền Bồ Tát có thể nhìn thế giới trong vi trần. 

Trong thế giới vi trần còn có vi trần. Trong vi trần đó còn có thế giới trùng trùng vô tận, Bồ 

Tát Phổ Hiền thấy rất rõ ràng. Chẳng những thấy rõ ràng mà ngài còn vào trong đó. Ngài vào 

trong pháp giới vi trần để cúng Phật nghe pháp, không rời vi trần. Biến pháp giới hư không 

Tập 305  71 



giới là cảnh giới không thể nghĩ bàn. Nên chúng ta nhìn thấy những pháp thân đại sĩ này. Đại 

sĩ quảng tu ở đây chính là nói Pháp Tạng Tỳ kheo. Ngài tượng trưng cho tất cả pháp thân Bồ 

Tát. Các ngài rộng tu tánh đức không thể nghĩ bàn của Bồ Tát Phổ Hiền. Chúng ta nhìn thấy 

rất ngưỡng mộ. 

Đức của Phổ Hiền đại sĩ chúng ta tu được chăng? Được. Chúng ta nên tu ba gốc tham sân 

si cho thật tốt. Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp phải thực hành trong cuộc 

sống, thực hành nơi đối nhân tiếp vật. Tiến thêm một bước nữa là tinh cần tu giới định huệ, 

tức diệt tham sân si thì thiện căn phước đức sẽ hiện tiền. Có thiện căn phước đức này để tu 

lục độ ba la mật của Bồ Tát, Phổ Hiền đại sĩ thập đại nguyện vương, nhất tâm phụng hành 

niệm niệm không thoái chuyển chính là quảng tu. 

Thập đại nguyện vương là cảnh giới của Chư Phật Như Lai. Chư Phật Như Lai đối với tất 

cả chúng sanh như thế nào? Điều thứ nhất trong Phổ Hiền đại nguyện là lễ kính. Tất cả chúng 

sanh không chỉ là người là trời, bao gồm tất cả hữu tình trong lục đạo. Còn bao gồm luôn cả 

cây  cỏ  hoa  lá,  sơn  hà  đại  địa.  Bao  gồm  hư  không  pháp  giới.  Mỗi  ngày  chúng  ta  lễ  Phật, 

những lễ cuối cùng là lễ mười phương quốc độ vi trần pháp giới, hữu tình và vô tình đều viên 

thành chủng trí. Một cây hoa một cọng cỏ, một hạt bụi một sợi lông đều là Như Lai, đều là 

chư Phật, đều là đối tượng chân thành lễ kính. Nên nó được gọi là thắng cảm. 

Công  đức  rất  thù  thắng.  Công  đức  này  có  thể  cảm,  nên  quả  đức  không  thể  nghĩ  bàn. 

Những điều dưới đây nói chính là quả đức của thập đại nguyện vương. 

 “Thủ vân, thân khẩu thường xuất vô lượng diệu hương”.  Đây là thân hành và ngôn giáo của 

đại thánh đại triết. Ở nơi thân và khẩu thoảng ra vô lượng hương thơm vi diệu. Mùi hương 

xông khắp mọi người. Xông khắp tất cả chúng sanh, xông khắp hư không đại địa. Nơi thân 

và  khẩu  thường  thoảng  ra  vô  lượng  hương  thơm  vi  diệu.  Tôi  đổi  một  chữ,  nơi  thân  khẩu 

thường phóng ra vô lượng ánh sáng vi diệu. Ánh sáng là biến pháp giới hư không giới, hương 

thơm vi diệu là xông khắp hư không pháp giới. 

Thân khẩu ý của Bồ Tát tương ưng với tánh đức. Thân là hành vi của Phật, khẩu là lời nói 

của Phật, ý là tâm của Phật. Thân khẩu ý đều tương ưng với chư Phật Như Lai, đều tương 

ưng với mười phương chư Phật. Đây là quả chiêu cảm được. Chúng ta tu như thế nào chẳng 

phải đã rỏ rồi sao? Tâm của Phật A Di Đà là gì? Bốn mươi tám nguyện. Khẩu của Phật A Di 

Đà chính là ngôn ngữ của ngài, là Kinh Vô Lượng Thọ, là pháp bảo đại thừa. Tâm của Vô 

Lượng Thọ Phật, ý chính là tâm. Trong kinh có câu, tất cả đều thành Phật. Đây là tâm Phật A 

Di Đà, ngài nguyện tất cả chúng sanh đều thành Phật. Nếu chúng ta đầy đủ thiện căn thiện 

72  Tập 305 



hành như vậy là tương ưng với Phật. Như vậy hương thơm vi diệu và trí huệ quang minh đều 

hiện tiền. 

Bên dưới  giải thích ví dụ trong kinh. Chiên đàn là một loại gổ thơm của Ấn Độ, ở nước 

ta không có, được dịch là niềm vui .  Chiên đàn, thông thường chúng ta gọi là đàn hương.  “Cứ 

 huệ uyển âm nghĩa thử mộc hữu xích bạch nhị chủng”.  Nó có hai màu là đỏ và trắng. Chiên 

đàn trắng có thể trị bệnh nhiệt, chiên đàn đỏ có thể trừ trúng gió và phù thũng, nên gọi là 

niềm vui. Nó có thể giúp ta lìa khổ được vui. Nó có thể trị bệnh. Ấn độ có loại hương này 

nhưng Trung quốc không có. Ngày xưa cũng có thể là các pháp sư đem chiên đàn này đến 

Trung Quốc, làm lễ vật dâng lên hoàng đế. Tặng lễ vật cho hoàng đế, ít nhất cũng phải nặng 

một cân, ít hơn một cân người ta không nhận. Đại khái họ đem đến không nhiều. 

Người  Trung  Quốc  cũng  không  biết  thứ  này  của  họ  rất  quý,  nên  họ  đốt  lên  một  viên. 

Chắc không lớn, một viên chắc lớn bằng hạt đậu nành. Chắc lớn gần bằng hạt đậu phụng, họ 

đốt một viên. Hương thơm của nó bay xa đến 40 dặm, cả một thành thị đều có thể ngửi thấy 

mùi hương của nó. Như vậy nên hoàng thượng mới thích và tiếp nhận, rất hy hữu. 

Đàn hương của Trung quốc cũng nổi tiếng. Khi bán là tính theo lạng. Chúng ta dùng nó 

để  cúng  Phật,  nhưng  không phải là  chiên  đàn  trong kinh  nói.  Đàn  hương  cũng  có thể làm 

thuốc, trong thuốc bắc có dùng đàn hương, dùng làm dược liệu. Ưu bát la là tiếng phạn, dịch 

thành chữ Hán hoa sen xanh, hoa sen đỏ. Mùi hương này mùi hương rất nồng nàn. Đây là ví 

dụ trong kinh. 

 “Diệu hương, do như chiên đàn, ưu bát la hoa. Kỳ hương phổ huân vô lượng thế giới. Huệ 

 Uyển Âm Nghĩa viết, ưu bát la, hoa hiệu dã”.  

Tên của loài hoa, tên một loại hoa của thời Ấn Độ cổ. Lá của nó nhỏ mà dài, ở dưới 

tròn lên trên là nhọn dần. Giống như mắt của Phật, trong kinh thường hay ví dụ. Mắt của Phật 

giống như hoa ưu bát la. Chúng ta  thường gọi là hoa sen xanh, loài hoa này chúng ta chưa 

nhìn thấy. Chúng ta chỉ nghe nói mắt của Phật giống như hoa sen xanh. Nghĩ đến hoa sen, 

con mắt mà lớn như vậy thì rất khó coi. Mắt như vậy chắc không phải 32 tướng. Thì ra chúng 

ta không biết, hoa sen xanh của Ấn Độ, hoa ưu bát la. Cánh hoa nhỏ mà dài, giống như hoa 

cúc của chúng ta vậy. Lá hoa cúc rất nhỏ rất dài. Hoa sen cũng như vậy, nhưng ở Trung quốc 

cũng không có. Nên trong kinh điển thường dùng hoa sen xanh để hình dung mắt của Phật. 

 “Đại  sĩ  thân  khẩu  thường  xuất  diệu  hương,  nãi  thị  giới  đức  chi  sở  cảm”.   Đây  là  tu  đức, 

không phải là tánh đức. Đại sĩ ở đây là vì chúng ta thị hiện. Thân thể con người đều có mùi 

hương toát ra. Chẳng những có mùi hương toát ra mà còn có từ trường. Từ trường trong Phật 

pháp gọi là ánh sáng. Trong khí công gọi là khí. Điều này có thật, người luyện khí công có 

Tập 305  73 



thể nhìn thấy. Nhìn thấy ánh sáng nơi thân chúng ta, màu sắc lớn nhỏ không giống nhau. Từ 

màu sắc và lớn nhỏ có thể nhìn thấy công phu của người đó. 

Thông thường người có tâm địa thiện lương, có từ bi, có trí huệ thì từ trường này rất thù 

thắng. Tâm  hành bất  chánh  cũng  có khí toát  ra, nhưng  màu  sắc  khí này  không  tốt. Là  màu 

mun, màu tối. Còn nếu tốt, tốt nhất là màu kim, màu vàng, màu trắng. Màu hồng cũng coi là 

không  tệ.  Có  thể  nhìn  thấy  tình  trạng  thân  thể  của  một  người.  Người  nước  ngoài  gọi  là  từ 

trường. Ở đây thân và khẩu của Bồ Tát thường thoảng ra mùi thơm vi diệu là do giới đức 

chiêu cảm nên. Đời đời kiếp kiếp trì giới không thiếu sót, nên chiêu cảm được ánh sáng và 

hương thơm từ nơi thân khẩu, là hương thơm và ánh sáng trang nghiêm. 

Trong Kinh Phật Quán, quyển thứ ba nói “thường dĩ giới hương, vi thân anh lạc”. Đệ tử 

Phật lấy gì để trang nghiêm tự thân? Lấy giới. Trì giới, tu định thân thể sẽ có hương thơm. 

Hương này người thường không dể tiếp xúc, không dễ ngửi được. Người có công phu một 

chút có thể nhìn thấy ánh sáng của ta. Chúng ta xem truyện ký của Phật Sống Kim Sơn. Tuy 

từng đoạn không hoàn chỉnh, do pháp sư Lạc Quán viết. Tôi cũng rất có duyên với pháp sư 

Lạc Quán. Có lần tôi ở Đài Bắc giảng Kinh Di Đà Sớ Sao. Lúc đó rất khó khăn, không có 

kinh sách. Pháp sư Lạc Quán biết nên hỏi tôi có kinh không? Tôi nói không có. Thính chúng 

cũng không có kinh. Lúc đó pháp sư in 1000 cuốn để kết duyên với mọi người, tặng tôi 100 

cuốn. 

Pháp  sư  Lạc  Quán  từng  sống  chung  với  Phật  Sống  Kim  Sơn  bốn  tháng, thời  gian  cũng 

tương đối dài. Đối với sự hành trì của Phật Sống, pháp sư cảm thấy thật không thể nghĩ bàn. 

Phật Sống ăn mặc rất đơn giản và cũng rất nhếch nhác, vì áo quần của ngài chưa từng giặt. Ở 

trong một bộ đồ ngắn, bên ngoài cái áo dài, ngoài ra ngài không có gì cả. Xuân hạ thu đông 

đều mặc như vậy. Mùa đông ngài cũng không lạnh, mùa hè cũng không nóng. Ngài chưa bao 

giờ  từng  tắm, cũng  chưa bao  giờ gặt  áo quần, chưa  thay  áo quần. Nhưng  áo  quần  của ngài 

thật sự có mùi hương của hoa sen xanh. Kỳ lạ, có người khi thân thể bệnh hoạn, đến ngửi áo 

quần của ngài thì bệnh liền khỏi. Thật không thể nghĩ bàn, mùi hương cũng có thể trị bệnh. 

Hương chiên đàn, hương hoa sen. Mùi hương hai loài hoa này như nhau. Nhưng nó không 

phải từ trong chiên đàn, không phải từ trên hoa sen bay ra. Nó bay ra từ thân thể. Đây là giới 

đức, là do trì giới chân chánh mà chiêu cảm ra như vậy. 

Người thế gian lấy châu báu làm anh lạc. Nên nói châu quang bảo khí để trang nghiêm 

thân. Đệ tử Phật dùng giới định huệ trang nghiêm thân. Có giới, có định, có trí huệ. 

       “Hựu  Giới  Hương  Kinh  viết,  thế  gian  sở  hữu  chi  hoa  quả,  nãi  chí  trầm  đàn  long  xạ 

 hương. Như thị đẳng hương phi biến văn, duy văn giới hương biến nhất xứ”.  

74  Tập 305 



Hoa  thơm  quả  lạ  ở  trên thế gian này  cho  đến trầm  thuỷ  hương,  đàn  hương,  long xạ 

hương. Những mùi hương của thế gian này đều không thể bay khắp mọi nơi. Nói cách khác, 

mùi hương của nó bay đi không xa. Khi đến gần mới ngửi thấy, đi xa không còn ngửi thấy 

nữa.  Chỉ  có  hương  thơm  của  người  trì  giới  có  thể  biến  khắp  mọi  nơi.  Hương  thơm  và  hào 

quang của Chư Phật Như Lai và pháp thân đại sĩ biến khắp pháp giới. 

       “Bổn  kinh  viết,  kỳ  hương  phổ  huân  vô  lượng  thế  giới”.   Có  bao  gồm  thế  giới  chúng  ta 

chăng? Họ không nói thế giới Ta bà là ngoại lệ. Không nói, không nói tức là khẳng định bao 

gồm cả thế giới chúng ta trong đó. Nhưng vì sao con người ở thế giới chúng ta không ngửi 

được? Đức Phật nói, không phải hương thơm và hào quang không biến khắp mười phương, 

mà do chướng ngại của chính chúng ta. Cái gì làm chướng ngại? Phiền não làm chướng ngại. 

Vô minh phiền não, trần sa phiền não, kiến tư phiền não. Vì những thứ này mà ta không ngửi 

được, cũng không thấy được. Ba loại phiền não lớn này, chỉ cần đoạn tận kiến tư phiền não sẽ 

nhìn thấy hào quang và ngửi được hương thơm. Người này là ai? Tiểu thừa tứ quả và đại thừa 

thập tín Bồ Tát. 

Sơ quả và sơ tín vị của đại thừa, họ chỉ đoạn được 88 phẩm kiến hoặc trong tam giới, còn 

tư hoặc chưa đoạn. Như vậy họ đã ngửi và thấy được mùi hương và hào quang. Điều này 

không phải  giả. Quý  vị  nói, phổ  biến nhưng  tại  sao  chúng ta  không  ngửi  được?  Một  phẩm 

kiến tư phiền não chúng ta cũng chưa đoạn, nên nó làm chướng ngại. Chư Phật Bồ Tát lấy 

hương thơm và hào quang làm Phật sự. Hào quang giúp ta khai trí huệ, hương thơm giúp ta 

đoạn phiền não. Như vậy chúng ta có thể lãnh hội được thế giới Cực Lạc vô cùng thù thắng 

trang nghiêm. Mỗi câu kinh văn là vô lượng ý nghĩa, nhưng chỉ có một mục tiêu là khuyên 

chúng  ta  tín nhạo. Chúng  ta tin tưởng và  sanh tâm  hoan hỷ, phát nguyện  cầu sanh tịnh độ. 

Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc thì những điều này ta đạt được hết. 

Sanh đến thế giới Cực Lạc, cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, đều là A Duy 

Việt  Trí  Bồ  Tát. A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát  hương  thơm  và  hào  quang trên  thân  đều  chu  biến 

pháp giới. Thế giới này có gì đáng để lưu luyến. Thân tình không buông bỏ được, đó là do 

ngu si, do ta không có trí huệ. Dù có thân nhưng có thể vĩnh viễn không xa rời chăng? Không 

thể! Lục đạo lưu chuyển thì không biết ai đi đường nào. Nếu ta thật sự có thân tình, nhưng có 

trí huệ thì nên nhanh đến thế giới Cực Lạc, sau đó độ họ cùng về thế giới Cục Lạc và cùng 

nhau ở đó học tập. Tương lai có thể cùng nhau đi hoằng hoá khắp mười phương. Một vị Phật 

xuất thế là ngàn vị Phật ủng hộ, đây mới gọi là trí huệ chân thật. 

Tất cả những thứ trên thế gian này đều là giả, không có gì là thật nên không thể lưu luyến. 

Có một chút tâm lưu luyến chính là mê hoặc điên đảo, nên xem thế gian này chẳng khác nào 

một giấc mộng. Nó chỉ là cảnh giới trong mộng. Nếu có thể nhìn được như vậy, gọi là nhìn 

Tập 305  75 



thấu suốt sẽ giúp ta buông bỏ. Thật như một giấc mộng! Sau khi nhìn thấu suốt không còn 

nhiễm một chút trần thì sẽ buông xã một cách sạch sẽ. Như vậy là tương ưng với đạo. Đạo là 

tự tánh, đạo là Cực Lạc, đạo là Phật. 

Sau  cùng  kết  luận   “cố  tri  kỳ  hương  ưng  thị  giới  hương  dã”.   Pháp  Tạng  Bồ  Tát  hương 

xông vô lượng thế giới, là hương thơm của người trì giới chứ không có gì khác. Trì giới nhất 

định bắt đầu từ Đệ Tử Quy. Đệ Tử Quy là nền tảng giới luật, là cơ sở. Không từ chổ này cắm 

rể thì không thể thành tựu. Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập thiện Nghiệp là gốc rể. Sau đó 

đến Tam quy ngũ giới, Sa Di thập giới và Oai nghi tự nhiên mà thành tựu không có chút khó 

khăn nào. Bây giờ cảm thấy giới sao mà khó trì như vậy không cách nào làm được, là do tập 

khí phiền não quá nặng. Lại không chịu bắt đầu từ căn bản, như vậy thì đời này không có hy 

vọng gì. 

Quý vị nên nhớ, không có giới là không có thiện căn. Không có tứ nhiếp pháp và lục độ 

tức là không có phước báo. Phước báo của Bồ Tát là tứ nhiếp pháp và lục độ. Thiện căn của 

Bồ Tát là giới định huệ. 

Bên dưới nói  “tuỳ sở sanh xứ, sắc tướng đoan nghiêm. Đoan giả, đoan chánh. Nguỵ Dịch 

 ngôn, dung sắc đoan chánh. Nghiêm giả, trang nghiêm. Tam thập nhị tướng tựu Phật trượng 

 lục hoá thân nhi ngôn, tắc hữu tam thập nhị tướng”.  Tam thập nhị tướng là chỉ thân tướng 

của Đức Thế Tôn khi còn tại thế. Đây là thân ứng hoá.  “Nhược tựu báo thân, tắc hữu bát vạn 

 tứ thiên tướng”.  Là nói về tướng. Trong kinh giáo đại thừa tán thán báo thân Phật. Thân có 

vô lượng tướng, tướng có vô lượng đẹp, không chỉ tám vạn bốn ngàn. Nói như vậy có gì mâu 

thuẫn  chăng?  Không  có?  Vì  sao  không  có?  Bởi  tám  vạn  bốn  ngàn  là  tướng  lớn,  trong  mỗi 

tướng đó có rất nhiều tướng hảo. Nên vô lượng tướng là từ trong tám vạn bốn ngàn tướng mà 

ra.  Vô  lượng  tướng quy  nạp lại là  tám  vạn  bốn  ngàn  tướng. Triển khai tám  vạn  bốn  ngàn 

tướng là vô lượng vô biên tướng tốt, nên nó không có mâu thuẫn. 

Giống như thập thiện nghiệp vậy. Thập thiện nghiệp có mười điều. Bồ Tát triển khai thập 

thiện nghiệp thành tám vạn bốn ngàn tế hạnh. Tám vạn bốn ngàn tế hạnh quy nạp lại chính là 

thập  thiện  nghiệp  đạo.  Tiểu  thừa  triển  khai  ra  thành  ba  ngàn  oai  nghi,  triển  khai  thành  ba 

ngàn điều. Bồ Tát triển khai thành tám vạn bốn ngàn điều. Quí vị có thể tra được trong từ 

điển Phật học, trong Pháp Số cũng có. Nên khai và hợp không giống nhau. 

       “Bát  thập  chủng  hảo,  chỉ  bát  thập  tuỳ  hình  hảo,  thử  diệc  tựu  trượng  lục  chi  thân  nhi 

 ngôn”.  

Tám mươi tướng hảo và 32 tướng này đều là chỉ tướng tốt của Đức Thế Tôn.  3000 

năm trước ngài ứng hoá thân tướng ở thế gian này.  “Quán Kinh viết vô lượng Phật có bát 

76  Tập 305 



 vạn  tứ  thiên  tướng.  Nhất  nhất  tướng  các  hữu  bát  vạn  tứ  thiên  tuỳ  hình  hảo”.   Trong  Quán 

Kinh tán thán tướng hảo của đức Phật.  “Hựu Pháp Giới Thứ Đệ hạ quyển vân, tướng hảo nãi 

 đồng thị sắc pháp”.  Ngày nay chúng ta gọi là hiện tượng vật chất.  “Giai vi trang nghiêm 

 hiển  phát  Phật  thân.  Đản  tướng  thị  tổng,  hảo  thị  biệt” .  Nói  về  tướng  là  từ  tổng  tướng  mà 

nhìn, nói về hảo_tốt thì từ biệt tướng mà nhìn. Tướng nếu không tốt thì không viên mãn. 

Chúng ta xem bên dưới  “Long Vương thích phạm diệc hữu tướng, dĩ vô hảo cố”.  Long 

Vương và Đế Thích Phạm Vương họ có tướng nhưng không tốt. Có tướng nhưng không vi 

diệu. Tướng là do tu phước mà chiêu cảm được. Hảo đương nhiên cũng không ngoại lệ. Hảo 

là tế tướng. Công đức thù thắng không gì sánh được mới cảm được tướng hảo. Đại Trí Độ 

Luận nói:  “tướng thô nhi hảo tế, chúng sanh kiến Phật tắc kiến tướng, hảo tắc nan kiến cố. 

 Hựu tướng giả dư nhân cộng đắc, hảo giả hoặc cộng hoặc bất cộng. Dĩ thị cố, tướng hảo biệt 

 thuyết”.  Tướng là Phật đạt được. Chuyển Luân Thánh Vương cũng đạt được, đại Phạm Thiên 

Vương  cũng  đạt  được.  Trời  Đế  Thích  cũng  có,  chính  là  Đao  Lợi  Thiên  Vương.  Nghĩa  là 

người khác cũng có. Tuy có tướng nhưng không tốt. Tốt thì thật không dễ. 

 “Hảo hoặc cộng hoặc bất cộng, dĩ thị cố tướng hảo hữu biệt”.  Chúng ta thấy những vị thiên 

vương này. Chuyển Luân Thánh Vương là thấp nhất. Ông có tướng nhưng không tốt. Đao 

Lợi Thiên Vương phước báo lớn hơn Chuyển Luân Vương, đây là Thiên Vương. Đại Phạm 

Thiên Vương cao hơn nữa. Và cao hơn nữa là Ma Hê Thủ La Thiên vương. Chúng ta tin rằng 

càng lên  cao  thì  càng  tốt, càng  rỏ  ràng. Đầy  đủ  tướng hảo  của  Như  Lai. Vì  sao? Bởi họ  tu 

giới định huệ viên mãn. Những vị Thiên Vương này tuy tu phước tu đức, nhưng so với Phật 

thì thua xa. 

Ma Hê Thủ La Thiên Vương thống trị chỉ là một đại thiên thế giới mà thôi. Như Hoàng 

Niệm Lão nói, một hệ ngân hà. Họ làm vua của một hệ ngân hà. Hệ ngân hà mà nhìn địa cầu 

thì quá nhỏ, rất nhỏ bé. Là vua của hệ ngân hà. Nếu địa cầu được coi là một thành viên của hệ 

ngân hà, thì địa cầu này là một thôn nhỏ. Vua ở địa cầu này là Chuyển Luân Vương. Thống 

nhất toàn địa cầu đó là trưởng thôn. Vua của hệ ngân hà không phải chỉ là một trưởng thôn 

sao? Nên họ có 32 tướng nhưng không tốt. Từ đó chúng ta có thể lãnh hội được. Cho thấy 

 “tướng nãi kỳ thô giả, cộng giả, hiển nhi dị kiến dã”.  32 tướng này hiện mà dể thấy.  “Hảo 

 nãi  tế  giả, bất  cộng giả, vi diệu nan  kiến  giả. Pháp  Tạng  Bồ Tát nhân  địa, ư  tam  thập  nhị 

 tướng bát thập chủng hảo, tất giai cụ túc, vô hữu khuyết thiểu”.  Giống như Đức Thế Tôn 

3000 năm trước thị hiện ở cõi nhân gian này. Đương thời ở Ấn Độ những người có duyên với 

Phật, người đã từng thấy Phật đều nhìn thấy. Pháp Tạng Bồ Tát khi còn ở nơi nhân địa, trước 

khi thành Phật, cũng giống như chư Phật ứng hoá ở thế gian này vậy. Tướng hảo là do tu mà 

có được, đến lúc nào tướng hảo này mới viên mãn hiện tiền? Kiến tánh sẽ hiện tiền. Minh 

Tập 305  77 



tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Kiến tánh thành Phật không phải là ứng hoá thân Phật, 

mà là báo thân Phật. 

Như ở trước nói tám vạn bốn ngàn tướng là 64 ức 1600 vạn tuỳ hình hảo. Minh tâm kiến 

tánh sẽ đạt được. Đạt được nhưng vì sao ở thế gian này không phô diễn cho mọi người thấy? 

Phô diễn cho mọi người thấy, con người cần phải có phước báo. Nếu không có phước báo lớn 

như vậy thì không thể nhìn thấy được. Quý vị nói 64 ức 1600 vạn tuỳ hình hảo, mắt thường 

nhìn thấy chăng? Không nhìn thấy. Dùng kính hiển vi cũng chưa chắc có thể nhìn thấy. Điều 

này có nghĩa là đã phô bày trước mắt nhưng do ta không nhìn thấy, chính là ý này. Nên chư 

Phật Bồ Tát thị hiện ở nhân gian. Trong kinh Lăng Nghiêm nói rất hay:  “tuỳ chúng sanh tâm 

 ứng sở tri lượng”.  Những gì Đức Phật hiện ra nhất định là tuỳ theo tâm của chúng sanh. Tuỳ 

theo phước báo của chúng sanh, nhân duyên của chúng sanh mà hiện tướng. 

Từ đó cho thấy, Chư Phật Bồ Tát hiện tướng không phải theo ý mình. Chính mình không 

có khởi tâm động niệm, tự nhiên cảm ứng. Phước báo lớn thì nhìn thấy nhiều, phước báo ít 

thì nhìn thấy ít, không giống nhau. Đến Quan Âm Bồ Tát trong động Phạm Âm ở núi Phổ Đà 

hiện tướng mỗi người xem cũng không giống nhau. Có phải là Quan Âm Bồ Tát thích người 

này nên hiện tướng này cho họ thấy? Không phải. Bồ Tát Quan Âm không có khởi tâm động 

niệm. Mỗi  người  nhìn  thấy  tướng  của  ngài  không  giống  nhau, hoàn  toàn  là  do  nhân  duyên 

của  mỗi  người  không  giống  nhau.  Đây  chính  là  nói  về  thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên 

không tương đồng. 

Pháp  sư  Thánh  Nhất  khoảng  năm  1980, vừa  mới  mở  cửa, vẫn  chưa  mở  cửa. trong  mấy 

năm đó, ba vị pháp sư đi núi Phổ Đà. Ở trước cửa động Phạm Âm để lễ lạy Bồ Tát Quan Âm. 

Lạy hơn nửa tiếng thì Quan Âm Bồ Tát xuất hiện. Cả ba người đều nhìn thấy. Trên đường trở 

về, cả ba  pháp sư  hỏi  nhau  quý  vị  nhìn thấy  như  thế nào?  Kết  quả ba  người  đều nhìn  thấy 

không giống nhau. Pháp sư Thánh Nhất nhìn thấy ngài đội mũ tỳ lô, giống như tướng của Địa 

Tạng  Bồ  Tát  vậy.  Toàn  thân  kim  sắc,  đội  mũ  tỳ  lô.  Một  vị  pháp  sư  khác  nhìn  thấy  bạch  y 

Quan Âm. Hiện thân người nữ, bạch y Quan Âm. Vị pháp sư thứ ba nhìn thấy ngại hiện thân 

tướng của vị tỳ kheo. Tướng của người xuất gia, là thân nam. Ba người nhìn thấy hình tướng 

không giống nhau, mỗi  người nhìn thấy  không  giống  nhau, không phải  nhìn thấy  ba  người 

mà chỉ nhìn thấy một. Quý vị thấy đó cùng hiện một thân nhưng mỗi người thấy không giống 

nhau. Tuỳ theo tâm chúng sanh mà hiện ra. Lý và sự này chúng ta cần phải hiểu. Hai người 

chúng ta đồng thời cùng lễ Phật, nhưng mổi người đều thấy không giống nhau. 

Đoạn dưới nói:  “Thủ trung thường xuất vô tận chi bảo. Trang nghiêm chi cụ, nhất thiết 

 sở  tu,  tối  thượng  chi  vật,  lợi  lạc  hữu  tình”.   Đoạn  kinh  “thủ  xuất  chư  bảo”  này.  “Vô  tận” 

không phải là một loại mà rất nhiều. Trong chú giải nói trong tay hiện ra nhiều bảo vật.  “Như 

78  Tập 305 



 Duy Ma Kinh trung chi bảo thủ dữ diệu bích nhị Bồ Tát” . Trong Kinh Duy Ma Cật nói, thật 

ra bảo thủ và diệu bích, tất cả Như Lai đều đầy đủ. Tất cả pháp thân Bồ Tát cũng đầy đủ.  “La 

 Thập đại sư viết, bảo thủ giả. Thủ trung năng xuất vô lượng trân bảo dã. Hựu vân, dĩ bố thí 

 cố. Thủ xuất vô tận bảo vật, như ngũ hà lưu, cố danh diệu bích”. 

Trong đây có một câu chúng ta phải đặc biệt chú ý là “dĩ thí báo cố”. Thí là nhân, báo 

là quả. Bồ Tát ở nơi nhân địa tu bố thí ba la mật, nên được quả báo thù thắng trang nghiêm 

như vậy. Ở đây chúng ta có thể thấy công đức thù thắng của nhân quả báo ứng. Bồ Tát tu bố 

thí, mục đích là đoạn phiền não, đoạn tham sân si mạn nghi. Bố thí chính là xả bỏ, chính là 

buông bỏ. Mục đích là như vậy. Đức Phật dạy người thế gian mới học bố thí, học bố thí nếu 

không có quả báo họ sẽ không chịu làm. Nên Bồ Tát dạy họ đều là dùng lời chân thật, Đức 

Phật chắc chắn không vọng ngữ. Ngài dạy chúng ta tu bố thí sẽ được giàu có sung túc. Nhất 

định phải biết, tài chính là quả, có quả tất có nhân. Nhân là gì? Nhân là tu tài bố thí. Càng bố 

thí càng nhiều, càng nhiều thì càng phải bố thí, nhất định không nên tham tài. Bồ Tát tu tài bố 

thí là đem tài đó, ý niệm tham tài đó buông bỏ. Đối với tài vật không có một chút tham luyến 

nào, không có ý niệm tham này. Đây gọi là viên mãn bố thí ba la mật. Chỉ cần còn có tham 

tâm là vẫn chưa viên mãn. Điều này chúng ta cần phải nỗ lực học tập. Khi nào đoạn tận tham 

tâm thì tài thí được viên mãn. 

Lúc nào đem pháp bố thí, pháp cũng tham. Người học Phật không tham tài nhưng tham 

pháp. Như vậy là sai, vì tham tâm vẫn chưa đoạn. Khi nào ý niệm về tham pháp cũng không 

còn thì pháp bố thí mới viên mãn. 

Vô  uý  bố  thí  được  mạnh  khoẻ  trường  thọ.  Còn  ý  niệm  lam  thuyến  trường  thọ  thì  chưa 

viên mãn, nhất định phải đoạn tận ý niệm muốn trường thọ mạnh khoẻ đó. Như thế thì ba loại 

bố thí đều viên mãn. Ba loại bố thí đã viên mãn thì trong tay tự nhiên thường hiện ra_thường 

là không có gián đoạn. Giống như biến pháp thuật vậy, muốn thứ gì đều có sẵn trong tay. Tự 

tại biết bao! Chúng sanh thiếu gì thì trong tay tự nhiên hiện ra những bảo vật đó để giúp đỡ 

họ.  Họ  muốn  những  thứ  gì  trong  tay  liền  xuất  hiện  thứ  đó.  Vô  tận  vật  bảo, như  năm  dòng 

nước. Năm dòng sông là của Ấn Độ. Dòng sông của Trung Quốc như Trường Giang, Hoàng 

Hà, Châu Giang. Đây là ba dòng sông lớn. Còn  Ấn Độ có năm dòng sông lớn. Nước trên 

sông  tự  nhiên  chảy  ra  biển  cả,  dùng  để  ví  dụ  trên  tay  hiện  ra  vô  tận  bảo  tạng.  Giống  như 

nguồn nước trong dòng sông lớn không ngừng chảy vào biển cả. Lấy điều này làm ví dụ. Nên 

thủ bích này gọi là diệu bích. Thủ gọi là bảo thủ. Đây toàn là quả do tu nhân mà có, không tu 

nhân thì không được. 

Bồ Tát ở nơi nhân địa, đời đời kiếp kiếp, đều tu nhân. Đến khi ngài chứng quả, thì quả 

báo này liền hiện tiền. Vô tận báu vật này từ đâu mà có? Chắc chắn phải có nguồn gốc. Tôi 

Tập 305  79 



nghĩ các bạn đồng học đều biết, nó từ trong tự tánh hiện ra. Ngài Huệ Năng nói rất hay: “đâu 

ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. Vốn tự nó đã đầy đủ, đầy đủ vô lượng diệu bảo. Đến khi khởi tác 

dụng  nó  sẽ  hiện  tiền.  Lấy  không  bao  giờ  hết,  dùng  không  bao  giờ  tận.  Điều  này  nếu  dùng 

khoa học để giải thích cũng có thể nói được, mọi người càng dễ hiểu. Các nhà khoa học nói, 

vật chất từ đâu mà có? Từ năng lượng biến hiện ra. Nên vật chất và năng lượng có thể nương 

nhau mà chuyển biến. 

Bom nguyên tử cũng từ nguyên lý này phát minh ra, đem vật chất giải phóng thành năng 

lượng.  Họ  dùng  ánh  sáng  và  nhiệt  để  hoá  giải  nó.  Nếu  có  năng  lượng,  đem  năng  lượng 

chuyển biến thành vật chất. Như vậy không phải đã biến thành diệu bảo rồi sao? Năng lượng 

lấy không cùng mà dùng cũng vô tận, muốn điều gì sẽ biến thành cái đó. Muốn vàng ròng thì 

biến thành vàng ròng, muốn bạch ngân thì biến thành bạch ngân, muốn trân châu thì biến trân 

châu. Tuỳ ý muốn biến gì thì biến ra cái đó. Năng lượng và vật chất nương nhau mà chuyển 

biến. Pháp thân Bồ Tát làm được tất cả. Điều này trong vật lý có thể nói thông suốt, không 

phải không thông suốt. Đây là cảnh giới thật không thể nghĩ bàn. 

Bên dưới nói:  “Nghĩa Tịch pháp sư phán thư vi thập địa Bồ Tát chi hành, dĩ trí độ thành 

 cố”.  Trí huệ viên mãn cũng chính là lục độ ba la mật viên mãn. Thập ba la mật trong Kinh 

Hoa Nghiêm phối hợp với thập địa Bồ Tát, đến Pháp vân địa là viên mãn. Khi viên mãn đều 

có năng lực này. Từ đó cho thấy địa vị của Pháp Tạng Bồ Tát là trên thập địa, ít nhất là thập 

địa Bồ Tát. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây thôi. 

 

 

Tập 306 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 27 tháng 02 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



80  Tập 306 



Chư  vị  pháp  sư, chư  vị  đồng học, xin  mời  ngồi  xuống. Mời  quý  vị xem  “Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải”, trang 359, hàng thứ 6. Chúng ta bắt đầu đọc từ đây, đây là một đoạn 

nhỏ. 

       “Như Duy Ma Kinh trung chi bảo thủ dữ diệu bích nhị Bồ Tát. La Thập đại sư viết, bảo 

 thủ giả, thủ trung năng xuất vô lượng trân bảo dã. Hựu vân, dĩ thí báo cố. Thủ xuất vô tận 

 vật bảo, như ngũ hà lưu, cố danh diệu bích”.  Ở trước chúng ta đã học đến đây. 

Bên dưới  “Nghĩa Tịch sư phán thử vi thập địa Bồ Tát chi hành, dĩ trí độ thành cố” . 

Đứng về mặt nghĩa kinh mà xem. Trong kinh Hoa Nghiêm nói đây là cảnh giới sự sự vô ngại, 

chắc chắn không phải người thường có thể làm được. Pháp thân đại sĩ mới có năng lực này. 

Hành thập địa Bồ Tát và thập độ đã viên mãn. Trong Kinh Hoa Nghiêm đem thập ba la mật 

phối hợp với thập địa Bồ Tát. Sơ địa Bồ Tát bố thí ba la mật. Nhị địa Bồ Tát trì giới ba la mật. 

Tam địa Bồ Tát nhẫn nhục ba la mật. Lục độ phía sau còn thêm phương tiện, nguyện, lực, trí. 

Địa thứ mười sau cùng là trí ba la mật. “Trí độ thành cố”, nghĩa là đã tu viên mãn thập ba la 

mật, mới có năng lực này. 

 “Diệu trí dung thông, cố tuỳ ý vô ngại”.  Tuỳ ý ở đây không phải tuỳ ý của Bồ Tát. Bồ Tát 

không có ý, điều này nhất định phải nhớ. Bồ Tát không có phiền não, không có khởi tâm 

động  niệm,  không  có  phân  biệt  chấp  trước,  tuỳ  theo  ý  của  chúng  sanh.  Trong  kinh  Lăng 

Nghiêm nói: “tùy chúng sanh tâm ưng sở tri lượng”. Tự nhiên xuất hiện không có chút miễn 

cưỡng nào. Chúng sanh muốn cầu điều gì thì tự nhiên hiện ra điều đó. Đây mới thật sự gọi là 

đại tự tại. 

 “Tịnh Ảnh viết, thủ xuất cúng cụ, cúng dường chư Phật”.  Ngài Huệ Viễn đời nhà Tuỳ, trong 

chú  giải  Ngài  nói  trong  tay  hiện  ra  công  cụ  để  cúng  dường.  Trên  cúng  chư  Phật.  Công  cụ 

cúng dường này từ đâu mà có? Chắc chắn không phải từ Phật sanh ra. Tâm Phật thanh tịnh, 

tịch nhiên bất động. Tâm Bồ Tát cũng thanh tịnh. Phật và Bồ Tát đều ở trên sân khấu biểu 

diễn, chúng ta biết là các ngài biểu diễn cho mọi người xem, không sai chút nào. Những vị 

Bồ Tát này đều là pháp thân đại sĩ trong cõi thật báo trang nghiêm. Các ngài diễn xuất như 

vậy là để chúng sanh trong mười pháp giới xem. Nói cách khác là giáo hoá chúng sanh trong 

mười pháp giới. Phải đem tâm chí thành cung kính cúng dường Tam Bảo và phổ thí chúng 

sanh. Chính là ý này. Nên những thứ công cụ cúng dường này hầu như mỗi thứ đều có. Như 

hương hoa, bảo cái cần thứ gì có thứ đó. Công cụ trang nghiêm của tất cả chúng sanh trong 

mười pháp giới, đều xuất hiện trong tay Bồ Tát. Chúng sanh trong mười pháp giới đều nhìn 

thấy, họ cũng đã học được. Học được hiếu dưỡng phụ mẫu, học được phụng sự sư trưởng, 

học được cúng dường chư Phật, học được bố thí chúng sanh. Chúng sanh bao gồm hữu tình 

và vô tình đồng viên chủng trí. 

Tập 306  81 



 “Nghĩa Tịch vân, thí chư hữu tình, cúng dường Tam Bảo”.  Cúng dường Tam bảo là 

thế  gian  trú  trì  Tam  bảo.  Đức  Phật  không  còn  trú  thế, chỉ  còn  tượng  Phật  và  Bồ  Tát.  Điêu 

khắc tượng Phật cũng tốt, đắp tượng Phật cũng tốt, hoạ tượng Phật cũng được. Cúng dường 

tượng Phật, cúng dường tượng Bồ Tát, tượng A la hán. Đây là cúng dường Phật bảo và Tăng 

bảo, lưu thông kinh giáo là cúng dường Pháp bảo. Đức Thế Tôn tại thế là thì nương Phật làm 

thầy, Phật không tại thế thì nương pháp làm thầy. Nương pháp làm thầy chính là lấy dạy học 

làm thầy. Điều này nhất định cần phải biết. 

Kinh điển nếu không có dạy học, chỉ đọc mà không biết ý nghĩa. Như vậy nó sẽ không 

khởi  tác  dụng.  Không  những  cần  phải  hiểu  ý  nghĩa  của  kinh  điển,  mà  còn  phải  thâm  nhập 

kinh tạng. Vì sao? Bởi nó giúp chúng ta khai ngộ. Nó giúp ta minh tâm kiến tánh. Đọc hằng 

ngày, nếu biết đọc cũng được. Then chốt là ở chỗ có biết đọc hay không. Then chốt học tập 

kinh điển cũng ở chổ biết học hay không biết. Người biết học sẽ không chấp trước tướng văn 

tự, không chấp trước tướng danh tự, không chấp trước tướng tâm duyên, đây gọi là biết học. 

Người biết đọc là đo nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục, đây là biết đọc. Người biết đọc biết 

học đều được tam muội, đều được khai ngộ, đều có thể minh tâm kiến tánh, đây thật sự bảo. 

Nên thời xưa kinh điển hoàn toàn viết tay. Khi viết kinh, viết một chữ là đi rửa tay một 

lần.  Cổ  nhân  thành  kính  đến  mức  độ  này  đấy.  Bây  giờ  còn  như  vậy  chăng?  Còn.  Tôi  nhìn 

thấy  một người. Tôi thấy  mội người lớn tuổi, ông ta đã trên 70 tuổi. Ông viết kinh cũng là 

một  chữ  rửa  tay  một  lần.  Ông  họ  Trương_Trương  lão  cư  sĩ.  Tôi  gặp  ông  ở  Uân  Ca  Hoa 

Canada. Tôi mời ông ta viết bộ Tịnh Độ Ngũ Kinh. Ông mất khoảng hai năm để hoàn thành 

bộ kinh này. Đây là Pháp bảo. Làm điều này không có tâm chân thành cung kinh là không 

được. Bây giờ kỷ thuật in ấn phát đạt, chúng tôi đem bộ kinh này in ra. Lúc đó in số lượng 

không nhiều. Ở chỗ tôi còn có khoảng mười mấy bộ, tôi nghĩ chúng tôi sẽ đem đến Đài Loan 

để tái bản. 

Thời kỳ mạt pháp chúng sanh được độ hoàn toàn nhờ vào Pháp bảo. Hiếm có, có được bộ 

kinh viết tay người ta viết rất cung kính. Sau này có thể tìm được người như vậy chăng? Rất 

hiếm.  Thật  sự  có  tâm  cung  kính  này  nhưng  chữ  viết  không  đẹp.  Còn  chữ  viết  đẹp  thì  lại 

không có tâm cung kinh. Chúng ta đối với pháp bảo cần phải cung kính. Pháp bảo nhất định 

phải trang nghiêm. Không được sơ suất, không được tuỳ tiện. Ngày nay kỷ thuật in ấn tiến bộ, 

giá thành cũng thấp hơn trước rất nhiều. Lần này chúng tôi in một bộ bìa cứng Quần Thư Trị 

Yếu. Giá ở Đài Loan là hai nghìn bốn trăm, còn nhân dân tệ thì 600. Khiến người khác cầm 

trên tay là sanh tâm hoan hỷ. Chúng ta làm không được điều này là có lỗi với pháp bảo, như 

vậy pháp bảo mới có thể vĩnh viễn truyền về sau. Người ta cầm trên tay cảm thấy trân quý, 

nên khi mở kinh ra đọc không thể không cung kính. Nhìn thấy cuốn kinh trang nghiêm như 

82  Tập 306 



vậy có thể không cung kính sao? Không thể xem nó như báo và tạp chí. Hãy nhớ lời của Ấn 

Quang đại sư, mười phần cung kinh thì được mười phần lợi ích. Không có tâm cung kinh thì 

mở kinh ra cũng không có lợi ích. 

 “Diệu trí dung thông, tuỳ ý vô ngại”.  Chúng ta không làm được, nhưng ta có thể làm được 

tương tợ như vậy. Chúng ta bắt chước, họ là thật, chúng ta là giả. Nhưng giả cũng giống thật, 

vì chúng ta bắt chước cái thật. Ngày nay chúng ta nhân lúc khoa học vẫn còn ở thế gian, thì 

nên lợi dụng những công cụ này, lợi dụng internet để cùng học tập với mọi người trên toàn 

thế giới. Lợi dụng vệ tinh, lợi dụng số lượng lớn băng đĩa lưu thông. Nghĩa kinh rất thâm sâu, 

hương vị của nó cũng vô cùng, đó là pháp vị. Không nỗ lực học tập thì không thể thưởng 

thức được. Siêng năng học tập sau đó chia sẻ với người khác, hương vị sẽ không giống nhau. 

Vì sao? Bởi ta đã nếm được pháp vị, mới có thể nói ra được. Nếu chưa nếm được làm sao có 

thể nói ra được? 

Thật  sự  đã  nếm  được  pháp  vị,  tôi  biết  rằng  tâm  quý  vị  thanh  tịnh.  Vì  sao?  Tâm  không 

thanh  tịnh  thì  không  nếm  được.  Thưởng  thức  được  pháp  vị,  chắc  chắn  là  tâm  địa  đã  được 

thanh tịnh. Phiền não nhẹ, trí tuệ tăng trưởng. Nên khi ứng dụng trí huệ này, bố thí cho hữu 

tình và cúng dường tam bảo đều có phương tiện thiện xảo. Những việc ta làm sẽ khiến cho tất 

cả chúng sanh sanh tâm hoan hỷ. Tự mình chẳng thể không có tâm hoan hỷ. Có tâm hoan hỷ, 

tâm hoan hỷ sẽ không sanh phiền não. Khiến những người chưa tiếp xúc Phật pháp, hoặc là 

vừa  mới  tiếp  xúc  Phật  pháp  chưa  lâu,  công  phu  chưa  đến  đâu.  Những  người  này  sanh  tâm 

hoan hỷ, giúp họ nâng cao cảnh giới. Để Phật pháp giúp những chúng sanh này phá mê khai 

ngộ. 

Mê  muội sanh ra phiền não, phiền não dẫn đến đau khổ. Khai ngộ sẽ lìa khổ được vui. 

Khai ngộ họ sẽ buông bỏ chấp trước. Khai ngộ họ sẽ không còn đối lập với tất cả chúng sanh. 

Sẽ  không  có  mâu  thuẫn,  không  có  đấu  tranh.  Giúp  xã  hội  này  an  định  ấm  êm,  giúp  chúng 

sanh được hạnh phúc mỹ mãn. Đây là Phật Bồ Tát cho đến đệ tử của ngài đều có thể làm 

được. Chỉ cần không từ bỏ kinh giáo. Nỗ lực siêng năng học tập một cách kiên trì, thì ta sẽ 

làm được. 

       “Tịnh Ảnh viết, thủ xuất cúng cụ, cúng dường chư Phật. Nghĩa tịch vân, thí chư hữu tình, 

 cúng dường tam bảo. Khả kiến thủ trung sở xuất vô tận chi bảo, trang nghiêm chi cụ, sở tu 

 tối thượng chi vật, đoan vi thượng cúng dữ hạ thí dã”. 



Thượng cúng trên thực tế vẫn là vì hạ thí. Chư Phật Bồ Tát chứng được đại viên mãn 

đại tự tại, các ngài còn cần những thứ này sao? Các ngài không cần điều gì cả. Vì sao chư vị 

Bồ Tát lại làm như vậy? Không có gì khác, chỉ có một dụng ý là dạy chúng sanh hiếu dưỡng 

Tập 306  83 



phụ mẫu, phụng sự sư trưởng. Dụng ý của các ngài là như vậy. Chư Phật Bồ Tát đang biểu 

diễn, đang diễn kịch cho chúng ta xem. Từ đó chúng ta thật sự học được phải phụng dưỡng 

cha  mẹ  như  thế  nào,    phụng  sự  sư  trưởng  như  thế  nào.  Đại  Sư  Ấn  Quang  nói,  mười  phần 

thành kính được mười phần lợi ích. Trên cúng dường mười phương Chư Phật, dưới bố thí 

cho  tất  cả chúng sanh. Đây  là  câu nói  rất  thực tiễn của đại sư  Ấn  Quang. Mười phần  cung 

kính, nên làm như thế nào? Trong những sự tướng này đã hiển thị rất rỏ. 

       “Như Đường Dịch vân, chư bảo hương hoa, tràng phan bảo cái, thượng diệu y phục, ẩm 

 thực  thang  dược  cập  chư  phục  tàng  trân  ngoạn  sở  tu,  giai  tùng  Bồ  Tát  trung  tự  nhiên  lưu 

 xuất”.  Từ trong tay Bồ Tát tự nhiên hiện ra.  “Phổ thí chúng sanh, lợi lạc hữu tình”.  

Đạo đức nhân lễ nghĩa mà các bậc thánh hiền nói đều thuộc về lễ. Các bậc cổ đức nói, 

thời đại tam hoàng thượng cổ lấy đạo trị nước, trị thiên hạ. “Đạo vô vi nhi vô sở bất vi, vô vi 

nhi trị”. Đến thời đại ngũ đế thì đạo không còn nữa, mà lấy đức trị thiên hạ. Sau thời ngũ đế 

đến tam vương, Tam vương là Hạ Thương Chu, đức cũng đã suy. Do đó hầu như là dùng 

nhân, lấy nhân từ để yêu thương con người. Dùng giáo dục yêu thương để trị thiên hạ. Đến 

Ngũ Bá thời đại Xuân Thu nhân đã suy yếu nên dùng nghĩa, thường nói đến nghĩa khí. Sau 

khi  Tần  Thuỷ  Hoàng  thống  nhất.  Tần  Thuỷ  Hoàng  dùng  pháp,  luật  pháp  rất  nghiêm  khắc. 

Được 15 năm thì mất nước và nhà Hán lên nắm quyền. Nhà Hán không dùng luật pháp mà 

dùng lễ. Hán Võ Đế áp dụng kiến nghị của Đổng Trọng Thư dùng học thuyết Khổng Mạnh, 

lấy lễ trị thiên hạ. Chế độ này kéo dài cho đến cuối đời nhà Thanh. Sau khi nhà Thanh mất thì 

lễ không còn. Người xưa nói, sau khí lễ mất thì thiên hạ loạn. Thật vậy thiên hạ đã đại loạn. 

Nên việc cúng dường này là thuộc về lễ mà Chư Phật Bồ Tát đã dạy chúng ta. 

Lễ là của nhà Nho, trong Phật pháp chính là giới luật, chính là oai nghi, là luật nghi giới. 

Nếu học luật mà không dữ giới luật, cũng như cổ nhân nói sau khi mất lễ là thiên hạ đại loạn. 

Giới luật mất đi thì đạo Phật cũng loạn. Nếu loạn thì Phật cũng không còn. Phật trên thế gian 

này  chỉ  hữu  danh  vô  thực.  Người  có  thiện  tâm  nhìn  thấy  tình  hình  xã  hội  động  loạn,  Phật 

Giáo suy yếu dẫn đến nhân dân đau khổ. Như vậy thì làm sao để cứu mình cứu người? Bắt 

đầu từ căn bản của Nho giáo, Phật Giáo và Đạo giáo chính là cứu đời cứu Tôn giáo. Nếu 

không thể  cứu  từ gốc, thì  chúng ta đã làm  gì?  Những  điều  ta  làm  không  khác  gì người thế 

gian, là đang huỹ diệt tôn giáo, đang huỹ diệt truyền thống văn hoá, là đang làm những việc 

này. Đây là điều mà chúng ta nhất định có thể nghĩ đến, sau đó tự nhiên sẽ có tánh cảnh giác 

cao. 

Có  tánh  cảnh  giác  là  sẽ  biết,  ngay  trước  mắt  chúng  ta  chỉ  có  hai  con  đường.  Một  con 

đường hưng, và một con đường vong. Truyền thống văn hoá có thể phục hưng, giáo dục của 

Đức Phật có thể phục hưng là chúng ta đi trên con đường niết bàn. Còn nếu truyền thống văn 

84  Tập 306 



hoá bị huỹ diệt, giáo dục Đức Phật bị diệt là chúng ta đi con đường địa ngục. Không có sự 

lựa chọn, chỉ có hai con đường này. Chúng ta đi con đường nào? Chỉ cần phát tâm, không 

cần nghĩ đến tôi có bao nhiêu năng lực, có bao nhiêu trí huệ, đừng nghĩ những điều đó. Chỉ 

cần tận tâm tận lực mà làm thì công đức sẽ viên mãn. Như vậy thì dù thực tế không có năng 

lực. Người xưa nói: “lực bất tòng tâm‟. Chỉ cần có tâm như vậy, nhất tâm tu tập thì công đức 

cũng đã viên mãn rồi. Vì một câu danh hiệu Phật đầy đủ đại viên mãn, công đức niệm Phật 

này thật không thể nghĩ bàn. Chúng ta có thể làm được, đô nhiếp lục căn tịnh niệm tương tục. 

Như vậy là đã làm tấm gương tốt nhất cho người đời noi theo. 

       “Ư  nhất  thủ  trung  lưu  xuất  như  thị,  vô  lượng  vô  biên  chủng  chủng  tối  thượng  chi  vật. 

 Chánh hiển Hoa Nghiêm nhất đa tương tức, viên minh cụ đức chi huyền chỉ”.  

Từ lý mà nói là tương ưng với kinh Hoa Nghiêm, hoàn toàn tương ưng. Hoàng Niệm 

Tổ đưa ra ví dụ này, để chúng ta đối với lý và sự trong kinh này tăng trưởng lòng tin. Đặc 

biệt là viên minh cụ đức. Viên là viên mãn. Viên minh cụ đức là tánh đức. Đây không phải là 

tu đức. Từ việc tu hành của chúng ta, tánh đức sẽ hiển lộ. Trong tay của chúng ta cũng như 

vậy. Chúng ta toàn tâm toàn lực chí thành cung kính mà làm, đó chính là vật tối thượng. Vì 

sao? Vì ta dùng tâm tối thượng. Vật của chúng ta là vật tối thượng. 

Trong Liễu Phàm Tứ Huấn có một câu chuyện như sau: Có một cô gái trẻ, gia cảnh thanh 

hàn, cuộc  sống  bần  khổ, chỉ  có  hai  đồng  tiền. Nhưng  cô  ta  thành  tâm  thành ý  đến  chùa  để 

cúng dường Tam bảo. Hoà Thượng cầu phước cho cô. Vì sao? Hai đồng tiền của cô là viên 

minh cụ đức. Không chú trọng vật phẩm, mà chú trọng đến tâm của cô ấy. Sự chân thành và 

tâm cung kính đó, về sau cô gái trẻ này trở thành vương phi. Cô ta đem ngàn vàng, ngàn lạng 

vàng đến chùa cúng dường. Hoà thượng sai đệ tử tiếp đón, còn mình không ra. Cô ta cảm 

thấy rất ngạc nhiên nên tìm hoà thượng thưa hỏi. Vì sao khi con còn trẻ có hai đồng tiền mà 

sư phụ lại coi trọng như vậy. Hoà thượng nói, tâm của cô lúc đó và tâm bây giờ không giống 

nhau. Bây giờ cô làm Vương phi nên tâm ngạo mạn khởi lên, nên công đức của ngàn lượng 

vàng hôm nay không sánh bằng hai đồng tiền ngày xưa. Đây là bàn về tâm chứ không bàn về 

sự. Tâm là đáng quý nhất. Như vậy gọi là vật tối thượng. Hai đồng tiền đó là vật tối thượng. 

Ngàn lượng vàng cũng không thể sánh được. 

Quý vị suy nghĩ tường tận đạo lý này sẽ hiểu. Hiểu được đạo lý này sẽ biết, vô lượng vô 

biên  các  vật  tối  thượng  trong  tay  mỗi  người  chúng  ta  đều  có.  Nếu  có  tâm  cung  kính  tối 

thượng, thì vật phẩm chính là vật tối thượng. Có thể cảm động chư Phật Bồ Tát. Nếu tâm 

chúng ta tạp loạn, vọng niệm, thì dù có cầm được bảy báu giá trị của thế gian, cũng không thể 

cảm động được Chư Phật Bồ Tát, thậm chí đến cả quỷ thần cũng không thể cảm động. Nếu 

thật sự hiểu được đạo lý này mới hiểu rằng ông trời rất công bằng. Tu phước không phải là 

Tập 306  85 



việc làm của bậc đại phú trưởng giả, đến người bần cùng cơm không đủ ăn cũng có năng lực 

tu đại phước báo. 

Chúng ta thấy trong kinh điển tiểu thừa, khi Đức Thế Tôn đi khất thực, trên đường gặp 

một người ăn xin rất đáng thương. Người ăn xin này gặp Phật cũng rất hoan hỷ vì biết rằng 

phước báo của Phật rất lớn. Nghĩ rằng mình xin được bát thức ăn này, người ta cho một bát 

thức ăn, ông ta liền đem cúng Phật. Trên thực tế bát thức ăn này rất khó ăn, bị thiu mùi vị đã 

thay đổi. Đây là chút tài sản duy nhất của người ăn xin, nhưng người ăn xin đã đem cúng 

dường Đức Phật. Đức Phật đã chúc phúc cho ông không mề ghét bỏ ông ta. Ngài thấy tâm 

chân thành cung kính của ông ta nên đã tiếp nhận, điều này thật sự đã khiến vị đó tăng trưởng 

phước báo. Người ăn xin đó mấy ngày sau thì qua đời, linh hồn được sanh lên cõi trời. Nhờ 

công đức cúng Phật này mà ông ta được lên trời hưởng phước. Chúng ta tin rằng Đức Thế tôn 

quyết định không vọng ngữ, từng câu từng chữ ngài nói đều là chân thật.  Nên vật tối thượng 

chính là tâm tối thượng. 

Mời quý vị xem tiếp đoạn văn ở dưới. Đây là đoạn cuối  “thọ hoá phát tâm. Do thị nhân 

 duyên, năng linh vô lượng chúng sanh giai phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề tâm”.  

Trong chú giải của Hoàng Niệm Tổ nói. Do thị nhân duyên là chỉ chung cho các nhân duyên 

thù  thắng  ở  trên,  có  thể  khiến  cho  tất  cả  chúng  sanh  được  giáo  hoá  đều  phát  khởi  tâm  vô 

thượng bồ đề. Bồ Tát là người giáo hoá, chúng sanh là người được giáo hoá. Những vị Bồ 

Tát có thể giáo hoá này là pháp thân đại sĩ. Chúng ta nói đến pháp thân đại sĩ,  nghĩa là gì? Ý 

nghĩa rất rỏ ràng. Pháp thân đại sĩ là dùng chân tâm không dùng vọng tâm, chính là tâm chân 

thành viên mãn. Đại sư Ấn Quang nói, mười phần thành kính nhưng ngài còn viên mãn hơn 

cả mười phần. Mười phần có thể chưa phải là viên mãn. 

Pháp thân Bồ Tát là phá vô minh chứng pháp thân. Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, 

kiến tánh thành Phật. Các ngài ở trong cõi thật báo trang nghiêm của Chư Phật Như Lai, ở đó 

là  nhất  chân  pháp  giới.  Nhất  chân  pháp  giới  là  chân  tâm  sở  hiện.  Nên  muôn  sự  muôn  vật 

trong pháp giới này không suy yếu không thay đổi, nó bất sanh bất diệt. Chứng tỏ chư Phật 

Bồ Tát dùng chân tâm đối với tất cả chúng sanh, còn tất cả chúng sanh dùng hư tình giả ý để 

báo đáp chư Phật Bồ Tát. Lời này không phải giả. Người học Phật rất nhiều nhưng người tin 

Phật rất ít. Người tin Phật rất nhiều nhưng người thật sự y giáo phụng hành không nhiều. Sự 

thật này ngay trước mắt chúng ta, chúng ta cần phải tự mình cố gắng phản tỉnh. Không cần để 

ý đến người khác, quan trọng nhất là chính mình. Mình là tin thật hay tin giả, là thật đã ngộ 

hay là đang mê hoặc. Điều này mới quan trọng. 

Thật sự giác ngộ, thật sự niệm Phật. Thật sự giác ngộ là đô nhiếp lục căn tịnh niệm tương 

tục. Ý nghĩa của câu này chính là buông bỏ vạn duyên. Nhất tâm chuyên niệm và chỉ có một 

86  Tập 306 



phương hướng, một mục tiêu. Không hoài nghi, không xen tạp. Niệm Phật như vậy là một 

niệm  tương  ưng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ưng  niệm  niệm  Phật,  là  trực  tiếp  tương 

thông với đức Phật. Cảm ứng đạo giao không thể nghĩ bàn. Tuyệt đối không bị thế gian này 

ảnh hưởng. Bất luận là nghịch cảnh hay thuận cảnh, thiện duyên hay ác duyên đều không ảnh 

hưởng ta niệm Phật, đây gọi là người biết niệm. Không ảnh hưởng ta nghiên cứu giáo lý, đây 

gọi là người biết học. Người biết niệm Phật khẳng định vãng sanh, người biết niệm Phật chắc 

chắn khai ngộ. 

Người nghe kinh nhiều nhưng người hiểu không nhiều. Người hiểu mà chịu thực hành lại 

càng ít. Chư Phật và Bồ Tát dùng chân tâm để dạy, học sinh cũng dùng tâm chân thành để 

tiếp  thu. Như  vậy  nhất  định sẽ  được  chư Phật  Bồ  Tát  cảm  hoá. Làm  sao  biết  được?  Họ  đã 

phát tâm, đã thật sự hiểu, biết rằng điều này là tốt, là pháp tối thượng và là bảo tối diệu trong 

thế  xuất  thế  gian. Chư  Phật  Bồ  Tát  đã  truyền  lại  cho  chúng  ta.  Đây  là  vô  thượng  diệu  bảo 

trong thế xuất thế gian. 

Tôi muốn phát tâm làm Phật, tôi muốn phát tâm cầu sanh tịnh độ. Đây chính là tâm vô 

thượng bồ đề. Đối với thế gian này, đối với mười pháp giới chắc chắn không còn lưu luyến. 

Khi tâm vô thượng bồ đề thật sự đã phát, thì công đức phát tâm này thật không thể nghĩ bàn. 

Phẩm  Sơ  Phát  Tâm  Công  Đức  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  nói  rất  tường  tận.  “Thâm  biểu 

 Pháp Tạng đại sĩ, dĩ vô lượng tâm, phát vô lượng nguyện, khởi vô lượng hạnh. Nhất nhất giai 

 xưng chân như pháp giới, thị cố nguyện vô hư phát, công đức đường quyên”.  Đó là gì? Đó là 

nói về người hoằng pháp. Pháp Tạng Bồ Tát đã làm gương cho chúng ta, mong chúng ta học 

ngài.  Lấy  tâm  vô  lượng,  chính  là  “tâm  bao  thái  hư,  lượng  châu  sa  giới”,  phát  vô  lượng 

nguyện, chỉ vì một sự việc này. Tất cả đều thành Phật chính là vì điều này. Thành tâm thành 

ý giúp tất cả chúng sanh viên thành Phật đạo. Như vậy được chăng? Được, rất được. Chính là 

bộ kinh này, chính là pháp môn này và luôn trì danh niệm Phật. Tự mình làm cho chúng sanh 

thấy. Cần phải phát nguyện này ngay trong cuộc sống hằng ngày. Bất luận là rảnh rỗi hay bận 

rộn, mỗi niệm đều không rời Phật, đó chính là khởi vô lượng tâm. 

Niệm Phật thật không thể nghĩ bàn. Đây là một pháp môn không chướng ngại. Đại chúng 

thích nghe thì ta niệm lớn tiếng, trong đó có người không thích thì ta niệm thầm. Chỉ niệm 

trong tâm không niệm ra tiếng. Gọi là kim cang trì, tức  miệng niệm nhưng không ra tiếng. 

Nếu có người nhìn thấy mà chê bai là miệng động, không thích nhìn thấy như vậy thì ta niệm 

thầm,  niệm trong tâm. Bên ngoài không nhìn thấy. Thuận theo chúng sanh, tu tuỳ hỷ công 

đức. Đem công đức niệm Phật của chính mình hồi hướng cho những chúng sanh này, nguyện 

tam bảo gia hộ cho họ. Khiến họ sớm ngày giác ngộ, sớm ngày quay đầu. Năng tín, năng giải, 

năng nguyện, năng hành. Phải thật sự có tâm này mới thật sự khởi cảm ứng tác dụng, tất cả 

Tập 306  87 



đều gọi là chân như pháp giới. Chân như pháp giới chính là tự tánh, niệm niệm tương ưng với 

tự tánh trí huệ đức năng. 

Một niệm vừa mới sanh thì chư Phật Bồ Tát trong biến pháp giới hư không giới đều nhận 

được thông tin này. Ý niệm vừa mới động liền chu biến pháp giới. Điều này trong Vọng Tận 

Hoàn  Nguyên  Quán  quốc  sư  Hiền  Thủ  đã  nói  với  chúng  ta.  Các  ngài  vừa  tiếp  nhận  được 

thông tin liền có sự đáp trả. Tin tức chúng ta phát ra là cảm, chư Phật Bồ Tát lập tức liền có 

ứng. Ứng là gì? Xuất sanh vô tận. Tại sao chúng ta không nhìn thấy hiệu quả? Không nhìn 

thấy hiệu quả là vì nghiệp chướng của chúng sanh quá nặng. Cảm của chúng ta và ứng của 

chư  Phật  đều  rất  rỏ  ràng,  nhưng  thấy  chúng  sanh  hình  như  không  có  chuyện  gì.  Đúng  là 

nghiệp chướng của chúng sanh quá nặng, tình chấp quá sâu. Nên tin tức này đã đến bên họ, 

nhưng vì họ tê liệt nên không có phản ứng chứ không phải không đến. Tin tức như vậy từng 

giờ từng phút giống như sóng quang, sóng âm thanh, làn song này đánh vào nghiệp chướng 

sâu nặng của chúng sanh. Đã phát khởi hiệu quả, giúp họ tiêu trừ nghiệp chướng. Thật sự có 

lợi ích. 

Nếu giúp họ tiêu trừ nghiệp chướng mà nghiệp chướng của họ vẫn nặng, như vậy tức là 

nghiệp chướng của họ quá nặng. Nên phải giúp họ tiêu nghiệp mỗi ngày. Nhưng có một số 

chúng  sanh,  hàng  ngày  đều  đang  tạo  nghiệp.  Chúng  ta  giúp  họ  tiêu  nghiệp  không  bằng 

nghiệp mà họ tạo ra, nên mấy năm hay mấy mươi năm cũng không thấy được hiệu quả. Đạo 

lý là ở chỗ này. Nếu thật sự hiểu, thật sự thấu triệt sẽ không nản chí. Cửa Phật từ bi không bỏ 

một ai, vĩ đại biết bao! 

Tuy chúng sanh quay lưng lại với chư Phật Bồ Tát, nhưng Chư Phật Bồ Tát vẫn không từ 

bỏ dù trong một niệm. Chư Phật Bồ Tát biết chúng ta vốn là Phật, bây giờ mê muội nên như 

vậy. Đợi đến khi nào giác ngộ thì lòng cảm ân mới hiện tiền. Lúc đó sẽ siêng năng tu hành và 

sẽ vãng sanh chứng quả. 

Nhất nhất gọi là chân thật, hai chữ này rất quan trọng, nó tương ưng với chân như. Nên 

nguyện này không phải là hư nguỵ, công đức này không phải hư dối. Công là công đức, công 

đức không mất đi. Pháp Tạng Bồ Tát như vậy, chúng ta cũng như vậy. Nếu chúng ta tương 

ưng với phiền não thì công đức sẽ mất đi. Chỉ lưu lại điều gì? Lưu lại phước đức. Quả báo 

của phước đức trong lục đạo. Phước báo lớn thì ở trên trời, còn phước báo ít thì ở nhân gian, 

ít hơn nữa là ở ác đạo. Tuy đoạ vào ác đạo nhưng họ không chịu tội. 

Quý vị thấy, chúng ta nhìn thấy rất nhiều gia đình nuôi thú cưng. Thú cưng là súc sanh. 

Tuy đoạ làm thân súc sanh nhưng nó rất hưởng phước. Phước báo của nó còn hơn cả con 

người. Cả nhà nuôi thú cưng, người trong nhà không hoà thuận nhưng đối với thú cưng thì ai 

88  Tập 306 



cũng yêu thương. Đó chính là phước báo của nó. Chăm sóc nó còn chu đáo hơn cả chăm sóc 

con người. Tôi thấy chăm sóc còn chu đáo hơn cả cha mẹ họ, chu đáo hơn cả con cái họ. Con 

vật đó có phước báo rất lớn. Quả báo này là do tu phước  mà  không tu huệ chiêu cảm nên. 

Chúng  ta  tu  hành  cũng  phải  đặc  biệt  chú  ý,  không  nên  để  đời  sau  biến  thành  súc  sanh  để 

người ta chăm sóc như các con thú cưng. Trên thực tế những chuyện này rất nhiều, có những 

trường hợp này. 

Nhất định phải đặt “huệ” ở vị trí thứ nhất, hãy buông bỏ phước. Tôi cần trí huệ, tôi không 

cần phước báo. Trí huệ khiến con người giác ngộ, còn phước báo khiến con người mê hoặc. 

Cho nên trong Phật pháp thường gọi phước là “si phước”. Phước báo lớn thì họ mê hoặc. Gặp 

được Phật pháp họ không tin, cho rằng đây là mê tín. Họ không thể tiếp nhận. Nên Bồ Tát 

tâm chánh hành vi chánh có thể khiến vô lượng chúng sanh, cũng gọi là pháp giới, cũng có 

thể tương ưng với pháp giới. Pháp giới là tự tánh, là chân như pháp giới. Mặc dù không thể 

trực tiếp tương ưng, nhưng cũng gián tiếp tương ưng. Thật không thể nghĩ bàn. Nên họ cũng 

đã phát A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề Tâm, tâm này tức là chân như bổn tâm. 

A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề dịch thành chữ hán có nghĩa là Vô Thượng Chánh 

Đẳng Chánh Giác. Trước nói đến chánh giác là tam bồ đề tâm. Tam bồ đề là phạn ngữ, dịch 

thành  chữ  hán  chính  là  Chánh  Giác.  Người  thế  gian  có  giác  ngộ  chăng?  Chẳng  thể  nói  họ 

không có giác ngộ. Đức Phật nói họ tuy  có giác ngộ, nhưng giác ngộ của họ không chánh. 

Đối với Đức Phật tiêu chuẩn của chữ chánh này là gì? Chúng ta cần phải hiểu rõ ràng. Đối 

với Đức Phật tiêu chuẩn của chữ chánh này là buông bỏ phiền não. Giai đoạn thứ nhất gọi là 

kiến  tư  phiền  não,  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  gọi  là  chấp  trước.  Chấp  trước  chính  là  kiến  tư 

phiền não. 

Nếu buông bỏ hết chấp trước đối với tất cả pháp trong thế xuất thế gian, thì giác này gọi 

là chánh giác. Thế gian có người giác ngộ và người có trí huệ rất nhiều, nhưng họ chưa thực 

sự buông bỏ kiến tư phiền não. Cũng chính là nói họ chưa buông bỏ chấp trước. Họ còn chấp 

trước thân này là tôi. Họ còn chấp trước có thật có giả, có thiện có ác, có lợi có hại, có phải 

có trái. Vẫn còn chấp trước những điều này, những điều này không phải là chánh giác. Vì sao? 

Bởi có những chấp trước này thì tâm không thanh tịnh. Những chấp trước này buông bỏ thì 

tâm được thanh tịnh. Người đó là ai? Đó là A la hán, Bích chi Phật. Họ hoàn toàn đoạn tận 

kiến tư phiền não, phục hồi tâm thanh tịnh. Đây gọi là tam bồ đề tâm. Tâm thanh tịnh là chân 

tâm không phải vọng tâm. 

Lên  cao  hơn  nữa  là  Tam  miệu  tam  bồ  đề.  Tam  miệu  là  chánh  đẳng,  chánh  đẳng  ngang 

bằng với Phật. Đương nhiên còn chưa thành Phật, chỉ mới ngang bằng Phật, là Bồ Tát. Bồ 

Tát chẳng những không còn chấp trước, mà phân biệt cũng không còn. Nói cách khác A  la 

Tập 306  89 



hán,  Bích  chi  Phật  vẫn  còn  phân  biệt  nhưng  không  còn  chấp  trước.  Bồ  Tát  thì  đến  ý  niệm 

phân biệt cũng không còn, không còn khởi nữa. 

Nửa sau của Kinh Kim Cang  là nói về Bồ Tát, còn ở trước là nói về A la hán. Vô ngã 

tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng. Họ đã phá bốn tướng. Nửa sau 

của kinh Kim Cang nói phá tứ kiến. Vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ 

giả kiến. Kiến là gì? Là ý niệm. Ý niệm đều không còn nữa. Cao hơn so với A la hán. 

Trên  đề  kinh  này,  được  tâm  thanh  tịnh  là  A  la  hán,  được  tâm  bình  đẳng  là  Bồ  Tát.  Có 

phân biệt tức là không bình đẳng, phân biệt không còn là chân thật bình đẳng. Lên cao hơn 

nữa đó là thêm A Nậu Đa La. A Nậu Đa La là tiếng phạn, dịch thành chữ hán có nghĩa là Vô 

Thượng_Vô Thượng Chánh Đăng Chánh Giác. Quả vị này ai chứng được?  Như Lai chứng 

được, là những gì Phật chứng được. Gọi là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh 

thành  Phật.  Phát  tâm  như  vậy,  nhất  định  không  còn  khởi  tâm  động  niệm  và  buông  bỏ  hết 

phân biệt chấp trước. Trong cuộc sống hằng ngày từng giờ từng phút đều đề cao cảnh giác, 

tại sao tôi chưa buông bỏ? Tôi cần phải buông bỏ. Từng giờ từng phút nhắc nhở chính mình, 

nên  y  theo  việc  mà  làm.  Buông  bỏ  không  phải  nói  là  không  làm  việc,  như  vậy  là  sai.  Nếu 

không làm việc thì Đức Thế Tôn không cần giảng kinh. Giảng kinh không phải là làm việc 

sao? Ngài đã giảng suốt 49 năm, vẫn y theo việc để làm nhưng trong tâm không có chút dấu 

tích nào của sự chấp trước. 

Lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, mỗi ngày đều giảng kinh thuyết pháp cho mọi người. Trong 

tâm ngài có chấp trước chăng? Không có. Có phân biệt chăng? Không có. Có khởi tâm động 

niệm chăng? Không có. Không có làm sao thuyết pháp được? Giống như ở trước đã nói, bảo 

vật trong tay ngài tự nhiên hiển lộ ra vô lượng vô biên vô tận vô số diệu bảo. Ngài dạy cho 

chúng ta là diệu bảo, pháp bảo. Nó tự nhiên hiển lộ ra tuỳ theo trình độ của chúng ta. Chúng 

ta có thể lý giải được bao nhiêu, thì ngài sẽ giảng đến chỗ vừa thích hợp với sự lãnh hội của 

chúng ta. Cảnh giới tôi cao hơn một tầng, ngài cũng sẽ giảng vừa đúng với căn cơ của tôi. 

Chúng ta mỗi ngày đều nghe ngài giảng kinh, mỗi ngày đều được nâng cao và mỗi ngày 

đều nghe được những điều thích hợp với trình độ của mình. Nên được pháp hỷ sung mãn, an 

vui không gì sánh bằng. Mỗi ngày đều có chỗ ngộ, là tiểu ngộ. Mỗi năm đều có chỗ ngộ, là 

đại ngộ. Mười năm, hai mươi năm, ba mươi năm là đại triệt đại ngộ. Như vậy sao lại không 

an vui? Người thế gian không hiểu được vấn đề này. Thật sự hiểu rõ, thật sự minh bạch. Tôi 

tin rằng suốt đời của họ chỉ truy cầu điều này, ngoài ra đều không quan trọng nữa. Vì sao? 

Những điều này có thể mang theo, còn tất cả các pháp thế gian không thể mang theo được. 

90  Tập 306 



A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề là mang theo được. Đây chính là đạo lý trong kinh 

giáo, là phương pháp trong kinh giáo, là lợi ích trong kinh giáo và kinh nghiệm trong kinh 

giáo ta đều có thể mang theo. Chỉ có những thứ này là thật. Tâm này sẽ tương ưng với chân 

như bổn tánh. Phẩm Tích Công Luỹ Đức này nội dung rất phong phú, nhưng chúng ta chỉ học 

đến đây thôi. Chúng ta xem tiếp phẩm thứ chín ở dưới. 

 “Viên Mãn Thành Tựu Đệ Cửu”.  Quý vị xem sau tích công luỹ đức thì tiếp đó chính là viên 

mãn thành tựu. Phẩm thứ chín có tựa đề là Viên Mãn Thành Tựu. Từ phẩm thứ tư đến phẩm 

thứ tám nói rõ về hạnh nguyện của Pháp Tạng đại sĩ lúc còn ở nhân địa. Phẩm thứ sáu là đại 

nguyện,  phát  nguyện  của  Pháp  Tạng  Bồ  Tát.  Phẩm  thứ  bảy  thứ  tám  là  đại  hạnh  của  Pháp 

Tạng Bồ Tát. “Tùng bổn phẩm khởi”,  là bắt đầu từ phẩm thứ chín, chính là quả đức thành 

tựu. Có nhân nhất định có quả báo. Có nhân thù thắng không thể nghĩ bàn, đương nhiên sẽ có 

quả đức thành tựu thù thắng không thể nghĩ bàn. Nội dung của phẩm thứ chín này có ba, đây 

là ba đoạn lớn. Đoạn thứ nhất là Phật tán thán Pháp Tạng Bồ Tát nhân viên quả mãn. Điều 

này nên chúc mừng ngài, ngài đã thành tựu. Đoạn thứ hai là A Nan khởi vấn. Đoạn thứ ba là 

Thế  Tôn  chánh đáp. Chúng  ta  thấy  ở  đây  một  người vấn  một  người đáp, đối với  đạo  lý về 

nhân hành quả đức sẽ càng sâu sắc. Nên biết chúng ta muốn phát tâm tu nhân, quả báo nhất 

định giống như đức Phật vậy. 

Chúng ta xem kinh văn.  “Phật cáo A Nan, Pháp Tạng tỳ kheo tu Bồ Tát hạnh, tích công 

 luỹ đức, vô lượng vô biên, ư nhất thiết pháp, nhi đắc tự tại”.  Đây chính là quả báo. “Phi thị 

 ngữ ngôn phân biệt chi sở năng tri”.  Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ. Đức Thế 

Tôn tổng kết đoạn văn trước, khen ngợi Tỳ Kheo Pháp Tạng tu đạo hạnh của Phổ Hiền Bồ 

Tát,  tích  luỹ  vô  lượng  vô  biên  các  loại  công  đức,  nên  đối  với  tất  cả  pháp  đều  được  tự  tại. 

 “Thế Tôn tự xưng ngã vi pháp vương, ư pháp tự tại. Kim dĩ thử ngữ tán nhân địa chi Pháp 

 Tạng, nãi tán thán chi cực dã”.  Chúng ta xem trước đoạn này. 

Trong  phẩm  thứ  hai  của  kinh  này.  Phẩm  thứ  hai  vẫn  là  phần  tựa,  trong  phần  ba  vẫn  là 

phần tựa đều đã hiển thị rõ ràng cho chúng ta thấy  “Hàm cộng tuân tu Phổ Hiền Đại Sĩ Chi 

 Đức”.  Đây chính là nói rõ pháp môn Tịnh độ, Đức Phật Di Đà của Tịnh độ là nhất thừa đại 

pháp. So với đại thừa còn thù thắng hơn. Đại thừa là Bồ Tát thừa, tiểu thừa là thanh văn thừa. 

Nhất thừa là Phật thừa, là một Phật thừa. Tức là trên cả đại thừa. 

Thời đại Tuỳ Đường là thời đại hoàng kim của Phật giáo Trung quốc. Cả đại thừa và tiểu 

thừa có mười tông phái đều kiến lập vào thời đại đó. Những vị khai sáng tông phái, các bậc 

tổ sư này đều là người tu hành chứng quả chứ không phải là người thường. Chính trị trong 

sạch sáng suốt thì chúng sanh có phước. Tất cả Chư Phật Bồ Tát đều giáng lâm  ứng hoá ở 

Trung quốc, đem đến cho Trung Quốc một thời đại Phật pháp thạnh thế. Các bậc tổ sư này 

Tập 306  91 



hầu như đều công nhận tất cả pháp mà Đức Thế Tôn đã giảng trong suốt 49 năm. Nhất thừa 

chỉ có ba bộ kinh là nói cho ta về một đời thành Phật. Thứ nhất là Hoa Nghiêm, thứ hai là 

Pháp Hoa, thứ ba là Phạm Võng. 

Kinh Phạm Võng không truyền đến Trung quốc, Kinh Pháp Hoa và Kinh Hoa Nghiêm có 

truyền đến. Kinh Phạm Võng chỉ có một phẩm là Bồ Tát tâm địa giới phẩm. Toàn kinh không 

truyền  đến,  chỉ  có  một  phẩm  này.  Kinh  Pháp  Hoa  và  Hoa  nghiêm  đến  cuối  cùng  đều  quy 

hướng về Tịnh độ. Kinh Hoa Nghiêm là rõ ràng nhất. Quý vị thấy cuối cùng, tham bát lần thứ 

53 của Thiện Tài là Văn Thù Phổ Hiền thập đại nguyện vương đạo quy Cực Lạc. Đạo quy 

Cực lạc chính là quy về kinh Vô Lượng Thọ. Kinh Vô Lượng Thọ là địa vị gì? Nhất thừa của 

nhất  thừa.  Đây  cũng  chính  là  các  bậc  tổ  sư  nói,  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa  dẫn  dắt  chúng  ta 

nhập vào Di Đà tịnh độ. Dẫn dắt chúng ta vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc. Câu nói 

này của chư vị tổ sư tôi có một sự đồng cảm sâu sắc. 

Vì sao? Tôi tin Tịnh Độ là từ khi biết kinh Hoa Nghiêm. Từ Hoa Nghiêm, từ Pháp Hoa, 

từ  Lăng  Nghiêm.  Ba  bộ  kinh  lớn  này  dẫn  dắt  tôi  quy  hướng  về  Tịnh  độ.  Quy  y  pháp  môn 

Tịnh Độ thật không dễ! Nên người tu Tịnh độ chính là tu Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện 

vương. Ở thế giới tây phương Cực Lạc toàn là tu đại hạnh phổ hiền. Đây là các bậc cổ đức 

nói,  Bồ  Tát  không  tu  hạnh  Phổ  Hiền  không  thể  viên  thành  Phật  đạo,  họ  không  thành  Phật 

được. Nên Bồ Tát đại thừa đến cuối cùng nhất định phải tiếp nhận giáo huấn của Bồ Tát Phổ 

Hiền, mới có thể viên mãn thành tựu. 

Làm sao để viên mãn thành tựu?  Phổ Hiền Bồ Tát lãnh đạo mọi người đến thế giới Cực 

Lạc để thành tựu. Quý vị nghĩ xem thù thắng biết bao! Phật pháp nói vô lượng trang nghiêm, 

vô cùng trang nghiêm. Chúng ta hiểu được điều này, thật sự lãnh hội được cảnh giới này mới 

nhất tâm quy y Tịnh độ. Phải thật sự hiểu và thật sự minh bạch. 

Trước đây thầy Lý đưa bộ kinh này cho tôi, tôi liền dừng lại không giảng kinh Hoa 

Nghiêm. Lúc đó Kinh Hoa Nghiêm mới giảng một nửa. Bát thập Hoa Nghiêm giảng một nửa, 

Tứ Thập Hoa Nghiêm cũng giảng một nửa như vậy. Phía sau tôi không giảng nửa, mà phát 

tâm suốt đời này chuyên giảng kinh Vô Lượng Thọ. Nên Kinh Vô Lượng Thọ đã giảng mười 

lần, lần này là lần thứ 11. 

Vì sao? Cư sĩ Bành Tế Thanh nói rất hay. Kinh Vô Lượng Thọ là trung bổn Hoa Nghiêm. 

Kinh  A  Di  Đà  tức  là  tiểu  bổn  Hoa  Nghiêm.  Kinh  Hoa  Nghiêm  chính  là  đại  bổn  Kinh  Vô 

Lượng Thọ. Đối với những lời ông ta nói tôi hoàn toàn thừa nhận không có chút hoài nghi 

nào.  Giảng  bộ  kinh  này  chính  là  giảng  Hoa  Nghiêm,  là  giảng  tinh  hoa  trong  kinh  Hoa 

Nghiêm, là nói đến phần quan trọng nhất trong kinh Hoa Nghiêm. Nếu không phải cô Phật tử 

92  Tập 306 



Hàn trước khi lâm chung khởi thỉnh, thì tôi sẽ không còn giảng kinh Hoa Nghiêm. Lần thứ 

hai giảng kinh Hoa Nghiêm là báo ân hộ trì 30 năm của cô Hàn. Cô có nguyện vọng là hy 

vọng giảng hoàn thành viên mãn kinh Hoa Nghiêm, lưu lại một bộ đĩa cho người đời sau làm 

tham khảo. 

Hoàng Niệm Tổ khi còn tại thế cũng trực tiếp thảo luận vấn đề này, hy vọng tôi giảng đại 

kinh một lần. Sớm nhất là pháp sư Khai Tâm ở Đài Nam. Pháp sư này rất từ bi, ngài đã vãng 

sanh. Trước khi vãng sanh, mỗi lần gặp tôi đều hy vọng tôi giảng kinh Hoa Nghiêm. Tôi hỏi 

pháp sư vì sao? Pháp sư nói có thể sau này không có ai giảng bộ kinh này nữa. Tôi hiểu ý 

thầy. Có nhân duyên thù thắng như thế, cả ba vị đều quan tâm như vậy, nên tôi mới bắt đầu 

giảng kinh Hoa Nghiêm lần thứ hai. Lần thứ hai giảng Hoa Nghiêm tường tận hơn rất nhiều 

so với lần  trước, cảnh  giới không  giống như  trước. Nên bộ  kinh  Hoa  Nghiêm  này  rất quan 

trọng. Cực Lạc với Hoa Tạng là một không phải hai. 

Duy chỉ có tu Phổ Hiền thập nguyện mới có thể tích luỹ vô lượng vô biên chủng chủng 

công đức. Mười nguyện nên phải thực hành. 

“Lễ kính Chư Phật” là cung kinh tất cả. Chẳng những là tất cả mọi người mà tất cả chúng 

sanh. Chúng sanh bao gồm cả hữu tình, đối với cây cỏ hoa lá, đối với sơn hà đại địa và đối 

với tất cả pháp không có gì là không cung kính. Đều chân thành cung kính. 

“Xưng  tán  Như  Lai”  là  thiện  pháp,  tương  ưng  với  tánh  đức.  Người  ác  hành  thiện  pháp 

cũng phải khen ngợi họ. Họ làm việc ác không tán thán nhưng hành thiện thì nên tán thán. 

Điều đó là giúp họ quay đầu, giúp họ cải tà quy chánh, giúp họ đoạn ác tu thiện. Bồ Tát Phổ 

Hiền đã dạy như thế. 

“Quảng tu cúng dường” là không có tâm phân biệt, không có tâm chấp trước. Bình đẳng 

cúng  dường,  chân  thành  cúng  dường.  Quyết  định  không  cầu  phước  báo.  Nói  cách  khác  là 

cúng dường vô điều kiện. Đây mới gọi là xưng tánh. Trong cúng dường có cầu quả báo, cầu 

đáp trả, đó là phước báo chứ không phải không đức. Điều này ta cần phải hiểu. Phước báo là 

luân hồi trong lục đạo, không thể vượt ra khỏi lục đạo. Tôi không cần phước báo, không cần 

người ta đền trả. Công đức này có thể giúp ta vượt ra khỏi lục đạo, giúp ta vượt ra khỏi mười 

pháp giới. 

“Sám hối nghiệp chướng” là từ vô thỉ kiếp đến nay đời này sang đời khác, trước khi chưa 

nghe Phật pháp, làm sao tránh khỏi tạo nghiệp! Ngày nay chúng ta suy nghĩ kỹ càng, tự mình 

cố  gắng  phản  tỉnh.  Tự  mình  có  tạo  tội  nghiệp  của  địa  ngục  A  Tỳ  hay  không?  Có  tạo  tội 

nghiệp  vô  gián  địa  ngục  chăng?  Không  nên  để  ý  đến  người  khác,  chỉ  nên  hỏi  chính  mình. 

Nếu có, quý vị có sợ hãi chăng? Quý vị có sợ nỗi khổ của địa ngục chăng? Doanh Kha pháp 

Tập 306  93 



sư chính là vì sợ khổ địa ngục, ngài thật sự quay đầu, thật sự sám hối. Nhất tâm niệm Phật. 

Nếu không phải là tâm chân thật khẩn thiết, thì làm sao có thể niệm Phật suốt ba ngày ba đêm 

không ngủ không nghỉ. Đức Phật nói với pháp sư, ông còn mười năm ở dương gian tức là còn 

mười năm thọ mạng. Đợi đến lúc mạng chung, Đức Phật sẽ đến đón. 

Pháp sư có trí huệ, tự biết rằng nghiệp chướng rất nặng. Không chịu được mê hoặc. Sự 

hấp dẫn của ngũ dục lục trần ở ngay trước mắt, không phải lại phạm tội nữa sao? Thời gian 

mười năm đó không đáng sợ sao! Đây là điều ngài thật sự đã giác ngộ. Ngài thưa với đức 

Phật, tuổi thọ mười năm ở dương thế con không cần nữa, ngay bây giờ con sẽ đi cùng ngài. 

Đây là quyết định có trí huệ. Đức Phật nhận lời và ngài nói, ba ngày sau ta sẽ đến đón ông. 

Đúng ba ngày sau, không hề bị bệnh ngài liền được vãng sanh. Câu chuyện này được ghi 

chép trong Tịnh Độ Hiền Thánh Lục, trong Vãng Sang Truyện cũng có. Những câu chuyện 

này là tấm gương tốt nhất cho chúng ta. 

Tạo tội nghiệp vô gián địa ngục như pháp sư Doanh Khả, niệm Phật ba ngày có thể sám 

hối tất cả. Nếu nghiệp chướng của ông chưa sám hối được, thì đức Phật không thể gặp ông, 

vì ông  có chướng ngại. Khẳng định nghiệp chướng đã sám trừ, nên đức Phật mới xuất hiện. 

Cũng chứng minh những gì trong Kinh Di Đà nói, nếu một ngày hai ngày ba ngày cho đến 

bảy ngày chân thật không hư dối, hoàn toàn không phải giả. Những chân tướng sự thật về đạo 

lý này thật sự đã thấu triệt, thì bất cứ là thiên tai gì trong thế gian đều không chút sợ hãi. Vì 

sao? Chúng ta có đủ thời gian để gặp Phật. Có đủ thời gian để Phật đến dẫn chúng ta về thế 

giới  Cực  Lạc.  Đây  là  thật  hoàn  toàn  không  phải  giả.  Sống  ở  thế  gian  này  một  ngày  cũng 

chẳng thể không đọc bộ kinh này. Kinh này giúp chúng ta giải quyết rất nhiều nghi nan tạp 

bệnh. Giúp chúng ta kiến lập lòng tin chân chánh và khởi phát đại nguyện cầu sanh Tịnh độ  

Chỉ có tích luỹ vô lượng vô biên công đức mới có thể đạt được tự tại đối với tất cả pháp. 

Câu này nghĩa là sao? Câu nói này chính là viên mãn thành Phật. Không phải viên mãn thành 

Phật thì đối với tất cả pháp làm sao có thể được đại tự tại? Bộ kinh này là bộ kinh thứ nhất 

một  đời  viên  mãn  thành  tựu.  Chấp  trì  danh  hiệu  là  phương  pháp  duy  nhất  để  một  đời  viên 

mãn thành tựu. Nếu từ sáng đến tối không niệm liên tục câu Phật hiệu này, cứ nghĩ này nghĩ 

nọ là sai! Nên buông bỏ, buông bỏ tất cả. 

Đức Thế Tôn tự xưng “Ngã vi pháp vương, ư pháp tự tại”. Đây là ngài nói ra cảnh giới 

của chính mình. Chỉ có buông bỏ hết khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, mới có thể 

đối với các pháp đều tự tại. Đối với các pháp tự tại nên gọi là vua của các pháp. Vương tức là 

ví với sự tự tại. Các bậc đế vương trong thời cổ đại, trong quốc gia chỉ có ông ta đưa ra hiệu 

lệnh, mọi người đều phải nghe theo, còn ông ta không cần nghe bất cứ ai hết, đây gọi là tự tại. 

Nên vương có nghĩa là tự tại. Nếu ta đem chướng ngại này buông bỏ hết. Vọng tưởng, phân 

94  Tập 306 



biệt, chấp trước đã buông bỏ thì không còn chướng ngại. Trong tất cả pháp của thế xuất thế 

gian đều được tự tại. 

Trong đây có thông tin rất quan trọng, quý vị có hiểu chăng? Đối với pháp tự tại, tôi chưa 

từng đọc Tứ Thư Ngũ Kinh. Bây giờ tôi cầm đến, như vậy có thể tự tại chăng? Có thể. Thật ư? 

Thật. Có bằng chứng không? Có. Quý vị xem ngài Huệ năng, trong Pháp Bảo Đàn Kinh viết. 

Ngài  Huệ  Năng  là  người  không  biết  chữ,  chưa  từng  đi  học.  Ngài  ở  Hoàng  Mai  tám  tháng, 

chưa một lần đến giảng đường, chưa một lần đến thiền đường. Suốt tám tháng đều ở trong 

bếp giã gạo bửa củi làm việc công việc nặng nhọc. Bây giờ gọi là làm công quả. Ngài đến 

phục vụ đại chúng, làm việc ở trong bếp. Sau khi khai ngộ, ngài đối với pháp tự tại, được đại 

tự tại. Người ta đem kinh sách đến thỉnh giáo, ngài không biết chữ nên nói chúng ta đọc cho 

ngài  nghe.  Sau  khi  nghe  xong  ngài  sẽ  giải  thích,  không  có  điều  gì  ngài  không  hiểu.  Ngài 

thông suốt tất cả pháp trong thế xuất thế gian. Đây gọi là tự tại. Còn cần phải học sao? Không 

cần phải học. 

Người thứ nhất được độ chính là tỳ kheo ni Vô Tận Tạng. Tỳ kheo ni Vô Tận Tạng rất 

thán  phục  ngài, là  người  đầu  tiên khai  ngộ  dưới  sự  giáo  huấn  của  ngài. Cô  ấy  thọ  trì  Kinh 

Niết Bàn, cô đọc kinh Niết Bàn. Ngài Huệ Năng giảng kinh Niết Bàn cho cô, giảng đến cuối 

cùng cô khai ngộ. Mới đầu thì cô ấy hiếu kỳ đến thỉnh giáo Ngài Huệ Năng. Ngài không biết 

chữ làm sao mà giảng được, làm sao hiểu được nhiều như vậy? Ngài Huệ Năng nói, chuyện 

này với việc biết chữ không liên quan gì, với việc học hay không cũng không có liên quan. 

Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh.  Đức  Phật  đã  dạy:  “ngoài  tâm  không  có  pháp,  ngoài  pháp 

không có tâm”. Tâm với pháp là một thể. Chỉ cần ta kiến tánh thì chẳng đạo lý nào là không 

biết. Làm gì có chuyện không thấu triệt. 

Ngày  nay  Đức  Thế  Tôn lấy  cảnh  giới  của  mình  tán  thán  Pháp  Tạng  Tỳ  Kheo.  Vì  Pháp 

Tạng khi còn ở nhân địa chưa thành Phật. Ngài dùng lời này để tán thán là tán thán đến cực 

điểm. Nhất thiết tự tại chính là tất cả đều vô ngại, cũng chính là tất cả đều viên thành, viên 

mãn thành tựu. Đối với những điều này trong đại thừa kinh giáo, có thể nói là chúng ta có 

hiểu, có nhận thức. Chỉ là công phu chúng ta chưa đủ, chứ không phải không biết. Sau khi 

thật  sự  hiểu  rõ, thì  tất  cả  đều  buông  bỏ. Đối  với  tất  cả  pháp  trong  thế  xuất  thế  gian  không 

khởi tâm  không động  niệm, không phân biệt không  chấp trước. Tự  tánh  hoàn  toàn  hiển lộ, 

kiến tánh thành Phật. Trong đó khó nhất là buông bỏ khởi tâm động niệm_khó nhất. Đừng 

nôn nóng, nếu có thể làm được thì tức thân thành Phật. Làm không được thì đến thế giới Cực 

Lạc. Nếu buông bỏ phân biệt chấp trước, đến thế giới tây phương Cực Lạc thì sẽ được sanh 

vào cõi thật báo trang nghiêm. Vừa đến liền được thành Phật. Vì sao? Bởi sẽ được 48 nguyện 

của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì, nên lập  tức  được  minh  tâm  kiến  tánh. Vì ta  đã đến  sát cảnh  giới 

Tập 306  95 



minh  tâm  kiến  tánh,  nên  ngài  vừa  gia  trì  ta  liền  được  kiến  tánh.  Chưa  đạt  được  nhất  tâm, 

nhưng Phật quang vừa chiếu liền được nhất tâm bất loạn. Công phu thành phiến thì được sự 

nhất tâm bất loạn. Khi sự nhất tâm bất loạn, thì lý lập tức cũng được nhất tâm bất loạn. Phật 

quang vừa chiếu đến kiến công phu chúng ta cao hơn gấp bội. Từ đó cho thấy, công phu tu 

tập chúng ta hiện nay là đang buông bỏ. Công phu không phải mỗi ngày niệm bao nhiêu danh 

hiệu Phật, đọc bao nhiêu bộ kinh, lạy Phật bao nhiêu lạy, không phải như vậy. Công phu ở 

chỗ buông xả. 

Sau khi buông bỏ là ta dùng chân tâm, tâm chân thành tâm niệm Phật. Lúc đó câu Phật 

hiệu sẽ rất hữu hiệu. Một câu Phật hiệu là liên kết được với Phật. Người không buông bỏ, thì 

dù niệm như thế nào cũng không liên kết được. Giống như đường dây điện thoại bị gián đoạn, 

không cách nào kết nối được. Ngài Ấn Quang nói một phần thành kính chính là một phần kết 

nối thông suốt. Mười phần thành kính đó là kết nối viên mãn. Buông bỏ thì tâm chân thành 

mới hiện tiền, không buông bỏ tâm chân thành không thể hiện tiền. Chúng ta phải biết được 

đạo lý này. Phải đem nó vận dụng trong cuộc sống hằng ngày, công phu của chúng ta sẽ thêm 

sức mạnh. Thiên tai như thế nào cũng không quan tâm, đối với ta không sao cả. Quý vị nói tự 

tại biết bao. 

Đây  là  lần  đầu  tiên  chúng  ta  chia  sẻ  Đại  Kinh  Giải  Diễn  Nghĩa,  các  bạn  đồng  học  có 

duyên không nên bỏ lỡ. Bỏ lỡ thì thật đáng tiếc. Nắm chắc cơ hội, trong đời này nhất định 

thành tựu. Then chốt chính là buông bỏ vạn duyên, không nên chấp trước nữa. Bắt đầu từ đây 

hằng thuận chúng sanh, tuỳ hỷ công đức. Trong Hoàn Nguyên Quán dạy chúng ta tuỳ duyên 

diệu dụng. Diệu dụng chính là buông bỏ phân biệt chấp trước. Tuỳ duyên chính là diệu dụng. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

96  Tập 306 



Tập 307 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn ; 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: ngày 28 tháng 02 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



 

Chư  vị  pháp  sư, chư  vị  đồng học, xin  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị xem  “Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải” trang 361. Bắt đầu xem từ hàng thứ ba, hàng thứ ba câu thứ hai. 

       “Nhất  thiết  tự  tại,  tức  nhất  thiết  vô  ngại,  diệc  tức  nhất  thiết  viên  thành  hỷ.  Viên  mãn 

 thành tựu, dung thông vô ngại, tài viết tự tại”.  

Đức  Thế  Tôn  tổng  kết  đoạn  văn  trước,  Ngài  tán  thán  Pháp  Tạng  tỳ  kheo  tu  mười 

nguyện của đại hạnh Phổ Hiền, mới có thể tích luỹ vô lượng vô biên chủng chủng công đức. 

Đây là tu nhân, chiêu cảm được quả đức là đối với tất cả pháp được đại tự tại. Nhất thiết tự 

tại nghĩa là tất cả đều vô ngại. Chướng ngại đều không có, có thể tuỳ ý biến hoá. Tất cả viên 

mãn  thành  tựu.  Đây  là  điều  mà  trong  đại  thừa  giáo  thường  dạy  chúng  ta.  Chúng  ta  có  thể 

buông bỏ tất cả, cần phải biết rỏ tất cả pháp trong thế xuất thế gian. Tất cả pháp vô sở hữu, tất 

cánh không, bất khả đắc. 

Pháp  thế  gian bất  khả  đắc, Phật  pháp  cũng  bất khả đắc. Vì  sao?  Tự  tánh  không  phải  là 

hiện tượng vật chất, không phải hiện tượng tinh thần, cũng không phải là hiện tượng tự nhiên. 

Như vậy thì được điều gì? Tự tánh là cái chân thật duy nhất tồn tại. Nó không phải nghiệp 

tướng nên không có sở đắc. Chúng ta có ý niệm được mất, đây chính là vô thỉ vô minh, là 

nguồn  gốc  của  tất  cả  phiền  não  chướng  ngại.  Chỉ  cần  buông  bỏ  những  điều  này  liền  được 

kiến tánh. Như thế nào gọi là kiến tánh? Được đại tự tại chính là kiến tánh. Cũng chính là tất 

cả pháp đều đã viên mãn thành tựu. Tất cả chúng sanh trong biến pháp giới hư không giới có 

cảm, chúng ta có thể đồng thời ứng với tất cả chúng sanh. Đây là đại tự tại! 

Vô lượng chúng sanh có cảm, ta có thể ứng với vô lượng chúng sanh. Cũng giống như 

màn hình trước mắt chúng ta vậy. Màn hình chính là tự tánh, hình ảnh trong đó thiên biến 

vạn hoá, là huyễn tướng. Cũng ví như mười pháp giới y chánh trang nghiêm, chỗ nào có cảm 

thì nơi đó liền có ứng. Mỗi tấc vuông, mỗi điểm trên màn hình nó đều ứng, thiên biến vạn 

hoá. Trong Hoàn Nguyên Quán nói xuất sanh vô tận. Xuất sanh vô tận là ứng. Kỳ thật chúng 

Tập 307  97 



ta với Chư Phật Như Lai không có gì khác biệt.  Chư Phật nói lời chân thật nhưng do chúng 

ta nghe không hiểu. Lời chân thật là gì? Tất cả chúng sanh vốn là Phật, vốn là thành Phật. 

Thành Phật nghĩa là sao? Chính là hai câu này, thêm vào ở trước một câu là ba câu. Tất cả tự 

tại, tất cả vô ngại, tất cả viên thành. Đây gọi là thành Phật. Ba câu này ở trước mặt chúng ta, 

ngay  tại  đây.  Đáng  tiếc  là  chính  chúng  ta  không  biết.  Đây  gọi  là  mê.  Mê  nó  vẫn  khởi  tác 

dụng, nó vẫn là tất cả tự tại. Vì chúng ta mê, vì có phân biệt chấp trước nên không tự tại. Quý 

vị thử nghĩ xem, đoạn tận phân biệt chấp trước liền được tự tại, có phân biệt chấp trước là 

không tự tại. 

Tất cả vốn là vô ngại, hiện nay có phân biệt chấp trước nên nó bị chướng ngại. Vô lượng 

vô biên chướng ngại. Tất cả vốn viên thành, tất cả đều viên thành là giống như cõi thật báo. 

Cũng chính là vì vọng tưởng, phân biệt, chấp trước nên tất cả viên thành đều đã biến chất. 

Biến thành mười pháp giới, biến thành lục đạo, biến thành tam đồ. Hoàn toàn bị biến chất. 

Biến chất là giả, là hư huyễn. Viên thành mới là thật. Nhất chân pháp giới là thật, không thay 

đổi. Là chính mình nhìn sai chứ không phải thật sự biến. Thật thì làm sao thay đổi được? Là 

do chính mình ngộ nhận. 

Chúng ta đem màn hình ví với tự tánh. Tự tánh đầy đủ ba đức: tự tại, vô ngại, viên thành. 

Người mê thì sao? Hình ảnh trên màn hình xuất hiện, người này lo sợ: Ôi da! Tôi đã bị nhiễm 

ô. Tôi  không  thích  hình  ảnh  này, hình  ảnh  này  làm  nhiễm  ô  tự  tánh. Tình  trạng  giống  như 

vậy.  Trong  khoảng  sát  na,  hình  ảnh  này  lại  thay  đổi.  Họ  trước  sau  đều  chưa  giác  ngộ,  cho 

rằng lâu nay đều đang nhiễm ô. Không biết rằng vốn không nhiễm ô. Ngài Huệ Năng nói tự 

tánh  vốn  tự  thanh  tịnh  không  nhiễm  ô,  vốn  không  dao  động,  không  động_tự  tánh  không 

động. Lý và sự này đều rất thâm sâu. Là người tu tập lâu năm, nghe kinh nhiều năm rồi, cách 

nói này quý vị sẽ lãnh hội được một chút. Người mới học nghe không hiểu, không biết tôi nói 

gì. 

 “Viên mãn thành tựu, dung thông vô ngại, tài viết tự tại”.  Đây là giải thích hàm nghĩa của 

hai  chữ  tự  tại.  Viên  mãn  thành  tựu  chính  là  viên  thành.  Thông  là  không  có  chướng  ngại, 

không có trở ngại. Đây gọi là đại tự tại. Người minh tâm kiến tánh gọi là được đại tự tại. 

 “Hựu Quán Tự Tại Bồ Tát chi danh hiệu, ngụ chỉ thâm mật chi huyền chỉ”.  Huyền 

Trang đại sư phiên dịch Bát Nhã Tâm Kinh, câu đầu tiên là “Quán Tự Tại Bồ Tát”. Chữ quán 

này rất tuyệt diệu, thâm diệu vô cùng. Chúng ta không hiểu được từ quán, nên chúng ta dùng 

từ  nhìn.  Nhìn  thì  không  tự  tại.  Nhìn  thấy,  quý  vị  nhìn  thấy  hay  không?  Tôi  thấy  rồi.  Nhìn 

thấy là gì? Là đệ lục ý thức. Nhìn thấy là mê. 

98  Tập 307 



Bồ  Tát  không  nhìn  thấy.  Bồ  Tát  là  quán  chiếu,  chiếu  kiến.  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát,  chiếu 

kiến ngũ uẩn giai không. Ngài không phải nhìn thấy. Trong cái nhìn này có phân biệt có chấp 

trước, nhưng trong cái chiếu không có phân biệt chấp trước. Như chúng ta soi gương vậy, 

không có phân biệt chấp trước. Chữ này dụng ý rất thâm sâu. Tự là tự tánh, là tự tâm. Tự tâm 

là chân tâm không phải vọng tâm. Ý nghĩa của Quán tự tại là  “liễu liễu kiến tánh, liễu liễu 

 kiến tâm dã, thị tức thậm thâm bát nhã”. Đây chính là thậm thâm Bát Nhã Ba La Mật Đa. 

Người nào không có? Ai không khởi tác dụng? Quý vị mỗi ngày đều đang dùng nó, mỗi ngày 

vốn không rời nó. Nó khởi tác dụng, là thật tướng các pháp. Thực sự là tự tại, là vô ngại, là 

viên thành. Nhưng chính mình lại hoàn toàn không biết. 

Phật và Bồ Tát từ bi khai thị cho chúng ta, nhưng chỉ trách tự chúng ta quá mê muội, mê 

quá lâu. Bất luận Bồ tát dùng sức mạnh như thế nào, cánh cửa này của chúng ta vẫn không 

mở được. Bồ Tát từ bi chỉ thị, làm cho chúng ta noi theo, đáng tiếc chúng ta nhìn không hiểu. 

Chúng  ta  hoàn  toàn  dùng  tình  thức  để  đối  đãi.  Hoàn  toàn  dùng  phân  biệt  chấp  trước  để  lý 

giải. Kết quả thì sao? Toàn bộ đều sai lầm. Tự tại trở thành không tự tại. Liễu liễu không phải 

kiến tánh mà là kiến tướng huyễn tướng. Liễu liễu không phải kiến tâm, mà là thấy được thất 

tình lục dục. Hoàn toàn sai lầm. 

Nếu có thể giống như Bồ Tát, Bồ Tát khai thị cho chúng ta, chúng ta sẽ hiểu. Nếu chúng 

ta thật sự buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Khi đó không có gì khác với Bồ Tát 

Quan Âm, thực sự là liễu liễu kiến tánh, liễu liễu kiến tâm. 

“Chiếu liến ngũ uẩn giai không”. Ngũ uẩn là gì? Sắc thọ tưởng hành thức. Sắc pháp là 

tướng phần, là hiện tượng vật chất. Tâm pháp là thọ tưởng hành thức. Đây là thuộc về tâm 

pháp. Sắc pháp, tâm pháp đều bất khả đắc. Ngũ uẩn giai không. Nói cách khác, các nhà khoa 

học hiện đại nói hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần đều bất khả đắc. Nó đều không 

có. Hai loại hiện tượng này đều là giả, đều là huyễn tướng. 

 “Độ nhất thiết khổ ách”.  Đau khổ về mặt vật chất không còn, đau khổ về mặt tinh thần cũng 

không  còn.  Đây  gọi  là  độ  nhất  thiết  khổ  ách.  Chúng  ta  giải  phóng  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước ở trong vật chất và tinh thần. Đây gọi là độ nhất thiết khổ ách. Sau khi giải phóng 

ra, chúng ta ở trong hiện tượng này. Hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự 

nhiên được tự tại. Tức đối với tất cả pháp mà được tự tại. 

       “Thị tắc dĩ tự tại vi nhân, nhưng dĩ tự tại vi quả. Nhân quả đồng thời, bất khả tư nghị”.  

Vì  ta  quán  huệ  thành  tựu.  Kiến  tánh,  kiến  tâm  là  nhân.  Đối  với  tất  cả  hiện  tượng  vật  chất, 

hiện tượng tinh thần và hiện tượng tự nhiên trong biến pháp giới hư không giới, được đại tự 

tại là quả. Chúng ta đề cập đó là gì? Thần thông diệu dụng, đó là quả. Tâm tự tại là nhân. Tôi 

Tập 307  99 



nói đơn giản một chút, sự tự tại là quả. Tâm chúng ta tự tại thì sự sẽ tự tại. Bất luận là pháp 

thế gian hay pháp xuất thế gian, không có gì là không tự tại. Nên đối với Phật pháp, bất luận 

là pháp nào, trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn, bất luận pháp môn nào, 

không kể là tông phái nào, mục tiêu tu học cuối cùng chính là minh tâm kiến tánh. 

Hiện tiền được đại tự tại_minh tâm kiến tánh, gọi là lý nhất tâm bất loạn. Tu ngay đây 

chứng được gọi là lý nhất tâm bất loạn. Nếu là sự nhất tâm là công phu thành phiến. Sau khi 

đến thế giới tây phương Cực Lạc mới chứng được. Hiện tiền chưa chứng được, chỉ mới đạt 

được vãng sanh. Đạt được quả báo là đức Phật tiếp dẫn đến thế giới tây phương Cực Lạc. 

Tiếp nhận giáo huấn của Phật, để minh tâm kiến tánh. Tuyệt đối không phải nói người niệm 

Phật không cầu minh tâm kiến tánh. Như vậy là sai, hoàn toàn sai lầm. Pháp môn Tịnh độ đới 

nghiệp  vãng  sanh.  Vãng  sanh  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  là  đi  khi  còn  sống,  chứ  không 

phải chết. Điều này chư vị nên biết. Nên nó được gọi là một đời thành tựu Phật pháp. Nếu khi 

ở thế giới Ta Bà đã chết mới vãng sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, như vậy không 

phải là hai đời sao? Họ là một đời vãng sanh chứ không phải hai đời. 

Trung ấm vãng sanh vẫn là một đời, họ không cảm thất là hai đời. Thông thường nói rằng 

hai đời thì  nhất định  có  sự  mê  muội  của  cách  ấm.  Chuyện  của  đời  trước quên  không  nhớ 

được. Một đời không có hiện tượng này. Một kiếp ba đời này là liên tục, là tướng tương tục. 

 “Hựu  Hội  Sớ  chú  viết,  kim  ngôn  ư  nhất  thiết  pháp  nhi  đắc  tự  tại.  Thành  tựu  Thế  Tự  Tại 

 Vương Phật chi quả cố. Ư nhất thiết pháp nhi đắc tự tại”.  

Thầy của Pháp Tạng Bồ Tát là Thế Gian Tự Tại Vương Phật. Học sinh được tự tại, đó 

chính  là  quả  thành  tựu  do  thầy  chứng  được.  “Ngôn  nhất  thiết  pháp  giả,  tức  tứ  thập  bát 

 nguyện chi pháp”.  Quý vị thấy điều này nói rất rõ ràng, khiến hàng hậu học chúng ta có chỗ 

để tuân theo. Tất cả pháp chính là 48 nguyện. Nói cách khác, triển khai 48 nguyện chính là 

tất cả pháp. Thành tựu được 48 nguyện, thì ở trong tất cả pháp chúng ta được đại tự tại. 

       “Vị  trang  nghiêm  tịnh  độ  pháp,  nhiếp  thủ  chúng  sanh  pháp,  trang  nghiêm  pháp  thân 

 pháp  đẳng  giả”.“Ý  vị  Pháp  Tạng  tứ  thập  bát  nguyện  tất  giai  viên  mãn,  nguyện  trung  sở 

 nhiếp nhất thiết chi pháp tất giai viên dung vô ngại. Thành tựu Thế Tự Tại Vương Phật chi 

 quả giác, cố vân nhất thiết tự tại”.  

Quả giác là một không phải hai. Nhân hành để thành tựu quả giác có vô lượng vô biên. 

Giống như điểm trung tâm, quả giác giống như điểm trung tâm. Tất cả chúng sanh từ mười 

phương thế giới đến, phương hướng không giống nhau, xa gần không tương đồng. Có câu: 

“đại lộ khác nhau nhưng đều thông đến la mã”. Người xưa cũng có câu: “đại lộ khác nhau 

nhưng đều thông đến Trường An”. Thủ đô của quốc gia ở Trường An. Bất luận là ở phương 

100  Tập 307 



nào đến, mục đích cuối cùng là đến Trường An. Cũng chính là nói vô lượng vô biên pháp 

môn, nhưng mục tiêu cuối cùng là quả giác Tự Tại Vương Phật. Mọi người đều chứng được 

Thế Gian Tự Tại Vương. 

Thế  Gian  Tự  Tại  Vương  là  tên  gọi  chung  về  quả  đức  của  tất  cả  người  tu  hành.  Không 

phải chỉ riêng cho một vị Phật, mà là đức hiệu chung. Nếu muốn nói vị nào thì ở trước phải 

thêm  vào  danh  hiệu, như  thế  mới  biết  đây  là  vị  nào. Không  thêm  danh  hiệu  thì  đó là  danh 

hiệu chung, chính là tự tánh của chúng ta. Ở trước nói rất hay. Tự là tự tánh, là tự tâm. Tự 

tánh tự tại, tự tâm tự tại. nghĩa là là như vậy. 

Cư sĩ Bành Tế Thanh đối với kinh văn này cũng có lý giải sâu sắc. Ông có chú giải kinh 

Vô Lượng Thọ, gọi là Vô Lượng Thọ Kinh Khởi Tín Luận, là tác phẩm của Bành Tế Thanh. 

 “Giản Lục ư hạ”,  trích lục đơn giản ở đoạn kinh văn này.  “Pháp Tạng dĩ vô lượng tâm”.  

Chân như, tự tánh chính là vô lượng tâm.  “Phát vô lượng nguyện”, vô lượng nguyện chính là 

48  nguyện.  “Khởi  vô  lượng  hành”,   ở  trước  chúng  ta  đọc  qua,  ngài  tu  hành  năm  kiếp.  Ở 

Trung quốc ngày xưa, người học Phật bất luận là tại gia hay xuất gia. Khi làm đệ tử của một 

vị thầy, vị thầy này bắt đầu dạy chúng ta từ đâu? Bắt đầu dạy từ giới luật, thời gian là năm 

năm. Cũng chính là nói học giới năm năm. Giới là gốc của vô thượng bồ đề, người xưa đều 

giữ quy củ này đâu ra đấy, không dám có chút sai lầm nào. Nên họ đều được thành tựu. Con 

người bây giờ đều bỏ hết những quy củ này, không cần giới luật mà trực tiếp đi vào kinh 

giáo, nên không thể thành tựu kinh giáo. Chúng ta dùng hết mấy mươi năm vào trong kinh 

giáo đã học được những gì? Phật học thường thức. Nên nó không khởi tác dụng. 

Tác dụng là gì? Tác dụng là thay đổi khí chất. Học Phật nhiều năm nhưng khí chất không 

thay  đổi,  nghĩa là  không  gặt hái được  lợi  ích.  Người  gặt hái được  lợi ích là  chuyển  phàm 

thành thánh, chuyển mê khai ngộ. Như vậy là khởi tác dụng. Người đời thường nói là thoát 

thai đổi cốt. Chúng ta vốn là người phàm, bây giờ trở thành Thánh nhân. Vốn là tâm luôn dao 

động, bây giờ có định có huệ. Khí chất đã thay đổi. Y theo phương pháp của cổ nhân để học 

tập, mới có được hiệu quả thù thắng như vậy. Không đi theo con đường của cổ đức, mà tự 

sáng lập ra con đường mới để đi, ngày nay gọi là tri thức bùng nổ. Con đường chúng ta đi là 

tri  thức không phải  trí huệ.  Chúng  ta  nghiên  cứu  cả đời là  Phật học  chứ  không phải là học 

Phật. 

Học Phật và Phật học là hai việc khác nhau. Học Phật có thể thành Phật, nhưng Phật học 

không thể thành Phật. Điều này cần phải hiểu rõ ràng. Học Phật nhất định phải đem những 

điều trong kinh luận nói biến thành tư tưởng của chính mình. Biến thành hành vi của chính 

mình. Biến thành cuộc sống của chính mình. Đây gọi là học Phật, rất lợi ích. Có giới, có giới 

chính là có quy củ. Có thiền định, có trí huệ có thể giải quyết vấn đề của tự thân. Có thể giải 

Tập 307  101 



quyết  được  bệnh  khổ  của  tự  thân  chăng?  Được!  Chúng  tôi  đã  từng  gặp.  Nhưng  cũng  có 

trường hợp không thể, chúng tôi cũng đã từng gặp. Lúc Huyền Trang đại sư ra đi rất đau khổ, 

bệnh khổ rất nghiêm trọng. Đây là bậc đại cao Tăng. Có người hỏi ngài, chẳng lẽ công phu tu 

hành của ngài không hiệu nghiệm ư? Ngài nói với họ không phải. Vì nghiệp chướng đã tạo 

trong quá khứ quá sâu nặng. Tội nặng quả báo nhẹ. Thị hiện này cho chúng ta biết nhân quả 

có thật! Không phải giả. 

Thật sự sám trừ nghiệp chướng, sửa đổi sai lầm bản thân. Các loại thị hiện đều có sự liên 

quan mật thiết với đại nguyện của mỗi người, tất cả đều là giáo hoá chúng sanh. Các ngài thị 

hiện để chúng sanh thấy. Thiện nhân thiện quả, ác nhân có ác báo. Đức Thế Tôn lúc còn tại 

thế vẫn bị quả báo ăn ba tháng lúa mạch - thức ăn của Ngựa. Đương thời Khổng Tử cũng có 

thời gian tuyệt lương thực, phải chịu đói khát không có thức ăn. Các bậc đại thánh hiền cũng 

làm  gương  cho  chúng  ta.  Phước  báo,  trí huệ  chúng  ta  chẳng  những không sánh bằng  Đức 

Phật, mà  với  Khổng Tử  cũng  không  sánh  bằng. Đức  Phật với Khổng tử  sống  rất tiết  kiệm. 

Nói như người hiện nay thì một chút cũng không hề lãng phí, dạy người phải tích phước. Tu 

phước đương nhiên quan trọng, nhưng tích luỹ phước đức còn quan trọng hơn cả tu phước. 

Một chút phước báo mà ta tu được bình thường đều đã hưởng hết. Không hiểu cách tích 

phước, đến khi thiên tai hiện tiền phải làm sao? Hối hận không kịp! Có thể tiết kiệm thì phải 

cố gắng tiết kiệm. Đáng dùng thì dùng, không đáng dùng thì nên tiết kiệm. Đặc biệt là tương 

lai, các nhà khoa học cảnh cáo chúng ta, tương lai sẽ có nguy cơ về lương thực, sẽ có nguy cơ 

về nguồn năng lượng, sẽ có nguy cơ về nguồn nước. Còn có nguy cơ về tài chánh. Đại thiên 

tai toàn cầu. Chúng ta nên đối phó như thế nào? Tu tập là phương hướng chung, là điểm then 

chốt chung. Nhưng về mặt tế hạnh thì ít nhất cũng nên học ôn- lương- cung- kiệm- nhường 

của Khổng Tử, đây là đức hạnh. Đối với người phải ôn nhu, tư thế phải thấp một chút. Phải 

thiện lương, phải khiêm cung, phải tiết kiệm, phải kính trên nhường dưới. Không nên tranh 

dành, phải học nhường nhịn. 

Đức  trong  mười  nguyện  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát,  chúng  ta  thử  suy  nghĩ  tường  tận  xem. 

Trong  mỗi  điều đều đầy  đủ  ôn-  lương-  cung-  kiệm-  nhường. Từ  lễ  kinh  Chư  Phật  đến  phổ 

giai hồi hướng, mỗi nguyện đều đầy đủ. Không đầy đủ đức hạnh này thì làm sao có thể tu vô 

lượng vô biên chủng chủng công đức? Thập đại nguyện vương là để ta thành tựu vô lượng vô 

biên chủng chủng công đức. Trong mười nguyện, mỗi nguyện đều đầy đủ thập thiện nghiệp 

đạo. Mỗi nguyện đều đầy đủ, đầy đủ thập thiện nghiệp đạo. Chúng ta cũng liên tưởng đến 

Pháp Tạng là Bồ Tát, là đại thừa. Bồ Tát có thể đem thập thiện nghiệp triển khai thành tám 

vạn  bốn  ngàn  tế  hạnh.  Như  vậy  chúng  ta  sẽ  hiểu,  mười  nguyện  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát,  mỗi 

nguyện đều đầy đủ tám vạn bốn ngàn tế hạnh. Như vậy mới có thể tích luỹ vô lượng vô biên 

102  Tập 307 



công đức. Nên được quả báo là đối với tất cả pháp được tự tại. Cư sĩ Bành Tế Thanh nói 

Pháp Tạng lấy vô lượng tâm, phát vô lượng nguyện, khởi vô lượng hạnh. Nhưng không có 

điều gì không gọi là chân như pháp giới. Chân như pháp giới chính là thế giới Cực Lạc. Khởi 

vô lượng hạnh chính là năm kiếp chuyên tu. 

Ngày nay Phật giáo suy yếu, nguyên nhân vì đâu? Bỏ quên năm năm chuyên tu giới luật. 

Không  hề  nhắc  điều  này,  cũng  không  nói  đến.  Có  hai  người  phát  tâm  giảng,  nhưng  giảng 

chưa được thấu triệt. Chính mình tu tập cũng chưa đến nơi, nên nói người khác không tin, vì 

thế không khởi tác dụng. Nhất định chính mình cần phải làm được, cần phải trải qua tất cả 

khổ nạn. Chúng ta làm một chút việc tốt, thật là việc tốt. Người khác huỷ báng ta vì danh dự 

lợi dưỡng, nói ta có dụng tâm khác, chắc chắn có ý đồ, có mục tiêu. Người ta nghĩ về ta theo 

chiều hướng xấu, không thừa nhận thiện tâm của mình. Tình trạng này ở trong xã hội ngày 

nay quá nhiều. Chúng ta nghe thấy có thể nhẫn được hay không? Không nhẫn được thì thoái 

tâm, giống như A la hán vậy. Chúng sanh khó độ nên họ không độ chúng sanh nửa, vì quá 

khó A la hán đã thoái tâm. Chỉ có Bồ Tát không thoái tâm. Bồ Tát vẫn tiếp tục làm, Bồ Tát 

nhẫn được. Đến sau cùng duyên của Bồ Tát đã hết, không hề lưu luyến rời xa thế gian. Người 

ta nghĩ lại, thì ra người đó thật sự không phải vì danh văn lợi dưỡng. Biết họ là người tốt, thì 

người tốt đã không còn, họ đã đi. Người tốt chắn chắn là đi đến chỗ tốt. 

Bây giờ chúng ta hiểu là chắc chắn họ đến thế giới Cực Lạc. Vì sao? Thế giới Cực Lạc 

đều  là  các  bậc  thượng  thiện  nhơn.  Đó  là  câu  lạc  bộ  của  các  bậc  thượng  thiện  nhơn.  Nếu 

chúng  ta  muốn  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  không  phải  thượng  thiện  làm  sao  được?  Mỗi 

người  vãng  sanh  đều  đầy  đủ  điều  kiện  thượng  thiện.  Không  phải  điều  kiện  thượng  thiện 

không thể vãng sanh. Như vậy thì ta cũng đã biết, người niệm Phật nhiều nhưng người vãng 

sanh không nhiều. Người vãng sanh có tướng đoan nghiêm, trên đĩnh đầu nóng. Điều này có 

thể  chứng  minh  họ  thật  sự  vãng  sanh  chăng?  Không  thể.  Vì  sao?  Sanh  thiên  trên  đỉnh  đầu 

cũng nóng, đời sau đến thế gian hưởng thụ đại phú quý, trên đỉnh đầu của họ cũng nóng. 

Tóm  lại  mà  nói,  trên  đỉnh  đầu  nóng  thì  nhất  định  được  sanh  vào  đường  lành,  nhưng 

không nhất định vãng sanh. Người như thế nào mới chân thật vãng sanh? Là chính họ nói. 

Khi họ lâm chung sẽ nói với mọi người, Đức Phật đến tiếp dẫn tôi, tôi đi với ngài. Đây là thật 

sự vãng sanh. Còn chính họ không nói, nhưng có những tướng an tường này, thì nhất định 

không đoạ vào  ba  đường ác,  điều này  có  thể khẳng định.  Khi họ  ra đi đoan  tướng rất tốt, 

không đoạ vào ba đường ác. Mọi người đều cho rằng đã vãng sanh. Nhưng đó là sao? Đó là 

một cách an ủi đối với quyến thuộc họ mà thôi, không có thật. 

Người thật sự vãng sanh sẽ có cảm ứng, họ thật sự là vãng sanh. Chúng ta mỗi ngày nhớ 

về họ, hàng ngày nghĩ đến họ. Họ sẽ cho ta nằm mộng thấy, đem tình huống hiện tại của họ 


Tập 307  103 



nói cho chúng ta. Nếu họ vãng sanh sẽ nói cho chúng ta biết họ đã ở thế giới Cực Lạc. Đó là 

thật  không  phải  giả.  Những  người  đã  vãng  sanh  này,vì  sao  họ  không  cho  người  nhà  nằm 

thấy?  Vì  thời  gian  khác  biệt,  họ  đến  đó  sẽ  quên  mất.  Một  ngày  ở  thế  giới  Cực  Lạc  bằng 

khoảng mấy trăm năm, mấy ngàn năm ở nhân gian, nên họ sẽ quên. Khi ta thật sự nhớ nghĩ 

đến họ, họ sẽ có cảm ứng. Họ sẽ trở lại báo tin cho chúng ta. Hơn nữa người khác có thể 

vãng sanh hay không là việc của họ, quan trọng nhất vẫn là việc của chính mình. Là bản thân 

ta có thể vãng sanh hay không, đây là việc quan trọng nhất. 

Ta có thể vãng sanh, ta quen biết những người có duyên này. Bất luận họ ở đường nào ta 

đều có thể nhìn thấy. Bất luận ở đường nào ta đều có thể nghe thấy. Vì sao? Bởi không có 

chướng ngại, chúng ta đã được tự tại. Khi nào nhân duyên thuần thục chúng ta cũng rất rõ. 

Nhân duyên chưa thuần thục, tiếp xúc với họ cũng không lợi ích gì. Chỉ thêm phiền phức cho 

họ, chứ không có lợi ích gì. Chỉ có thêm tình chấp, thêm phiền não. Nhưng nhân duyên thuần 

thục thì khác, những điều ta nói họ đều tin, họ có thể tiếp thu và y giáo phụng hành. Nhân 

duyên thuần thục cũng có sâu có cạn. Không phải một đời một kiếp có thể giúp họ thành tựu, 

không phải như vậy. Có khi phải trải qua rất nhiều đời. Giống như trẻ em đi học vậy. Học 

tiểu học, sau đó mới lên đến trung học, từ trung học lên đến đại học, từ đại học lên đến thạc 

sĩ. Đến cuối cùng mới có thể chứng quả. Chư Phật Bồ Tát quan tâm đến chúng sanh từ đời 

này qua đời khác liên tục không bỏ. Quý vị nghĩ xem ân đức này lớn biết bao! Nhưng người 

thế gian thì quên, thật sự là vong ân phụ nghĩa, nhưng Chư Phật Bồ Tát từ bi vô tận. Chúng ta 

vong ân phụ nghĩa đối với các ngài, nhưng các ngài vẫn cứ quan tâm. Điều này rất khó! 

Chẳng phải vong ân phụ nghĩa là các ngài không quan tâm nữa, không phải như thế. 

Các ngài luôn quan tâm đến chúng ta. Nếu ta muốn hỏi vì sao? Bởi các ngài hiểu rất rõ, các 

ngài biết chúng ta có Phật tánh, biết chúng ta có chân tâm. Chỉ là nhất thời hồ đồ, nhất thời 

mê  hoặc  mà  làm  sai, nên đã chiêu  cảm  ác  báo. Khi ác báo  chịu  hết thì tâm  lành xuất  hiện. 

Nếu tâm lành không xuất hiện, thì vĩnh viễn không ra khỏi ác đạo. Quý vị nghĩ xem đến khi 

nào ta mới có thể rời xa ác đạo? Khi nào tâm lành xuất hiện thì lúc đó ra được. Tâm lành xuất 

hiện, thừa nhận chính mình đã sai. Nếu chưa thừa nhận là tâm lành chưa xuất hiện, còn phải 

tiếp tục chịu khổ. 

Đoạn văn  trên:   “Ngôn nhất thiết pháp giả, tức tứ thập bát nguyện chi pháp dã. Vị trang 

 nghiêm tịnh độ pháp, nhiếp thủ chúng sanh pháp, trang nghiêm pháp thân pháp đẳng dã. Ý vị 

 Pháp Tạng tứ thập bát nguyện tất giai viên mãn. Nguyện trung sở nhiếp nhất thiết chi pháp, 

 tất giai viên dung vô ngại. Thành tựu Thế Gian Tự Tại Vương Phật chi quả giác, cố vân nhất 

 thiết tự tại”.  

104  Tập 307 



Đoạn này chúng ta cần phải đọc nhiều lần. Từng giờ từng phút cảnh tỉnh chính mình. 

Cư  sĩ  Bành  Tế  Thanh nói  cũng  rất hay,  lấy  vô  lượng tâm,  phát vô  lượng nguyện, khởi  vô 

lượng hạnh. Ông nói đơn giản nhưng thấu triệt,  “vô bất nhất nhất xưng chân như pháp giới”.  

Câu này vô cùng quan trọng, cũng chính là tương ưng với tánh đức viên mãn của tự tánh. 

       “Chúng  sanh  vô  lượng,  quốc  độ  vô  lượng.  Bồ  Tát  tuỳ  thuận  chúng  sanh,  kinh  bất  khả 

 thuyết bất khả thuyết na do tha kiếp. Nhập bất khả thuyết bất khả thuyết hằng hà sa Phật độ, 

 tất dĩ vô lượng hạnh hải nhi nghiêm tịnh chi”.  

Trang nghiêm quốc độ của Chư Phật. Trước tiên cần phải biết là chúng sanh vô lượng, 

quốc độ vô lượng. Nơi nào Bồ Tát ở đều lấy hạnh nguyện như biển để trang nghiêm thanh 

tịnh chỗ đó. Nghiêm là trang nghiêm, tịnh là thanh tịnh. Điều này vô cùng vĩ đại! 

Trong mọi lúc mọi nơi, mọi cảnh duyên. Bồ Tát thị hiện ở đó để làm gì? Trang nghiêm 

cỏi  Phật  và  tịnh  hoá  nhân  tâm.  Tâm  tịnh  thì  quốc  độ  tịnh.  Phương  pháp  trang  nghiêm  cõi 

Phật, lúc Đức Phật tại thế đã biểu diễn tất cả cho chúng ta thấy. Không phải biểu diễn trong 

thời gian ngắn, mà biểu diễn suốt 49 năm về thân hành ngôn giáo. Thân hành trang nghiêm, 

ngôn ngữ giáo huấn suốt 49 năm cũng như một ngày, chưa từng gián đoạn. Đối với danh văn 

lợi dưỡng không hề can thiệp. Suốt cuộc đời vì chúng ta mà thị hiện đều là tâm thanh tịnh, 

thân thanh tịnh và nghiệp thanh tịnh. Cần mẫn giáo hoá, không cần người khác cung kinh đối 

với ngài. Không yêu cầu người khác cúng dường. Suốt đời không thu một đồng học phí của 

học trò. Ngài cũng không bỏ ra, vì cách sống của các ngài là khất thực. Đối với xã hội, đối 

với chúng sanh không lấy cũng không bỏ. Đây là Đức Thế Tôn làm gương cho chúng ta. Đây 

là hạnh của Bồ Tát, là hạnh của bậc thánh. Chỉ có thánh nhân mới làm được. 

Phàm phu khởi tâm động niệm đều là lợi và hại. Những việc có lợi mới làm, còn những 

việc không có lợi tôi không làm. Những việc có hại lại càng không làm. Chúng ta quan sát tỷ 

mỷ xem một đời hành nghi của Đức Thế Tôn, sẽ khai ngộ, sẽ sanh khởi tín tâm. 

 “Sở dĩ giả hà? Dĩ pháp giới bổn vô lượng cố. Như thị nghiêm tịnh vô lượng Phật độ, độ thoát 

 vô lượng chúng sanh. Nhi thật vô Phật độ khả nghiêm, diệc vô chúng sanh khả độ”.  

Có lý có sự. Vì sao phải trang nghiêm quốc độ? Đối với bất cứ chúng sanh nào, bất cứ 

quốc  độ  nào đều lấy  tâm  bình  đẳng, tâm  thanh  tịnh  để trang nghiêm. Trang  nghiêm  là  tấm 

gương tốt nhất cho mọi người. Vì sao trong tất cả pháp không lấy cũng không bỏ? Ở dưới nói 

đến  “trang nghiêm Phật độ thật vô Phật độ khả nghiêm. Độ thoát chúng sanh diệc vô chúng 

 sanh  khả  độ”.   Đây  là  đứng  về  lý  mà  nói,  về  tánh  mà  nói.  Tự  mình  thực  hành,  mỗi  niệm 

không bỏ quốc độ chúng sanh là về sự mà nói. Về Sự thật sự làm, nhưng trong tâm không hề 

bị nhiễm ô, biết quốc độ chúng sanh là không, là huyễn tướng không có thật. Giống như một 

Tập 307  105 



giấc  mộng  vậy.  Những  chúng  sanh  này  thực  sự  là  đang  ở  trong  mộng.  Ở  trong  mộng  tạo 

nghiệp, ở trong mộng chịu khổ và ở trong mộng chịu nạn. Họ chưa từng tỉnh ngộ, cho rằng 

cảnh mộng là thật. Trong mắt chư Phật Bồ Tát họ là người thật đáng thương! 

Làm  được  hay  không?  Làm  được. Có  chướng  ngại hay  không?  Không  có  chướng  ngại. 

Không chướng ngại tâm thanh tịnh của Bồ Tát. Không chướng ngại đại tự tại của Bồ Tát. Bồ 

Tát và những chúng sanh này có duyên, vì chúng sanh có cảm nên chư Phật Bồ Tát tự nhiên 

khởi  ứng  như  vậy.  Chư  Phật  Bồ  Tát  ứng  hoá  chúng  sanh,  tuyệt  đối  không  khởi  tâm  động 

niệm. Khởi tâm động niệm đã không có thì làm gì có phân biệt chấp trước? Đây là điều mà 

chúng ta không thể không biết. Nên các ngài được tự tại, chúng ta không được tự tại. Chúng 

ta cho rằng là thật có. 

Vì sao nói không có chúng sanh được độ? Không có quốc độ được trang nghiêm? Tại sao 

như vậy? Vì pháp giới tức không phải là pháp giới, chúng sanh tức không phải chúng sanh. 

Trong kinh Kim Cang nói rất thấu triệt, chúng sanh tức không phải chúng sanh, mới gọi là 

chúng sanh. Quốc độ tức không phải quốc độ mới gọi là quốc độ. Phàm phu thấy nó là thật. 

Chư Phật Bồ Tát thấy là chân tướng sự thật. 

 “Tư tắc bi trí song dung, lý sự vô ngại. Cố năng ư nhất thiết pháp nhi đắc tự tại. Thượng chi 

 nhị thuyết chánh hảo hổ tham”.  Cả hai mặt chúng ta đều thấy rõ ràng, đã hiểu rõ. Tất cả pháp 

như mộng huyễn bào ảnh, thì cứ tuỳ nó là được, sao lại còn ứng nó? Đừng để ý đến nó. Đó là 

giả  không  phải  thật.  Như  vậy  không  phải  là  A  la  hán  thông  minh  hơn  Phật  sao?  A  la  hán 

không để ý, vậy tại sao Đức Phật cần quan tâm điều này? Thật ra đức Phật không có để ý đến 

nó. Không quan tâm sao để ý ngài lại thị hiện? Cảm ứng thật không thể nghĩ bàn. Thật giống 

như Giang Bổn Thắng thí nghiệm về nước vậy. Phàm phu chúng ta chấp trước tất cả đều là 

có thật. Chúng ta gởi cho nước một thông tin rằng, tôi thích bạn. Phản ứng của nước cho ta 

thấy một đồ án. Tôi gởi tiếp một thông tin khác, tôi ghét bạn. Phản ứng của nó là tự nhiên. 

Như vậy nước có khởi tâm động niệm chăng? Có phân biệt chấp trước chăng? Không có gì 

cả. Tự tánh khởi dụng, chúng ta có thể từ sự thí nghiệm này lãnh hội được một ít. 

Chư Phật Bồ Tát có thật sự đến hay chăng? Chúng ta cầu Phật Bồ Tát, các ngài thật sự 

đến. Không thể nói thật, cũng không thể nói giả. Nếu nói đến thật là sai, còn nếu nói giả cũng 

sai. Chỉ cần khởi tâm động niệm là ta đã sai rồi. Như thế nào mới thấu triệt được chân tướng 

sự thật của nó? Buông bỏ tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước và khởi tâm động niệm thì 

sẽ thấu suốt. Biến pháp giới hư không giới là một thể. Thân người chúng ta, thân thể này là 

một thể. Tay trái chúng ta bị côn trùng cắn rất đau rất ngứa, tay phải tự nhiên an ủi nó, vỗ về 

nó. Tay phải không hề nói nó là tay trái không liên quan đến tôi. Tôi quan tâm việc của nó 

106  Tập 307 



làm  gì?  Nó  vừa  bị  đau  thì  thông  tin  đó  sẽ  truyền  đạt  đến  toàn  thân,  tự  nhiên  là  như  vậy. 

Chúng ta phải nghiên cứu xem tại sao nó như vậy. Trạng thái đó của nó là thật hay là giả. 

Chúng  ta  không  thể  lý  giải, biến  pháp  giới  hư  không  giới  là  do  tự  tánh  thanh  tịnh  viên 

minh thể biến hiện ra. Không những tất cả hữu tình chúng sanh có liên quan, có cảm ứng với 

chúng ta. Mà hữu tình chúng sanh như cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa có thông tin chăng? Có. 

Chỉ cần có hiện tượng là nó sẽ có thông tin, kể cả hiện tượng tự nhiên. Hiện tượng này từ đâu 

mà có? Toàn bộ đều là từ dao động. Dao động chính là nó có phát xạ có tiếp thu. Một mặt 

phát  xạ  thông  tin  của  mình,  mặt  khác  lại  tiếp  thu  tất  cả  thông  tin  khắp  biến  pháp  giới  hư 

không  giới.  Đây  là  thật  tướng  của  các  pháp.  Những  thông  tin  này  không  thể  nói  có  cũng 

không thể nói không. Nó không có hình tướng, nhưng nó thật sự tồn tại. 

Dao động là có tướng, là hiện tượng tự nhiên. Từ hiện tượng tự nhiên phát ra hiện tượng 

tinh thần. Trong hiện tượng tinh thần phát sanh hiện tượng vật chất. Hiện tượng là động, tự 

lánh là bất động. Động không chướng ngại bất động, bất động cũng không chướng ngại động. 

Biến pháp giới hư không giới với ta là một thể. Biến pháp giới hư không giới là chính mình, 

giống như cảnh giới trong mộng vậy. Trong mộng có chính mình cũng có người khác, cũng 

có cây cỏ hoa lá, cũng có sơn hà đại địa, cũng có hư không pháp giới. Quý vị nói là thật hay 

là giả? Nếu nói là giả thì sao rõ ràng như vậy, tỉnh dậy còn nhớ như in. Nếu nói là thật? Thật 

là bất khả đắc. Nó từ đâu đến? Sau khi tỉnh lại nó đã đi đâu? Bất khả đắc. Trên thực tế hư 

không pháp giới và cảnh giới trong mộng không khác nhau. Nên trong kinh Phật dùng một 

câu để giải đáp tất cả các hiện tượng, gọi là “pháp nhĩ như thị”. Tất cả pháp nó vốn là như 

vậy.  Chúng  ta  cần  phải  nghiên  cứu  nó,  hiểu  về  nó.  Nó  vĩnh  viễn  không  có  cảnh  dừng,  nó 

không  có  nguồn  gốc.  Vì  nó  “đương  xứ  xuất  sanh  tuỳ  xứ  diệt  tận”.  Điêu  này  Đức  Thế  Tôn 

giảng trong hội Lăng Nghiêm. Câu cuối cùng Đức Phật dạy, duy chỉ có chứng được mới biết. 

Kiến tánh sẽ thấu triệt hoàn toàn, còn chưa kiến tánh không thể nói rõ ràng được. Nên tu học 

Phật pháp, mục tiêu cuối cùng là minh tâm kiến tánh. Đối với tất cả hiện tượng trong thế xuất 

thế gian hiểu rõ triệt để. Đây gọi là thành Phật, gọi là được đại tự tại. Câu bên dưới nói rất 

hay. 

       “Phi thị ngữ ngôn phân biệt chi sở năng tri”.  Đây là thật, ngôn ngữ nói không cùng tận. 

Phân biệt là dùng ý thức. Nên nói  “ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt” . Không có cách 

nào tưởng tượng, cũng không có cách nào nói rõ. Phạm vi của ngôn ngữ và phân biệt là có 

hạn,  mà  phạm  vi  của  những  hiện  tượng  này  là  vô  hạn.  Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng 

Niệm  Tổ.  “Thử  ngữ  chân  thị  kim  cang  vương  bảo  kiến,  trực  hạ  trảm  tận  chúng  sanh  tình 

 kiến”.  Duy chỉ ngay đây buông bỏ tình kiến. Tình kiến là vọng tâm. A lại da, Mạt na, Ý thức 

Tập 307  107 



và tiền ngũ thức gọi là tám thức tâm vương, là vọng tâm. Chuyển bát thức thành tứ trí thì vấn 

đề sẽ được giải quyết. Nếu buông bỏ cả tám thức, tự tánh trí huệ bát nhã sẽ hiện tiền. 

Khi  trí  huệ bát  nhã đức  tướng đều  hiện tiền, cảnh giới lúc  này  là  gì?  Pháp thân  Bồ  Tát 

trong  kinh  Hoa  Nghiêm  nói. Chứng được  pháp  thân, là  thấy  được  pháp  tánh. Đối với  chân 

tướng sự thật hoàn toàn thấu triệt. Phiền phức của chúng ta ngày nay chính là ba phiền não 

lớn này đều chưa buông bỏ, đây gọi là thật đáng thương. Hoàn toàn chưa buông bỏ. Hay nói 

cách  khác,  chắc  chắn  không  ra  khỏi  được  luân  hồi.  Đời  đời  kiếp  kiếp  ở  trong  đó  chịu  tội. 

Buông  xã  chấp  trước, không  còn  làm  chuyện  khờ  dại. Đoạn  kiến  tư  phiền não  thì  luân  hồi 

không còn nữa. Luân hồi không còn sẽ xuất hiện tứ thánh pháp giới: Thanh văn, Duyên giác, 

Bồ  tát,  Phật.  Ở  đây  tuy  không  có  chấp  trước,  nhưng  vẫn  còn  phân  biệt,  vẫn  còn  khởi  tâm 

động niệm. 

Cần phải buông bỏ phân biệt, khởi tâm động niệm, mới có thể nhìn thấy thật tướng các 

pháp. Chân tướng sự thật đã minh bạch, buông bỏ là minh bạch. Vì sao? Thật sự buông bỏ, 

đó chính là cảm, chư Phật Như Lai liền ứng. Các ngài nhất định giúp ta giác ngộ, giúp ta 

chứng quả. Nếu muốn hỏi vì sao? Bởi chư Phật Bồ Tát với ta là một thể. Ta buông bỏ chính 

là một thông tin, thông báo với tất cả Chư Phật Như Lai trong biến pháp giới hư không giới. 

Ta đã buông bỏ, ta đã đến biên giới của thành Phật. Tin này vừa phát ra, thì các ngài lập tức 

giúp nâng ta lên. Như vậy vấn đề đã được giải quyết. 

Tất cả chư Phật Bồ Tát, tất cả chúng sanh. Tất cả sơn hà đại địa, cây cỏ hoa lá với tôi là 

một thể. Với tôi đều là người thân, không có gì thân hơn nữa. Nên Chư Phật Như Lai ngày 

ngày đều làm điều này, gọi là “đồng thể đại bi, vô duyên đại từ”. Đồng thể là một thể thì đâu 

có chuyện không giúp đỡ! Vô duyên là không có điều kiện. Hỏi gì cũng  là dư thừa, không có 

điều kiện. Những khai thị này đều là tinh tuý trong kinh điển đại thừa. Nếu chúng ta có được 

mấy phần lãnh hội, thì vọng niệm của chúng ta sẽ giảm đi. Nghi hoặc được hoá giải. Vọng 

niệm giảm đi, nghi hoặc giảm nhẹ, từ từ chân tâm sẽ hiện tiền. Việc này chỉ có chân tâm hiện 

tiền, trong  chân  tâm  có  trí  huệ. Có  thể  thấu  triệt  chân tướng  sự  thật. Dùng  chân tâm, đó  là 

việc rất khó! 

Vì  sao  Ấn  Quang  đại  sư  nói  rằng,  một  phần  chân  thành  được  một  phần  lợi  ích?  Chân 

thành là chân tâm. Chân tâm hiểu được những điều chân tâm nói, vọng tâm không hiểu được. 

Chân tâm thì hiểu được những điều vọng tâm nói, nhưng những điều chân tâm nói thì vọng 

tâm không hiểu. Vọng tâm nói thì vọng tâm hiểu, nhưng chân tâm nói nó không hiểu. Nên 

phát tâm bồ đề quan trọng biết bao. Phát tâm bồ đề, chính là dùng chân tâm không dùng vọng 

tâm. Hơn hai mươi năm lại đây, chúng ta nói đến bồ đề tâm với người xưa nói không giống 

nhau. Thể của bồ đề tâm, chúng ta nói là chân thành. Chân thành là thể của tâm bồ đề. Tự thọ 

108  Tập 307 



dụng của tâm bồ đề là thanh tịnh bình đẳng giác. Tha thọ dụng của tâm bồ đề là đại từ đại bi, 

thể hiện ngay trong sinh hoạt hằng ngày. Nhìn thấu, buông bỏ, tự tại, tuỳ duyên, niệm Phật. 

Bồ đề tâm sinh hoạt ở thế gian, khẳng định là thái độ này. 

Nhìn thấu, buông bỏ là đối với người không tranh chấp, đối với thế gian vô cầu. Tự tại 

tuỳ duyên, không chút miễn cưỡng. Đời này kiếp này quyết định niệm Phật cầu sanh tịnh độ 

thân cận Phật A Di Đà. Đại sự của chúng ta đã viên mãn. Chúng sanh trong mười pháp giới 

cùng  một  phương  hướng,  cùng  một  con  đường,  cùng  một  mục  tiêu.  Thời  kỳ  mạt  pháp  của 

Thế Tôn, tu học vô cùng khó khăn, khó thành tựu. Nhưng tu rốt ráo tu hành nhất định thành 

tựu. Cả ba căn phổ bị, lợi độn toàn thâu. 

Chúng ta xem tiếp chú giải của Hoàng Niệm Tổ bên dưới.  “Kim thử kinh văn, dữ Diệu 

 Pháp Liên Hoa Kinh trung, thị pháp phi tư lượng phân biệt chi sở năng giải”.  Ý tứ hoàn toàn 

tương đồng.  “Trực thị nhất cú, nhất vị nhất âm, đẳng đồng vô dị, thử phi ngẫu hợp”.  Không 

phải ngẫu nhiên tương hợp.  “Thật nhân thể đồng”.  Nói lên điều gì? Kinh Vô Lượng Thọ và 

Kinh  Diệu  Pháp  Liên  Hoa  là  đồng  thể.  Đều  là  trong  tự  tánh  viên  minh  thể  hiện  ra,  sao  lại 

không giống nhau!  “Cố hạ dĩ Pháp Hoa dĩ chứng kinh nghĩa. Chứng minh kinh nghĩa, Pháp 

 Hoa kinh vân, chư Phật tuỳ nghi thuyết pháp, ý thú nan giải”.  Đức Thế Tôn thuyết pháp đều 

là ứng theo cảm ứng của chúng sanh. Trên thực tế Đức Phật hoàn toàn không nói câu pháp 

nào, toàn là cảm ứng. Tuỳ theo tâm chúng sanh mà ứng hiện. 

Trong kinh lại nói một Phật xuất thế thì ngàn Phật ủng hộ. Ngàn không phải là chữ số, mà 

là vô lượng! Kinh Hoa Nghiêm dùng mười để tượng trưng cho vô lượng. Một đến mười là vô 

lượng. Ngàn là đại vô lượng, là vô lượng viên mãn. Nếu không có tất cả chư Phật ủng hộ, thì 

đức Phật làm sao thuyết pháp? Đức Phật không khởi tâm động niệm, vậy ngài nói pháp gì? 

Chỉ có chúng sanh khởi tâm động niệm. Chúng sanh chính là Phật, chính là Phật thị hiện. Để 

pháp tánh hiển lộ ra chân thật diệu pháp, giúp chúng sanh giải quyết vấn đề khó khăn. Giống 

như thí nghiệm nước của Giang Bổn Thắng. Chúng ta đem nước ví với Phật, nếu không có 

người làm thí nghiệm, thì làm gì có nhiều đồ án như vậy để chúng ta thấy? Chỉ là chúng sanh 

có cảm thì nó liền phản ứng, nó liền có ứng. Đức Thế Tôn hiện thân là cảm  ứng, Thế Tôn 

thuyết  pháp  cũng  là  cảm  ứng.  Nên  những  người  cảm  đó  có  phải  là  Phật  chăng?  Phải!  Cho 

nênn Phật dạy tất cả chúng sanh vốn là Phật. Chúng sanh khác nhau, tâm tình không giống 

nhau, cảm bất đồng nhưng Đức Phật đều đến ứng. Nên trong dạy học cần phải thỉnh pháp. 

Trong mười nguyện của Phổ Hiền có   “thỉnh chuyển pháp luân”.  Nếu không thỉnh ngài sẽ 

không nói, cũng sẽ không diễn. 

Thân  hành  ngôn  giáo  đều  là  ứng.  Không  có  cảm,  thân  của  các  ngài  cũng  không  hành, 

ngôn cũng không giáo. Lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, mỗi ngày tiếp xúc rất nhiều học sinh. 

Tập 307  109 



Đại chúng đi theo ngài thường có 1250 vị, còn có đại chúng ngẫu nhiên theo ngài, cũng theo 

Đức Thế Tôn. Nếu rảnh thì đến, có việc thì đi. Đến đến đi đi như nước chảy không ngừng. 

Nhân  số  chắc  chắn  nhiều  hơn  chúng  thường  tuỳ.  Họ  là  ai?  Toàn  là  chư  Phật  Như  Lai.  Họ 

không ngừng đưa ra vấn đề. Câu hỏi của họ là tượng trưng cho tất cả chúng sanh, giống như 

đang ở trong phòng thí nghiệm vậy. Có rất nhiều người làm ra thí nghiệm. Giống như người 

thí nghiệm nước, nước có nhiều loại phản ứng khác nhau. 

Tiến sĩ Giang Bổn Thắng nói ông đã làm thí nghiêm mười mấy năm, chưa nhìn thấy hình 

ảnh nào giống nhau. Không có. Ông nói rất kỳ lạ, không có lần nào giống nhau. Ông  nói với 

tôi, tôi cũng nói với ông  không thể có cái tương đồng. Mắt ông  mở lớn và hỏi vì sao? Tôi 

nói tâm không giống nhau. Cùng một người, nhưng phút trước là cái tâm đó, nhưng tâm phút 

sau lại không giống nhau. Ông ta liền hiểu rỏ. Tôi nói nó là dùng tâm để cảm! Cùng với tình 

yêu đối với nước. Cùng một tình yêu, nhưng trình độ tình yêu đó không giống nhau. Trình độ 

thuần  khiết  không  giống  nhau,  xen  tạp  cũng  không  giống  nhau.  Niệm  niệm  không  tương 

đồng thì làm sao có hai tướng tương đồng? 

Bồ Tát Di lặc nói với chúng ta. Quý vị xem niệm đó vi tế biết bao. Một khảy móng tay có 

32  ức  một  trăm  ngàn  niệm,  nhưng  mổi  niệm  đều  không  giống  nhau.  Giống  nhiều  giống  ít, 

nhưng tuyệt đối tìm không thấy sự tương đồng. Tôi đem đạo lý này nói cho ông ta nghe. Trên 

toàn thể vũ trụ này cũng không tìm thấy, không thể tìm thấy tương đồng. Vì niệm của nó là 

vọng niệm, đến khi nào tương đồng? Thành Phật sẽ tương đồng, Phật Phật đạo đồng. Vì sao? 

Phật không có ý niệm. Không có ý niệm nên giống nhau, có ý niệm thì không giống nhau. 

Nên  vọng  tâm  không  giống  nhau,  nhưng  chân  tâm  giống  nhau.  Chân  tâm  không  có  vọng 

niệm, không khởi tâm không động niệm. Còn phải đoạn tận tập khí không khởi tâm không 

động niệm. Khi tập khí chưa đoạn tận thì vẫn là không giống nhau. Như vậy chúng ta biết 

được, thường tịch quang hoàn toàn giống nhau. Cõi thật báo vẫn không giống nhau. Cõi thật 

báo có thể nói là giống nhiều hơn ít. Trong  mười pháp giới cũng giống nhiều hơn ít. Lục đạo 

có thể nói là hoàn toàn không giống nhau. Trong kinh Phật nói rất khoa học. 

Chư Phật tuỳ nghi thuyết pháp ý thú khó giải. Vì sao?  “Ngã dĩ vô số phương tiện, chủng 

 chủng nhân duyên, thí dụ ngôn từ, diễn thuyết chư pháp”.  Quý vị xem mấy câu này. Vô số 

phương tiện, đây là cảm ứng! Chúng sanh có cảm, ngài liền có ứng. Chúng sanh có vô số 

cảm, ngài liền có vô số ứng. Chủng chủng nhân duyên chứ không phải một. Thí dụ ngôn từ, 

diễn thuyết các pháp.  “Thị pháp phi tư lương phân biệt chi sở năng giải”.  Hay nói cách khác, 

không thể dùng phân biệt chấp trước. Không thể dùng suy nghĩ, mới có thể thấu triệt được 

chân  thật  nghĩa  mà  Như  Lai  nói.  Chỉ  cần  dùng  tư  tưởng,  dùng  phân  biệt  thì  những  điều  ta 

hiểu đều là ý nghĩ của chính mình, không phải ý của Phật. Vì Phật không có ý thì làm sao có 

110  Tập 307 



thể hiểu? Phật không có ý, nhưng chúng sanh có ý. Nếu chúng sanh cũng không có ý thì đã 

nhập vào cảnh giới của Phật rồi. Họ vừa nghe đã hiểu, liền chứng nhập và đã thành Phật. Đây 

là thật. 

Ngài  Huệ  Năng  khi  ở  trong  tư  phòng  của  Ngũ  Tổ, nghe  Ngũ  Tổ  giảng  đại  ý  kinh  Kim 

Cang. Ngài là một người thật thà, không có so đo tính toán, cũng không có phân biệt, cũng 

không có khởi tâm động niệm, nên vừa nghe đã hiểu. Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. 

Ngài đã thành Phật. Vì sao? Ngài không dùng so đo tính toán,  không có phân biệt, không có 

chấp trước. Phương pháp nghe kinh này, vừa nghe là liền thành Phật. Từ đó cho thấy, người 

trong hội của Ngũ Tổ không ít, có khoảng mấy ngàn người, hàng ngày đều nghe ngài giảng 

kinh thuyết pháp, nhưng không có ai khai ngộ. Bao gồm cả Hoà thượng Thần Tú. 

Ngũ Tổ bảo làm bài kệ, ngài suy nghĩ rất lâu. Như vậy là sao? Đó là dùng tư duy, dùng 

phân biệt. Nên bài kệ của ngài không đạt. Y bát của Ngũ Tổ không truyền cho Thần Tú. Ngài 

Huệ Năng vừa nghe bài kệ này, thấy bài kệ này không thoả đáng. Vừa nghe đã biết, nên sửa 

bài kệ của Thần Tú. “Bồ đề bổn vô thọ, minh cảnh diệc phi đài. Bổn lai vô nhất vật, hà xứ 

nhạ trần ai”. Ngài đem bài kệ của Thần Tú sửa thành như vậy. Ngài đã phủ định bài kệ của 

Thần Tú. Đây chính là nói rõ, tâm của ngài Huệ Năng là thanh tịnh bình đẳng giác. Tâm của 

Thần Tú không thanh tịnh, không bình đẳng và cũng chưa giác ngộ. Đạo lý chính là như vậy. 

Vì sao Ngài Huệ Năng vừa nghe Ngũ Tổ thuyết pháp liền đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh.  Ngài  không  phân  biệt  không  chấp  trước,  không  khởi  tâm  không  động  niệm.  Cốt  lõi 

chính là ở đây. Ai có thể buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì lục căn đều phóng 

quang. Trong kinh Lăng Nghiêm nói “lục căn môn đầu phóng quang động địa ”.  Chúng ta 

thấy, nghe, hay tiếp xúc đều lập tức khai ngộ. Chân tướng nhân sanh vũ trụ ở đâu? Ở ngay 

trước mắt, không ở chổ khác, không rời chúng ta. Nếu muốn khai ngộ thực tế mà nói thì rất 

đơn giản. Buông bỏ là được. 

Khi tôi mới học Phật, lần đầu tiên gặp Chương Gia đại sư đã đưa vấn đề này hỏi ngài. Đại 

sư nói với tôi là nhìn thấu, buông bỏ. Vì tôi nghiệp chướng nặng, không giống như ngài Huệ 

Năng. Giống ngài Huệ Năng không phải lập tức liền khai ngộ rồi sao? Nghiệp chướng nặng, 

nghe đến hai câu này thì hình như hiểu, hình như không hiểu. Ngài thật sự không gạt tôi. 

Quý vị xem ngày đầu tiên, nhà Phật gọi là hiển bày tất cả, không có giữ lại điều gì, liền 

đem bí quyết nói với tôi. Trong 60 năm học Phật của chúng tôi, huân tập thời gian dài như 

vậy đã hoàn toàn lãnh hội được. Đời này đại triệt đại ngộ, chính là buông bỏ triệt để là khó. 

Nhưng vãng sanh đến thế giới Cực Lạc thì có nắm chắc! Chỉ cần buông bỏ phân biệt chấp 

trước là được, thế giới Cực lạc ta đã có phần. 

Tập 307  111 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 308 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: ngày 28 tháng 02 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chư  vị  pháp  sư, chư  vị  đồng học, xin  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị xem  “Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải”, trang 362, hàng thứ năm. Từ câu Pháp Hoa Kinh vân, bắt đầu từ câu 

cuối cùng. 

 “Pháp Hoa Kinh vân, chư Phật tuỳ nghi thuyết pháp, ý thú nan giải. Sở dĩ giả hà? Ngã dĩ vô 

 số phương tiện, chủng chủng nhân duyên, thí dụ ngôn từ, diễn thuyết chư pháp. Thị pháp phi 

 tư lương phân biệt chi sở năng giải, duy hữu chư Phật nãi năng tri chi. Sở dĩ giả hà? Chư 

 phật Thế Tôn duy dĩ nhất đại sự nhân duyên cố xuất hiện ư thế”.  

Đây là dẫn chứng một đoạn kinh văn trong kinh Pháp Hoa. Đức Phật ứng hoá ở nhân 

gian là vì đại chúng giảng kinh thuyết pháp. Chỉ có hai nguyên tắc. Một cái là Chân Đế, hai 

là Tục Đế. Tục đế dễ hiểu, hoàn toàn là y theo tri kiến của người thế gian. Người thế gian cho 

rằng, tất cả pháp này đều là thật. Phật tuỳ thuận chúng ta mà nói pháp, nên chúng ta dễ hiểu. 

Cho nên nói về luân lý, đạo đức, nhân quả chúng ta đều có thể lý giải được. 

Nếu thuận theo Chân Đế, chúng ta không thể hiểu được. Chân đế là gì? Là buông bỏ tất 

cả  vạn  duyên  và  tự  thân  chứng  được  cảnh  giới.  Chúng  ta  chưa  buông  bỏ, những  điều  nhìn 

thấy  sau  khi  đã  buông  bỏ  hoàn  toàn  không  giống  nhau.  Nên  chúng  ta  nghe  Phật  nói  pháp, 

giống  như  nghe  chuyện  thần  thoại  vậy.  Đặc  biệt  là  kinh  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm.  Người  thế  gian  còn  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  nên  xem  kinh  Pháp  Hoa 

chính là xem chuyện thần thoại, không cách nào lý giải được. Nói với chúng ta tất cả pháp là 

giả, không phải thật. Giả nhưng rất đông đúc. 

112   



Phật  pháp  giới,  Bồ  Tát  pháp  giới,  Thanh  văn  pháp  giới  trong  lục  đạo  rất  đông  đúc.  Có 

những việc như thế này chăng? Về sự thì có, nhưng về lý thì không. Về tướng có, nhưng về 

tánh không có. Mục tiêu cuối cùng của Phật là giúp chúng ta minh tâm kiến tánh. Chúng ta 

có thể thấy được chăng? Đáp án là khẳng định, chắc chắn có thể thấy được. Phải thật sự nghe 

lời mới được. Đối với Phật cần có lòng tin chân thành. Phải nghe lời, phải y giáo phụng hành. 

Quan trọng nhất trong việc nghe lời, Đức Phật dạy chúng ta buông bỏ, chúng ta thật sự phải 

buông bỏ. Còn có tham ái ,có tình chấp thì rất khó. Trong kinh nói, Phât độ chúng sanh cần 

thời gian vô lượng kiếp. Vì sao phải vô lượng kiếp? Không phải họ buông bỏ là được sao. 

Vấn đề là ở chỗ vô lượng kiếp họ cũng chưa buông bỏ được. 

A lại da thức của con người giống như kho tư liệu vậy, từng li từng tí đều bảo tồn trong 

đó. Tài liệu này không xoá đi thì vĩnh viễn vẫn ở trong đó, việc này sẽ rất phiền phức. Chỉ có 

thiện căn thật sự sâu dày, một lần nghe ngàn lần ngộ. Đối với chư Phật Bồ Tát hoàn toàn tuỳ 

thuận. Đây là hiếu thảo với chư Phật Bồ Tát, không dám làm trái. Hạng người này dễ dạy. Cổ 

đức thường nói, duy chỉ có bậc thượng trí và hạ ngu là dễ được độ nhất. Thượng trí một lần 

nghe ngàn lần ngộ. Họ thật buông bỏ và thấu triệt. Còn bậc hạ ngu điều gì cũng không biết, 

nhưng họ có thể buông bỏ. Họ nghe lời nên họ cũng dễ được độ, cũng dễ dàng chứng quả. 

Phiền phức nhất chính là giai đoạn ở giữa. Không thượng không hạ, nhân số này rất nhiều. 

Đức Thế Tôn khi còn tại thế suốt 49 năm, toàn là vì hạng người không thượng không hạ 

này. Hàng thượng căn gặp ngài liền đại triệt đại ngộ. Còn bậc hạ ngu gặp ngài thì liền được 

vãng  sanh,  rất  dễ.  Nên  chúng  sanh  căn  tánh  thuần  thục,  căn  tánh  như  thế  nào  gọi  là  thuần 

thục? Thượng trí thuần thục, hạ ngu thuần thục. 

Ngày xưa tôi cầu học ở Đài Trung, thầy Lý nói với tôi rất nhiều lần. Ông  rất muốn học 

người  hạ  ngu.  Thượng  trí  học  không  được,  muốn  học  hạ  ngu.  Học  mấy  mươi  năm  cũng 

không giống. Vì sao học không giống? Không sửa đổi tập khí được. Thầy Lý đa tài đa nghệ, 

thầy học được rất nhiều. Cầm kỳ thi hoạ rất khó bỏ, chính là học hạ ngu học không giống. 

Như vậy chúng ta học Phật, trong mấy mươi năm này tự bản thân trải qua. Chính mắt nhìn 

thấy, chính tai nghe thấy đều không sai chút nào. Hai hạng người này thành tựu rất nhanh, 

thành tựu vô cùng thù thắng. Khiến người thường như chúng ta, bất luận là tại gia hay xuất 

gia. Các bậc đại đức hoằng dương nghiên cứu về tông môn giáo môn, chủ trì chánh pháp thực 

sự cũng không sao sánh bằng. Năm ba năm đã biết trước giờ chết thân không tật bệnh. Thân 

tâm mạnh khoẻ, nói đi là đi. Đoan tướng hy hữu. Đây là thật không phải giả, là tận mắt nhìn 

thấy. 

Dùng họ  để  ấn  chứng kinh  Phật, thì  trong kinh nói  không sai.  Chúng  ta  học  nhiều  năm 

như vậy, đến thông tin cũng không có. Sai sót là do đâu? Kinh không sai, Phật Bồ Tát không 

Tập 308  113 



sai, chư vị Tổ Sư không sai. Sai  ở chỗ chúng ta không buông bỏ. Vì sao không buông bỏ 

được? Tập khí chấp trước quá nặng, thời gian quá dài. Chữ buông bỏ chỉ là thỉnh thoảng nghe 

được, huân tập thời gian rất ngắn, không thể hình thành một động lực. Nên khi lục căn tiếp 

xúc  với  cảnh  giới  lục  trần  thì  khuyết  điểm  xuất  hiện.  Chúng  ta  thường  nói  là  muốn  khống 

chế,  chiếm  hữu  nó.  Đây  đều  là  tâm  bệnh,  nó  liền  phát  tác.  Biết  rất  rõ,  buông  bỏ  là  đúng. 

Nhưng tự mình chưa làm chủ được cảnh giới trước mắt. Rỏ ràng biết là không thể làm nhưng 

cố ý phạm, nhưng trong đó nhân tố rất nhiều. Tôi cảm thấy nhân tố quan trọng nhất, là chúng 

ta  nhận  thức  đối với kinh  giáo  mà  Đức  Thế  Tôn  nói  chưa  đủ. Chỉ nhận  thức  một  chút  bên 

ngoài. 

Chúng ta học tập ở bên ngoài tuyên giảng. Tuyên giảng không phải là nghĩa chân thật của 

Như Lai. Chúng ta chưa khai ngộ, đương nhiên phải nương vào chú giải của các bậc tổ sư. 

Chú giải của Tổ sư chúng ta cũng xem không hiểu. Đó là ý của họ, có phải là ý của Phật Bồ 

Tát chăng? Phải xem chú giải của người này, họ đã thật buông bỏ hay chưa. Nếu họ thực sự 

đối với pháp thế xuất thế gian đều không chấp trước. Họ là cảnh giới A la hán, đương nhiên 

cao hơn chúng ta nhiều. Cảnh giới A la hán để giải nghĩa chân thật của Như Lai, vẫn có cự ly 

rất lớn. Nếu người này là cảnh giới Bồ Tát, rất gần với nghĩa chân thật của Như Lai. Nhưng 

vẫn có cự ly sai biệt. 

Trong kinh đại thừa Đức Phật dạy, việc này “duy Phật dữ Phật phương năng cứu cánh”. 

Chỉ có thành Phật mới hoàn toàn thấu triệt, mới có thể từng tầng từng tầng nâng cao lên. Đây 

là việc tốt. Giống như lên cầu thang vậy, từng bậc từng bậc đi lên. Không ngừng nâng cao. 

Nâng cao lên chính là buông bỏ. Chúng ta lên tầng, phải buông bỏ tầng thứ nhất mới có thể 

lên tầng hai. Buông bỏ tầng thứ hai mới lên được tầng ba, chính là đạo lý này. Nếu khi ta đến 

tầng thứ nhất mà không nỡ buông bỏ, thì sẽ dừng lại ở đó không lên được nữa. Thông thường 

chúng ta đưa ra, đều là đưa ra những nét chính, không nói tỷ mỉ. Quý vị nói buông bỏ chấp 

trước. Tiểu thừa từ sơ quả hướng đến tứ quả A la hán là tám tầng lớp, được tám tầng lầu. 

Trong kinh Hoa Nghiêm nói, thập tín vị Bồ Tát là mười tầng lầu. Điều kiện của tầng thứ 

nhất là phải buông bỏ tám mươi tám phẩm kiến hoặc của tam giới, như vậy mới có thể vào 

được tầng thứ nhất_Mới nhập môn. Chúng ta mới biết rằng điều này rất khó. Chúng ta đã 

nhập  môn  hay  chưa?  Chưa  nhập  môn. Tám  mươi  tám  phẩm  kiến hoặc này, Phật  Bồ  Tát vì 

dạy hàng phàm phu sơ học mà đem nó quy nạp thành năm loại lớn. Thứ nhất là thân kiến, thứ 

hai là biên kiến, thứ ba là giới thủ kiến, thứ tư là kiến thủ kiến, thứ năm là tà kiến. Phân thành 

năm loại lớn này. Ta buông bỏ được bao nhiêu, đây gọi là học Phật. Nếu buông bỏ hết năm 

loại lớn này, chúc mừng quý vị, quý vị là đệ tử chân thật của Đức Thế Tôn. Quý vị không 

phải giả, quý vị là thật. Vì sao? Chúng ta đã vào được lớp một. Nếu tiểu thừa thì sơ quả Tu đà 

114  Tập 308 



hoàn.      Trong đại thừa Kinh Hoa Nghiêm thập tín vị Bồ Tát, thì ta đạt được sơ tín vị. Sơ tín 

vị Bồ Tát và Tu đà hoàn đoạn phiền não là bình đẳng, nhưng trí huệ không bình đẳng. Sơ tín 

vị Bồ Tát so với Tu đà hoàn thì trí huệ cao hơn rất nhiều, còn công phu đoạn chứng thì bình 

đẳng. Sơ tín Bồ Tát chính là tiểu thừa Tu đà hoàn. Nhị quả hướng chính là nhị tín vị Bồ Tát 

trong thập tín. Nhị quả chính là tam tín Bồ Tát. Tam quả hướng chính là tứ tín vị Bồ Tát, tam 

quả là ngũ tín Bồ Tát. Tứ quả hướng là lục tín Bồ Tát, tứ quả là thất tín Bồ Tát. Nên thất tín 

Bồ Tát ngang bằng với tiểu thừa A la hán. Điều này đối chiếu với Kinh Hoa Nghiêm sẽ rất rõ 

ràng. Nếu không buông bỏ tầng ở dưới, thì không cách nào đi tiếp lên trên. 

Thất tín tương đương với A la hán, bát tín tương đương với Bích Chi Phật. Cửu tín vị là 

Bồ Tát, thập tín là Phật quả. Mười pháp giới, thất tín mới ra khỏi luân hồi lục đạo. Thập tín 

chính là quả vị Phật trong mười pháp giới, họ đã đoạn tận vô thỉ vô minh. Vô thỉ vô minh là 

khởi tâm động niệm. Trong biến pháp giới hư không giới, lục căn tiếp xúc với cảnh giới bên 

ngoài  mà  không  khởi  tâm,  không  động  niệm  là  được.  Họ  đã  vượt  lên  mười  pháp  giới,  đã 

thành Phật. Minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Lúc này đối với chân thật nghĩa của 

Như Lai họ hoàn toàn thấu suốt. Trong kinh Hoa Nghiêm chính là trên sơ trụ. 

Sơ  trụ  Bồ  Tát  thị  hiện  trong  mười  pháp  giới,  nếu  có  chúng  sanh  đáng  dùng  thân  gì  để 

được độ thoát, thì hiện thân đó vì họ mà thuyết pháp. Đáng dùng thân Phật để được độ thì họ 

có thể hiện thân Phật. Ba mươi hai tướng tốt, tám mươi vẻ đẹp. Hiện thân Bồ Tát, hiện thân 

trời và người. Hiện thân súc sanh, hiện thân ngạ quỷ. Hiện thân cây cỏ hoa lá,  sơn hà đại địa. 

Họ  có  thể  hiện  tất  cả  không  chướng  ngại,  ở  đây  nói  là  được  đại  tự  tại. Chúng  ta phải biết, 

được đại tự tại là từ buông bỏ mà đạt được. Còn những lý luận trong kinh giáo này không 

được. 

Lý luận có ưu điểm gì? Giúp chúng ta nhìn thấu. Nhìn thấu suốt mới chịu buông bỏ. Ưu 

điểm của kinh giáo chính là điểm này. Thật sự rõ ràng, minh bạch thì sẽ thật sự buông bỏ. 

Buông bỏ mới có thể khai ngộ, không buông bỏ thì không thể khai ngộ. Trong bộ kinh này 

đặc biệt giới thiệu cho chúng ta thế giới tây phương Cực Lạc  y chánh trang nghiêm.  Giới 

thiệu nguồn gốc thế giới Cực Lạc, vì sao có thế giới Cực Lạc. Bắt đầu giảng từ lịch sử. Thế 

giới Cực Lạc vô cùng thù thắng trang nghiêm. Những trang nghiêm này từ đâu mà có. Sau 

khi chúng ta đọc rồi lại muốn hướng về và rất hâm mộ. Tâm vãng sanh tịnh độ tự nhiên sanh 

khởi. Đây chính là công đức thù thắng của bộ kinh này. Đi như thế nào? Buông bỏ là đi được. 

Chỉ có buông bỏ mới nhất tâm. Hai tâm là chưa buông bỏ, nhất tâm là đã buông bỏ. Nhất tâm 

một lòng chuyên niệm quyết định được vãng sanh. 

Nên câu nói này trong kinh Pháp Hoa, ý nghĩa thì chúng ta ở trước đều đã học. Câu quan 

trọng nhất chính là “duy chỉ có chư Phật mới có thể biết được”. Chính là câu này. Điều này 

Tập 308  115 



chứng tỏ Bồ Tát Pháp Tạng không phải là Bồ Tát thường, ngài là pháp thân Bồ Tát. Ngài là 

Bồ Tát đã đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Ngài là Phật thật chứ không phải Phật giả, 

không phải tương tợ Phật. Phật trong mười pháp giới là tương tợ. Lục tức Phật mà Trí Giả 

Đại sư nói có tương tợ tức Phật. Phật trong nhất chân pháp giới gọi là phần chứng tức Phật. 

Ngài là thật, ngài không phải là giả. Nhưng ngài chưa viên mãn, vì sao chưa viên mãn? Tập 

khí vô thỉ vô minh chưa đoạn tận. Tập khí đoạn tận chính là viên mãn, gọi là diệu giác Phật 

quả. 

Chứng được diệu giác là cao nhất, đây là vô thượng chánh đẳng chánh giác. Trong cảnh 

giới này, cỏi thật báo cũng không có. Thật sự chứng minh rằng, “phàm sở hữu tướng giai thị 

hư vọng”. Cõi thật báo không còn. Cõi thật báo không còn hiện ra cái gì? Chính là thường 

tịch quang. Thường tịch quang tịnh độ trong tứ độ. Trong thường tịch quang tất cả hiện tượng 

đều không có. Ngày nay chúng ta nói là hiện tượng tự nhiên, hiện tượng tinh thần, hiện tượng 

vật  chất  tất  cả  đều  không  có.  Nên  lục  căn  của  hàng  phàm  phu  không  duyên  tới. Nó  không 

phải vật chất nên nhãn nhĩ tỷ thiệt thân không duyên tới được. Không cách nào biết được nó 

ở đâu. Nó không phải tinh thần nên đệ lục ý thức duyên không tới, nghĩa là thức thứ sáu, thức 

thứ bảy, thức thứ tám không duyên tới được. Nó thật sự vĩnh hằng không thay đổi, mãi mãi 

thanh  tịnh,  tuyệt  đối  không  bị  ô  nhiễm.  Tuy  không  có  gì  cả,  nhưng  thực  tế  mà  nói  thì  nó 

không thiếu gì. Có thể sanh ra vạn pháp. 

Khi không có duyên thì không thấy gì hết, nhưng khi có duyên thì có thể sanh vạn pháp. 

Nên vạn pháp là do duyên sanh, nó là nguyên nhân chân thật của tất cả vạn pháp. Gặp duyên 

sẽ hiện tiền, duyên là gì? Duyên là ý niệm của chúng sanh, chính là ý niệm. Nên Đức Phật 

nói,  tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh  ra.  Tâm  tưởng  là  duyên,  đặc  biệt  là  ở  trong  mười  pháp 

giới. Cõi thật báo không phải duyên sanh, nên gọi nó là nhất chân. Duyên là pháp sanh diệt, 

tánh  bất  sanh  bất  diệt.  Cảnh  giới  trong  cõi  thật  báo  không  có  sanh  diệt,  nghĩa  là  không  có 

hiện tượng sanh diệt. Nó xuất hiện, nhưng trở về với thường tịch quang thì nó không còn nữa. 

Ngày  nay  thành  tựu  của  các  nhà  khoa  học,  trong  kinh  Phật  đã  nói  đến  đến  mức  tối  đa. 

Muốn lên cao hơn nữa thật không dễ, vì họ dùng bát thức,  lục căn. Đức Phật nói năng lực 

của lục căn, mạnh nhất là đệ lục ý thức. Đệ lục ý thức ngày nay chúng ta gọi là tư tưởng. Tư 

tưởng không có biên giới, trên thực tế nó vẫn có biên tế. Tư tưởng có thể duyên tới A lại da. 

Hồng  quan  thế  giới,  hồng  quan  vũ  trụ,  nó  có  thể  duyên  tới  toàn  thể  vũ  trụ.  Ngày  nay  hư 

không vật lý đều phát triển theo phương hướng này. Nghiên cứu toàn thể vũ trụ, nguồn gốc 

vũ trụ và những điều bí mật trong vũ trụ. Phản diện của hồng quan với vi quan. 

Vi quan thế giới chính là lượng tử lực học ngày nay, nó có thể duyên tới a lại da. A lại da 

chính là hiện tượng tự nhiên, hiện tượng tinh thần và hiện tượng vật chất, từ đâu mà có? Rốt 

116  Tập 308 



cuộc là như thế nào? Bây giờ các nhà khoa học từ từ đã nhận thức rõ ràng, nghiên cứu báo 

cáo của họ với những điều trong kinh đại thừa nói là giống nhau, hoàn toàn tương đồng. Bản 

chất của vũ trụ chỉ có ba loại, ngoài ba loại này ra thì không có gì cả, giống như ống vạn hoa 

vậy. Bên trong chỉ có ba loại giấy vụn màu sắc khác nhau, nhưng nó biến hoá vô lượng vô 

biên không cùng tận. Mở ra nhìn ở trong chỉ là như vậy. 

Ba loại này các nhà khoa học nói là hiện tượng vật chất. Tin tức là hiện tượng tinh thần, 

năng lượng là hiện tượng tự nhiên. Chỉ có ba thứ này, ngoài ba thứ này ra thì không có gì 

nữa. Vũ trụ do ba loại này biến hiện ra. Trong kinh đức Phật nói rất rỏ ràng, công năng của 

đệ lục ý thức chỉ đến được đây, nó không duyên được tự tánh. Trong kinh đức Phật dạy nó 

không  làm  được  minh  tâm  kiến  tánh,  đại  triệt  đại  ngộ.  Vì  sao?  Vì  nó  không  thể  dùng  tư 

tưởng. Phải buông bỏ tư tưởng. Đệ lục ý thức là phân biệt, đệ thất thức là chấp trước. A lại da 

là năng lượng. Đây là nguyên nhân vì sao các nhà khoa học không thể kiến tánh, điều này 

trong kinh  Phật  nói  rất  rõ. Chẳng  phải họ  không  thể  kiến tánh, họ  rất  thông  minh. Họ  phát 

hiện ra điều bí mật trong vũ trụ với những thứ đức Phật thấy được là giống nhau, nhưng cuối 

cùng họ không thể kiến tánh. Chính là họ không biết những thứ này từ đâu đến. 

Hiện tượng vật chất từ đâu mà có thì họ biết, là ý niệm. Mà ý niệm là hiện tượng tinh thần. 

Hiện tượng tinh thần từ đâu mà có thì họ không biết. Cách nói của họ hiện tại là bịa đặt. Nói 

thì không tệ, nhưng không sao sanh ra có đươc. Đây cũng là một vấn đề, vấn đề này không có 

đáp án. Năng lượng giữa vũ trụ từ đâu mà có? Những vấn đề này còn chưa thể giải quyết. 

Các nhà khoa học nếu học tập đại thừa, nếu có thể tu thêm thiền định. Thiền định chính là 

buông  bỏ.  Như  vậy  thì  chúng  mừng  vì  họ  đã  thành  Phật.  Kiến  tánh  trong  Phật  pháp  gọi  là 

thành Phật. Các nhà khoa học đã thành Phật. 

Trong  kinh  Phật  nói  những  ý  nghĩa  này  họ  đều  hiểu,  tuy  hiểu  nhưng  họ  không  nói  ra 

được. Điều này trong tông môn nói là hướng thượng nhất trước. Hướng thượng chính là minh 

tâm kiến tánh. Nhất trước thì sao? Chỉ có người chứng được mới biết. Không có cách nào nói 

ra được, cũng không cách nào dùng ngôn ngữ, dùng phân biệt để nhận thức nó. Bên dưới đều 

là trong Kinh Pháp Hoa nói. 

       “Chư  Phật  Thế  Tôn dục  linh  chúng  sanh  khai  Phật  tri  kiến, sử  đắc  thanh  tịnh  cố, xuất 

 hiện ư thế”.  Chúng sanh có cảm, Phật liền có ứng. Đây là thù thắng nhất trong cảm ứng. Là 

người như thế nào? Người muốn làm Phật. Không muốn làm Phật thì không cách nào khác. 

Họ có nguyện vọng lớn như vậy, ý niệm muốn làm Phật này gọi là tâm vô thượng bồ đề. Nên 

người  phát  tâm  vô  thượng  bồ  đề,  Đức  Phật  sẽ  gia  trì  họ.  Không  phải  người  phát  tâm  vô 

thượng bồ đề, Đức Phật đến cũng vô ích. Đức Phật cũng đến nhưng không giảng pháp này 

Tập 308  117 



cho họ. Giảng pháp này cũng vô dụng, họ không hiểu. Người thật sự phát tâm này họ sẽ hiểu. 

Vì sao? Vì đó là những gì trong lòng họ hy vọng tìm cầu. 

Khai Phật Tri Kiến. Khai là khai thị, mở ra. Đức Phật mở cánh cửa này ra, để chúng ta 

nhìn thấy được cảnh giới mà Như Lai đã chứng. Cảnh giới này là gì? Kinh Pháp Hoa là cảnh 

giới này. Kinh Hoa Nghiêm cũng là cảnh giới này. Kinh Vô Lượng Thọ cũng thế. Mỗi chữ 

mỗi câu  trong đó đều là tri kiến của Phật. Chúng ta thường nghe đến Phật câu độ người có 

duyên,  đây  là  người  có  duyên  thứ  nhất,  là  thật  sự  phát  bồ  đề  tâm.  Hạng  người  này  gọi  là 

chúng sanh căn thuần thục, căn của họ đã chín muồi. Nên vừa nghe Phật khai thị họ liền ngộ 

nhập. Đối với người căn tánh chưa thuần thục đức Phật không nói pháp này. Vậy ngài nói gì? 

Nói pháp mà họ có thể tiếp nhận. 

Họ hoàn toàn chưa buông bỏ được vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì ngài nói với họ 

điều gì? Nói với họ những điều trong luân hồi lục đạo như thiện pháp, ác pháp. Những điều 

này là gì? Cảnh giới của kinh A hàm. Trong kinh A Hàm nói rất nhiều về luân lý, đạo đức, 

nhân quả. Giúp chúng  ta, dạy  chúng  ta  làm  thế  nào để không đoạ  vào ba đường  ác. Vì  chí 

nguyện của chúng ta ở đây, không muốn rời xa luân hồi lục đạo. Muốn đời sau ở nơi nhân 

đạo có cuộc sống tốt hơn. Làm quan lớn hưởng phước báo lớn, họ chỉ muốn những điều này. 

Muốn hưởng những lạc thú của ngũ dục thất tình. Nhưng Đức Phật cũng có thể giúp chúng ta 

mãn nguyện. Ví dụ như người thế gian chính là tuyệt đại đa số. Bất kể là người nước nào, 

dân tộc nào hay tôn giáo nào. Họ có muốn phát tài hay không? Đều muốn. Muốn thông minh 

trí huệ hay không? Rất muốn. Có muốn mạnh khoẻ trường thọ không? Mỗi người đều muốn. 

Không có ai không muốn. 

Đức Phật nói ba loại này là quả báo. Có quả nhất định có nhân, tu nhân có thể đạt được 

quả  báo.  Nhân  là  gì?  Là  bố  thí.  Nên  Đức  Phật  dạy  chúng  ta  tu  tài  bố  thí.  Mục  đích  là  gì? 

Được tài phú. Việc tốt, nhưng việc tốt sẽ biến thành việc xấu. Người xưa hay nói hoạ phước 

nương nhau. Trong phước có hoạ. Hưởng phước phải làm sao để tránh hoạ này? Chính là dạy 

chúng ta càng có của thì phải càng bố thí, càng bố thí thì càng nhiều, càng nhiều thì càng phải 

bố thí. Chỉ cần chịu bố thí ra bên ngoài sẽ không có hoạ. Giống như nước vậy,  bên này chảy 

vào bên kia chảy ra. Nó là nước sống, là lưu động chứ không phải trôi nổi vì thuỷ tai. Nếu nó 

đọng lại chỉ vào mà không ra. Được rồi, nó sẽ đầy. Như vậy thuỷ tai đã đến. Nên dạy chúng 

ta bố thí. Càng thí càng nhiều, càng nhiều thì càng thí, nhất định không nên giữ lại. 

Nếu muốn được thông minh trí huệ thì tu pháp bố thí, cũng chính là càng thí càng nhiều. 

Đối với Phật pháp không nên keo kiệt, keo kiệt với Phật pháp lập tức xảy ra sự cố. Tiếc của, 

không muốn chia sẽ Phật pháp quả báo là ba đường ác. Hiện tại ta đang hưởng phước, nhưng 

khi phước hưởng hết thì đi về đâu? Đi vào ba đường ác. Nếu không keo kiệt càng nhiều càng 

118  Tập 308 



thí, tương lai nếu không gặp được pháp môn tu tập, thì cũng được sanh thiên. Gặp được pháp 

môn tu tập sẽ đến thế giới Cực Lạc, sẽ được thành Phật. Đây là Phật dạy người thường như 

chúng ta. Người thường như chúng ta, tâm lượng chỉ lớn như vậy thôi. Chỉ có một nguyện 

vọng như vậy, Đức Phật sẽ cho chúng ta mãn nguyện. 

Vô uý bố thí được mạnh khoẻ trường thọ. Mạnh khoẻ trường thọ cũng không thể keo kiệt, 

keo  kiệt  sẽ  bị  giảm  phước.  Chúng  ta  có  một  thân  thể  mạnh  khoẻ  trường  thọ,  phải  nên  nhớ 

luôn luôn giúp cho những chúng sanh khổ nạn. Như vậy càng mạnh khoẻ, càng trường thọ. 

Vì sao? Lúc này chúng ta rất hữu dụng, có thể giúp đỡ nhiều người. Nếu nói trường thọ thì 

khi già sẽ hưởng phước, phước hưởng hết lại ngụp lặn trong luân hồi lục đạo. Đối với công 

việc trong xã hội, khi đến tuổi nghĩ hưu. Sau khi nghĩ hưu, thân thể vẫn còn rất tốt. Thế gian 

này không ít đoàn thể từ thiện, đoàn thể tôn giáo. Ở trong đó làm việc thiện không có hạn chế 

tuổi tác. Càng làm thân thể càng tốt. 

Thân thể là một bộ cơ khí. Cơ khí phải hoạt động máy của nó mới chạy êm. Cơ khí nếu 

không hoạt động nó sẽ bị sét rỉ. Thời gian dài không hoạt động nó sẽ hư. Đức Phật dạy chúng 

ta là tâm phải tịnh, nhưng thân phải động. Tâm tốt nhất là trú tâm một chổ. Phải đơn thuần, 

thanh  tịnh,  không  nhiễm  trước.  Nhưng  thân  phải  động.  Quý  vị  xem,  người  ở  thế  gian  này 

muốn ba việc. Đức Phật nói rỏ ràng biết bao, minh bạch biết bao. Trong số mạng con người 

có phước có quý là từ đâu mà có? Trong quá khứ tu được. Trong quá khứ không có, nhưng 

gặp được Phật pháp đã hiểu. Thì ra sự việc là như vậy. Đời này tôi nỗ lực tu để bù đắp được 

chăng? Được. Tu để bù đắp thì của cải tôi đạt được không phải tự mình hưởng thụ, mà cung 

cấp  cho  mọi  người  trong  xã  hội.  Tôi  được  thông  minh  trí  huệ,  cũng  không  phải  vì  chính 

mình. Vì giải quyết khó khăn cho chúng sanh đau khổ. Tôi mạnh khoẻ trường thọ không phải 

vì  chính  mình, là vì  có  càng  nhiều thời gian, càng  nhiều  cơ duyên  để phục vụ  chúng sanh. 

Chính là như vậy. 

Chư Phật Bồ Tát, lịch đại Tổ sư đã làm gương cho chúng ta noi theo. Chúng ta cần phải 

lãnh hội được. Triển hiện ra rất nhiều trường hợp. Vì sao? Hoàn cảnh không giống nhau, thời 

tiết nhân duyên bất đồng. Chúng ta nên học trường hợp nào. Học nên lấy điều nào làm điển 

hình, đây gọi là Phật pháp. Thật thực hành, thật phát tâm. Không có tự tư tự lợi, không có thị 

phi nhân ngã. Lấy tâm thanh tịnh bình đẳng, bình đẳng đối đãi với tất cả chúng sanh. Tất cả 

chúng sanh vốn là Phật, chỉ là hiện tại mê hoặc. Nguyện vọng của Phật cũng chính là nguyện 

vọng của tất cả chư Phật, là muốn tất cả chúng sanh khai tri kiến Phật để được thanh tịnh. Trở 

về với tâm thanh tịnh, trở về với thân thanh tịnh, trở về với nghiệp thanh tịnh. Thì quả báo sẽ 

thanh tịnh. Chư Phật Bồ Tát đại từ đại bi đã thị hiện như thế, chúng ta cần phải học. 

Tập 308  119 



Chúng ta có thể học tập các ngài, các ngài sẽ biết. Chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn 

ngữ tạo tác. Thông tin này trong từng sát na hiển lộ ra bên ngoài. Nó hiển lộ tốc độ rất nhanh, 

tất cả chư Phật Như Lai trong biến pháp giới hư không giới đều nhận được. Đồng tâm đồng 

nguyện, đồng đức đồng hạnh với các ngài. Các ngài có thể không gia trì chúng ta sao? Chắc 

chắn là đạo lý này. Được Tam Bảo gia trì. Phật sự này là tự lợi lợi tha nên rất thuận lợi. Nếu 

chúng ta gặp trắc trở thì phải làm sao? Trắc trở cũng là gia trì. Gia trì điều gì? Tiêu trừ nghiệp 

chướng. Tâm chánh, hành chánh, vì chúng sanh chứ không vì mình. Còn có rất nhiều khó 

khăn  trắc  trở  mà  ta  có  ý  cũng  không  ngờ  tới,  toàn  là  tiêu  nghiệp  chướng.  Sau  khi  nghiệp 

chướng tiêu trừ thì tất cả đều thuận lợi. 

Những điều này là 60 năm trước Chương Gia đại sư dạy cho tôi. Đại sư giảng cho tôi 

một đề mục là, cửa Phật có cầu tất có ứng. Ngài nói với tôi đạo lý này, nói với tôi những cảnh 

giới hiện tiền khác nhau, không có cảnh giới nào không gia trì. Trong thuận cảnh, nếu chúng 

ta  sanh  tâm  tham  luyến  thì  chướng  ngại  sẽ  đến. Đó  là  nghiệp  chướng, nghiệp  chướng hiện 

hữu. Nghịch cảnh thì ác duyên tâm sân nhuế sanh khởi, nghiệp chướng cũng hiện tiền. Cần 

phải trong thuận cảnh, nghịch cảnh, thuận duyên, ác duyên được thanh tịnh. Như vậy là đúng. 

Chúng ta ở trong đó được tâm thanh tịnh, được tâm bình đẳng. Cảnh giới tự nhiên được nâng 

cao. 

Câu thứ hai  “Dục thị chúng sanh Phật chi tri kiến cố, xuất hiện ư thế”.  Ở sau mỗi câu 

đều có xuất hiện ư thế. Chư Phật Bồ Tát đến thế gian để làm gì? Thị nghĩa là làm như vậy. 

Khai là triển khai để họ thấy. Thấy rồi thì thế nào? Không hiểu. Triển khai kinh Hoa Nghiêm, 

đây là khai. Triển khai kinh Vô Lượng Thọ là khai, nhưng không hiểu. Đức Phật phải chỉ ra. 

Thị là chỉ thị, nói với mọi người để họ nhận thức. Giống như chúng ta đến viện bảo tàng để 

tham quan. Cửa viện bảo tang mở, chúng ta bước vào. Khắp nơi đều là vật trân bảo nhưng 

không biết được giá trị của nó. Nhân viên trong viện bảo tàng hướng dẫn cho chúng ta, từng 

vật  từng  vật đều giảng  giải  cho  chúng  ta  rõ  ràng. Họ  không giảng giải cho  chúng  ta thì   ta 

không biết gì cả. Đặc biệt là đối với những văn vật cổ xưa, đây là những vật trân quý nhất. 

Màu sắc thì sao? Đồng hư sắt vụn. Cho chúng ta cũng không cần, chúng ta sẽ không thích. 

Nhưng nó là vật có giá trị nhất, là vật bảo vô giá. Một số người không biết được giá trị. 

Chúng ta thích điều gì? Thích những bảo khí của thời đại Minh Thanh. Những thứ đó rất 

đep, thật ra nó không có giá trị. Đó là tác phẩm nghệ thuật của nhân công, rất nhiều. Đây là 

vật mấy ngàn năm, mấy vạn năm của thời cổ đại lưu lại. Đó là vật trên thế giới chỉ có một, có 

tìm cũng không có cái thứ hai. Nhưng người không biết giá trị, họ lại đem những thứ đồng hư 

sắt vụn vất đi, coi nó như rác vậy. 

120  Tập 308 



Các ngài chỉ thị cho tất cả chúng sanh. Thị ở đây chính là phải làm gương. Nói cho họ 

nghe, họ không tin. Nhưng làm cho họ thấy họ sẽ tin tưởng. Đơn giản nhất chính là ăn chay, 

ăn chay rất tốt. Ta khuyên họ ăn chay, đó chính là làm khó họ, vì họ không làm được. Không 

có thịt cá họ ăn không no, nhưng họ lại hy vọng thân thể mạnh khoẻ. Tôi nhiều năm như vậy, 

tham gia mười mấy lần hội nghị hoà bình thế giới của Liên Hiệp Quốc. Trong hội nghị một 

hiện tượng đặc thù nhất, chính là các người bạn trong hội đều tìm tôi nói chuyện. Hỏi tôi về 

đạo dưỡng sanh, làm sao để bảo dưỡng? Tôi tham gia hội nghị này là sau 75 tuổi. Tuổi tác 

như vậy trong hội nghị hầu như rất ít. Không phải không có, cũng có nhưng rất ít. 

Thông thường thì tuổi tác đều khoảng bốn năm mươi tuổi, không quá 60 tuổi. Chúng tôi 

ngồi lại với nhau, tinh thần sung mãn, không có bệnh tật. Gặp chúng tôi họ cảm thấy chúng 

tôi vô cùng hoan hỷ, không có bất cứ việc ưu phiền nào, rất an vui. Đem đến cho họ cảm tình 

tốt đẹp. Làm sao để bảo dưỡng thân thể? Rất đơn giản. Một mặt là tâm thanh tịnh, mặt khác 

là  ăn  chay.  Tôi  nói  với  họ  hai  việc  này.  Hạnh  phúc  an  vui,  người  xưa  nói  con  người  gặp 

chuyện vui thì tinh thần sảng khoái. Sáu căn chúng ta tiếp xúc toàn là chuyện vui, không có 

lo lắng, không có phiền não. Đối với người không tranh giành, đối với thế gian không mong 

cầu. Như vậy quan hệ giữa người với người sẽ rất tốt. Những thứ họ cần tôi không cần. Tôi 

cần họ cũng không cần, nên hai người chúng ta sống với nhau rất tốt. 

Anh cần danh, tôi không cần. Anh cần tiền, tôi không cần. Nên những thứ anh cần tôi đều 

không cần. Tôi cần thanh tịnh vô dục, anh không cần. Tôi thích mỗi ngày đọc kinh thì anh 

không thích. Nên chúng ta không có xung đột, không có xung đột với bất cứ ai. Không xung 

đột chính là bạn tốt. Làm như vậy để mọi người xem, người khác sẽ tin tưởng. 

Mấy tháng trước tôi phỏng vấn Indonesia, đặc biệt nhớ đến tổng thống tiền nhiệm Ngoã 

Hy Đức. Giao tình của chúng tôi rất tốt, ông ta đã qua đời. Tôi đến Tứ Thuỷ quê ông và đi 

phần mộ thăm ông ta. Từ Nhã Ca Đạt bay đến Tứ Thuỷ. Từ Tứ Thuỷ ngồi xe, đường sá cũng 

coi là không tệ. Với Highfield của chúng ta thì đường này cũng gần như vậy. Đi và về hơn 5 

tiếng, thân thể còn được. Tôi thấy những người tuổi tác ít nhất cũng nhỏ hơn tôi mười tuổi, 

họ không được như tôi. Phật pháp nói tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Tâm chân thành, tâm 

thanh tịnh. Trong lòng có nhân, có nghĩa sẽ không thấy mệt nhọc. 

Mấy năm trước tôi ở Bắc Kinh, trở về An Huy Lô Giang, tôi chọn cách đi xe. Trước khi 

rời  Bắc  Kinh  đã  đi  một  vòng  ở  Tam  Hoàn  Bắc  Kinh.  Trên  đường  đi  tôi  niệm  Phật  để  hồi 

hướng cho địa thần của Trung Quốc, hy vọng nơi này không có thiên tai. Một ngày tôi ngồi 

xe 15 tiếng. Người khác đều cho rằng rất mệt mỏi, nhưng tôi rất an vui, có được cơ hội này, 

vì sơn hà đại địa của Tổ quốc mà cầu nguyện. Hy vọng mảnh đất này không gặp thiên tai. Tôi 

nói với những người đồng hành trên xe, kể cả tài xế cũng đều niệm Phật. Tôi nói chúng ta ở 

Tập 308  121 



trên xe này chính là đạo tràng. Trong xe có để một tượng Phật. Tôi nói ngày nay chúng ta 

làm Phật sự, chúng ta làm pháp hội cầu phước tiêu tai giải nạn. Tôi dẫn theo mọi người đi 

suốt 15 tiếng, trên đường đi chỉ nghỉ hai lần khi ăn cơm. Không nghĩ đến chính mình, ta sẽ 

không biết mệt. Nếu nghĩ đến mình đi đường xa xôi ta sẽ rất mệt. Trong lòng chúng tôi chỉ có 

đất nước tổ quốc và vô lượng vô biên chúng sanh trong có mặt hay khuất mặt, có cơ duyên 

thấy Phật nghe pháp cùng với câu Phật hiệu này. 

Cổ nhân nói rất nhiều và nói rất hay, “Nhất lịch nhĩ căn vĩnh vi đạo chủng”. Bình thường 

không có cơ hội nghe được. Chúng tôi niệm Phật trên xe này. Trên đường chỉ có một lần kẹt 

xe, khoảng nửa tiếng. Ngoài ra trên đường lưu thông không có gì trở ngại. Bây giờ đường cao 

tốc  ở  Trung  quốc  làm  rất  đẹp.  Nên  học  Phật  tốt  nhất  là  quên  mình, đừng  nghĩ  về  mình  thì 

không có việc gì cả. Khi nghĩ về mình thì phiền phức gì cũng có, như vậy thì cần gì phải nghĩ 

đến mình? 

Câu thứ ba  “dục linh chúng sanh ngộ Phật tri kiến cố, xuất hiện ư thế”.  Cuốn sách này 

của chúng ta có chữ đạo,  “nhập Phật tri kiến đạo”.  Như vậy  nên thêm chữ  “nhập Phật tri 

 kiến kiến đạo cố”, hoặc là  “ngộ đạo cố”.  Họ có ngộ, đây là nhập. Chư Phật Bồ Tát chỉ có 

khai thị cho chúng ta, còn hai chữ ngộ nhập là chuyện xung quanh chúng sanh như chúng ta. 

Đức Phật khai ngộ cho chúng ta, chúng ta có khai ngộ chăng? Có thể ngộ nhưng không thể 

nhập. Đây gọi là giải ngộ, là đã thấu hiểu. Như vậy cũng rất khó được. Đương nhiên đức Phật 

hy vọng chúng ta có thể chứng nhập. Nhập chính là chứng được, là khế nhập cảnh giới này. 

Nhập cảnh giới của Phật. Nhập Phật tri kiến chính là nhập vào cảnh giới của Phật. Cảnh giới 

này là cảnh giới trong kinh Pháp Hoa, cảnh giới trong kinh Hoa Nghiêm, đã khế nhập. 

Đương  nhiên  người  có  thể  nhập  vào  cảnh  giới  này  không  nhiều.  Trình  độ  thấp  nhất  là 

viên giáo sơ trú Bồ Tát là đã nhập cảnh giới. Tôi nói với quý vị, trong tứ thánh pháp giới 

Thanh văn, Duyên giác, Bồ tát, Phật. Các ngài là đã ngộ tri kiến Phật nhưng chưa nhập. Nhập 

tức là đã thành Phật. Đức Phật hy vọng tất cả chúng sanh sớm ngày thành Phật, tức là vĩnh 

viễn thoát ly mười pháp giới. Đây là tâm của Phật. Ở trước chúng ta đã học đức Phật A Di Đà 

cũng như vậy. Tất cả chư Phật Như Lai không ai không như vậy cả, mong muốn tất cả chúng 

sanh đều thành Phật. Câu này rất quan trọng, Đức Phật hy vọng chúng ta sớm ngày thành 

Phật. 

Chúng ta cùng nhau học bộ kinh này. Bộ kinh này là khai thị của Như Lai. Mặc dù chúng 

ta không thể chứng nhập, nhưng ít nhất cũng phải ngộ. Những lời này của Đức Phật chúng ta  

hiểu. Tiếp đó là phải thực hành, thực hành như thế nào? Buông bỏ vạn duyên. Phát tâm bồ 

đề, một lòng chuyên niệm. Đây chính là thực hành. Suốt đời này tôi chỉ có một việc, tôi đến 

thế gian này đích thực chính là vì việc này “niệm A Di Đà Phật”. Ngoài việc này, còn những 

122  Tập 308 



việc khác đều không phải là việc tôi cần làm. Câu A Di Đà Phật này có thể giải quyết chuyện 

từ vô lượng kiếp đến nay giúp tôi. Đời đời kiếp kiếp không thể giải quyết là luân hồi lục đạo. 

Như vậy về vấn đề này đã được giải quyết. 

Vãng  sanh  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  không  phải  đã  nhập  tri  kiến  Phật  rồi  sao?  Khi 

vãng sanh Phật A Di Đà sẽ đến tiếp dẫn chúng ta. Phật đến tiếp dẫn, đầu tiên là ánh sáng của 

Phật chiếu đến. Ánh sáng của Phật gia trì chúng ta, để công phu của chúng ta nâng cao thêm 

gấp bội. Hoàn toàn không có công phu thì sanh vào cõi phàm thánh đồng cư, tất cả đều chưa 

buông  bỏ.  Nên  khi  lâm  chung  cần  phải  buông  bỏ  hết.  Khi  lâm  chung  mà  không  buông  bỏ 

được, thì thế giới tây phương Cực Lạc không có phần của ta. Dù có nhiều người hơn nữa 

giúp ta trợ niệm nhưng ta không chịu đi, vẫn còn lưu luyến. Như vậy thì vẫn phải luân hồi 

trong lục đạo nếu như cơ hội đời này đã mất đi. Điều này không thể không biết, nên lúc lâm 

chúng nên buông bỏ. Lâm chung là lúc khó khăn nhất. 

Bình  thường  cần  phải  luyện  tập,  luyện  bằng  cách  nào?  Mỗi  buổi  tối  trước  lúc  ngủ  nên 

quán tưởng. Quán tưởng điều gì? Tôi bây giờ ngủ trên dường liền được vãng sanh. Tôi còn 

có điều gì chưa buông được? Cái gì cũng không đem theo được, thân thể cũng không đem 

theo được. Mỗi buổi tối đều quán tưởng như vậy, tập thành một thói quen. Đến lúc lâm chung 

nhất định có hiệu quả. Không có gì có thể đem theo được. Tài sản không mang theo được. 

Quyền thế, địa vị cũng không mang theo được. Danh văn lợi dưỡng, và thân tình đều không 

mang theo được. Trong tâm cần phải hiểu rõ, những thứ ta lưu luyến này đều gọi là vọng 

tưởng. 

Nếu ta có thể quán tưởng, quán tưởng là thật, ta có thể mang theo. Như vậy chiếu theo 

tình theo lý còn có thể tha thứ. Nghĩ cũng vô dụng, như vậy cần gì phải nghĩ? Từng giờ từng 

phút nghĩ rằng Đức Phật đến tiếp dẫn tôi, tôi đã vãng sanh. Tất cả mọi thứ trên thế gian này 

không nghe không hỏi, không liên quan gì đến tôi. Đến thế giới tây phương Cực Lạc rồi cần 

cái gì có cái đó, không cần bận tâm lo lắng. Ở trên thế gian này bất cứ điều tốt nào ta cũng 

không mang theo được. Thứ xấu nhất nơi thế giới tây phương Cực Lạc cũng tốt hơn ở đây, 

không biết tốt hơn gấp bao nhiêu lần. Nên thế giới Cực Lạc thực sự rất quyến rũ người khác. 

Kinh nên đọc nhiều, không nên nghĩ ngợi lung tung. Không đọc kinh sẽ nghĩ này nghĩ nọ. 

Điều này đối với chúng ta chướng ngại rất lớn, nên không thể không niệm, không thể không 

nghe. Nghe  càng nhiều  càng  tốt. Kiên định  lòng tin của  chính mình, kiên định tâm  nguyện 

của chính mình cũng giúp ta thật sự nhìn thấu và buông bỏ. Vọng niệm nhiều, không dừng 

được. Đọc kinh và nghe kinh có thể dừng vọng niệm. Nếu nghe kinh và đọc kinh vẫn không 

được, vọng niệm vẫn còn nhiều. Như vậy cũng đừng lo lắng. Chỉ cần ta kiên nhẫn, nỗ lực 

nghe kinh. Siêng năng đọc từng chữ từng chữ. Hai ba năm vọng niệm tự nhiên giảm ít. Vọng 

Tập 308  123 



niệm giảm ít, chứng minh trình độ chúng ta có lợi ích. Như vậy từ từ có thể khế nhập cảnh 

giới. 

Không nên sợ hãi rằng hình như tôi không đọc kinh, thì vọng niệm ít. Sao mỗi lần tôi đọc 

kinh vọng niệm lại càng nhiều? Tôi tin rằng có không ít người có hiện tượng này. Đây không 

phải  là  lúc  không  đọc  kinh  mới  không  có  vọng  niệm.  Khi  không  đọc  kinh,  ta  không  biết 

chính mình có vọng tưởng. Bây giờ đọc kinh phát hiện vọng niệm, không phải đọc kinh mới 

có. Không phải nghe kinh mới có, không phải. Vốn nó đã nhiều như vậy mà ta không phát 

hiện. Đến khi yên tĩnh thì đột nhiên phát hiện. Điều này không nên sợ hãi, đây là hiện tượng 

bình thường. Điều quan trọng nhất bây giờ là làm sao giảm nhẹ vọng niệm này. Chúng ta 

phải dùng phương pháp. 

Khi tôi mới học Phật, người ta bảo tôi niệm Phật. Tôi cũng không dừng được vọng niệm, 

mà vọng niệm rất nhiều. Bảo tôi ngồi thiền, vọng niệm càng nhiều. Chỉ có một phương pháp 

là  phát  tâm  giảng  kinh.  Khi  mới  học  giảng  một  tiếng.  Phải  chuẩn  bị  40  tiếng,  mới  có  thể 

giảng một tiếng. Khi chuẩn bị cũng rất siêng năng, từ từ sẽ có tiến bộ. Sau nửa năm, tôi tiến 

bộ rất nhanh. Tôi giảng một tiếng thì thời gian chuẩn bị khoảng hai tiếng là đủ. Từ 40 tiếng 

đồng hồ biến thành hai tiếng, chỉ trong vòng thời gian nửa năm. Một năm sau tôi giảng kinh 

một tiếng, thì thời gian chuẩn bị khoảng một tiếng là đủ. 

Về sau tiến bộ rất nhanh. Về sau chuẩn bị tám tiếng kinh văn có thể giảng một tuần, ngày 

càng tự tại. Nhưng trong tình hình này không thể buông thả. Mỗi ngày tôi còn phải dùng rất 

nhiều thời gian đọc kinh. Đọc kinh gì? Đọc các chú giải khác nhau của các tổ sư về bộ kinh 

này. 

Tôi học kinh Lăng Nghiêm, đồng thời xem bốn loại chú giải khác nhau. Chủ yếu là tham 

khảo tài liệu. Trên bàn còn có mười mấy loại. Tôi học bộ kinh này, đã tìm được hơn 20 loại 

chú giải. Trong hơn 20 loại đó tôi chọn bốn loại. Trong bốn loại đó chọn lại một bản làm chủ 

yếu, còn ba loại quan trọng khác làm tư liệu tham khảo. Nếu còn  thời gian tôi thì đọc, không 

có  thời  gian thì  thôi.  Có  sự  chuẩn bị như  vậy, đi  nghe  thầy  giảng  kinh  sẽ  thấy  khác  nhiều. 

Nghe giảng kinh cần có chuẩn bị, đoạn kinh này thầy giảng, ưu điểm của nó là ở chỗ nào? 

Chỗ nào không giống vơi cổ nhân? Chú giải của cổ nhân thời đại khác nhau, nên chúng ta 

biết những giải thích này của họ, là đối với đương đại, đương nhiên cũng nghĩ đến đời sau. 

Xem nhiều chú giải có thể hiểu được tư tưởng học Phật của mỗi thời đại. Hiểu được trình 

độ học Phật của con người trong mỗi triều đại, có thể thấy được điều đó. Người đời sau đều 

tham khảo chú giải của người đi trước, và từ từ ta cũng có năng lực đối phó với người hiện 

124  Tập 308 



tại. Cổ nhân có câu: rút ra những tin hoa mới từ nền văn hoá cũ. Từ nền cơ sở cũ mà có ra 

phát minh mới. 

Như chúng ta ngày nay, khoa học cung cấp cho chúng ta rất nhiều những tư liệu mới, 

để chúng ta giải thích những vấn đề lớn trong kinh Phật. Phẩm Hoa tạng thế giới và phẩm 

Thế giới thành tựu trong kinh Hoa Nghiêm nói, chính là vấn đề hiện nay các nhà vật lý học 

đang thảo luận về hồng quan vũ trụ. Họ đã giúp chúng ta lý giải được. Các nhà lượng tử lực 

học giúp chúng ta giải thích nguồn gốc của vũ trụ, nguồn gốc của sinh mạng và nguồn gốc 

của vạn pháp. Trong kinh Phật nói vi trần thế giới, giới khoa học còn chưa phát hiện về sự ưu 

việt tuyệt luân. 

Đoạn sau của kinh văn là chú giải của Hoàng Niệm Tổ. Chư Phật duy nhất vì một đại 

sự nhân duyên là khai thị chúng sanh ngộ nhập  tri kiến Phật mà xuất hiện ở thế gian. Chư 

Phật Như Lai cũng như vậy. Bồ Tát thanh văn xuất hiện ở thế gian cũng như thế.  “Phật chi 

 khai thị tức thị Phật chi tri kiến. Cố duy hữu Chư Phật nãi năng như thật tri chi”.  Lời này là 

thật. Đây chính là câu trong khai kinh kệ: “Nguyên giải Như Lai chân thật nghĩa”. Ai có thể 

giải Như Lai chân thật nghĩa? Duy chỉ có chư Phật. Chúng ta chưa nhập vào cảnh giới này, 

làm sao biết chân thật nghĩa? Bồ Tát được pháp thân Bồ Tát. Thanh văn, Duyên giác, chư vị 

tổ sư. Trong đó chúng sanh có phước thì chư Phật Như Lai sẽ ứng hoá đến.       Thân thế của 

các ngài không nói ra, nên chúng ta không biết cứ cho rằng các ngài là phàm phu. Nhưng thật 

sự là Như Lai tái sanh. Ấn Quang Đại Sư là Đại Thế Chí Bồ Tát của thế giới tây phương Cực 

Lạc  tái  sanh.  Là  thật  không  phải  giả.  Chúng  ta  quan  sát  tỷ  mỷ,  hành  nghi  một  đời  của  Ấn 

Quang đại sư xem có giống hoá thân Bồ Tát Đại Thế Chí hay không? Chúng ta càng xem 

thấy càng giống. Quý vị nói Ngài Liên Trì và ngài Ngẫu Ích không phải Phật và pháp thân 

Bồ Tát tái sanh, thì áo nghĩa trong kinh luận sẽ không thể nói ra được. Chư Phật Bồ Tát ở 

khắp mọi nơi, chúng sanh có cảm các ngài liền có ứng. Bây giờ chúng sanh cũng có cảm. Chỉ 

cần chúng sanh có ý niệm, các ngài liền có ứng. Hiện nay ý niệm của chúng sanh đã sai, trái 

với tự tánh. Chúng sanh bây giờ đều là tự tư tự lợi, đeo đuổi danh văn lợi dưỡng, thất tình 

ngũ dục. Không có chánh niệm. 

Họ cũng có cảm, nhưng cảm được điều gì? Cảm được yêu ma quỷ quái. Yêu ma quỷ quái 

làm bạn với họ. Yêu ma quỷ quái gia trì họ. Như vậy Phật pháp chánh pháp còn có hy vọng 

chăng? Có hy vọng. Cổ đức thường nói tà không thắng chánh. Vì sao? Tà tri tà kiến chiêu 

cảm được đều là thiên tai. Hiện nay thiên tai trên địa cầu ngày càng nhiều. Các nhà khoa học 

cũng đưa ra cảnh cáo rất nghiêm trọng. Hiện tại từ cực của quả địa cầu xuất hiện biến hoá, ba 

bốn  mươi  năm  gần  đây  chênh  lệch  năm  độ,  nên  khí  hậu  trên  địa  cầu  phát  sanh  biến  hoá 

nghiêm trọng. Các nhà khoa học cảnh cáo chúng ta, bắt đầu từ năm nay thời gian của mùa 

Tập 308  125 



xuân  rất ngắn. Thời gian  của  mùa  đông  với  mùa  hè  rất  dài. Mùa  đông rất lạnh, mùa  hè  rất 

nóng. 

Sự biến hoá này đối với nhân loại mà nói là một sự uy hiếp nghiêm trọng. Vì sao? Bởi 

sau  khi  biến  hoá  thì  vật  phẩm  sanh  biến  hoá.  Lương  thực  chủ  yếu  nhất  cũng  không  trồng 

được. Lương thực phần lớn là bị giảm sút, như vậy con người phải làm sao? Nên giới khoa 

học đưa ra nguy cơ về lương thực. Đến lúc không có gì để ăn. Vùng đất lạnh trở thành ấm, 

nên  động  thực  vật  chịu  thời  tiết  lạnh  không  thể  sanh  tồn.  Vùng  đất  nóng,  vốn  khí  hậu  rất 

nóng, bây giờ nó trở thành lạnh. Như vậy động thực vật miền nhiệt đới cũng không thể sanh 

tồn, nên rất nhiều động thực vật sẽ bị tuyệt chủng. Đây là hiện tượng vô cùng đáng sợ. Thêm 

nữa chính là độc bệnh. Độc bệnh là từ ý niệm biến hiện ra, ý niệm bất thiện tạo thành độc 

bệnh. Những độc bệnh này có phòng ngừa cũng như không. Ngày nay chúng ta gọi là bệnh 

truyền  nhiễm, nó  sẽ  đoạt đi  rất  nhiều sinh  mạng  của  con người. Các nhà khoa học  biết  mà 

không có cách nào giải quyết. 

Ông Bố Lai Đăng người Mỹ nói rất hay, ông ta nói không tệ. Hy vọng người sống trên 

địa cầu biết giác ngộ, biết phản tĩnh. Thật sự có thể bỏ ác hướng thiện, cải tà quy chánh, đoan 

chánh tâm niệm, như vậy sẽ được cứu. Lời nói này chúng tôi thừa nhận là hoàn toàn tương 

đồng với đạo lý trong kinh Phật nói. Nếu không chịu quay đầu thì phiền phức rất lớn. Vẫn 

sống tự tư tự lợi, vẫn bị tham sân si mạn trói buộc. Khởi tâm động niệm vẫn là tổn người lợi 

mình,  như  vậy  thì  thiên  tai  không  có  cách  nào  tránh  khỏi,  mà  thiên  tai  ngay  ở  trước  mắt 

chúng ta. 

Dự ngôn cổ xưa của dân tộc Mã Nha ở Trung Mỹ Châu nói: năm 2012 là đại thiên tai. 

Năm nay là 2011 rồi, sang năm sẽ đến. Thời cổ đại khoa học của họ rất phát đạt. Khi chưa có 

máy móc tinh vi, họ đối vơi sự vận động của tinh cầu trên hư không hiểu rõ như lòng bàn tay. 

Suy tính của mấy ngàn năm trước cũng tính rất chuẩn xác, không hề sai chút nào. Ngày 21 

tháng 12 năm 2012 là ngân hà đối đầu, đây là một hiện tượng thiên văn. Nghĩa là trung tâm 

của ngân hà là một động tối, điều này các nhà khoa học đã chứng minh. Sức hút của nó rất 

lớn, ánh sáng cũng không tránh khỏi, đều bị nó hút vào. Ngày này chính động đen này và thái 

dương địa cầu xếp thành một đường thẳng. Tình hình này khoảng hơn năm vạn năm mới có 

một lần. Đời này chúng ta đã gặp phải. 

Giới khoa học đối với việc này có một nửa tin, nhưng có một nửa tin tưởng. Chỉ sợ là lực 

dẫn của động đen này quá lớn dẫn đến thái dương dông tố. Dông tố thái dương, thời cổ đại 

gọi  là  đốm  đen  trên  mặt  trời.  Nếu  dông  tố  thái  dương  quá  lớn,  như  vậy  chắc  chắn  sẽ  ảnh 

hưởng địa cầu. Sợ nhất là nó dẫn đến sóng thần cho địa cầu. Lực dẫn của nó có thể làm cho 

126  Tập 308 



nước biển của địa cầu này lập tức dâng cao, chỉ sợ điều này. Nếu nước biển lập tức dâng lên, 

dâng lên mấy trăm mét, như vậy thì phiền phức rất lớn. 

Thứ hai là sợ lực dẫn này dẫn đến núi lửa bộc phát. Như vậy là đem đến đại thiên tai cho 

nhân loại, điều này cũng rất có khả năng. Điều này tôi nhớ hình như là bốn năm mươi năm 

trước các nhà khoa học đã đưa ra cảnh báo. Ở bờ mạn phía tây của Phi Châu có vài hòn đảo, 

tên gì tôi không nhớ. Những hòn đảo này là núi lửa sống. Tính toán nếu núi lửa này bộc phát, 

sẽ dẫn khởi 600 mét sóng thần. Quý vị thử nghĩ xem, nước biển dâng cao 600 mét mà không 

đáng sợ sao? Một ngọn sóng lớn như vậy, từ bờ tây của Phi châu đẩy đến bờ đông của nước 

Mỹ. Nghĩa là thông qua đại tây dương cần 8 tiếng đồng hồ. 8 tiếng nó sẽ giảm nhẹ dần trên 

đường đi. Dự định thấp nhất là giảm một phần mười. Sống biển đó đến Mỹ chỉ còn một phần 

mười. Một phần mười là còn 60 mét. Sống thần lớn như vậy khi đến bờ đông của nước Mỹ, 

như vậy thì sẽ huỷ diệt tất cả. Lần trước ở Đồ Ba Văn có một trận mưa, thị trưởng nói với tôi 

nước mưa ứ lại trên đường đến mấy tấc, chưa đến mười phút đã dâng cao hai mét. Nên rất 

nhiều người chạy cũng không chạy kịp. Tôi nghe nói bị nước cuốn đi hơn 30 người, còn có 

một số mất tích. Chỉ là đột nhiên như vậy. Sau một tiếng đồng hồ thì nước đã hạ, không còn 

nữa. Vì sao? Đây là vùng núi cao nên nó rút hết. Đây là hiện tượng rất đáng sợ cho những cư 

dân trú ở vùng duyên hải. 

Trên mạng cũng có đưa tin. Các nhà khoa học đưa tin về công viên Hoàng Thạch của 

nước Mỹ, công viên này ở bờ tây. Công viên Hoàng Thạch là núi lửa sống. Chúng tôi đã đi 

qua nơi này, nhưng không biết được vấn đề nghiêm trọng như vậy. Chúng tôi chỉ biết, dưới 

đất có nguồn nước rất nóng. Nước nóng phun lên nếu trúng da sẽ bị phỏng. Cho nên điều này 

có cảnh cáo với khách đi tham quan du lịch. Nhất định không được đến gần, chỉ đứng xa để 

nhìn. Đây có thể là một núi lửa lớn nhất trên thế giới. 

Tôi nhìn thấy báo cáo khoa học, nếu núi lửa này bộc phát. Miệng núi lửa lớn bao nhiêu? 

Rộng 35 dặm anh, không phải là kilômét. Rộng 35 dặm anh, dài 45 dặm anh. Điều này quả 

thật đáng sợ. Quý vị nghĩ xem nham thạch của núi lửa này chảy ra bao nhiêu? Các nhà khoa 

học  dự  tính,  nếu  núi  lửa  này  bộc  phát  thì  hai  phần  ba  của  nước  Mỹ  sẽ  không  còn. Nó  ảnh 

hưởng đến một ngàn kilomet. Công viên Hoàng thạch nếu kéo dài về phía đông, đến bờ biển 

đông của Mỹ có khoảng 1500 kilomet đến 2000 kilomet, có cự ly dài như vậy. Nên người Mỹ 

dự định, hai phần ba của nước Mỹ sẽ chịu ảnh hưởng tai hại nghiêm trọng này. Đây đều là rất 

có thể phát sanh. 

Toàn thế giới, kể cả núi lửa dưới đáy biển rất nhiều. Ngọn đảo ở Nữu Tây Lan ở vùng núi 

lửa. Đại thiên tai địa cầu sẽ không tan biến đi, nhưng sinh vật trên địa cầu sẽ chịu thiệt hại 

nghiêm trọng. Những báo cáo của giới khoa học đều ngay trước mắt chúng ta. Đối với người 

Tập 308  127 



tu tập như chúng ta mà nói, thì đây không phải là việc xấu, mà để chúng ta đề cao cảnh giác, 

nhanh chóng phát tâm để sớm ngày đến tây phương Cực Lạc. Di dân đến đó, thời gian còn 

đủ. Hai năm là đủ. 

Hoàng  Niệm  Tổ  sau  khi  chú  giải  bộ  kinh  này  thành  công  liền  nhất  tâm  niệm  Phật  cầu 

sanh tịnh độ. Sáu tháng trước khi vãng sanh, mỗi ngày niệm 14 vạn câu Phật hiệu. Vạn duyên 

buông bỏ, sáu tháng là vãng sanh. Ông có thể làm được, thì chúng ta mỗi người đều có thể 

làm được. Nên chúng ta cần phải chuẩn bị tâm lý. Đối với thế gian này không nên có bất cứ 

tham luyến nào, cần phải siêng năng thật thà tu tập. Đem pháp môn tu tập của mình giới thiệu 

cho  những  chúng  sanh  có  duyên,  như  vậy  thì  công  đức  vô  lượng  vô  biên.  Đây  là  phương 

pháp  duy  nhất  giúp  cho  chính  mình,  giúp  cho  chúng  sanh  giải  quyết  được  vấn  đề,  còn  là 

phương pháp chắc chắn tin tưởng được, công đức không thể nghĩ lường. 

Làm sao có thể tránh khỏi kiếp nạn mà có thể bảo tồn được Phật pháp? Đó chính là in ấn 

số lượng lớn. Khắp nơi đều có cất giữ. Thiên tai sẽ không thể huỷ diệt toàn bộ thế giới này, 

nhất  định  sẽ  có  một  vài  nơi  tồn  tại.  Nên  phương  pháp  duy  nhất  chính  là  in  ấn  thật  nhiều. 

Khắp thế giới có đạo tràng Phật pháp, chúng ta đều tìm cách đưa đến tặng, để mỗi nơi đều 

bảo tồn. Đây là điều chúng ta có thể làm được. 

Cổ nhân cũng đã dùng rất nhiều tâm tư đem kinh văn khắc vào đá, gọi là thạch kinh. Ở 

Bắc Kinh chúng ta phát hiện Thạch Kinh Phòng Sơn, là một bộ đại tạng kinh khắc trên đá. 

Nhưng chúng ta hiện nay biết rằng, nếu động đất là coi như mất hết. Thế gian không có thứ 

gì kiên cố, nên chỉ có thể phát huy số lượng lớn để cất giữ khắp nơi sẽ không bị mất đi. Bảo 

tồn văn hoá xưa nên dùng phương pháp này. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

128  Tập 308 



Tập 309 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 01 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải”, trang 362, hàng thứ năm từ dưới lên bắt đầu xem từ câu cuối cùng. 

 “Xá Lợi Phất, thị vi chư Phật dĩ nhất đại sự nhân duyên cố, xuất hiện ư thế.”  Trên đây nói 

chư Phật duy nhất một đại sự nhân duyên là khai thị ngộ nhập tri kiến của Phật mà xuất hiện 

ở đời. Trong kinh Pháp Hoa Đức Thế Tôn dạy rằng: tất cả chư Phật trong mười phương ba 

đời ứng hoá ở thế gian, cũng ứng hoá trong mười pháp giới. Do nguyên nhân gì? Chính là vì 

giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, trong một đời chứng được quả Phật viên mãn. Đức Phật vì 

nhân duyên này mà đến thế gian. Như vậy chúng ta biết, Đức Phật đối với thế gian này không 

có gì mong cầu. Ngài chứng được chân như tự tánh. Trong tự tánh đầy đủ trí huệ tánh đức. 

Như vậy ngài còn mong cầu gì? Hoàn toàn là “vô duyên đại từ, đồng thể đại bi”. Chỉ là giúp 

chúng sanh lìa khổ được vui, ngoài ra không còn ý gì khác. Cũng không có bất cứ mục tiêu gì. 

Người thế gian vô tri, cho rằng Chư Phật Bồ Tát ham danh háo lợi. Sai, hoàn toàn sai lầm. 

Chư Phật Bồ Tát sẽ không trách tội người đời. Vì sao? Ngài biết người đời không hiểu, mê 

thất tự tánh. Chấp trước thân này là ta. Từ cái ta sẽ sanh khởi tự tư tự lợi, sanh ra tham sân si 

mạn. Những thứ này đời đời kiếp kiếp liên tục tạo nghiệp. Ác nghiệp nhiều, thiện nghiệp ít. 

Đặc biệt là trong thời đại này, trong kinh điển của rất nhiều tôn giáo nói cho chúng ta về nhân 

quả. Tội giết người là nặng nhất. Mỗi tông giáo đều đặt điều này lên hàng đầu. 

Trong năm giới của nhà Phật, điều thứ nhất là không sát sanh. Điều thứ nhất trong thập 

thiện cũng là không sát sanh. Giới Bồ Tát, Giới Tỳ Kheo đều đem giới không sát sanh để ở vị 

trí đầu tiên. Từ đó cho thấy nghiệp sát sanh rất nặng, tội nghiệp của địa ngục A tỳ. Hiện nay 

ở thế gian này nghiệp sát quá nặng. Không chỉ là giết súc sanh mà còn giết người. Điều này 

tự mình đã biết chứ không phải không biết. Quý vị chú ý, thử đi điều tra, đi hỏi xem. Ở thế 

gian này, mỗi ngày có bao nhiêu người phá thai. Đó là giết người. Quý vị sẽ biết xã hội này 

mỗi ngày giết bao nhiêu người! 

Những người này không phải là người bình thường. Giữa con cái và cha mẹ có bốn loại 

nhân duyên.  Báo  ân,  báo oán,  đòi nợ,  trả  nợ.  Không  phải  bốn  loại  nhân  duyên  này,  thì  sẽ 

Tập 309  129 



không đầu thai đến gia đình mình. Chúng đến nhưng quý vị đã giết họ. Họ đến để báo ân, thì 

ân biến thành thù. Nếu đến để báo oán, thì oán thù chồng chất thêm oán thù. Như vậy là làm 

sao chịu nổi? Còn đòi nợ và trả nợ, không những có nợ không trả hết, còn tăng thêm oán cừu. 

Nghiệp này phải làm sao? Đáng sợ hơn hết! 

Người  học  Phật  đều  hiểu  rõ,  đều  đã  giác  ngộ.  Siêng  năng  tu  hành,  đem  công  đức  của 

mình hồi hướng cho những hương linh này. Cầu Phật Bồ Tát giúp chúng ta điều tiết. Nhưng 

nếu  không  tin  Phật  pháp  thì  điều  này  rất  khó, quả  báo  sẽ  ở  trong  tam  đồ. Đời  này  qua  đời 

khác oan oan tương báo không bao giờ chấm dứt. Ngày tháng trong lục đạo này có thể sống 

được sao? Đời này khổ hơn đời trước, tự làm tự chịu không thể trách ai. Trong kinh Phật dạy, 

cứu một mạng người còn hơn xây ngọn tháp bảy tầng. Còn hại một mạng người thì sao? Thì 

nghĩ trái lại. Cứu một mạng người công đức lớn không có gì sánh được. Hại một mạng người 

thì quả khổ của ác báo cũng không cách nào tưởng tượng được. 

Chư Phật Bồ Tát nhìn thấy hiện tượng này rất rõ, chúng ta có lý do tin tưởng. Các ngài 

nhất định ứng hoá ở thế gian này. Chắc chắn không chỉ một vị Phật Bồ Tát, mà vô lượng chư 

Phật Bồ Tát ở thế gian. Giúp chúng sanh quay đầu là bờ, giúp chúng sanh tỉnh ngộ. Không 

thể tạo thêm ác nghiệp, không thể tiếp tục sát sanh. Sát hại chúng sanh, chúng sanh có cảm 

thọ như thế nào? Cảm thọ này họ vĩnh viễn không bao giờ quên. Người không giác ngộ nhất 

định ôm tâm sân hận,  chờ cơ hội để báo thù. 

       “Phật  chi  khai  thị  tức  thị  Phật  chi  tri  kiến,  cố  duy  hữu  chư  Phật  nãi  năng  như  thật  tri 

 kiến”.  Hôm qua chúng ta học đến đây. Chúng sanh trong tình kiến, khởi tâm động niệm đều 

là vọng tưởng phân biệt. Đức Phật tuy có chủng chủng thí dụ để nói, nhưng chúng sanh đối 

với tri kiến của Phật như điếc như mù, không thể thật sự hiểu rỏ. Đây hoàn toàn là lời nói thật. 

Lời của Phật là xuất phát từ chân như tự tánh mà hiển thị ra,  thuần chân không có hư vọng. 

Nên học Phật không dùng chân tâm được chăng? Không dùng chân tâm vĩnh viễn không thấu 

hiểu được chân thật nghĩa của Phật. 

Ngày nay hoằng pháp rất khó. Khó khăn lớn nhất khi giúp chúng sanh, chính là chúng 

sanh không có chân tâm, không có thành ý. Chúng ta nói là chân thật, là thật tướng các pháp 

nhưng họ nghe không hiểu. Họ hiểu sai, xuyên tạc, còn muốn biện luận để chứng minh với 

chúng ta. Còn phê bình và dèm pha chúng ta, như vậy họ tạo tội nghiệp càng thêm nặng. 

Chư Phật Bồ Tát có trí huệ, có lòng từ bi. Không muốn để chúng sanh tiếp thu giáo huấn 

của Phật Bồ Tát mà sanh ra ngộ nhận. Tạo tác trọng nghiệp, huỷ báng tam bảo, quả báo đều 

là ở trong địa ngục vô gián. Chư Phật Bồ Tát không nhẫn tâm làm như vậy, nên dùng phương 

tiện thiện xảo, khiến chúng sanh tiếp xúc Phật pháp là sanh tâm hoan hỷ, tín thọ phụng hành. 

130  Tập 309 



Điều này cần phải có trí huệ chân thật và từ bi vô tận mới có thể làm được. Ở đâu? Ngay hiện 

tiền, ngay trong cuộc sống hằng ngày của chúng ta. Trong những lúc tiếp xúc với đại chúng, 

ta quan sát tỷ mỷ là có thể nhìn thấy. 

Chúng  ta  muốn  học  Phật,  muốn  ngay  trong  đời  này  thành  tựu.  Như  vậy  cần  phải  biết, 

những điều nói ở đây chính là chúng sanh ở trong tình kiến. Chúng sanh ở đây là bao gồm cả 

tôi ở trong đó. Khởi tâm động niệm đều là vọng tưởng phân biệt. Chúng ta mở kinh quyển, 

nhưng xem không hiểu. Vì sao? Tâm hiện tiền của chúng ta là tâm vọng tưởng, tâm phân 

biệt. Tâm vọng tưởng là mạt na thức, tâm phân biệt là đệ lục ý thức. Nên Chư Phật tuy có 

chủng chủng thí dụ phương tiện để diễn thuyết, nhưng chúng sanh đối với tri kiến của Phật 

thật giống như điếc như mù. 

Như điếc là gì? Nghe không hiểu. Như mù là xem không hiểu, không hiểu được pháp tượng 

trưng của Chư Phật Bồ Tát. Chúng ta luôn hiểu sai ý nghĩa. Hiểu sai ý nghĩa thì không sao 

tránh khỏi huỷ báng Phật pháp, phê bình Phật pháp. Tâm này vừa động, dùng ngôn ngữ hành 

vi để tạo tội, như vậy ác báo đã hình thành. 

 “Viên Giác Kinh vân, vị xuất luân hồi nhi biện viên giác, bỉ quốc giác tánh tức đồng lưu 

 chuyển”.  Trong kinh Viên Giác nói, vị xuất luân hồi chính là chúng sanh trong lục đạo. Lục 

đạo chúng sanh đối với sự chứng viên giác của Như Lai, không thể thật sự hiểu rõ, không thể 

lãnh hội. Ta có thể hiểu rõ, ta có thể lãnh hội, đó chính là hai câu bên dưới  “bỉ viên giác tánh, 

 bất đồng lưu chuyển”.  Lưu chuyển là tâm luân hồi. Viên giác là chân tánh, chân như bổn 

tánh. Ta dùng tâm phân biệt, tâm chấp trước để nhìn nó. Tánh viên giác biến thành tâm luân 

hồi. Ta chỉ biết luân hồi, không thể minh tâm kiến tánh. Ở đây hiển thị suy nghĩ đo lường 

phân biệt không thể hiểu rõ viên giác. Như vậy thì nên dùng điều gì để thể hội viên giác? 

Không phân biệt, không chấp trước, không khởi tâm không động niệm. Viên giác ở ngay đây, 

trước mắt chúng ta. Viên giác không hề xa rời chúng ta, mọi lúc mọi nơi vĩnh viễn không xa 

rời. 

A lại da là khởi tâm động niệm. Mạt na là chấp trước. Đệ lục ý thức là phân biệt. Trong 

đại thừa giáo, bất luận là tông môn giáo môn, các bậc Tổ sư đều thường nói  “ly tâm ý thức 

 tham”.  Tham chính là học tập, tham học. Lìa tâm ý thức là lìa như thế nào? Không phân biệt 

là lìa thức thứ sáu. Lìa chấp trước là không dùng thức thứ bảy. Không khởi tâm không động 

niệm là lìa A lại da thức. A lại da thức gọi là tâm, ý , thức nên gọi là lìa tâm ý thức. Chính là 

không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trước. Dùng tâm và thái độ 

như vậy để học Phật, thì bất luận là pháp môn nào đều thông đạt minh tâm kiến tánh, kiến 

tánh thành Phật. Nên pháp môn bình đẳng không có cao thấp. Vấn đề chính là ta có biết hay 

không! 

Tập 309  131 



Ta  có  thể  buông  bỏ  tâm  ý  thức  hay  không?  Vì  sao  phải  buông  bỏ?  Bởi  nó  là  hư  vọng, 

không thật có. Tuy không thật, Nhưng hư vọng này có thể trở ngại chúng ta ngộ chân thật, nó 

chướng ngại chúng ta khế nhập chân thật, nên cần phải buông bỏ. Sau khi buông bỏ nó sẽ 

không còn chút chướng ngại nào, như vậy ta sẽ được đại tự tại. Ta có thể ngộ được chân thật 

và có thể khế nhập chân thật. Những đạo lý này, đối với người học Phật chân chánh không 

thể không biết. Quan trọng nhất là phải đem nó thực hiện trong sinh hoạt hằng ngày. Trong 

cuộc sống hằng ngày đi cầu chứng. Cầu chứng nhưng không thể có tâm cầu chứng. Vì sao? 

Tâm cầu chứng là vọng tưởng phân biệt chấp trước. Vọng tâm không thể kiến tánh. Chúng ta 

biết  là  lìa  tâm  ý  thức  cầu  chứng,  thì  thật  sự  sẽ  chứng  được.  Trong  cuộc  sống  hằng  ngày, 

chúng ta cố gắng xa rời tâm ý thức. Mặc áo ăn cơm, đối nhân tiếp vật. Buông bỏ thức thứ sáu 

nghĩa là không phân biệt. Buông bỏ Mạt na thức nghĩa là không chấp trước. Buông bỏ A lại 

da nghĩa là không khởi tâm không động niệm. Như vậy cuộc sống của ta, công việc của ta, 

đối nhân xử sự tiếp vật chính là Chư Phật Bồ Tát ứng hoá đến thế gian này. Chúng ta sống 

cuộc sống của chư Phật Bồ Tát, là cuộc sống được đại tự tại. Ta thật sự được đại tự tại. 

Không chấp trước không phân biệt, không khởi tâm không động niệm là giải. Ta đã khai 

trừ,  giải  trừ  được  phiền  não.  Sau  khi  giải  trừ  sẽ  được  an  lạc.  Lạc  ở  đây  là  được  đại  tự  tại, 

không chướng không ngại. Đối với tất cả pháp thông đạt vô ngại, đối với tất cả pháp được đại 

tự tại. Đây là cảnh giới của chư Phật, là cảnh giới của pháp thân đại sĩ. 

Đứng  về  lý  mà  nói,  phàm  phu  thành  Phật  đích  thực  chỉ  trong  thời  gian  một  niệm. 

Trong một niệm mà đã thấu triệt gọi là nhìn thấu. Trong một niệm buông bỏ gọi là công phu. 

Các bậc đại đức của “Nam Tuyền Vân” thiền tông nói “thuyết tác như như, tảo biến liễu 

dã”. Hoàng Niệm Tổ bỏ trong ngoặc đơn, dùng văn bạch thoại để nói về đoạn này. Nói về 

chữ như như này, thì nghĩa chân thật của nó đã bị thay đổi từ lâu. Tại sao? Vì ta dùng tâm 

phân biệt chấp trước để nghe câu này, nên nghe ý nghĩa của nó hoàn toàn sai lầm. Nếu dùng 

chân tâm nghe câu này, thì vừa nghe đã khai ngộ. Như thế nào là như như? Như như chính là 

thật tướng các pháp. Sao gọi là như như? Tất cả tướng như tánh, tướng như tánh, tánh như 

tướng gọi là như như. Sự như lý, lý như sự gọi là như như. Nhân như quả, quả như nhân gọi 

là như như. Nên như như chính là thật tướng. Dùng phân biệt chấp trước để hiểu về nó, như 

vậy đối với nó là hoàn toàn sai lầm. 

 “Cố vân, phi ngữ ngôn phân biệt chi sở năng tri”.  Ly nhất thiết tướng, tức nhất thiết pháp. 

Điều này trong kinh điển đại thừa thường nói. Trong Ngũ Đăng Hội Nguyên và trong Truền 

Đăng Lục. Quý vị xem các bậc cổ đức trong tông môn, nếu ta không dùng chân tâm thì họ 

không nói cho chúng ta nghe lời chân thật. Vì sao? Nói lời chân thật ta nghe không hiểu. Các 

bậc tổ sư dẫn dắt đại chúng, chắc chắn là dùng tục đế, không dùng chân đế. Nếu gặp người 

132  Tập 309 



dùng chân tâm, người này tâm địa thanh tịnh, ít tạp niệm, không phải là tâm trôi nổi. Gặp 

được những người này họ sẽ giảng chân đế không giảng tục đế. Vì sao? Họ có thể giác ngộ. 

Nói cách khác, chúng ta nếu có nhân duyên thân cận các bậc cổ đức này. Chính mình không 

đủ điều kiện, thì thấy cũng như không thấy. 

Tự mình đủ điều kiện gì? Tam học giới định huệ. Có giới là có căn, có định là có bổn, có 

huệ, huệ là hoa quả. Không đầy đủ điều kiện này thì dù có gặp được chân thiện tri thức vẫn 

không được lợi ích. Chỉ là kết nhân duyên với thiện tri thức mà thôi. Nếu đầy đủ giới định tuệ, 

tôi nói với chư vị, đức Phật A Di Đà đang ở ngay trước mặt chúng ta. Đối diện với Phật A Di 

Đà sao không khai ngộ được? Phật A Di Đà ở đâu? Kinh Vô Lượng Thọ chính là Phật A Di 

Đà. Phật A Di Đà chính là kinh Vô Lượng Thọ. Từng câu từng chữ trong kinh đều có thể 

khai phát tự tánh chúng ta. Tâm chúng ta thanh tịnh bình đẳng, đầy đủ giới định huệ. Nghe 

kinh hoặc đọc kinh đều có thể khai ngộ. Đại triệt đại ngộ chính là kiến tánh, chính là minh 

tâm. 

Đoạn này Hoàng Niệm Tổ nói:  “đương tri thử chi nhất kiện đại sự, ngôn ngữ đạo đoạn, 

 tâm hành xứ diệt”.  Đem đại sự nhân duyên quy kết thành hai câu này. Ngôn ngữ đạo đoạn là 

không thể nói. Tâm hành xứ diệt chính là không thể tư không thể tưởng. Chỗ này chúng ta 

cần phải biết, tư và tưởng chính là vọng tâm, không phải chân tâm. Không thể tư không thể 

tưởng, chính là buông bỏ tư tưởng, buông bỏ vọng tâm. Buông bỏ vọng tâm, chân tâm sẽ 

hiện tiền. Chân tâm là gì? Căn tánh của lục căn. Ở nơi mắt gọi là tánh thấy, ở nơi tai gọi là 

tánh nghe, ở nơi ý gọi là tánh biết, không phải thức. Thức chính là tư tưởng, không dùng ý 

thức, dùng chân tánh. Chỉ quán là dùng chân tâm để lãnh hội, không dùng vọng tâm. Ta có 

thể kiến tánh, kiến tánh chính là nhìn thấy chân thật nghĩa của Như Lai. 

Trong kinh Lăng Nghiêm Giao Quang đại sư đề xướng xả thức dùng căn. Người học kinh 

Lăng Nghiêm, trong cuộc sống hằng ngày không dùng lục căn, mà dùng căn tánh của lục căn, 

giống như 25 vị Bồ Tát vậy. Như Quan Âm Bồ Tát ngài dùng nhĩ căn. Căn tánh của nhĩ căn 

là tánh nghe . “Phản văn văn tự tánh, tánh thành vô thượng đạo” . Quý vị xem, ngài không 

phải  nghe  bên  ngoài,  mà  ngài  nghe  ngược  lại.  Bên  ngoài  là  pháp  tướng, bên  trong  là  pháp 

tánh, gọi quay đầu là bờ. Vừa quay đầu là kiến tánh, nó tương ưng với pháp tánh. 

Không quay đầu nghĩa là sao? Không quay đầu thì tương ưng với pháp tướng bên ngoài. 

Tương ưng với pháp tánh là lục đạo, là mười pháp giới. Tương ưng với tự tánh là nhất chân 

pháp  giới,  là  tương  ưng  với  thường  tịch  quang, không  giống  nhau.  Chúng  ta  cần  phải  biết, 

phải hiểu. Biết cũng không dễ. Như thế nào gọi là biết? Cổ nhân nói lạ hóa quen. Một lần, hai 

lần  thì  lạ.  Mười  lần,  hai  mươi  lần  không  phải  đã  quen  rồi  sao?  Đạo  lý  này  cũng  dễ  hiểu. 

Chúng ta ngày ngày tiếp cận nó, ngày ngày không rời nó. Năm  ba năm sẽ rất quen thuộc. Nó 

Tập 309  133 



ở đâu? Nó chính là kinh Vô Lượng Thọ, nó chính là Phật A Di Đà. Điều này đã nói rõ ràng 

minh bạch rồi. Chúng ta mỗi ngày không rời kinh Vô Lượng Thọ, mỗi ngày không rời Phật 

của mình. Niệm niệm không quên, trong tâm chỉ có Phật, không nên nghĩ điều gì khác. Nghĩ 

những điều khác gọi là tạo nghiệp luân hồi. Nghĩ nhớ Phật gọi là tạo nghiệp thanh tịnh. 

Chúng ta đã quen  tạo  nghiệp luân  hồi. Bây  giờ  đem  thói quen của  nghiệp luân hồi, đổi 

thành tịnh nghiệp, như vậy là thành công. Muốn thay đổi mà  không được, trong tâm  muốn 

thay đổi, nhưng ý niệm sau lại quên mất. Đây là hiện tượng bình thường. Nghĩa là nói đối với 

lục đạo chúng ta quá quen thuộc. Khởi tâm động niệm toàn là nó, còn thế giới Cực Lạc thì 

thấy xa lạ. Bây giờ đem hai cái đó đổi ngược lại. Chổ xa lạ biến thành quen thuộc, chổ quen 

thuộc trở thành xa lạ. Đem nó đổi được như vậy là thành công. 

Hàng ngày thân cận Phật của mình, ngày ngày đọc tụng kinh. Chỉ đọc một bộ, ngoài ra 

đều  không  cần.  Vì sao?  Đức  Thế  Tôn  dạy  chúng ta:  “chế  tâm  nhất  xứ vô sự  bất  biện”.  Ở 

trước chúng ta học qua là chỉ tâm nhất xứ, cùng một ý nghĩa. Một chổ chính là bộ kinh này. 

Tôi đem tâm dừng ở tại đây, niệm niệm không quên. Khi không đọc thì nghĩ đến nó, đừng 

nghĩ điều gì khác. Bồ Tát Đại Thế Chí dạy: “ức Phật niệm Phật, hiền tiền đương lai, tất định 

 kiến Phật”.  Ức là gì? Trong tâm nhớ nghĩ. Tôi đọc bộ kinh này thường nhớ nghĩ đến bộ kinh 

này. Nhớ nghĩ đến bộ kinh này chính là nhớ nghĩ đến thế giới Cực Lạc. Tôi không nghĩ đến 

địa cầu hiện nay. Ngày ngày tôi nghĩ đến thế giới Cực Lạc, tâm tưởng sự thành. Tất cả pháp 

từ tâm tưởng sanh. Đây là nguyên tắc chỉ đạo tối cao. 

Tôi  chỉ  nghĩ  đến  Phật,  chỉ  nghĩ  đến  thế  giới  Cực  Lạc.  Trong  đời  này  tôi  chỉ  có  một 

phương hướng, chỉ có một mục tiêu là cầu sanh thế giới Cực Lạc thân cận Phật A Di Đà. Lợi 

dụng hiện nay vẫn còn thân thể ở nơi thế giới này. Ở thế gian này làm gì? Làm sự nghiệp của 

Phật. Đức Phật làm sự nghiệp gì? Giúp tất cả chúng sanh khai thị ngộ nhập tri kiến Phật. Đây 

là việc mà chư Phật làm ở thế gian. Chúng ta học làm theo, chúng ta tiếp tục làm. Kiên trì 

không bỏ, tự lợi và lợi tha không phải hai. Tôi mỗi ngày đều học kinh, mỗi ngày đều lợi dụng 

cơ hội này chia sẽ cùng với các vị đồng học khắp nơi. Đây chính là lợi tha. Đây chính là đại 

sự khai thị ngộ nhập của Phật.      Việc chúng ta làm  giống như chư Phật Bồ tát, hanh phúc 

biết bao! Nếu quên việc này, ta lại trở về với sự phân biệt vọng tưởng. Như vậy là tâm luân 

hồi tạo nghiệp luân hồi, hoàn toàn sai lầm. Trong quá khứ đã sai, đời này lại sai. Bây giờ rất 

may  mắn nghe được Phật pháp, hạ quyết tâm không tái phạm sai lầm, không nên nghĩ đến 

luân hồi nữa. Nên thay đổi chỉ nghĩ đến thế giới Cực Lạc, nghĩ đến Phật của mình. Ở thế gian 

này tất cả đều tuỳ duyên. Không có chấp trước, sao cũng được, như thế nào cũng hoan hỷ. Vì 

sao? Tất cả duyên, thiện duyên ác duyên, thuận cảnh nghịch cảnh đều là giúp chúng ta, đều là 

134  Tập 309 



thành  tựu  cho  chúng  ta.  Giúp  chúng  ta  nhìn  thấu,  giúp  chúng  ta  buông  bỏ.  Thành  tựu  đức 

hạnh và thành tựu trí tuệ cho chúng ta, giúp chúng ta đời này nhất định được thành tựu. 

Đối với thế gian này, mọi người, mọi sự, mọi vật đều bao hàm trong tâm chân thành biết 

ơn. Tri ân sau đó mới biết cảm ân. Ta không biết cảm ân là vì ta không tri ân. Những người 

huỷ báng ta,  sỉ nhục ta, phá hoại ta, hãm hại ta đều có ân đối với ta sao? Có ân. Vì sao? Quý 

vị đọc kinh Niết Bàn, kinh Kim Cang. Vua Ca Lợi cắt thân thể của Nhẫn Nhục Tiên Nhân. 

Nhẫn  Nhục  Tiên  Nhân  cảm  ân  ông  ta  mà  không  hề  oán  hận. Cảm  ân  ông  ta  điều  gì?  Cảm 

kích ông ta thành tựu Bồ Tát nhẫn nhục ba la mật. Nhẫn nhục ba la mật đã được viên mãn. 

Nhẫn Nhục Tiên Nhân thành Phật trước dự định. Đây là đại ân đại đức. 

Trong Linh Phong Luận Tông Ngẫu Ích Đại sư nói, cảnh duyên không có tốt xấu, tốt xấu 

đều ở nơi tâm mình. Tự mình lấy thiện tâm để đối với thế giới này, thì thế giới này chính là 

thế giới Cực Lạc. Đối với tôi mà nói người tạo các trọng tội,  tất cả đều có ân đối với tôi. Vì 

Sao? Xem tôi có còn tâm oán hận hay không. Nếu còn tâm oán hận, còn sự bất mãn, là tôi 

chưa đạt yêu cầu, lần kiểm tra này chưa thông qua. Nếu thật sự không có tâm oán hận, làm 

tổn thương tôi như thế nào cũng không có tâm oán hận. Như vậy là đã được tốt nghiệp, cửa ải 

này đã thông qua dễ dàng. 

Ngày nay ở thế giới này, không phải một người đến khảo tôi. Học sinh chỉ có mình tôi, 

ngoài tôi ra toàn là thầy tôi. Tất cả đều là chư Phật Bồ Tát, đều là thiện hữu đến khảo tôi. Tất 

cả tôi đều thông qua, có thể không hoan hỷ sao? Sanh tâm đại hoan hỷ. Cửa ải này đã thông 

qua là thật sự buông bỏ. Thật đã làm được vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ giả. Hoàn 

toàn tương ưng với những gì trong kinh giáo nói. Trong kinh giáo nói không phải chính là 

cảnh giới trước mắt chúng ta đây sao? Như vậy mới có thể thâm nhập sâu sắc, đạt được lợi 

ích chân thật trong Phật pháp. 

Nếu không phải giáo huấn của Đức Phật, chúng ta ở trong cảnh giới này làm sao không 

có oán hận? Nếu thích, nhất định là đắc ý hưng phấn, cảm thấy hoan hỷ. Lúc gặp nghịch cảnh 

chắc chắn sẽ oán hận, còn phải phát lời thề để báo thù, như vậy là sai. Quý vị xem chỉ trong 

một niệm. Một niệm thay đổi nghĩ rằng họ là ân nhân, họ là thầy đến khảo tôi. Làm sao tôi có 

thể báo thù, làm gì có đạo lý này? Báo ân còn chưa kịp, sao lại có oán hận? Không có đâu. 

Đức Phật dạy: phá mê khai ngộ. Chỉ cần ta ngộ thì niềm an vui này không gì sánh bằng. Nếu 

không ngộ thì khổ não vô lượng vô biên. Nên biết rằng khổ não là tạo nghiệp. Tam đồ, ác báo 

đều từ mê mà ra. Chúng ta không hiểu rõ chân tướng sự thật, hiểu rõ chân tướng sự thật ta sẽ 

an  vui  biết  bao.  Tất  cả  vấn  đề  đều  được  giải  quyết.  Hiện  nay  có  chuyện  sao?  Không  có 

chuyện gì. Mọi người đều là người tốt, mọi việc đều là việc lành. 

Tập 309  135 



Có  rất  nhiều  người  lo  buồn  thay  cho  tôi,  nói  tôi  tuổi  tác  lớn  như  vậy  mà  bên  cạnh  lại 

không có người lo cho. Còn chính tôi có lo buồn hay không? Không. Tại sao ở tuổi tác này 

mà không một người nào chăm sóc? Ông trời đã cho tôi một cơ thể tốt, tôi có thể chăm sóc 

mình. Cần người chăm sóc, chứng tỏ điều gì? Thân thể tôi đã suy yếu, không tự mình lo được. 

Đến lúc thân thể tôi thật sự suy yếu, không thể tự chăm sóc, tôi tin rằng Chư Phật Bồ Tát sẽ 

phái người đến chăm sóc tôi, điều gì cũng có thể làm được! 

Trước tôi có rất nhiều tấm gương. Như cư sĩ Lý Bính Nam, tôi theo thầy mười năm. Khi 

tôi theo thầy học, thầy đã 70 tuổi. Khi tôi rời xa thầy thì thầy đã 80 tuổi. Đến lúc thầy 95 tuổi 

cũng không có người chăm sóc. Tôi năm nay mới 85 tuổi, vẫn còn mười năm nữa. Năm 95 

tuổi, có hai người bạn đồng học, hai chị em phát tâm chăm sóc, thầy đồng ý. 95 tuổi mới có 

hai người trẻ tuổi đến chăm sóc, 97 tuổi vãng sanh. Thân thể mạnh khoẻ cần gì phải có người 

chăm sóc? Mỗi ngày làm việc đều là việc của Phật làm.  Làm những việc mà Phật làm thì 

hạnh phúc an vui biết bao! Đây gọi là học Phật. 

Chúng ta xem  ở  dưới phần chú giải của Hoàng Niệm Tổ.  “Đương tri thử chi nhất kiện 

 đại sự. Ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt. Pháp Tạng quả giác, thật phi ngữ ngôn chi sở 

 năng tuyên. Diệc phi chúng sanh sanh diệt tâm, tư lương phân biệt chi sở năng cập”. 

Từng câu từng chữ đều là thật. Như Lai xuất thế là một đại sự nhân duyên lớn, chính là 

giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, chứ không có mục đích gì khác. Phương pháp ngài dùng là 

thân hành và ngôn giáo. Thân là làm theo giới định huệ, để người khác có thể nhìn thấy được. 

Sau  khi  nhìn  thấy  được  họ  sẽ  hâm  mộ,  sẽ  hoan  hỷ.  Họ  sẽ  đến  học  theo  và  đến  thỉnh  giáo. 

Chúng ta dạy họ thật tốt, đây là khế cơ. Không phải ta tìm đến dạy họ, mà chính họ muốn đến 

học  với  ta.  Chúng  ta  dùng  internet,  dùng  truyền  hình  cũng  đều  như  vậy.  Đây  là  người  có 

duyên. Còn người không có duyên, hàng ngày truyền hình, internet đều phát sóng, nhưng họ 

không chịu tiếp nhận. Không chịu tiếp nhận chính là không có duyên, chịu tiếp nhận chính là 

người có duyên. 

Nên dùng mạng internet, truyền hình vệ tinh để truyền bá Phật giáo. Chuyên chở tin tức 

của Chư Phật Bồ Tát đến kết duyên với chúng ta. Thật sự muốn học Phật thì có đĩa, có kinh 

sách. Điều này có thể giúp chúng ta tu hành. Bí quyết tu hành, chính là vô thượng diệu đế, 

không  có ngôn  ngữ nào  có thể  diễn  tả  được. Đây  là  cảnh giới  gì?  Tự  tánh  bổn  định. Được 

định rồi, giới sẽ đầy đủ, gọi là định cộng giới. Tâm ở trong thiền định, chắc chắn sẽ không 

phá giới, gọi là định cộng giới. Đã chứng quả nên không phạm giới gọi là đạo cộng giới. Từ 

đó cho thấy, người chưa được định nhất định phải giữ giới luật. Không giữ giới luật, giới sẽ 

mất. Nhất định phải làm theo giới định huệ. Chân chánh tu hành, thâm nhập vào một môn và 

huân tu lâu dài. 

136  Tập 309 



Tâm và thái độ rất quan trọng. Tâm và thái độ chính là vô thượng diệu đế, không có ngôn 

ngữ nào có thể diễn tả được. Cái gì cũng không nghĩ, cái gì cũng không nói. Mở miệng chính 

là một câu pháp. Ngoài câu pháp ra thì cái gì cũng không quan tâm. Người khác hỏi điều gì 

cũng trả lời được. Một tức tất cả, tất cả tức một, chính là một câu A Di Đà Phật. Mỗi ngày 

đọc bộ kinh Vô Lượng Thọ này. Ngoài bộ kinh Vô Lượng Thọ này ra thì cái gì cũng không 

có. Bộ kinh Vô Lượng Thọ này, hiện tại tiệm sách chưa phát hành. Có rất nhiều tiệm sách rất 

quen với tôi, giao cho tiệm sách đi in, trên thành phố đều có thể mua được. Đây là chuyện tốt! 

Tôi giao tiệm sách đi in ấn, tôi mua trước một vạn cuốn, họ rất hoan hỷ. Tôi lại tuyên truyền 

giúp họ một chút, thì số lượng sách này tiêu thụ rất nhiều. 

Lần  giảng  Địa  Kinh  Giải  Diễn  Nghĩa  này.  Tôi  nghe  nói  cũng  có  người  đã  đem  nó  viết 

thành sách, nhưng tôi chưa nhìn thấy. Đĩa giảng thì đã lưu thông, đĩa giảng sẽ khởi tác dụng 

rất lớn. Tôi cũng muốn để nhà xuất bản lưu hành. Kinh sách, băng đĩa của chúng tôi không 

có bản quyền, nên rất hoan nghênh in ấn, hoan nghênh sao chép. 

Tâm và thái độ rất quan trọng, phương pháp cũng rất quan trọng. Có thái độ chính xác, 

phương pháp chính xác thì không có ai không thành tựu. Nên nhớ, tâm sanh diệt của chúng 

sanh là suy lường phân biệt. Đây là tâm hiện tiền của chúng ta, chúng ta đều dùng tâm này. 

Tâm này với đạo là tướng trái ngược, với giác ngộ là tướng trái ngược. Nên trên địa vị phàm 

phu:  “ngôn ngữ bất năng tri, vô ngữ diệc bất năng tri. Phân biệt bất năng tri, vô phân biệt 

 diệc  bất  năng  tri”.   Đây  là  thật.  Như  vậy  chúng  ta  có  cần  ngôn  ngữ  phân  biệt  hay  chăng? 

Cũng cần. Đức Thế Tôn lúc còn tại thế, suốt 49 năm giảng kinh thuyết pháp, không có một 

ngày nghỉ ngơi. Đây chính là thị hiện không rời ngôn ngữ phân biệt, cũng bất tức ngôn ngữ 

phân biệt. Bất tức bất ly chính là không xa cũng không gần. Bất ly là ta dùng nó, bất tức là 

quyết định không thể chấp tướng. Chấp tướng là sai. Đức Phật dạy, ngài thuyết kinh, nói mà 

không nói, không nói mà nói. Nói và không nói là một không phải hai. Điều này quá vi diệu! 

Như vậy người nghe kinh như chúng ta, nghe mà không nghe, không nghe mà nghe. Thật 

tuyệt diệu! Nghe kinh phải lãnh hội được ý và nghĩa lý của kinh, không nên chấp trước tướng. 

Không  chấp  trước  tướng  ngôn  thuyết,  không  chấp  trước  tướng  danh  tự,  không  chấp  trước 

tướng tâm duyên. Tự mình không nên phân biệt chấp trước nó có ý nghĩa gì, không cần như 

vậy. Tự nhiên thấu triệt. Chúng ta thật sự nghe hiểu và tự nhiên thấu suốt.  “Pháp Tạng cứu 

 cánh pháp thân diệu quả”.  Pháp thân diệu quả trong kinh Hoa Nghiêm, chính là những gì 41 

vị pháp thân đại sĩ chứng được. Nhưng không thể thêm cứu cánh. Nếu thêm cứu cánh, đó là 

diệu giác quả vị. Từ sơ trú đến đẳng giác đều là pháp thân diệu quả. Duy chỉ có diệu quả mới 

gọi là cứu cánh pháp thân diệu quả. 

Tập 309  137 



Ngài Pháp Tạng thành Phật, chính là Phật A Di Đà. Cứu cánh của Phật A Di Đà là pháp 

thân diệu quả.  “Duy hữu như như dữ như như trí, cố phi phàm tình sở năng tắc” . Như như là 

pháp tánh, pháp tướng. Như như trí là tự tánh đầy đủ trí huệ Bát Nhã. Như như khởi như như 

trí, như như trí chiếu như như. Trí và chiếu không phải hai. Nói cách khác, pháp thân Bồ Tát 

mới có thể biết. Ít nhất là sơ trú viên giáo Bồ Tát. Dưới sơ trú đó chính là mười pháp giới. 

Người trong mười pháp giới không có cách nào biết được. Biết thật sự là pháp thân Bồ Tát. 

Chúng ta xem  đoạn kinh văn tiếp theo. 

       “Sở phát thệ nguyện, viên mãn thành tựu, như thật an trú, cụ túc trang nghiêm, oai đức 

 quảng đại, thanh tịnh Phật độ”.  Câu trước là  “thệ nguyện thành tựu”,  bốn câu sau là  “tịnh 

 độ thành tựu”. Đây là quả báo thành tựu. Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ.  “Viên 


 mãn giả, viên diệu cụ túc dã. Thành tựu giả, Gia Tường Pháp Hoa Luận Sớ vân, cụ túc vô dư, 

 bất khả phá hoại, cố vân thành tựu”.  Cụ túc vô dư chính là tất cả đều viên mãn. Tất cả viên 

mãn nhưng nó có thể phá hoại, nên không gọi là thành tựu. Cụ túc viên mãn không thể phá 

hoại mới là chân thật thành tựu. Ý này nói lên điều gì? Hiển thị quả báo của Pháp Tạng Bồ 

Tát, không phải mười pháp giới y chánh trang nghiêm. Mười pháp giới y chánh trang nghiêm 

chưa đầy đủ, khiếm khuyết rất nhiều, thay đổi trong từng sát na. Biến hoá chính là phá hoại. 

Đây không phải là thành tựu của Pháp Tạng. Thành tựu của Pháp Tạng là cứu cánh viên 

mãn, gọi là thế giới tây phương Cực Lạc, không có chút khiếm khuyết nào. Ta đến thế giới 

Cực Lạc tìm không thấy một chút khiếm khuyết nào, mà còn không thể phá hoại. Không thể 

phá hoại là vì cư dân ở thế giới Cực Lạc, không có người nào dùng tâm ý thức. Tâm ý thức là 

vọng tâm. Vọng tâm là có sự phá hoại. Họ không dùng vọng tâm, hoàn toàn dùng chân tâm. 

Những thứ chân tâm biến hiện, thân là thân pháp tánh, cỏi là cỏi pháp tánh. Hoàn toàn không 

giống với mười pháp giới, điều này thật không thể nghĩ bàn. 

 “Hựu Vãng Sanh Luận Chú viết, y bát Pháp Tạng Bồ Tát tứ thập bát nguyện, kim nhật A Di 

 Đà Như Lai tự tại thần lực. Nguyện dĩ thành lực, lực dĩ tựu nguyện, nguyện bất đồ nhiên, lực 

 bất hư thuyết, lực nguyện tương phù, tất cách bất sai, cố viết thành tựu”.  Đây là giải thích 

 “sở phát thệ nguyện viên mãn thành tựu”. Vãng Sanh Luận Chú nói rất hay. Y căn bản là 48 

nguyện của Pháp Tạng Bồ Tát. 48 nguyện viên mãn thành tựu, ngày nay là A Di Đà Như Lai 

tự tại thần lực. Tự tại thần lực này từ đâu mà có? Chính là 48 nguyện. Mỗi nguyện đều biến 

thành thần lực tự tại của Như Lai. Nên nguyện dĩ thành lực, lực dĩ tựu nguyện. Nguyện nếu 

không có lực làm sao có thể giúp chúng sanh? 48 nguyện Phật A Di Đà chính là năng lượng 

ngài phát ra. Năng lượng này biến pháp giới, biến khắp mọi lúc mọi nơi. Chỉ là chúng sanh 

nghiệp chướng quá nặng, tập khí phiền não quá sâu dày nên không chịu tiếp nhận. Từ bi của 

Phật là bình đẳng, không có sai biệt. 

138  Tập 309 



Chúng ta có thể tiếp thu năng lượng này, có thể tiếp thu bao nhiêu hoàn toàn là do chính 

mình. Những thứ đức Phật phát ra đều là bình đẳng. Nếu chúng ta dùng tâm của Phật, như 

vậy ta tiếp xúc được năng lượng là viên mãn. Là tâm của Phật Di Đà, tâm của Chư Phật. Ở 

trước chúng ta học qua câu là tất cả đều thành Phật. Tâm của Chư Phật giúp tất cả chúng sanh 

phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui. Lìa khổ được vui, chúng ta có thể buông bỏ không cần 

nghĩ đến nó. Vì sao? Phá mê rồi thì khổ đã rời xa. Giác ngộ rồi thì niềm vui sẽ đến. Nên phá 

mê khai ngộ là nhân, lìa khổ được vui là quả. Đức Phật dùng phương pháp gì để giúp tất cả 

chúng sanh lìa khổ được vui? Dùng phá mê khai ngộ. Thực hành phá mê khai ngộ như thế 

nào? Giáo hoá. Chư Phật Bồ Tát thị hiện toàn là giáo hoá. Giáo hoá nhất định phải thực hành 

ở nơi thân hành ngôn giáo. Mình phải làm trước, sau đó mới dạy người. Tự mình chưa làm 

được mà đi dạy người, người ta sẽ không tin và không thể tiếp thu. Tự mình phải dạy trước, 

sau đó mới thực hành. 

Nên  “nguyện bất đồ nhiên, lực bất hư thiết”.  Nguyện và lực này đều là chân thật, không 

phải  giả.  “Lực  nguyện  tương  phù,  tất  cách  bất  sai,  cố  viết  thành  tựu”.   Thành  tựu  là  quả, 

nguyện và lực là nhân. Như cách nói hiện nay thì trong đại nguyện sanh năng lượng không gì 

sánh bằng. Đức lớn năng lớn, năng lượng này hình thành tịnh độ. 

       “Hựu  Pháp  Hoa  Kinh  Phổ  Hiền  Khuyến  Phát  Phẩm  vân, nhược  thiện  nam  tử  thiện  nữ 

 nhơn, thành tựu bốn pháp. Ư Như Lai diệt hậu đương đắc thị Pháp Hoa kinh”.  

Kinh Pháp Hoa là đại kinh nhất thừa viên giáo. Bộ kinh này nói gì? Giảng về một đời 

thành Phật, nên gọi là nhất thừa. Không phải trong đời này thành Bồ Tát. Kinh này nói trong 

một đời thành Bồ Tát gọi là đại thừa, trong một đời chứng A la hán là tiểu thừa. Đại thừa tiểu 

thừa là từ đây mà phân ra. Những điều này nói với những người có chút nền tảng học Phật rồi. 

Đối với người bên ngoài giới thiệu những điều này họ không hiểu. Nếu họ hỏi thêm ta rất 

khó giải thích, không phải vài câu là có thể nói hết. Hoàn toàn chưa học Phật qua, chỉ muốn 

thăm dò một tí xem cái gì là đại thừa, cái gì gọi là tiểu thừa? 

Như vậy tôi có thể đưa ra một ví dụ họ sẽ hiểu. Đại thừa là đại học, tiểu thừa là tiểu học. 

Đức Thế Tôn dạy học suốt 49 năm, mười hai năm đầu tiên là tiểu học, còn sau đó là đại học. 

Nói như vậy họ sẽ dễ hiểu. Chúng ta phải xem người hỏi là ai. Trình độ và động cơ của họ, 

chúng ta trả lời như thế nào để họ hoan hỷ. Để họ đối với Phật giáo cảm thấy thích thú và từ 

từ sẽ học tập. 

Trong kinh nói thiện nam tử, thiện nữ nhơn thành tựu bốn pháp. Sau khi Như Lai diệt 

độ nghĩa là ngày nay, Đức Thế Tôn không còn tại thế, chúng ta còn có thể gặp được kinh 

Pháp Hoa, nhất thừa pháp bảo. 

Tập 309  139 



Tứ pháp là gì? Thứ nhất là “vì chư Phật hộ niệm”. Điều này không dễ. Quý vị thử nghĩ 

xem, thiện nam tử thiện nữ nhân phải đầy đủ đức hạnh như thế nào thì chư Phật hộ niệm. Nếu 

không có đức hạnh Phật sẽ không hộ niệm. Trì giới, tu định chư Phật sẽ hộ niệm. Quý vị xem 

trong Giới Kinh giảng ngũ giới. Mỗi giới điều đều có năm vị hộ giới thần. Ngũ giới đầy đủ sẽ 

có 25 vị hộ giới thần ngày đêm hộ trì chúng ta, khiến chúng ta không gặp khó khăn trở ngại. 

Công đức trì giới thật không thể nghĩ bàn! Quỷ thần tôn trọng chúng ta sẽ tự nguyện đến hộ 

trì. Nếu ta chân thật thọ tam quy, bây giờ tam quy là giả không phải thật. Thật sự thọ tam quy, 

phải giống như trong Pháp Bảo Đàn Kinh nói Lục Tổ truyền thọ tam quy, không nói quy y 

Phật, quy y Pháp, quy y Tăng. Không nói như vậy, ngài đã đổi chữ. Ngài nói quy y Giác, quy 

y chánh, quy y tịnh. 

Thời Lục tổ, Phật pháp truyền đến Trung Quốc đã 700 năm. Khoảng cách giữa Lục Tổ 

với chúng ta là 1300 năm. 700 năm thời gian không ngắn, nên truyền thừa từ đời này qua đời 

khác hình như có chút biến chất. Nếu không có biến chất, Lục Tổ nhất định là quy y Phật, 

quy  y  Pháp,  quy  y  Tăng.  Nhất  định  là  theo  cách  này.  Biến  chất  là  gì?  Giữ  lại  hình  thức, 

nhưng thực chất rất lơ là. Nên ngài đưa ra quy y Phật, Đức Phật là bậc giác ngộ. Quy y Pháp, 

pháp  là  chánh  pháp.  Quy  y  tịnh,  Tăng  là  thanh  tịnh.  Lục  căn  thanh  tịnh  không  nhiễm  chút 

trần. Lục tổ Huệ Năng truyền tam quy là dạy chúng ta quy y tự tánh tam bảo. Tự tánh giác là 

Phật bảo, tự tánh chánh là Pháp bảo, tự tánh tịnh là Tăng bảo. Ý nghĩa chân thật khi truyền 

thọ tam quy chính là như vậy. Thọ trì tam tam quy chính là đãnh lễ thầy. Lạy thầy để thầy 

dạy ta tu hành. Trước tiên đem tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc tu hành truyền cho chúng ta. 

Tổng nguyên tắc, tổng cương lĩnh này chính là giác chánh tịnh. Quý vị xem, đề kinh này 

của chúng ta là “thanh tịnh bình đẳng giác”. Giác là Phật bảo, bình đẳng là Pháp bảo, thanh 

tịnh là Tăng bảo. Trên đề kinh này đầy đủ tam bảo. Thanh tịnh là giới học, bình đẳng là định 

học, giác là huệ học. Đầy đủ tam huệ. Quý vị nghĩ xem, kinh này có vi diệu không? Truyền 

thọ  này  chính  là  nói,  đời  này  chúng  ta  đã  có  phương  hướng,  đã  có  mục  đích.  Đời  này  của 

chúng ta phải dựa vào tận hình thọ. Mọi lúc mọi nơi, bất luận là tu pháp môn nào, nhất định 

phải  tương  ưng  với  giác  chánh  tịnh.  Nếu  không  tương  ưng  với  giác  chánh  tịnh,  như  vậy 

chứng tỏ đã sai lầm. Chúng ta không phải học Phật mà học ngoại đạo. 

Dùng điều này làm tiêu chuẩn. Hiện nay gọi là dùng điều này làm tiêu chí. Ta không rời 

xa nó, như vậy chính là đang trên con đường đạo của Phật. Rời xa nó thì không phải là Phật 

đạo. Cho nên chân thật thọ tam quy sẽ có 36 vị thần hộ pháp bảo hộ. 36 vi, còn nhiều hơn 

năm giới. Tam quy này ta phải chân thành thọ mới được, giả không được. Đã thọ tam quy, 

nhưng ngày ngày vẫn làm những việc mê tà. Càng mê càng sâu, càng học càng nghiêm trọng. 

140  Tập 309 



Như vậy ta hoàn toàn sai. Không có thần hộ pháp bảo hộ chúng ta. Có thể là những tà ma 

ngoại đạo đến bảo hộ mình, như vậy phiền phức rất lớn. 

Nên  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhơn,  chắc  chắn  tam  quy  ngũ  giới  và  thập  thiện,  họ  đều  đã 

thực hành, họ đều có thể làm được. Đây là thiện nam tử thiện nữ nhơn trong kinh nói. Nếu 

chúng ta hành trì được tam quy ngũ giới và thập thiện, thì hai câu này có chúng ta ở trong đó. 

Chúng ta cũng có phần. Nếu chúng ta không làm được, thì hai câu này không phải nói đến 

chúng ta, chúng ta không ở trong đó. Nên quý vị xem, thứ nhất là chư Phật hộ niệm. 

Thứ hai là  “thực chúng đức bổn”.  Phẩm  trước chúng ta vừa học qua là tích công luỹ đức. 

Phẩm này hơi dài, chúng ta cũng đã dùng không ít thời gian. Vì sao? Bởi vì nó rất quan trọng! 

Nếu không tích luỹ công đức, thì không thể được chư Phật hộ niệm. Muốn được chư Phật hộ 

niệm  thì  phải  trồng  các  công  đức.  Phải  tu  đạo  đức.  Muốn  thật  sự  trồng  công  đức,  thì  nhất 

định phải nhập chánh định tụ. 

Đây là cái thứ ba  “Nhập chánh định tụ”. Chú ý, nó không phải là tà định, mà là chánh 

định. Y theo giáo huấn của chư Phật Bồ Tát, chế tâm một chổ chính là chánh định. Tám vạn 

bốn ngàn pháp môn, pháp môn nào cũng được, không thể lẫn lộn lung tung. Chư vị cần phải 

biết, Đức Phật nói tám vạn bốn ngàn pháp môn chính là độ tám vạn bốn ngàn hạng người căn 

tánh bất đồng, không phải bảo ta học hết. Nếu học hết là sai lầm. Người học Phật đều biết, 

trong kinh thường ví đức Phật là một bậc đại y vương. Chúng sanh ví như người bệnh, bị 

bệnh không giống nhau. Đại y vương này là bác sĩ giỏi. Ta nên thân cận ông ta, vì ông ta có 

phương pháp để trị bệnh của ta. Ông ta cho chúng ta phương thuốc và chỉ cần theo phương 

thuốc để trị bệnh. Thuốc vào là bệnh hết, mà tuyệt đối không phải nói vị y vương mở hiệu 

thuốc.  Tất  cả  thuốc  trong  hiệu  thuốc  này,  ta  đều  đem  uống  hết.  Như  vậy  chẳng  những  trị 

không lành bệnh, mà đến mạng cũng không còn. Hoàn toàn sai lầm. 

Nên nhiều kinh điển như vậy không phải có thể tuỳ tiện học. Chúng ta học pháp môn nào, 

thì kinh điển là thuốc, là phương thuốc. Kinh điển nào thích hợp với chúng ta. Đức Phật lúc 

còn tại thế không có vấn đề gì Phật không dạy. Đức Phật diệt độ, không còn ai dạy. Người 

xuất gia đời sau, nếu tự mình không nổ lực học tập. Học rồi, chẳng qua cũng chỉ là tư cách 

của một y tá mà thôi. Họ có thể cung cấp một ít để ta tham khảo, xem căn tánh như thế nào 

thì học phương tiện nào, ta có thể tham khảo. Nếu chỉ sai thì chẳng những học không thành 

công, mà còn lãng phí thời gian, lãng phí tinh lực, đến cuối cùng cũng không thể thành tựu. 

Như vậy thì thật đáng tiếc. 

Ai  biết  được  căn  tánh  của  chúng  ta?  Nếu  tự  mình  không  có  năng  lực  lựa  chọn,  cũng 

không gặp được thiện tri thức. Như vậy thì thật khó. Nhưng đức Phật rất từ bi, đối với người 

Tập 309  141 



đời sau chỉ ra một phương hướng lớn. Trong Đại Tập Kinh nói, thời kỳ chánh pháp giới luật 

thành  tựu.  Thời  kỳ  tượng  pháp  thiền  định  thành  tựu.  Thời  kỳ  mạt  pháp  tịnh  độ  thành  tựu. 

Tổng thể như vậy thì không có vấn đề gì lớn. 

Thời kỳ chánh pháp là tại Ấn Độ. Phật pháp truyền đến Trung quốc là tượng pháp. Giai 

đoạn cuối của thời kỳ chánh pháp và bắt đầu thời kỳ tượng pháp. Nên thiền phong của Trung 

quốc rất hưng thịnh. Thật vậy, thiền ở Trung Quốc hưng thịnh 1000 năm, bây giờ không còn 

nữa. Thời kỳ mạt pháp tịnh độ thành tựu. Chiếu theo ghi chép của lịch sử Trung quốc, Đức 

Thế Tôn diệt độ đến nay là 3038 năm. Năm nay là 3038 năm. Phật pháp truyền đến Trung 

quốc đã 2000 năm, năm 670 công nguyên, năm Vĩnh Bình thứ mười đời Hán Minh Đế. Đế 

vương Trung quốc phái đặc sứ đến Tây Vực chính thức cung thỉnh Ma Đằng và Trúc Pháp 

Lan.  Hai  vị  này  là  tu  sĩ  của  Ấn  Độ,  mang  theo  tượng  Phật, kinh  sách  đến  Trung  quốc.  Đế 

vương Trung quốc tiếp nhận, xây dựng một ngôi chùa cho họ gọi là Chùa Bạch Mã. Kỷ niệm 

Bạch  Mã  đã  chở  tượng  và  kinh  Phật.  Người  xưa  nhân  từ,  không  thể  quên  ân  đức  của  con 

ngựa  này.  Kinh  sách,  tượng  Phật  đều  do  nó  chở  đến.  Chùa  Bạch  Mã  là  đạo  tràng  đầu  tiên 

thành lập ở Trung quốc, là năm 670 công nguyên. Đến năm 2067 là 2000 năm, còn thiếu một 

chút nữa là 2000 năm. Nên Phật pháp truyền đến Trung quốc là thời kỳ tượng pháp. 

Tượng pháp 1000 năm là thiền định thành tựu. Sau tượng pháp chính là thời kỳ mạt pháp. 

Mạt pháp một vạn năm tịnh độ thành tựu. Mạt pháp đã qua 1000 năm, chúng ta bây giờ là 

mạt pháp. Bắt đầu của giai đoạn ngàn năm thứ hai, năm nay là 38 năm. 

Không  biết  căn  tánh  của  chính  mình,  thì  nên  tuân  thủ  đoạn  khai  thị  của  Đức  Thế  Tôn 

trong Kinh Đại Tập. Chúng ta lựa chọn Tịnh độ, như vậy là đúng. Căn cứ theo chỉ thị của 

Thế  Tôn,  chúng  ta  sanh  vào  thời  kỳ  mạt  pháp  nên  chọn  pháp  môn  tịnh  độ,  chắc  chắn  sẽ 

không sai. Bộ kinh này, bản hội tập kinh Vô Lượng Thọ, xuất hiện ở ngày nay, ở thời đại này. 

Kinh sách này cách chúng ta khoảng 70 năm. 70 năm trước, cư sĩ Hạ Liên Cư dùng thời gian 

mười năm, hoàn thành việc lớn này. Đây là một đại sự nhân duyên. Con người của 9000 năm 

về sau trong thời kỳ mạt pháp dựa vào điều gì? Nhất định nương vào bộ kinh này. Bộ kinh 

này là năm bản dịch của kinh Vô Lượng Thọ. Đem nó hợp lại biên tập thành một bản mới. 

Đọc bản kinh này đồng nghĩa với đọc được hết cả năm loại bản dịch. Đây là cuốn sách tốt 

nhất của Tịnh độ. Người bây giờ có phước mới gặp được. Người tu tịnh độ ngày xưa, vì năm 

loại bản dịch quá nhiều, khi đọc không dễ dàng lắm. Nên mọi người đều chọn tiểu bổn kinh 

A Di Đà. Dựa vào Sớ Sao của Liên Trì Đại sư và Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư, làm chổ dựa 

chủ yếu nhất để tu học tịnh độ tông. Sau khi bản hội tập này xuất bản, chỗ dựa thật sự đã xuất 

hiện.  Tịnh  độ  đệ  nhất  kinh  tên  gọi  thật  phù  hợp.  Liền  theo  đó  là  chú  giải  của  cư  sĩ  Hoàng 

Niệm Tổ. Có kinh, có chú giải. 

142  Tập 309 



Trước đây tôi có viết cho bộ kinh này  một phần khoa phán. Cư sĩ Triệu Bộc Sơ rất tán 

thán, bản hội tập đã thành tựu. Khoa hội đã thành tựu, chú giải đã thành tựu, thật không có gì 

vui bằng. Tịnh độ tông sau này hứa hẹn một sự xán lạn. Ánh sáng từ bi của Phật phổ chiếu 

khắp nơi. 

Chúng ta hôm nay, ngay lúc này và ở đây. Mọi người cùng nhau học tập. Nhân duyên này 

vô  cùng  thù  thắng  hy  hữu  khó  gặp.  Thật  là  trăm  ngàn  vạn  kiếp  khó  gặp  được.  Quan  trọng 

nhất là có nhận thức chính xác đối với bộ kinh này. Thật sự có thể lý giải nó và y giáo phụng 

hành, trong đời này nhất định thành tựu. Nên chánh định rất quan trọng. 

Thứ  tư  là  phát  tâm  cứu  tất  cả  chúng  sanh.  Đây  chính  là  trong  tứ  hoằng  thệ  nguyện, 

“Chúng sanh vô biên thề nguyện độ”.  “Thượng Pháp Hoa vân thành tựu tứ pháp, đương đắc 

 Pháp Hoa kinh”.  Điều này trong kinh Pháp Hoa nói. Nếu thành tựu bốn pháp này sẽ đạt được 

kinh Pháp Hoa. Cũng chính là nói, chúng ta sẽ đạt được đại kinh để một đời thành Phật. Hoa 

Nghiêm và Pháp Hoa cuối cùng đều quy về Tịnh độ. Tôi học Phật quy y Tịnh độ, là nhờ ba 

bộ kinh dẫn dắt tôi trở về tịnh độ. Thứ nhất là Hoa Nghiêm, thứ hai là Lăng Nghiêm, thứ ba 

là kinh Pháp Hoa. 

Trước đây tôi có giảng đại ý Kinh Pháp Hoa, 60 tiếng đồng hồ. Có lưu lại băng ghi âm 

nhưng không  có băng  ghi  hình,  hình như  là  khoảng hơn  30 năm  trước.  Đặc  biệt là  53 lần 

tham học trong kinh Hoa Nghiêm, và chương Viên Thông thứ 25 trong kinh Lăng Nghiêm. 

Nhờ vậy mà tôi đã chân thật nhận thức được Tịnh độ, biết được Tịnh Độ vô cùng thù thắng, 

nên thật sự phát tâm học tập. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây thôi. 



 



 

Tập 309  143 



Tập 310 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 01 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư, chư  vị  đồng học, xin  mời  ngồi  xuống. Mời  quý  vị xem  “Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải”, trang 363 hàng cuối cùng, bắt đầu xem từ câu thứ hai. 

 “Thượng Pháp Hoa vân, thành tựu tứ pháp, đương đắc Pháp Hoa kinh. Kim tắc Pháp Tạng 

 đại sĩ, sở phát nhất thiết thệ nguyện tất giai viên mãn thành tựu. Cố đắc như thật an trú cụ 

 túc trang nghiêm, oai đức quảng đại, thanh tịnh Phật độ”.  

Bốn pháp trong Kinh Pháp Hoa là từ quả mà nói đến nhân. Ví dụ này trong Phật pháp, 

trong  truyền  thống  xưa  đều  thường  thấy.  Bắt  đầu  từ  quả  trước,  sau  đó  mới  nói  đến  nhân. 

Chúng ta xem ngược lai, nên học như thế nào mới được chư Phật hộ niệm? Thứ nhất điều 

trước tiên là phát  tâm  cứu  tất  cả chúng sanh.  Nếu không phát nguyện  này  thì trái  với tâm 

nguyện của chư Phật Bồ Tát. Dù các ngài muốn gia trì cũng không gia trì được. 

Câu này chính là câu thứ trong tứ hoằng thệ nguyện. “Chúng sanh vô biên thề nguyện độ”. 

Trước tiên cần phải phát tâm nguyện này. Bồ Tát tu hành trong vô lượng kiếp, luôn duy trì 

tinh thần không thối chuyển. Dựa vào điều gì? Chính là dựa vào nguyện lực, tu lục ba la mật. 

Đặc biệt là bố thí, nhẫn nhục. Sau khi phát nguyện cần phải đoạn phiền não, phiền não vô tận 

thề nguyện đoạn. Ở đây phải nhập chánh định tu, chính là đoạn phiền não. Căn bản phiền não 

là gì? Dục vọng quá nhiều, là căn bản phiền não. Đem dục vọng giảm đến tối đa, thâm nhập 

một môn huân tu lâu dài, buông bỏ tất cả. Buông bỏ tất cả pháp trong thế xuất thế gian, như 

vậy tâm sẽ định. Nếu tâm định thì nghiệp chướng tiêu trừ, chính là đạo lý này. 

Sau khi nghiệp chướng tiêu trừ thì phải trồng các công đức. Nghiệp chướng chưa tiêu trừ 

thì không tích luỹ được công đức. Như vậy thì “pháp môn vô lượng thề nguyện học” trong tứ 

hoằng thề nguyện,  thực sự là có thứ lớp. Vì sao học pháp môn? Vì phổ độ chúng sanh. Trên 

thực tế nhập chánh định tụ. Trong kinh Bát Nhã nói là căn bản trí. Trồng các công đức chính 

là bồi đắp hậu đắc trí, “vô sở bất tri”. Như thế mới có thể ứng đối với nhiều loại căn cơ khác 

nhau, phổ độ chúng sanh. Như vậy sẽ được chư Phật hộ niệm. Nên thật sự được chư Phật hộ 

niệm. Không có tâm cứu độ tất cả chúng sanh, nghĩa là tâm đại từ đại bi, như vậy sẽ không 

tương ưng với Chư Phật. Tâm nguyện duy nhất của Chư Phật chính là tất cả đều thành Phật. 

144  Tập 310 



Quý vị nghĩ xem đây không phải là tâm đại từ bi sao! Nên có thể đạt được nhất thừa đại pháp, 

là  pháp  thành  Phật  trong  một  đời.  Được  kinh  Vô  Lượng  Thọ  lại  càng  thù  thắng,  thù  thắng 

không gì sánh bằng. 

Đức Phật A Di Đà thị hiện làm gương cho chúng ta. “Kim tắc” chính là hiện tại, hiện tại 

Pháp Tạng đại sĩ phát tất cả thệ nguyện. Đây chính là phẩm thứ sáu, chúng ta đã học qua 48 

nguyện. 48 nguyện, mỗi nguyện đều viên mãn “tất giai viên mãn thành tựu”. Cho nên được, 

bên dưới quả báo liền hiện tiền. Đạt được “như thật an trú”. Ở đây quan trọng nhất là thật, 

chân thật không phải giả. Nhất định không như mười pháp giới, lục đạo, nó không thực tại. 

Phàm  sở  hữu  tướng giai thị hư  vọng. Lục  đạo,mười  pháp giới làm  gì  có  an  trú?  Đều  là  trú 

tạm thời. Chúng ta thường nói, chổ ở không cố định lưu lạc khắp nơi. Con người ở trong lục 

đạo, không phải lưu lạc khắp nơi  đó sao? 

Ở trong tứ thánh pháp giới tốt hơn một chút, nhưng vẫn không gọi là an ổn, không được. 

Cõi thật báo trang nghiêm  mới gọi là an trú, đây  mới gọi là an ổn. Vì sao? Vì thế giới này 

vĩnh hằng bất biến. Chú giải bên dưới giới thiệu cho chúng ta rất tường tận. Đầy đủ trang 

nghiêm, hoàn toàn là tánh đức. Tánh đức tự nhiên hiển lộ. Chánh báo đầy đủ trang nghiêm. Y 

báo là cõi Phật thanh tịnh, là thế giới Cực Lạc. Bên dưới nói rất rõ ràng tỷ mỷ. 

 “Như thật an trú”,  trước là nói về  “thật”. Chân thật, cũng tức là  thật tướng. Chân như và 

pháp thân.  “Như thật an trú, tức như thật nhi an trú ư thử chân thật chi tế”.  Trong kinh Vô 

Lượng Thọ nói ba loại chân thật. An trú trong tự tánh. Thật tướng chính là chân tướng. Pháp 

thế gian: mười pháp giới đều gọi là pháp thế gian. Tất cả hiện tượng trong mười pháp giới, 

đều không chân thật. Đối với chân thật đạo Phật có định nghĩa. Chân thật là gì? Tiêu chuẩn 

của chân thật là gì? Trong đại thừa giáo nói là vĩnh hằng bất biến. Đó gọi là chân thật. Phàm 

những gì có biến hoá đều không phải là chân thật. 

Chúng ta quan sát tỷ  mỷ xem thế gian này của chúng ta có chân thật chăng? Động vật, 

con người là động vật. Động vật có sanh lão bệnh tử, nên nó biến hoá. Chỉ cần có biến hoá, 

có sanh diệt là không phải chân thật. Thực vật có sanh trụ dị diệt, cũng không phải là chân 

thật. Khoáng vật bao gồm tinh cầu, tinh hệ. Hiện nay các nhà khoa học đều đã chứng minh 

rằng nó có thành trụ hoại không. Điều này không phù hợp định nghĩa của chân thật. Nên Đức 

Phật dạy, phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng. Các nhà khoa học lượng tử thời cận đại nói 

càng  rỏ  ràng,  càng  tường  tận.  Nói  đến  điều  gì?  Hiện  tượng  vật  chất.  Vật  chất  nhỏ  nhất. 

Trong kinh Phật nói đến vi trần. Vi trần mắt thịt chúng ta nhìn không thấy được, nhưng a la 

hán có thể nhìn thấy. Nhưng vật chất còn nhỏ hơn vi trần, A la hán cũng không nhìn thấy. A 

la hán chỉ có thể nhìn thấy vi trần. Vật nhỏ hơn cả vi trần gọi là “sắc tụ cực vi”. Cái này A la 

hán không nhìn thấy, nhưng Bồ Tát có thể nhìn thấy. Nhỏ hơn cả “sắc tụ cực vi”, còn có “cực 

Tập 310  145 



vi chi vi”. Vật này quyền giáo Bồ Tát không nhìn thấy, nghĩa là chư Phật, Bồ Tát trong mười 

pháp giới đều không nhìn thấy. Vậy ai có thể nhìn thấy? Pháp thân Bồ Tát có thể nhìn thấy. 

Trong kinh điển đại thừa nói, “cực vi chi vi” bát địa Bồ Tát mới có thể nhìn thấy. Đây phần 

nhiều nói về biệt giáo. Biệt giáo bát địa chính là viên giáo bát trụ. Trong thập trụ Bồ Tát, phải 

đến trụ thứ tám họ mới có thể nhìn thấy được. Không có gì nhỏ hơn vật này được nữa. “Cực 

vi chi vi” này cũng gọi là “lân hư trần”, không còn vật nào nhỏ hơn nữa. 

Hiện nay các nhà khoa học lượng tử nhìn thấy. Họ dùng máy  móc nhìn thấy, nhìn thấy 

vật chất nhỏ nhất gọi là lượng tử, cũng gọi là tiểu quang tử. Khi tồn tại vô cùng ngắn ngủi, 

nhưng tần suất chấn động rất cao. Có hiện tượng vật chất, phát hiện hiện tượng vật chất là giả. 

Căn bản vật chất không tồn tại. Bây giờ chúng ta cảm giác được có hiện tượng vật chất tồn 

tại, như vậy là sao? Là ý niệm ở đó, khiến những hạt cực kỳ vi tế này tụ tập lại một chổ, sanh 

ra một loại huyễn tướng, và chúng ta gọi nó là vật chất. Nên vật chất chính là do ý niệm tích 

luỹ liên tục thành một huyễn tướng, thực sự là sanh diệt trong từng sát na. Giống như chúng 

ta xem ti vi thấy hình ảnh trên màn hình vậy. 

Động tác trong hình ảnh này có nhanh có chậm. Như vậy là sao? Các nhà khoa học giải 

thích là do tần suất không tương đồng. Tần suất chậm thì biến thành thể cứng, là vật kiến cố. 

Tần suất nhanh thì biến thành chất lỏng, một loại giống như nước vậy. Da trên cơ thể chúng 

ta cũng châm hơn, nhanh hơn thì biến thành sóng điện từ. Tình hình chính là như vậy. Nhưng 

chúng ta thấy lại đa hình đa dạng, hoàn toàn là tần suất không tương đồng, khiến chúng ta 

sanh ra ảo giác. Đây là chân tướng vật chất cần phải hiểu rõ ràng. 

Vật  chất  là  tinh  thần  tích  luỹ.  Hay  nói  cách  khác,  cơ  sở  của  vật  chất  là  tinh  thần.  Hiện 

tượng  tinh  thần  biến  hiện  ra  hiện  tượng  vật  chất.  Hiện  tượng  tinh  thần  từ  đâu  đến?  Hiện 

tượng này hiện nay còn chưa có đáp án xác định. Hiện nay các nhà khoa học nói, hiện tượng 

tinh thần là bịa đặt. Chúng ta nghe câu này thấy họ không nói sai. Tuy  họ không nói rõ ràng 

nhưng không thể nói họ sai. Trong Phật pháp hiện tượng tinh thần từ đâu mà có? Từ trong tự 

tánh biến hiện ra. Muôn sự muôn vật đều lấy tự tánh làm bản thể, là tự tánh thanh tịnh viên 

minh thể. 

Một niệm bất giác thì từ trong tự tánh biến hiện ra A lại da. A lại da là do tự tánh biến, 

nên  không  có  tự  tánh  thì  không  có  A  lại  da.  Trong  Kinh  Phật  ví  dụ,  ví  như  hình  và  bóng. 

Chúng ta đứng dưới ánh mặt trời sẽ có cái bóng. Bóng đó là A lại da. Con người ví như tự 

tánh, nên A lại da là giả, nhưng nó không rời chân. Không có hình người thì làm gì có bóng! 

Mười pháp giới y chánh trang nghiêm là từ A lại da biến hiện ra. A lại da là năng biến, nhưng 

pháp tướng của mười pháp giới y chánh trang nghiêm đích thực là tự tánh. Do thể của tự tánh 

biến hiện ra. 

146  Tập 310 



Tự tánh năng hiện năng sanh, nên nó không thay đổi, còn A lại da thay đổi. Tự tánh hiện 

chính  là  nhất  chân  pháp  giới,  chính  là  cõi  thật  báo.  Nên  chư  Phật  Như  Lai  và  cõi  thật  báo 

hoàn toàn tương đồng, không phải hai. Thân pháp tánh và cõi pháp tánh là vĩnh hằng bất biến. 

Người trong cõi thật báo không có sanh lão bệnh tử, cây cỏ hoa lá không có sanh trụ dị diệt, 

không có. Sơn hà đại địa không có thành trụ hoại không, nên gọi nó là nhất chân. Nó với thế 

giới chúng ta không giống nhau. Pháp Tạng Bồ Tát chiêu cảm được cõi Phật là cõi pháp tánh, 

thật hiếm có. Tứ độ của ngài đều là cõi pháp tánh. Đây là thệ nguyện không thể nghĩ bàn đã 

thành tựu viên mãn. Khắp biến pháp giới hư không giới chỉ có tịnh độ của Phật có, còn các 

cõi Phật khác đều không có. Nên đức Phật được gọi là  “quang trung cực tôn, Phật trung chi 

 vương”.  Thật tướng chính là chân như, cũng gọi là pháp thân, hoặc gọi là thân pháp tánh. 

 “Như thật an trú tức như thật nhi an trú ư thử chân thật chi tế”.  Trong đây nói rất rõ ràng. 

Tánh tướng nhất như, lý sự bất nhị. Các ngài ở trong thật tướng chân như. Như vậy xin hỏi, 

chúng  ta  có  ở  trong  đó  hay  không?  Nói  thật  thì  chúng  ta  có.  Nhưng  vì  sao  chúng  ta  lại  ra 

nông nỗi này. Chúng ta đều ở trong thật tướng chân như, nhưng không biết. Đích thực là ở 

trong chân như thật tướng, nhưng ta hoàn toàn không biết. Thật ư? Hoàn toàn là sự thật. Chỉ 

cần  ta  có  thể buông bỏ vọng  tưởng, phân  biệt, chấp  trước  thì ở  đây  chính  là  chân như  thật 

tướng.  Tai hại  là do đâu?  Do  có  vọng tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Nghĩa  là  có  khởi tâm 

động niệm, phân biệt chấp trước, khiến chân như thật tướng biến chất. Biến thành mười pháp 

giới, biến thành lục đạo, biến thành tam đồ. Đều là do ý niệm của chính mình biến hiện ra, 

hoàn toàn không liên quan đến người khác. 

Nếu  ta  ở  trong  hoàn  cảnh  này  không  vừa  ý,  còn  oán  trời  trách  người,  như  vậy  thì  tội 

chồng chất thêm tội. Vì sao? Không ai làm phiền chúng ta. Hoàn toàn là do tâm và thái độ 

của  chính  mình  biến  hiện  ra.  Do  ta  mê,  không  giác.  Cảnh  giới  bên  ngoài  có  ảnh  hưởng  ta 

chăng? Nói thật thì không có ảnh hưởng. Nếu cứ cho rằng tôi bị nó ảnh hưởng, tại sao chư 

Phật  Bồ  Tát  không  bị  nó  ảnh  hưởng?  Chư  Phật  Bồ  Tát  không  khởi  tâm  không  động  niệm, 

không  phân  biệt  không  chấp  trước,  nên  không  bị  ảnh  hưởng.  Vì  thế  các  ngài  ở  trong  nhất 

chân pháp giới. Tự chúng ta khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, đều là tự mình làm ra. 

Vốn là nhất chân, đều là quốc độ của Chư Phật, cũng là quốc độ của chính mình. Mình và 

người không phải hai. 

Vì  sao  phải  chấp  trước?  Vì  ta  có  chấp  trước,  nên  mới  có  lục  đạo  luân  hồi.  Nếu  không 

chấp trước thì lục đạo luân hồi cũng không còn. Làm gì có lục đạo luân hồi? Thử hỏi các vị 

A la hán, Bích chi Phật có luân hồi lục đạo hay không? Họ sẽ nói với chúng ta không nhìn 

thấy. Vì sao? Bởi họ không có chấp trước, kiến tư phiền não đã đoạn tận. Ngày nay chúng ta 

có kiến tư phiền não. Kiến tư phiền não biến hiện ra luân hồi lục đạo. Phiền não của chính 

Tập 310  147 



mình  là  tự  mình  biến  hiện.  Tự  mình  biến  ra  quả  báo  thì  tự  mình  chịu, gọi  là  tự  tác  tự  thọ, 

không liên quan đến bất cứ ai. Chư Phật Bồ Tát đại từ đại bi đã nhắc nhở chúng ta, nếu ta thật 

sự giác ngộ, minh bạch. Buông bỏ kiến tư phiền não thì lục đạo cũng không còn. Buông bỏ 

trần sa phiền não, thì Thanh văn, Duyên giác cũng không còn. Buông bỏ khởi tâm động niệm 

thì mười pháp giới không còn. 

Thanh tịnh Phật độ, trang nghiêm cụ túc sẽ hiện tiền ngay đây. Hoàn toàn đều là việc của 

chính mình. Ân đức của chư Phật Bồ Tát là lớn nhất, chính là nhắc nhở chúng ta. Chúng ta 

không hiểu rỏ chân tướng sự thật, cho rằng chân tướng sự thật là thật có, nên ở trong này chịu 

khổ chịu nạn. Đâu ngờ hoàn toàn là giả. Nguồn gốc chân thật chính là bản tánh chân như. Nó 

năng sanh năng hiện. Trong triết học nói, nó là bản thể của muôn sự muôn vật trong vũ trụ, 

đều là từ nó hiện ra. Tất cả hiện tượng mà nó hiện ra chính là tự tánh, tánh và tướng không 

hai. Cổ nhân dùng vàng và trang sức làm ví dụ. Đem vàng ròng ví với chân thật và bản tánh 

chân như. Đem trang sức ví với pháp tướng. Ngài Huệ Năng nói năng sanh vạn pháp. Vạn 

pháp là pháp tướng. Như vậy pháp tánh ở đâu? Pháp tánh và pháp tướng là một thể. Pháp 

tánh chính là pháp tướng, pháp tướng chính là pháp tánh. 

Dùng vàng ròng làm thành một vòng tay, vòng tay là tướng. Làm một chiếc nhẫn cũng là 

tướng, làm một sợi dây chuyền cũng là tướng. Tướng không giống nhau nhưng tánh giống 

nhau,  toàn  bộ  đều  làm  bằng  vàng  ròng.  Nên  mười  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm  không 

giống  nhau.  Tướng  không  giống  nhau  nhưng  tánh  là  một.  Bản  tánh  chân  như  là  một  tánh. 

Nên biến pháp giới hư không giới với chúng ta có quan hệ như thế nào? Nhất thể, là một tánh 

thể. Nhận thức này thật không dễ! Con người thời nay đến cha mẹ cũng coi như không quen 

biết, còn cãi nhau với cha mẹ, còn chia nhà với cha mẹ. Như vậy thì thành ra thể thống gì. 

Người xưa nói về hiếu đạo. Quý vị xem chữ hiếu có nghĩa là gì? Chữ hiếu là  hội ý, khiến 

ta nhìn thấy chữ này sẽ hiểu, đời trước và đời sau là một thể. Chữ hiếu ở trên có chữ lão, ở 

dưới có chữ tử. Lão là đời trước, tử là đời sau. Cả hai trở thành một thể. Điều này nhà Phật 

nói, quan hệ của pháp tánh và pháp tướng. Pháp tánh là lão, pháp tướng là tử. Là một thể, là 

một không phải hai. Đây mới là chân tướng sự thật. Chư Phật Bồ Tát thương yêu tất cả chúng 

sanh, chính là yêu thương tự thể. 

Chúng sanh mê hoặc điên đảo, nên họ không biết chân tướng sự thật. Họ chỉ biết chính 

mình và làm tổn thương người khác. Đây là kẻ đại nghịch, là sai lầm lớn. Thân thể của mõi 

người chúng ta, ngũ quan bên ngoài có nhãn nhĩ tỷ thiệt thân, bên trong có lục phủ ngũ tạng. 

Nó là nhất thể, là một thể. Không thể nói mắt là lớn nhất, mọi bộ phận khác đều phải nghe nó. 

Không có như vậy, tất cả đều bình đẳng. Chỗ nào có phiền phức, có khuyết điểm, thì tất cả 

bộ phận khác đều có phần. Đều được lo lắng, đều được quan tâm, nhưng nhất định phải hợp 

148  Tập 310 



tác. Vì sao? Vì tất cả đều là nhất thể. Bất cứ chỗ nào trên thân thể có đau bệnh, toàn thân đều 

cảm nhận được. Nhất định phải trị lành chỗ đau bệnh đó, thì những chỗ khác mới được an. 

Nếu  mỗi  khí  quản  đều  bình  thường, mỗi  tế  bào  đều  bình thường, thì  thân  thể  người  đó 

mạnh khoẻ. Bộ phận nào không mạnh khoẻ, tê liệt, thì chỗ đó sanh bệnh. Nên lục đạo, mười 

pháp giới là trạng thái của bệnh, là không bình thường. Là mê hoặc điên đảo tạo thành. Nên 

chư  Phật  Bồ  Tát  đến  giúp  chúng  ta,  đó  không  phải  là  điều  nên  làm  sao?  Mê  thất  tự  tánh, 

không biết là nhất thể, nhưng người tự tánh giác ngộ biết là nhất thể. Biết là nhất thể, thì tự 

nhiên toàn tâm toàn lực quan tâm chúng ta. Nhưng đối với người mê hoặc điên đảo, quan tâm 

họ không những không cảm ân mà còn bài xích, sợ chúng ta hại họ. Đây là hai cảnh giới mê 

ngộ hoàn toàn không giống nhau. 

Ngày nay chúng ta thật không dể mới từ mê đi đến giác ngộ. Nhân duyên này trăm ngàn 

vạn kiếp khó tao ngộ, nổ lực thêm một chút để bước ra thì nhất định sẽ thành Phật. Vĩnh viễn 

không còn mê hoặc, vĩnh viễn không thoái chuyển. Đây chính là như thật an trú. 

 “Giản ngôn chi tức an trú chi pháp chi thật tướng. Thật tướng giả, chánh bổn kinh chi thể 

 dã”.  Thật tướng là gì? Chân như tự tánh. Đề kinh Vô Lượng Thọ, kinh Vô Lượng Thọ từ đâu 

mà có? Đức Phật nói. Đức Phật căn cứ điều gì để nói? Đức Phật căn cứ vào thật tướng chân 

như để nói, vì Đức Phật đã chứng được chân như thật tướng, nên ngài có thể nói ra được. 

Chân như thật tướng là thể của tất cả kinh điển đại thừa. Tất cả kinh điển đại thừa đều từ 

chân như thật tướng hiển lộ ra, không giống với kinh điển tiểu thừa. Kinh điển tiểu thừa là từ 

A lại da hiển lộ ra. Tất cả đều từ thiện tâm sở của A lại da hiển lộ ra. Trong lục đạo có không 

ít chúng sanh, thật là mê hoặc điên đảo tuỳ nghiệp lưu chuyển. Đó đều là từ trong phiền não 

tâm sở của A lại da phát xuất ra. 

Sáu căn bản phiền não, 20 tuỳ phiền não, triển khai thành tám vạn bốn ngàn phiền não, vô 

lượng vô biên phiền não. Cuối cùng quy nạp thành ba loại là tham, sân, si gọi là tam độc. 

Tam độc còn có thể quy nạp, quy nạp thành một cái chính là tham. Vì sao có sân nhuế? Tham 

không được mới sân, còn tham được thì hoan hỷ. Nên căn bản chỉ có một chữ, đó là tham. 

Quý vị thấy, tham đáng sợ biết bao! 

Trên hội Lăng Nghiêm Đức Thế Tôn dạy rằng: tham sân si chiêu cảm tam tai, gọi là 

đại  tam  tai.  Tham  lam  chiêu  cảm  thuỷ  tai,  sân  nhuế  chiêu  cảm  hoả  tai,  ngu  si  chiêu  cảm 

phong tai. Đây là ba thiên tai lớn, điều này chúng ta không thể không biết. 

 “Hựu thật tướng tức chân như, cố như thật tức thị như như. Như thật an trú tức Kim Cang 

 kinh chi như như bất động dã”.  Như như bất động, ý nghĩa này rất thâm sâu. Không phải nói 

là bất động thông thường, không phải ý này. Là nói điều gì? Là nói tâm bất động, ý niệm bất 

Tập 310  149 



động. Khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước đều buông bỏ hết. Đó gọi là như như, đó gọi 

là bất động. Chúng sanh có cảm, ngài tự nhiên liền có ứng. Khi ứng thì có động, khi ứng thì 

hiện thân thuyết pháp. Đức Thế Tôn ứng hoá trên địa cầu này của chúng ta. 3000 năm trước 

ngài thị  hiện  cho  chúng ta  thấy. Ngài  trụ thế  80 năm, người  xưa  gọi  là  hư  tuế_tuổi mụ, 80 

năm. Suốt 80 năm có ngày nào ngài bất động. Hàng ngày đều động, trong cuộc sống hằng 

ngày giáo hoá, khất thực, giải đáp mọi vấn đề khó khăn trong cuộc sống cho tất cả mọi người. 

Mỗi ngày có bao nhiêu người đến tìm ngài xin thỉnh giáo. Đức Phật từ bi, người đến không 

cự tuyệt, người đi không lưu giữ. 

Đức Phật đến thế gian này không vì mục đích gì khác, chính là giúp chúng sanh lìa khổ 

được vui. Phương pháp ngài sư dụng chính là phá mê khai ngộ. Nên thân hành, thân đang 

động. Ngôn giáo, miệng đã nói. Làm sao có chuyện bất động? Nhưng thật ra ngài thật sự bất 

động.  Chúng  ta  nhìn  thấy  ngài  động,  nhưng  trên  thực  tế  ngài  bất  động.  Ngài  như  như  bất 

động. Nên trong kinh Bát Nhã Đức Thế Tôn từng nói, suốt cuộc đời thuyết pháp độ sanh ngài 

chưa từng nói một chữ nào. Nếu có người nói Đức Thế Tôn thuyết pháp, đó gọi là huỷ báng 

Phật. Ngài phủ định tất cả. 

Ngài rõ ràng là có động, nhưng sao lại nói bất động? Ngài thật sự bất động. Ngài không 

khởi tâm không động niệm. Ngài thị hiện điều gì? Suốt một đời độ sanh ngài không nói một 

chữ. Chúng ta nói chuyện là thông qua suy xét, là có nói. Ngài nói chuyện không thông qua 

suy nghĩ, không thông qua khởi tâm động niệm, hoàn toàn là cảm ứng. Chúng sanh có cảm tự 

nhiên liền có ứng. Điều này trong kinh Phật có ví dụ. Chẳng hạn như đánh chuông, đánh to 

thì kêu to, đánh nhỏ thì kêu nhỏ, không đánh thì không kêu. Khi đánh chuông, chuông ngân. 

Đáp trả là tiếng chuông ngân. 

Chuông đó có ý thức chăng? Bạn đánh mạnh thì tôi kêu to. Nó có nghĩ như vậy không? 

Không có. Cho nên gọi là nói mà không nói, không nói mà nói. Hành mà không hành, không 

hành mà hành. Ý nghĩa này quá thâm sâu. Chỉ có pháp thân Bồ Tát mới biết, người  thường 

không thể biết được. Chúng ta thường nhìn thấy trong kinh điển đại thừa “na già thường tại 

định, vô hữu bất định thời‟. Định đó chính là như như bất động. Na già là ví dụ, na già là gì? 

Rồng, voi. Rồng chúng ta chưa từng thấy, nhưng voi thì đã thấy. Chúng ta quan sát con voi tỷ 

mỷ sẽ thấy thái độ của nó. Đứng, đi, hay quỳ đều giống như đang ở trong định vậy. Không 

hoang mang, mà rất từ từ, giống như trong định vậy. 

Dùng điều này để ví dụ là đi đứng nằm ngồi đều ở trong định. Hay nói cách khác, đi đứng 

ngồi nằm đều như như bất động. Điều này phàm phu chúng ta nhìn không thấy được. Sự thật 

đúng là như vậy. Tâm của ngài thanh tịnh, không có chút nhiễm ô nào, không có ý niệm nào. 

Có  ý  niệm  là  có  nhiễm  ô.  Có  nhiễm  ô  là  có  hiện  tượng  dao  động,  như  vậy  là  nó  đã  động. 

150  Tập 310 



Không có nhiễm ô thì làm gì có hiện tượng dao động. Nên các ngài ứng hoá trong mười pháp 

giới, toàn bộ đều là cảm ứng. Pháp nhĩ như thị. 

Chúng ta với ngài cùng nhau nói cười. Ngài dạy chúng ta, nhưng thật ra ngài bất động. 

Nói cho chúng ta nghe rất nhiều, nhưng nói mà không nói. Làm cho chúng ta rất nhiều việc, 

nhưng không làm mà làm, làm mà không làm. Như vậy gọi là được đại tự tại, gọi là chân giải 

thoát.  Nó  rất  lợi  ích,  không  phải  là  không  lợi  ích.  Tác  dụng  rất  lớn,  lớn  đến  nỗi  chúng  ta 

không có cách nào tưởng tượng được. Chỉ có thể dùng bất khả tư nghì để hình dung nó. 

Như như bất động không phải cảnh giới của phàm phu. A la hán cũng được ít phần. Có 

một chút như vậy chứ không phải thật. Bồ Tát là đạt được đa phần. Minh tâm kiến tánh, kiến 

tánh thành Phật. Mới chứng được như như bất động. Ở thế giới Cực Lạc, phàm là người vãng 

sanh  đều  nhập  cảnh  giới  này.  Đới  nghiệp  vãng  sanh,  nhất  phẩm  phiền  não  chưa  đoạn  tận 

cũng không thành vấn đề. Đến thế giới Cực Lạc, được oai thần bổn nguyện của 48 nguyện 

của Phật A Di Đà gia trì, thì chúng ta sẽ đạt được. Vì chúng ta mỗi ngày đều ngồi trong giảng 

đường của Đức Phật A Di Đà nghe kinh, nghe ngài thuyết pháp. Đồng thời có thể hoá vô 

lượng  vô  biên  thân,  đến  mười  phương  thế  giới  cúng  dường  Phật  để  tu  phước.  Nghe  Phật 

thuyết pháp để khai mở trí tuệ. Còn tự thân này lại không rời xa Phật A Di Đà, ở ngay trước 

mặt Phật A Di Đà. Còn vô lượng phân thân đi khắp mười phương thế giới. Như như bất động, 

tu phước tu huệ. Có đâu giống như chúng ta ở đây, tu một chút phước chút huệ đã rất khó 

khăn. Thế giới tây phương Cực Lạc tu vô lượng vô biên đại phước đại huệ, không lao lực mà 

vẫn bất động. 

Nếu ta thật sự hiểu rõ thế giới này, ta có thể không đi sao? Nên đi thật nhanh, càng sớm 

càng tốt. Hà tất cứ ở thế giới này chịu khổ? Tâm cầu sanh thế giới Cực Lạc không khẩn thiết, 

nguyên nhân là đối với thế giới Cực Lạc không nhận thức, không hiểu rỏ. Thật sự nhận thức 

thấu suốt rồi, ta sẽ muốn đi thật nhanh. Nhận thức rỏ ràng minh bạch, còn muốn ở lại thế giới 

này thêm vài ngày. Đó là vì sao? Nhất định là còn một vài người có duyện, cần phải giúp đỡ 

những  người  có duyên này, dẫn họ  cùng đi. Nếu thế  gian này  không  còn duyên. Không  có 

duyên khi ta thị hiện để diễn giảng, họ không thích nghe, không thích thấy, mà ghét ta. Nếu 

vậy là ta đã hết duyên với thế giới này, không có duyên thì nên đi sớm. 

Nơi nào có duyên thì đi đến nơi đó, không có duyên thì ra đi. Chỉ cần khiến cho tất cả 

chúng sanh sanh tâm hoan hỷ. Những người này đều chưa giác ngộ, đang mê đắm tham luyến 

trong thất tình ngũ dục. Mê đắm tham luyến trong tham sân si mạn. Không tỉnh lại mà cứ tuỳ 

theo nó. Họ không thích Phật Bồ Tát, ghét chư Phật Bồ Tát, thì chư Phật Bồ Tát sẽ không 

đến, Chư Phật Bồ Tát sẽ rời xa. Đến khi nào chịu khổ chịu nạn đã đủ, không muốn chịu nữa. 

Tập 310  151 



Chỉ nghĩ đến Phật Bồ Tát thì Phật Bồ Tát sẽ đến. Trong đạo Phật có cầu tất có ứng, nên các 

ngài sẽ đến ngay. Khi ta cầu ngài tức là có cảm, Chư Phật Bồ Tát liền có ứng. 

Người  đời thường  hay  oán  hận, oan oan  tương  báo. Chư  Phật  Bồ  Tát không  có  ý  niệm 

này. Để thù hận trong tâm, thì tâm không thanh tịnh. Tâm của chư Phật Bồ Tát không nhiễm 

chút bụi trần, không có ân oán. Vì sao không có ân oán? Vì là một thể. Nhưng vì giáo hoá 

chúng sanh, nên Phật Bồ Tát thị hiện, nhất định là phô bày sự báo ân cho chúng sanh thấy. 

Cũng phô bày cho chúng ta thấy là các ngài không nghĩ đến oán hận. Dùng phương pháp này 

để dạy cho hàng sơ học, dạy chúng sanh trong lục đạo. Họ không ra khỏi lục đạo, không phải 

chư Phật Bồ Tát không có năng lực, là chính mình không muốn. Có thể ra khỏi lục đạo hay 

không, có thể vãng sanh, có thể thành Phật hay không hoàn toàn do chính mình. Nếu ta thật 

có tâm này, thật có nguyện này, thì các ngài sẽ giúp ta. Các ngài sẽ đem đạo lý này giảng cho 

chúng ta nghe, đem phương pháp dạy cho ta. Ta chỉ cần y theo phương pháp làm là được. 

Các ngài không thể thay ta làm. Chúng ta có khổ, các ngài không thể thay ta chịu khổ. Nếu ta 

an  vui,  các  ngài  cũng  không  thể  thay  ta  chia  sẽ.  Đây  đều  là chân  tướng sự  thật  chẳng  thể 

không biết. 

 “Hựu  thật  tướng  tức  pháp  thân.  Vãng  sanh  luận  viết  hựu  hướng  thuyết,  quan  sát  trang 

 nghiêm Phật độ công đức thành tựu. Trang nghiêm Phật công đức thành tựu. trang nghiêm 

 Bồ  Tát  công  đức  thành  tựu.  Thử  tam  chủng  thành  tựu  nguyện  tâm  trang  nghiêm,  ưng  tri. 

 Lược thuyết, nhập nhất pháp cú cố. Nhất pháp cú giả, vị thanh tịnh cú. Thanh tịnh cú giả, vị 

 chân thật trí tuệ vô vi pháp thân cố”.  



Đây là  một đoạn văn trong Vãng Sanh Luận. Hướng thuyết, không phải là mới  nói. 

Trước đây nói qua rất nhiều lần. Những điều nói trong thời gian qua là quan sát trang nghiêm 

Phật độ công đức thành tựu. Câu này là nói thế giới Cực Lạc. 

Quý  vị  xem,  trang  nghiêm  của  thế  giới  Cực  Lạc.  làm  thế  nào  thành  tựu  được  sự  trang 

nghiêm này? Ở trước chúng ta học qua, Pháp Tạng Bồ Tát thành tựu 48 nguyện, vô cùng thù 

thắng  trang  nghiêm.  Vì  sao  Phật  A  Di  Đà  kiến  lập  thế  giới  Cực  Lạc?  Không  phải  để  ngài 

hưởng thụ. Tự mình hưởng thụ ở thường tịch quang, nhưng không có bất cứ hình tướng nào. 

Thế giới Cực Lạc có hình tướng, nhưng nó không có biến hoá. Nên pháp giới này gọi là nhất 

chân, không giống mười pháp giới. Mười pháp giới là hư vọng. Thế giới Cực lạc gọi là nhất 

chân,  chân thật duy nhất, từ tự tánh sở sanh sở hiện. Trong này không có A lại da. Nên người 

vãng sanh có đới nghiệp. Đới nghiệp chính là có A lại da, nhưng đến thế giới tây phương Cực 

Lạc  nó  không  khởi  tác  dụng.  Thời  gian  qua  lâu  tự  nhiên  nó  sẽ  bị  đào  thải,  không  khởi  tác 

dụng. Trải qua thời gian lâu dài tự nhiên không còn nữa. Chúng ta nói là tập khí vô thỉ vô 

minh tự nhiên bị đào thải. 

152  Tập 310 



Ở thế giới Cực Lạc dùng phương pháp gì? Dạy học. Phật A Di Đà mỗi ngày đều dạy học 

không gián đoạn. Đến đó là học tập mãi mãi. Đức Phật giảng kinh thuyết pháp, ta thật sự 

nghe hiểu, thật sự có chỗ ngộ, nên vĩnh viễn nghe không chán. Thật sự gọi là dạy không mệt 

học  không  chán.  Trong  quá  trình  học  tập,  ngày  ngày  đều  có  chỗ  ngộ.  Tích  tập  tiểu  ngộ  sẽ 

thành đại ngộ, tích tập đại ngộ sẽ thành đại triệt đại ngộ. Trước khi chưa đại triệt đại ngộ, thật 

phải nhờ bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Khiến ta lấy thân chưa đoạn tận phiền não, là 

thân đới nghiệp vãng sanh, hưởng thụ sự tiếp đón như A Duy Việt Trí Bồ Tát. Điều này mười 

phương thế giới không có, chỉ có ở thế giới tây phương Cực Lạc. Nên nói người vừa vãng 

sanh đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. 

A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát,  là  Bồ  Tát  trong  cõi  thật  báo,  cõi  thật  báo  trang  nghiêm.  Cũng 

chính là pháp thân Bồ Tát. Cõi đồng cư và cõi phương tiện chưa chứng pháp thân, nhưng đến 

thế giới tây phương Cực Lạc có sự tiếp đón giống như pháp thân Bồ Tát. Trí tuệ, thần thông, 

đạo lực và năng lực nghe kinh tiếp thu giáo huấn, đều giống như pháp thân Bồ Tát vậy. 

Vì sao gọi là Cực Lạc? Vì hoan hỷ. Chẳng có ngày nào là không hoan hỷ, ngày ngày 

đều đang tiến bộ. Không có lúc nào không hoan hỷ, nên gọi là thế giới Cực Lạc. Hoan hỷ này 

là  từ  trong  tự  tánh  hiển  lộ  ra.  Hoan  hỷ  không  phải  vì  hưởng  thụ  được  vật  chất  bên  ngoài, 

không phải. Là giác ngộ từ bên trong. Chúng ta ở đây và thế giới Cực Lạc làm sao có thể so 

sánh được. 

Tu hành ở thế gian này, bản lĩnh thật sự chính là buông xả. Mỗi ngày buông một chút, 

mỗi ngày buông một chút, thật sự hoan hỷ. Người thế gian mỗi ngày muốn được một ít, mỗi 

ngày muốn được nhiều hơn một chút. Được càng nhiều thì phiền não càng nhiều. Khi không 

được  thì  muốn  cho  được,  được  rồi  thì  sợ  mất  đi.  Tâm  suy  tính  thiệt  hơn  vĩnh  viễn  không 

buông bỏ được, nên cuộc sống của họ là khổ, khổ nó đã đến như vậy. 

Niềm vui của Bồ Tát là gì? Niềm vui của Bồ Tát là có chỗ ngộ. Các ngài đã buông bỏ, 

càng buông bỏ càng nhẹ nhàng, càng buông bỏ càng thanh tịnh, càng buông bỏ càng hoan hỷ. 

 “ Học nhi thời tập chi, bất diệc thuyết hồ”. Khổng Tử đã nói như vậy. Chư Phật Bồ Tát đều 

hiểu được, niềm an vui đệ nhất trong thế xuất thế gian là gì? Dạy học. Dạy an vui, học cũng 

an vui. Đây là thật an vui chứ không phải giả, nó hoàn toàn tương ưng với tánh đức. 

Câu thứ hai là trang nghiêm Phật công đức thành tựu. Câu thứ ba là trang nghiêm Bồ Tát 

công đức thành tựu. Quý vị xem, cõi Phật đó là nhà trường, là đạo tràng, là môi trường học 

tập của chúng ta, Đức Phật là thầy giáo. Ở thế giới Cực Lạc, thầy giáo là Phật A Di Đà. Ở thế 

giới giới Cực lạc, hàng ngày chúng ta được gặp Phật A Di Đà. Thế giới lớn như vậy, người 

nhiều như vậy, Đức Phật A Di Đà làm sao có thể gặp chúng ta mỗi ngày? Đức Phật A Di Đà 

Tập 310  153 



ứng hoá vô lượng vô biên thân. Đích thực mỗi ngày ta đều có thể gặp ngài. Ở trong cõi đồng 

cư nhìn thấy Phật A Di Đà chính là hoá thân của ngài. Ở trong cõi phương tiện nhìn thấy Phật 

A Di Đà chính là ứng thân của ngài. Ở trong cõi thật báo nhìn thấy Phật A Di Đà là báo thân 

của ngài.  Mỗi ngày  đều  gặp  mặt, từng  giờ  từng  phút đều không  xa  rời. Không  rời  xa đồng 

thời lại có thể thân cận tất cả mười phương chư Phật. 

Vì sao? Phật A Di Đà có ứng hoá thân, chúng ta cũng có hoá thân. Chúng ta cũng có vô 

lượng vô biên hoá thân, hoá thân này thật có tác dụng. Giống như thật vậy không có gì sai 

khác. Không  phải  như  nhà  ảo  thuật  biến  ra  hoá  thân, như  vậy  thân  đó  không  thể  làm  việc. 

Hoá thân của Phật Bồ Tát có thể làm việc. Có thể ứng hoá đến mười phương thế giới, giúp 

chư Phật giáo hoá chúng sanh. Họ đều làm được hết, đều có bản lĩnh này. 

Bồ Tát, chính là học sinh, là người vãng sanh đến thế giới Cực Lạc cầu học. Thế giới Cực 

Lạc chỉ đơn thuần như vậy, vô cùng thanh tịnh trang nghiêm. Ở đây chỉ có hai hạng người. 

Một là thầy giáo, một là học sinh. Không nghe nói có quốc vương, không nghe nói có tổ chức 

chính trị, không có. Cũng không nghe nói có sĩ nông công thương, các nghành các nghề, thế 

giới Cực Lạc hoàn toàn không có. Thế giới Cực Lạc giống như một thành phố đại học. Ở đó 

không thiếu gì cả nhưng cái gì cũng không có. Thật kỳ lạ. 

Phòng ở của mỗi vị Bồ Tát. Nói phòng ở mọi người sẽ dễ hiểu, đều là biến hoá làm ra. 

Trong phòng sạch sẽ không nhiễm chút bụi trần, không có dụng cụ nào cả. Khi muốn thứ gì 

thì nó liền hiện tiền, không muốn thì nó biến mất. Tự tại biết bao! Ví dụ như chúng ta đột 

nhiên nghĩ đến Đại Tạng Kinh, Đại Tạng Kinh liền có ở trên giá sách, khi không nghĩ đến thì 

nó biến mất. Chúng ta nghĩ Trung quốc có một bộ sách hay là Tứ Khố Toàn Thư, thì sách Tứ 

Khố Toàn Thư để ngay ở đó. Tất cả pháp đều ứng theo ý niệm mà sanh ra. Ta nghĩ thì nó liền 

có, liền hiện tiền. không nghĩ thì nó không có, cũng không cần thu dọn. Muốn ăn thức ăn như 

Hoàng đế. Hoàng đế ăn cơm là 100 món thức ăn. Chỉ cần ta vừa động niệm thì 100 món thức 

ăn liền hiện tiền, khi không muốn ăn thì nó tự nhiên biến mất. Không cần nhà bếp, không cần 

người nấu nướng. Đây là gì? Là oai thần 48 nguyện của Phật A Di Đà thành tựu. Thế giới 

này thật sự được đại tự tại, không cần lo lắng bất cứ điều gì. Thầy giáo vô lượng thọ, học sinh 

cũng vô lượng thọ. Không gian hoạt động chúng ta nhất định cần phải biết. 

Hoạt động không gian của chúng ta ngày nay trên địa cầu, không thể vượt qua khỏi địa 

cầu. Thực tế mà nói thì giống như ngồi tù vậy, không cách nào vượt ra được. Địa cầu giống 

cái  gì?  Trong  không  trung,  giống  như  một  chiếc  thuyền  không  gian  vậy  thôi.  Giữa  không 

trung bốn phía không có chỗ dựa. Rốt cuộc đi về đâu? Không biết, không ai có thể biết được. 

Chỉ biết là theo mặt trời, nhưng mặt trời cũng đang đi. Mặt trời đang đi quanh hệ ngân hà. Hệ 

154  Tập 310 



ngân hà chắc chắn nhất định cũng đang đi, còn đi cả một tinh hệ lớn hơn. Chúng ta không 

biết rằng nó rất nhỏ bé! 

Nhỏ bé ở đây là gì? Nhỏ bé này là mê hoặc tạo thành. Nếu khai ngộ thì không phải như 

vậy. Sau khi khai ngộ ta chỉ cần đến thế giới Cực Lạc, thì hoạt động không gian chính là biến 

pháp giới hư không giới. Tu đến trình độ nhất định, cõi thật báo vẫn là có đẳng cấp. Có 41 

đẳng cấp. Đến tầng cao có thể nhập vào thế giới vi trần. Trong vi trần có thế giới mà ta có thể 

vào, có thể dùng ứng hoá thân để vào. Trong thế giới vi trần còn có vi trần, trong vi trần đó 

còn có thế giới, trùng trùng vô tận. Trong kinh đã nói rõ cho chúng ta biết, Phổ Hiền Bồ Tát 

có thể vào. Phàm là người tu tịnh độ đều là Phổ Hiền Bồ Tát. 

Tựa đề phẩm thứ hai của kinh này rất rõ ràng, “hàm cộng tuân tu Phổ Hiền đại sĩ chi đức”. 

Nên thế giới Cực Lạc chính là thế giới của Phổ Hiền Bồ Tát. Pháp môn tịnh độ chính là hành 

môn của Phổ Hiền Bồ Tát. Chúng ta ở tại đây tu học, mỗi ngày chư vị đồng học cùng nhau 

chia sẽ đều cảm thấy rất an vui. Như vậy niềm an vui của thế giới Cực Lạc chúng ta không 

sao tưởng tượng được. Chúng ta ở đây đạo tràng không lớn, các bạn đồng học không nhiều. 

Đến thế giới Cực Lạc đạo tràng rất lớn, người học thì vô lượng vô biên không sao đếm xuể. 

Phật A Di Đà thuyết kinh không cần dùng Microphone, không cần thiết bị khoa học. Phật A 

Di Đà thuyết pháp chẳng ai là nghe không rõ, không có ai là nghe không hiểu. Đây điều là 

oai thần bổn nguyện gia trì. Trong kinh luận nói như vậy, chúng ta cần phải biết. 

 “Lược thuyết, nhập nhất pháp cú cố. Nhất pháp cú giả, vị thanh tịnh cú. Thanh tịnh cú giả, vị 

 chân thật trí tuệ vô vi pháp thân cố”.  Như thế nào gọi là thanh tịnh cú? Chính là trí tuệ chân 

thật, là vô vi pháp thân.  “Kim kinh như thật an trú, tức thị an trú chân thật trí tuệ vô vi pháp 

 thân. Cố tức thị nhập thanh tịnh cú, thử thanh tịnh nhiếp nhị chủng thanh tịnh. Nhất giả, khí 

 thế gian thanh tịnh. Nhị giả, chúng sanh thế gian thanh tịnh”.  

Ở đây nói ra cụ thể như thật an trú. Hai chữ an trú này, ở trong mười pháp giới có danh 

vô thực. Vì sao? Mặc dù ta có đại phước báo, nhưng ta an trú ở đây có thể trú được mấy năm. 

Ở đây tôi có cây quạt. Trên cây quạt này nói về mười vị hoàng đế đời nhà Thanh. Thuận 

Trị hoàng đế an trú nơi hoàng cung của ông ta, ông ta tại vị chỉ có 18 năm thì đi. Không an 

cũng không trú. Khang Hy là dài nhất, 61 năm nhưng rồi cũng phải đi. Ung Chính 13 năm. 

Càn Long 60 năm.  Tuyên Thống chỉ có ba năm. Trong mười  pháp giới không có an cũng 

không có trú, đều là ở tạm. Giống như ở nhà trọ vậy, điều này cần phải biết. 

Thật sự an trú, đó là sanh vào cõi thật báo của chư Phật. Như vậy mới an trú. Ít nhất thì 

cũng như trong Kinh Hoa Nghiêm nói, chúng ta ở đó an trú ba đại a tăng kỳ kiếp, như như 

bất động. Sau ba đại a tăng kỳ kiếp. cõi thật báo thay đổi, biến thành cõi thường tịch quang. 

Tập 310  155 



Trở về với tự tánh, đó chính là chân thật chi tế. Nên trong cõi thật báo, đích thực ta hưởng thụ 

được trí tuệ chân thật vô vi pháp thân. Chư Phật Bồ Tát trong cõi thật báo đều rõ ràng, thấu 

suốt tất cả là nhất thể. Hữu tình và vô tình đều là nhất thể. Hay nói cách khác, trong nhất thể 

có cảm xúc, chính là luân lý nồng hậu, như một gia đình vậy. Điều này đương nhiên. Vì sao? 

Họ không còn khởi tâm động niệm, nên tự nhiên cũng không có phân biệt chấp trước. Trong 

kinh Hoa Nghiêm nói “tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí”. Ở đây có thể nhìn thấy. Trí này 

chính là trí tuệ chân thật, còn thể chính là vô vi pháp thân. Họ khởi tác dụng. Tự thọ dụng là 

học tập, mỗi ngày nghe Phật giảng kinh thuyết pháp. Họ thọ dụng chính là cảm ứng đạo giao 

với mười phương pháp giới. Chúng sanh có cảm thì chư Phật Bồ Tát liền có ứng. 

Cảm ứng, ở trước chúng ta học là có bốn loại. Hiển cảm hiển ứng, hiển cảm minh ứng, 

minh  cảm  hiển  ứng,  minh  cảm  minh  ứng.  Có  bốn  loại  không  giống  nhau.  Đây  là  gì?  Đây 

chính  là  chúng  sanh  vô  biên  thề  nguyện  độ. Cũng  chính  là  thực  hiện  nguyện  cứu  độ  tất  cả 

chúng  sanh.  Từ  trước  đã  từng  phát  nguyện  này.  Bây  giờ  đã  chứng  được  pháp  thân  đương 

nhiên phải thực hiện, mà thực hiện rất tự nhiên. Trong kinh Phật dùng một câu nói để hình 

dung nó là “pháp nhĩ như thị”. Vốn chính là như vậy. Điều này ta không nên khởi tâm, không 

nên động niệm. Không nên nghĩ đến nó, không nên nói về nó. Vì nó chính là như vậy. 

 “Thanh tịnh cú, nhiếp nhị chủng thanh tịnh”.  Thứ nhất là khí thế gian thanh tịnh. Chúng ta 

dùng cách nói của thế gian để hình dung nó, đó là thái bình thịnh thế. Loại thứ hai là chúng 

sanh thế gian thanh tịnh, là cư dân trong thời đại hưng thịnh. Những người sanh trong thời 

đại thái bình hưng thịnh. Đây không phải thái bình thịnh thế của nhân gian. Là thái bình thịnh 

thế trong mười pháp giới, trong pháp giới của Phật. Trong thời đại này tất cả yêu ma quỷ quái 

đều thành Phật, sẽ không còn nghe nói đến còn một người có ý niệm tổn hại người khác. Ý 

niệm đều không có thì làm gì có hành vi? Thật sự hoà hợp, người xưa gọi là hoà thuận. Ý của 

hoà thuận tốt hơn hoà hợp. Trong hoà thuận có thân tình. 

 “Thử nhất pháp cú nhiếp nhị chủng thanh tịnh, dữ thượng thuyết tam chủng trang nghiêm”.  

Trong  nhất  pháp  cú  này  có  khí  thế  gian  thanh  tịnh,  chúng  sanh  thế  gian  thanh  tịnh.  Như  ở 

trước nói quốc độ trang nghiêm, Phật trang nghiêm, Bồ Tát trang nghiêm. Trong nhất pháp 

cú này bao hàm nhiều nội dung như vậy, nên gọi là cụ túc trang nghiêm . “Như Vãng Sanh 

 Luận Chú vân, thử trang nghiêm sự, tung sử tỳ thủ yết ma. Tỳ thủ yết ma nãi thiên đế danh. 

 Thử thiên thiện công nghệ, xảo biến hoá, tư kiến trúc” . Thiên đế này chính là sở trường của 

họ. Đây là một vị đại sư về nghệ thuật.  “Công xưng diệu tuyệt, tích tư kiệt tưởng, khải năng 

 thủ đồ?”.  Thủ đồ này chính là miêu tả, là nói giống như nghệ thuật thiên vương vậy. Họ cũng 

không làm được. Đồ thị thế giới Cực Lạc họ cũng không vẽ được. Công trình thế giới Cực 

Lạc họ không làm ra được. Đây là Tỳ Thủ Yết Ma Thiên Vương, tài cán nghệ thuật của họ 

156  Tập 310 



đối với thế giới Cực Lạc, đều cảm thấy thật không thể nghĩ bàn, huống gì các chúng sanh 

khác. 

       “Tánh  giả, bổn  nghĩa  dã”.   Tánh  là  gì?  Căn  bản  ý  nghĩ  của  ngôn  ngữ.  “Năng  sanh  tức 

 tịnh, sở sanh yên đắc bất tịnh. Cố kinh vân, tuỳ kỳ tâm tịnh, tắc Phật tịnh độ”.  Chân lý của 

Tịnh  độ  tông  chính  là  ở  câu  này,  người  tu  tịnh  độ  không  thể  không  biết.  Trong  kinh  Phật 

thường nói, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Nếu chúng ta thanh tịnh thì tịnh độ sẽ hiện tiền. 

Chúng  ta  có  một  vài  suy  nghĩ    hổn  loạn,  rất  nhiều  tạp  niệm,  như  vậy  là  không  thanh  tịnh. 

Không thanh tịnh thì sẽ không cảm nhận được Tịnh độ. Nên chúng ta cần phải nhớ một điều, 

người già thường nói. Trước đây cư sĩ Lý Bính Nam thường nói, ông ở Đài Trung 38 năm. 

Thành lập Liên Xã Đài Trung, thư viện Từ Quang Đài Trung. Ông còn thành lập một viện 

dưỡng lão, còn có một bệnh viện Bồ Đề và hai trung tâm giáo dục trẻ em. Đây là sự nghiệp 

của ông. 

Ông thường nói với chúng tôi, người niệm Phật nhiều, nhưng người thật sự vãng sanh lại 

ít. Đạo đức cao dày của ông rất nhiều người kính ngưỡng. Các nơi ở Đài Loan đều tham gia 

Liên Xã Đài Trung, làm cơ cấu chi nhánh của Liên Xã rất nhiều, có mấy mươi nơi. Liên xã 

liên hữu hợp tác. Khi tôi theo học với ông, lúc đó mới mười năm. Liên Xã Đài Trung tổ chức 

kỷ niệm mười năm chu niên. Số người tham gia với Liên Xã có 20 vạn người. Tôi ở bên cạnh 

ông mười năm, đến khi tôi ra đi thì người tham gia ở liên xã tăng lên 50 vạn người. Ông nói 

người thật sự vãng sanh, trong một vạn người chỉ có hai ba người thật sự vãng sanh. 

Chữ số này cũng tương đối khả quan, suốt ba mươi tám năm, cho dù trong một vạn người 

có ba người. Thì 50 vạn người, ít nhất cũng có 150 người. Nếu mỗi năm đều có 150 người, 

mà hơn 30 năm như vậy cũng tương đối khả quan. Họ đều đến thế giới Cực Lạc thành Phật. 

Rất  khó  khăn.  Theo  tính  toán  bảo  thủ  nhất,  Liên  Xã  Đài  Trung  thành  tựu  những  chư  Phật 

Như Lai này, ít nhất là trên 500 người. Điều này nhất định không thành vấn đề. Một đời của 

thầy có thể độ 500 người thành Phật. 

Bồ Tát Di Lặc nói, trong đời có thể độ hai người thành Phật, thì công đức đó còn lớn hơn 

công đức chính mình. Độ 500 người đó chính là Phật A Di Đà tái sanh. Đây là thật không 

phải giả. Nên mấu chốt tâm thanh tịnh chính là cõi tịnh độ của chư Phật. Chúng ta phải nắm 

bắt được câu này, nhất định được vãng sanh. Lâm chung niệm Phật tại sao không được vãng 

sanh? Vì tâm không thanh tịnh. Không tương ưng với Tịnh độ. Vì sao không thanh tịnh? Vì 

chưa buông xả, còn vướng mắc nhiều việc chưa buông bỏ. Chỉ cần một việc chưa buông bỏ 

được, nó sẽ chướng ngại ta vãng sanh. Người thật sự muốn vãng sanh trong đời này. Quý vị 

đồng học, nên nhớ là phải triệt để buông bỏ. 

Tập 310  157 



Ân  ái  phải  buông  bỏ, oán  hận  phải  buông  bỏ.  Những  vật  bên  ngoài  thân  thì  không  cần 

phải nói. Nên biết không có vật gì có thể mang theo được. Những thứ ta thích, thế giới Cực 

Lạc có đủ không cần mang theo. Nói thật thì cũng không mang theo được. Muốn đi, tâm địa 

phải đơn thuần, chính là một câu A Di Đà Phật và một bộ kinh Vô Lượng Thọ. Ngoài ra tất 

cả đều buông bỏ, không nên lưu luyến. Nếu muốn học các pháp môn khác, đến thế giới Cực 

Lạc học cũng không muộn. Đến thế giới Cực Lạc mọi người đều vô lượng thọ, chúng ta có 

thời gian. Còn chúng ta học ở đây, tìm không ra vị thầy giỏi để dạy. Nhưng đến thế giới Cực 

Lạc, sẽ có năng lực ngày ngày tiếp cận tất cả chư Phật Như Lai khắp mười phương. 

Chư Phật Như Lai này ở nơi nhân địa, pháp môn họ tu học không giống nhau. Nên ta có 

thể tìm Phật Bồ Tát mà mình thích, dạy những pháp môn mình thích. Vì thế đến thế giới Cực 

Lạc  tu  học  là  ổn  định  nhất.  Ở  đây  học  tập  lãng  phí  thời  gian,  lãng  phí  tinh  thần.  Mà  học 

không tốt sẽ làm lỡ mất việc vãng sanh. 

Khi vãng sanh có chủng chủng đoan tướng, đều không thể chứng minh đó là chân thật 

vãng  sanh.  Rất  nhiều  người  hỏi,  thân  thích  bằng  hữu  tôi  có  vãng  sanh  hay  không?  Đương 

nhiên người ta nói vãng sanh để an ủi quý vị, nhưng không phải thật. Thật sự vãng sanh là lúc 

lâm chung, họ sẽ nói với mọi người, nói với người bên cạnh. Phật A Di Đà đến tiếp dẫn tôi, 

tôi sẽ đi theo ngài. Đây là thật vãng sanh, hoàn toàn không phải giả. 

Tuy chúng ta không nhìn thấy, nhưng họ nhìn thấy Phật đến tiếp dẫn. Không phải vãng 

sanh  như  vậy  đều  không  tin  cậy.  Nên  chúng  ta  phải  nắm  chắc  nhân  duyên  trong  đời  này. 

Trong nhân duyên quan trọng nhất chính là tâm thanh tịnh. Tu tịnh độ, quý vị xem trên đề 

kinh đã đưa ra cho chúng ta ba mục tiêu là thanh tịnh, bình đẳng, giác. Cả năm chữ thanh tịnh 

bình đẳng giác đều đầy đủ, sẽ vãng sanh vào cõi thật báo trang nghiêm của thế giới Cực Lạc. 

Đến thế giới tây phương Cực Lạc liền thấy được báo thân của Như Lai. Nếu khi vãng sanh 

mà chưa đại triệt đại ngộ, chưa giác. Chỉ có thanh tịnh bình đẳng thì ta sẽ thấy được ứng thân 

của  Phật  Di  Đà  ở  cõi  phương  tiện hữu dư. Nếu  tâm  được thanh  tịnh, nhưng  chưa đạt  được 

bình đẳng giác sẽ sanh vào cõi phàm thánh đồng cư, và thấy được hoá thân của Phật Di Đà. 

Đã thật sự vãng sanh. 

Thế giới tây phương Cực Lạc là thế giới bình đẳng. Tuy có tứ độ, tam bối và cữu phẩm, 

nhưng nó thật là cảnh giới bình đẳng. Có đẳng cấp chăng? Có. Nhưng cùng nhau hoạt động, 

không có sai biệt. Đây cũng là điểm khác biệt giữa thế giới Cực Lạc và tha phương thế giới. 

Ở thế giới này của chúng ta, có cõi thật báo trang nghiêm của Đức Thế Tôn, có cõi phương 

tiện hữu dư. Cõi phương tiện hữu dư chính là pháp giới tứ thánh trong mười pháp giới. Có 

cõi phàm thánh đồng cư chính là lục đạo. Nhưng nó có cách biệt không sinh hoạt cùng nhau. 

158  Tập 310 



Trong cõi phàm thánh đồng cư của chúng ta, phàm phu không nhìn thấy được thánh 

nhân. Thánh nhân nhìn thấy phàm phu, nhưng phàm phu nhìn không thấy thánh nhân. Ở thế 

giới Cực Lạc phàm thánh cùng sinh hoạt trong một giảng đường. Đây là sức mạnh oai thần 

bổn nguyện của Phật A Di Đà thành tựu. Nên điều này thật không thể nghĩ bàn. 

Ở  thế  giới  Cực  Lạc, chúng  ta  quen  thuộc  những  vị  Bồ  Tát  này.  Mỗi  ngày  đều  gặp  mặt 

như Quan Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền. Bồ Tát Di Lặc, Bồ Tát Địa Tạng, mỗi ngày đều 

gặp  mặt.  Hằng  ngày  cùng  sống  với  họ.  Người  xưa  nói  gần  mực  thì  đen,  gần  đèn  thì  sáng. 

Ngày  ngày  cùng  sống  với  chư  vị  đại  Bồ  Tát,  không  ngờ  mình  cũng  trở  thành  đại  Bồ  Tát. 

Ngày ngày sống chung với chư Phật Như Lai, không ngờ mình cũng trở thành Như Lai, tức 

là đã thành Phật. Ở đó chúng ta không khởi tâm động niệm, nên tập khí phiền não tự nhiên bị 

đào thải. Càng ngày càng ít đi, trí tuệ ngày càng tăng trưởng. Thần thông, đạo lục cũng tương 

tự như Phật. 

Phàm thánh đồng cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh, khi được Phật lực gia trì sẽ có năng lực 

ứng hoá khắp mười phương thế giới. Chúng sanh trong mười phương thế giới có duyên vơi 

mình. Họ từng giờ từng phút không ngừng truyền tin tức cho ta. Tin tức dao động này, trong 

thời gian một niệm đã chu biến pháp giới, ta đương nhiên cũng nhận được. Khi nhận được tự 

nhiên liền có phản ứng. Nhận được, không phải để nghiên cứu, không phải nghĩ ta nên giúp 

họ thế nào, không phải. Không phiền phức như vây, rất tự nhiên. Như Kinh Lăng Nghiêm nói, 

tuỳ theo tâm chúng sanh mà ứng hiện. Tâm lượng của họ như thế nào, thì sẽ ứng phù hợp với 

tâm lượng của họ. Họ sẽ tiếp nhận và có thể đạt được lợi ích. Cần hiện thân để giúp họ thì 

liền hiện thân. 

Ứng  thân  hay  hoá  thân đều  tuỳ  ý  họ, không phải theo ý  mình. Tự  mình không có  ý gì, 

điều này chúng ta nhất định cần phải biết. Chính mình gọi là vô vi pháp thân,  ứng hoá khắp 

mọi  nơi.  Vô  vi  nên  chẳng  chỗ  nào  không  có.  Ngày  nay  chúng  ta  không  làm  được  điều  gì? 

Chúng ta ngày nay là hữu vi. Hữu vi là hữu sở bất vi, tức là không có biện pháp. Vô vi mới 

làm được tất cả, Bát Nhã cũng như vậy. Bát Nhã vô tri nên vô sở bất tri. Chúng ta ngày nay 

hưu tri tức là có chỗ không biết. Phiền phức là ở đây. Thật sự hiểu rõ và minh bạch sự thật 

chân tướng này. “Vô” tốt hơn “hữu”. Hữu thật là kém cỏi, vô mới đạt được tất cả pháp, còn 

hữu thì không. Vì sao? Vì chân thật đã đến vô, nó thông đạt với tự tánh. Trong tự tánh, quý vị 

xem Ngài Huệ Năng nói, “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. Vốn tự đầy đủ thì lấy không bao 

giờ hết, dùng không bao giờ tận. Nên vô vi mới làm được. Vô tri mới vô sở bất tri, đạo lý này 

cần nên hiểu. 

Vô vi và tự tánh tương ưng, còn hữu vi không tương ưng với tự tánh. Hữu vi là trí tuệ đức 

tướng vốn đầy đủ trong tự tánh, nhưng tất cả đều không thể hiện tiền. Cần phải bây giờ đọc 

Tập 310  159 



bây giờ học, học rất cực khổ. Nên người thông minh nhất là nghe lời buông bỏ hết. Đây là 

người thông  minh nhất, không để trong tâm bất cứ điều gì. Đến đâu cũng không sao, như 

không có việc gì. Đây gọi là được đại tự tại. Đến lúc đó ta được an trú, bất luận ở đâu cũng 

đều an trú. Vì sao? Biến pháp giới hư không giới là một tự tánh thanh tịnh viên minh thể. Ta 

an trú trong tự tánh thanh tịnh viên minh thể, chính là an trú ở trong vô vi pháp thân. Thật sự 

đạt được an trú. Không giác ngộ không có chổ an trú. Giác ngộ liền đạt được chổ an trú. 

Mọi nơi đều là vô vi pháp thân, mọi nơi đều là cõi Phật trang nghiêm, cõi Phật thanh tịnh. 

Nên  tâm  thanh  tịnh rất quan trọng. Trong  cuộc sống  hằng ngày  không đánh  mất  tâm  thanh 

tịnh, tu hành chân chính, là đệ tử chân chánh của Phật. 

Hết giờ rồi hôm nay chúng ta học đến đây thôi. 



 

 

 

Tập 311 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên Tập:Minh Tâm 

Thời gian: ngày 02 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học,  mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải”. Trang 364, hàng thứ hai ở dưới lên. 

       “Oai  đức  giả,  khả  kính  uý  viết  oai,  khả  tôn  ái  danh  đức”.   Đoạn  nhỏ  này  là  giải 

thích về oai đức rộng lớn.  “Pháp Hoa Gia Tường Sớ viết, uy tắc vi oai, ái tắc vi đức, 

 hựu chiết phục vi oai, nhiếp thọ vi đức”.  Đây là ý nghĩa của hai chữ oai đức, không 

khó hiểu lắm. Đối với những người có đạo đức, có học vấn. Mọi người nhìn thấy họ, 

rất yêu mến họ, nhưng cũng rất sợ họ. Oai đức chính là ý này. 



Giống  như  Khổng  Phu  Tử,  học  sinh  tán  thán  ông  ta.  Ông  đủ  năm  đức:  ôn, 

lương,  cung,  kiệm,  nhường.  Học  sinh  đối  với  thầy  chẳng  ai  không  kính  mến,  cũng 

chẳng ai không sợ. Kính phục sợ hải tôn kính yêu thương đều đủ cả. Những điều này 

lúc chúng tôi ở còn nhỏ tuổi, ở tuổi thiếu niên. Đối với người lớn, đặc biệt là đối với 

160  Tập 311 



các bậc trưởng thượng ở thôn quê. Giống như trong kinh nói vậy. Thời đó người lớn 

tuổi khoảng năm sáu mươi tuổi đã thuộc hàng lớn tuổi,  thuộc bậc trưởng thượng rồi. 

Đã từng có sự nghiệp, hoặc làm qua quan lớn, gia đình có của cải. Thông thường gọi là 

hào môn quý tộc. Họ ở nơi nào, thì nơi đó chẳng ai không kính sợ. Hữu hình vô hình 

cảm  hoá  một  phương.  Đầy  đủ  đức  hạnh,  nhất  định  là  lấy  nhân  nghĩa  đạo  đức  luân 

thường giáo hoá chúng sanh ở phương đó. Chúng sanh ở phương đó đều được lợi ích 

của họ. Oai đức của Phật Di Đà thật không thể nghĩ bàn. Tại sao? Bởi mười phương 

chư  Phật  Như  Lai  đều  tôn  trọng  ngài,  đều  xưng  tán  ngài.  Như  Đức  Thế  Tôn  nói: 

 “Quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”.  Đức Phật Thích Ca khen ngợi, tượng 

trưng  cho  tất  cả  chư  Phật  đều  tán  thán.  Như  vậy  thì  mười  phương  Bồ  Tát,  mười 

phương  Thanh  văn,  mười  phương  đại  chúng  trời  người  có  ai  không  kính  sợ,  có  ai 

không thương yêu? Chắc chắn là có rồi! 

 “Quảng đại Thám Huyền Ký vân, đại dĩ bao dung vi nghĩa, quảng tắc thể cực dụng 

 châu”.  Hàm nghĩa của hai chữ quảng đại. Quảng là thể cực “bổn thể cực viên”, hoặc là 

nói viên cực đều được. Nó khởi tác dụng thì “diệu dụng chu biến”, chu biến pháp giới. 

Ở mọi nơi mọi lúc, nó tồn tại vĩnh hằng, và luôn luôn khởi tác dụng. Nó dụng ở chổ 

nào?  Chúng  ta  đầy  đủ lục  căn  là  nó khởi  dụng.  Lục  căn  tiếp  xúc  lục  trần  bên  ngoài 

cũng là nó khởi dụng. Diệu dụng chu biến pháp giới. Mười pháp giới y chánh trang 

nghiêm đều là diệu dụng của nó. Thật là “tuỳ chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”. Tâm 

chúng sanh thiện thì hiện ra cảnh giới thiện. Tâm ác thì hiện ra ba đường ác. Tâm thanh 

tịnh hiện ra cỏi thanh tịnh. Tâm nhiễm ô thì hiện cỏi uế trược. Đây là diệu dụng của 

bản thể. Bản thể chính là tự tánh. Nó có thể hiện tất cả pháp, có thể sanh ra vạn pháp. 

Vạn ở đây không phải là chữ số, mà là ví dụ. Vô lượng vô biên vô số vô tận là diệu 

dụng của nó. Từ diệu dụng lãnh hội được viên cực là viên mãn đến cực điểm. 

Khi một niệm bất sanh, đây là nói không khởi tâm, không động niệm. Đến tập khí 

khởi tâm động niệm cũng không có. Lúc này là thường tịch quang, chính là bản thể cực 

viên. Đây là thường tịch quang. Thường tịch quang là sống, thuật ngữ của người hiện 

nay gọi là có cơ thể. Nó không phải là chết, chết thì sẽ không khởi tác dụng, nên nó là 

sống. Cái gì cũng không có, nhưng cái gì cũng có thể hiện, chính là diệu dụng chu biến. 

Khi  hiện  không  có  khởi  tâm  động  niệm,  đến  cả  tập  khí  khởi  tâm  động  niệm  cũng 

không có. Thật là tuyệt diệu! 

Đức  Phật  dạy  chúng  ta:  “tuỳ  duyên  diệu  dụng”.  Diệu  dụng  là  tự  tánh  khởi  dụng. 

Chúng sanh trong mười pháp giới, trên từ chư Phật, dưới đến địa ngục vô gián. Những 

Tập 311  161 



chúng sanh này tất cả đều đang tuỳ duyên. Nhưng họ khởi tác dụng không tương ưng 

với tánh đức, mà tương ưng với phiền  não trong A lại da. Phiền  não là tình, là dục. 

Tình là nói về thất tình, dục là nói về ngũ dục. Họ tương ưng với thất tình ngũ dục. Do 

đó vốn không có nhiễm nhưng lại biến thành có cảnh nhiễm. Vốn không có thiện ác lại 

biến thành có thiện ác. Vốn không có khổ vui lại biến thành có khổ vui. Tuỳ theo A lại 

da mà có những thứ này. Tuỳ thuận tự tánh thì không có.   Chư Phật Như Lai và pháp 

thân  Bồ  Tát  ứng  hoá  trong  mười  pháp  giới,  đều  tuỳ  duyên  diệu  dụng.  Hằng  thuận 

chúng sanh nhưng không nhiễm bụi trần, đây gọi là diệu dụng. 

Chúng ta học giáo lý Phật giáo, Tứ Đức trong Hoàn Nguyên Quán, dạy chúng ta. 

Câu thứ nhất là tổng nguyên tắc, ba câu sau là cương lĩnh. Đã nói ra cho chúng ra ba 

việc cụ thể. Việc thứ nhất là “oai nghi hữu tắc”, bất luận ở cảnh giới nào, khi tuỳ duyên 

phải làm tấm gương tốt, không thể làm tấm gương xấu. Phải làm tấm gương tốt, gọi là 

oai nghi hữu tắc. Thái độ khi tiếp xúc tất cả chúng sanh phải nhu hoà chất trực, phải thị 

hiện để chịu khổ thay cho chúng sanh. Vì sao phải làm việc này? Chúng sanh không 

biết cảm ân, chúng sanh không biết hiếu thảo. Cảm ân, hiếu thảo là thay chúng sanh 

chịu khổ. Từ chỗ hiếu tâm này thì tâm cảm ân sanh khởi. 



Chư  Phật  Như  Lai  ứng  thân hoá độ nơi  thế  gian  này,  là  nguyện  lực  từ bi  vô 

lượng vô biên. Phương tiện thiện xảo để cứu hộ chúng sanh, cũng không ra ngoài bốn 

đức này. Bốn đức này bao gồm hết tất cả. Chúng ta cần phải học để có thể lãnh hội 

được ý nghĩa này. Phải thực hành bốn đức này trong cuộc sống hằng ngày. Như vậy 

chúng ta và chư Phật Bồ Tát ngày càng thân cận hơn. Ngày càng thân mật, ngày càng 

tiếp cận. Còn nếu làm trái những điều này thì ngày càng rời xa các ngài. 

Bên này là Phật Bồ Tát, bên kia là tập khí chủng tử trong A lại da. Gần gủi A lại da 

thì phải chịu đau khổ. Nhưng tiếp cận tự tánh, trong tự tánh có đức năng vô tận, có trí 

tuệ vô tận và có tướng hảo vô tận. Hai câu trong ngoặc đơn này của Hoàng Niệm Tổ 

nói rất hay.  “Bổn thể cực viên”, “diệu dụng chu biến”.  Chính ở ngay trước mắt chúng 

ta, phải nắm bắt được nó mới thật sự là học Phật. 

 “Hựu  quảng  đại  hội,  diệc  vi  A  Di  Đà  Phật  danh  hiệu  chi  nhất”.   Ở  trong  kinh  này 

chúng ta thấy, “thanh tịnh bình đẳng giác” là một trong các danh hiệu của Phật A Di 

Đà.  “Quảng  đại  hội”   cũng  là  một  trong  những  danh  hiệu  của  Phật  A  Di  Đà.  “Cụ 

 quảng đại hội tụ chi đức”. Thế giới Cực lạc thật sự là quảng đại hội_đại hội lớn. Trong 

đó tụ tập chúng thượng thiện nhơn, trong quốc độ của tất cả chư Phật trong biến pháp 

giới hư không giới. Trong kinh Di Đà, Đức Thế Tôn giới thiệu. Thế giới Cực Lạc đều 

162  Tập 311 



là những bậc thượng thiện nhơn  câu hội  một  chổ. Là một  đại  hội  lớn. Nếu chúng ta 

tham dự đại hội này, điều kiện chính là thượng thiện. Điều kiện thượng thiện chính là 

tâm bồ đề và hành mười thiện nghiệp, đó gọi là thượng thiện. 

Tâm bồ đề. Chúng tôi thường giới thiệu với mọi người là chân thành, thanh tịnh, 

bình  đẳng,  chánh  giác,  từ  bi.  Dùng  tâm  như  vậy  tu  mười  thiện  nghiệp.  Trong  chân 

thành có mười thiện nghiệp, trong mười thiện nghiệp có chân thành. Nếu nói ra từng 

điều sẽ hiểu được. Trong không sát sanh có chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh 

giác,  từ  bi.  Trong  không  trộm  cắp  cũng  có.  Trong  không  vọng  ngữ  cũng  có.  Nhìn 

ngược lại thì trong chân thành có mười thiện nghiệp. Thân có ba, miệng có bốn, ý có 

ba. Trong thanh tịnh có mười thiện nghiệp, thuần tịnh thuần thiện. Đây gọi là thượng 

thiện. Trong thế giới Cực Lạc tìm không thấy người ác, mổi người đều là thượng thiện. 

Không phải bậc thượng thiện, sanh đến thế giới Cực Lạc cũng trở thành thượng thiện. 

Vì sao? Bởi ở đó toàn là thượng thiện, không có người ác nào. Nếu ta khởi ác niệm, sẽ 

bị mọi người bảo đứng sang một bên. Thượng thiện đầy đủ viên mãn, chúng ta có thể 

không học ư? 

       “Dĩ thử thượng thiện, tu Phổ Hiền đại sĩ chi đức. Lễ  kính, xưng tán, cúng dường, 

 sám hối. Nãi chí ư phổ giai hồi hướng, nguyện nguyện viên mãn cụ túc”.  



Đây là con người, sự việc, hoàn cảnh của thế giới tây phương Cực Lạc. Người 

ở đây tốt như vậy. Ngạn ngữ thường nói, người có phước ở đất phước, đất phước thì 

người có phước ở.  Như vậy nếu nói  người có phước trong biến  pháp giới hư  không 

giới, thì người có phước số một là cư dân ở thế giới Cực Lạc. Chẳng trách hoàn cảnh 

họ sống là đất phước đệ nhất. Người xưa nói xem phong thuỷ, trong biến pháp giới hư 

không giới thì thế giới Cực Lạc phong thuỷ tốt nhất. Phong thuỷ tốt nhất là hình thành 

như thế nào? Ở nơi đó hình thành nên cư dân tốt nhất. Người tốt ở thì hoàn cảnh sẽ tốt. 

Nên nhớ rằng trong kinh điển có câu rất quan trọng: “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. 

Tâm tưởng của ai? Tâm tưởng của chính mình. Câu nói này là chân lý. 

Chúng ta muốn thay đổi hoàn cảnh chính mình, thì đã biết bắt đầu từ đâu. Thay đổi 

từ tư tưởng của chúng ta. Môi trường địa cầu mà hiện nay chúng ta ở là xấu xa nhất, 

khắp nơi đều có thiên tai. Điều này xưa nay trong lịch sử chưa từng có. Thiên tai từ đâu 

mà có? Thiên tai từ tâm con người mà ra. Xã hội ngày xưa chẳng thể nói là không có 

người ác, trong lịch sử ghi lại thì người ác cũng không ít. Nhưng cuối cùng thì người 

thiện nhiều người ác ít. Nên xã hội yên ấm, mưa hoà gió thuận, quốc thái dân an. Thế 

giới ngày nay, kẻ ác nhiều, còn người thiện quá ít không dể tìm được. Chúng ta nhìn kỷ 

Tập 311  163 



rồi  quay  lại  phản  tĩnh  chính  mình.  Suy  nghĩ  những  lời  trong  kinh  dạy,  xem  nghiệp 

chúng ta tạo có đáng đoạ địa ngục chăng? 

Thời đại này của chúng ta, con người hiện nay hầu như đều phạm tội sát nhân. Giết 

sinh vật thì điều đó không cần phải nói. Trong đời này chúng ta giết hết bao nhiêu? 

Bây  giờ  giết  người,  giết  người  thân.  Nạo  phá  thai  chính  là  giết  người  thân.  Tôi  còn 

nghe nói, có một người nạo phá thai hơn 30 lần. Điều này không ai có thể tưởng tượng 

được? Đây là cố ý giết người, giết người thân của mình. Nếu thống kê lại, thì mổi ngày 

trên  toàn  thế  giới  có  bao  nhiêu  người  nạo  phá  thai?  Loại  sát  nghiệp  này  thật  không 

tưởng tượng được! Những linh hồn này họ không cam tâm. Như trong kinh Phật nói, 

thì họ đến thế giới này là có duyên với chúng ta. Họ đến để báo ân, nhưng ta đem họ 

giết đi nên đã kết thành oán thù. Còn nếu họ đến để báo oán, ta đem họ giết đi thì oán 

hận chồng chất thêm oán hận. 

Đòi  nợ  trả  nợ  vốn  là  quan  hệ  nợ  nần,  bây  giờ  lại  biến  thành  đòi  mạng  trả  mạng. 

Điều này không ghê gớm sao? Nên từ trường của xã hội đã thay đổi. Người xưa nói là 

mờ mịt chướng khí. Mờ mịt chướng khí là sao? Là oán khí của những linh hồn này, 

mang đến cho địa cầu rất nhiều thiên tai. Ngạn ngữ nói rằng: Chẳng phải không báo mà 

thời giờ chưa đến. Hình như hiện nay thời gian đã sắp đến rồi, nhưng con người vẫn 

không giác ngộ, vẫn không chịu quay đầu. Nên biết rằng nhân quả báo ứng, muốn trốn 

cũng không được. Dù có tiền của thế lực cũng trốn không thoát được. Có đầy đủ khoa 

học kỷ thuật vẫn trốn không được. 

Ngày nay chúng ta đang sống trong ranh giới của thiên tai. Mắt thấy đại thiên tai 

sắp  bộc  phát.  Chư  Phật  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi.  Thần  thánh  trong  tôn  giáo,  thần  thánh 

trong các dân tộc, cũng đều đang gia hộ cho con người trên thế gian, khuyên dạy con 

người trong thế gian. Hy vọng mọi người sẽ quay đầu. Trước một ngày khi thiên tai 

còn chưa bộc phát, vẫn còn kịp quay đầu. Thật sự quay đầu chính là bờ. Phật pháp nói 

rất rỏ, rất minh bạch đạo lý này. Người có trình độ trung bình đều có thể tin tưởng sâu 

sắc không nghi ngờ. Đoạn trừ tất cả điều ác, nguyện tu tất cả điều thiện. Nương vào 

kinh  Vô  Lượng  Thọ,  một  lòng  chuyên  niệm  cầu  sanh  tịnh  độ  thì  sẽ  được  độ  thoát. 

Chính mình được độ, còn có thể gián tiếp giúp cho địa cầu. Khiến cho tai nạn trên địa 

cầu giảm nhẹ. Chúng ta không có năng lực hoá giải, những có năng lực làm giảm nhẹ 

thiên tai. Sức mạnh tập thể mới có thể hoá giải. 

Mọi người không tin rằng, có số ít người. Sức mạnh số ít người có thể giảm nhẹ. 

Có  thể  khiến  thời  gian  thiên  tai  rút  ngắn  lại.  Thiên  tai  ba  năm  biến  thành  một  năm, 

164  Tập 311 



thiên tai một năm chỉ còn ba tháng. Có thể làm được. Người thật sự giác ngộ, người 

thật sự quay đầu sẽ làm được điều này. 



Ngày nay chúng ta lợi dụng công cụ khoa học như truyền hình vệ tinh, mạng 

internet quốc tế, để nối liền các bạn đồng tu tâm đầu chí hợp trên khắp địa cầu. Chúng 

ta  có nhận thức như nhau, cùng chung phương hướng, cùng chung mục tiêu sẽ sinh ra 

sức mạnh rất lớn. Đây là điều mà chúng ta cần nên làm. 

Đây là sự nghiệp của Bồ Tát. Chư Phật Bồ Tát biết được, thì Chư Phật Bồ Tát hoan 

hỷ  và  nhất  định  Chư  Phật  Bồ  Tát  cũng  giúp  sức  cho  chúng  ta.  Ngày  sau  nhất  định 

chúng ta ở thế giới Cực Lạc và gặp nhau trong đại hội lớn của Phật A Di Đà. Trong đại 

hội lớn đó nâng cao chính mình, viên mãn chính mình, giống như Phật  A Di Đà vậy. 

Quan tâm yêu thương tất cả chúng sanh, giúp đở tất cả chúng sanh, phá mê khai ngộ, 

lìa khổ được vui. 

       “Nhân  thập  phương  chúng  sanh  vãng  sanh  Cực  Lạc,  pháp  hội  thịnh  đại,  thánh 

 chúng  vô  lượng.  Toàn  nhân  Di  Đà  thạnh  đức  chi  sở  cảm.  Kim  kinh  viết  quảng  đại, 

 chánh hiển thử đức”. 

  

Chúng ta cũng nghe Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu, nên mới biết có thế 

giới Cực Lạc, có Phật A Di Đà. Biết được đại trí, đại đức, đại năng của Phật A Di Đà. 

Từ bi vô tận, giúp tất cả chúng sanh. Chúng ta vui mừng đón nhận. Chúng ta đối với 

mười pháp giới y chánh trang nghiêm, không còn tâm tham luyến. Một lòng muốn về 

thế giới Cực Lạc, để tham dự hội lớn của Phật A Di Đà. Đây là do đức của Phật Di Đà 

cảm vời nên. 

Đoạn  dưới  giới  thiệu  cho  chúng  ta  cỏi  Phật  thanh  tịnh.  Trong  kinh  phẩm  “Quốc 

Giới  Nghiêm tịnh”  thứ  mười  một, đặc  biệt giới thiệu  thế giới Cực lạc  cho chúng ta. 

 “Thanh tịnh trang nghiêm, siêu du thập phương”.  Mười phương thế giới không thể so 

sánh với nó. 

 “Hựu Hán dịch trung, A Di Đà Phật vi vô lượng thanh tịnh Phật, hoặc vô lượng thanh 

 tịnh giác”.  Trên đề của bộ kinh này có thanh tịnh bình đẳng giác. Tất cả đều là đức 

hiệu của Phật A Di Đà. 



 “Cái  Cực  Lạc  nãi  Như  Lai  chân  tâm  chi  sở  hiện  tự  tánh  thanh  tịnh  chi  sở 

 thành” . 



Tự  tánh  thanh tịnh là  chính  mình.  Ở đây  chúng  ta  phải  thừa  đương,  nghĩa  là 

những thứ chân tâm của mình hiện ra, là những thành tựu của tự tánh thanh tịnh của 

chính mình. 

Tập 311  165 





Khi ngài Huệ Năng khai ngộ, câu đầu tiên mà ngài nói là  “đâu ngờ tự tánh vốn 

 tự thanh tịnh”.  Nó chưa tùng bị ô nhiễm. Thế giới Cực Lạc là do tâm thanh tịnh của 

Phật  A Di Đà  hiện  ra, đồng thời  cũng chính là tâm thanh tịnh của chúng ta  hiện  ra. 

Tâm thanh tịnh của chính chúng ta với tâm thanh tịnh của Phật A Di Đà là một. Không 

hề sai biệt. 



Ngày nay chúng ta không thấy chân tâm là vì có chướng ngại. Tâm thanh tịnh 

của Phật A Di Đà không có chướng ngại. Nên biết ngài Huệ Năng lúc kiến tánh, ngài 

cũng không có chướng ngại. Nếu ngài bị chướng ngại thì không thể thấy được. Sau khi  

thấy rồi thì vĩnh viễn sẽ không mất đi. Đây là ba loại bất thoái chuyển mà trong giáo lý 

đại thừa thường nói. Người minh tâm kiến tánh là vị bất thoái, họ là thánh nhân. Họ sẽ 

không thoái chuyển trờ thành phàm phu, không bao giờ. 

Thứ hai là hành bất thoái. Họ tu hạnh Bồ Tát, sẽ không thoái chuyển đến tiểu thừa. 



Thứ  ba  là  niệm  bất  thoái,  mổi  niệm  đều  tương  ưng  với  tánh  đức,  tuyệt  đối 

không tương ưng với phiền não. Phiền não chính là A lại da. Nói cách khác, họ không 

tương ưng với khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước. Họ không như vậy,vì họ đã 

thật sự giác ngộ. Nên mới gọi là viên chứng tam bất thoái. Viên là viên mãn. Ba loại 

bất thoái chuyển đều chứng hết. Lời này dùng cách nói của người hiện nay, đó là sự 

huyền bí của vũ trụ. Chư Phật Bồ Tát đã mở toang cách cửa huyền bí của vũ trụ. Để 

chúng ta hiểu được, để chúng ta hoát nhiên đại ngộ. Chúng ta vừa quay đầu liền từ địa 

vị phàm phu biến thành địa vị Phật. Chuyển phàm thành thánh chỉ trong khoảng thời 

gian một niệm. Một niệm giác thì từ phàm phu thành Phật. Một niệm mê muội, thì Phật 

biến thành phàm phu. 

Đức Phật nói tình trạng của chúng ta ngày nay là vô thỉ vô minh, một niệm bất giác, 

nên biến thành như thế này. Một niệm bất giác, tiếp theo sẽ là niệm niệm bất giác, mới 

thành ra như vậy. 



Bây giờ đảo ngược lại, niệm này đã giác thì niệm niệm đều giác, lúc này là đã 

thành Phật. Câu then chốt nhất ở đây chính là không thể khởi tâm động niệm. Nên nếu 

niệm này giác thì mổi niệm đều giác. Điều này nói thì dể nhưng làm thì rất khó. Thật 

sự có thể làm được, trong đại thừa giáo gọi họ làm đại anh hùng. Vì sao? Bởi người 

thường làm không được mà họ có thể làm được. Điều này Đức Thế Tôn đã làm được, 

ngài Huệ Năng cũng đã làm được. Làm một cách nhẹ nhàng dứt khoát. Phương pháp 

của các ngài là đốn xã, đốn ngộ, đốn chứng. Thật sự hoàn thành trong một niệm. 

166  Tập 311 



Sau đó một bậc là một năm, hai năm, ba năm, năm năm khai ngộ. Họ cũng có thể 

trừ bỏ khởi tâm động niệm. Cảnh giới họ chứng được như Đức Thế Tôn, Lục Tổ và 

Phật Di Đà không có gì khác biệt. Đây gọi là tiệm tu, tiệm ngộ, tiệm chứng. Đốn và 

tiệm, là do thời gian và phương pháp có sự khác biệt, nhưng cảnh giới ngộ nhập hoàn 

toàn như nhau, là một cảnh giới. 

Ngày  xưa  Tông  môn,  Giáo  môn,  Hiển  giáo,  Mật  giáo.  Người  chứng  được  quả  vị 

này rất nhiều, không phải là số ít. Thị hiện ở nhân gian để làm gương tu hành tốt cho 

chúng ta. Thời đại này người đọc sách Phật ngày càng ít, cho nên đối với Phật pháp 

hình như ngày càng xa lạ. Đây là nhân, có nhân này thì quả báo là gì? Quả báo chính là 

xã hội động loạn, địa cầu biến động thiên tai. Nhân bất thiện dẫn đến quả bất thiện. 

Phật giáo trong thời cổ đại, được quốc gia đề xướng, đế vương đề xướng. Nên nó 

trở thành một xã hội hưng thịnh, có  nền trị an lâu dài. Nếu quý vị muốn hỏi đây là 

nguyên nhân gì? Đây không phải là mê tính, đây là giáo dục. Kinh điển là sách giáo 

khoa của nhà Phật. Kinh điễn mổi ngày đều dạy chúng ta ta buông bỏ tà ác, tôn trọng 

thiện hành của thanh tịnh bình đẳng. Đạo lý là ở chỗ này. Đáng tiếc Đế Vương dùng 

thủ đoạn này để trị quốc bình thiên hạ, nhưng chính họ không thực hành. Chính mình 

phải thực hành, tự mình mới thành Phật được. Như vậy thì thù thắng biết bao! Quốc 

vương thành Phật, đại thần đều là Bồ Tát. Đất nước này sẽ trở thành nước Phật. Trong 

lịch sử quốc vương hộ pháp, khuyên người khác làm, nhưng tự mình không làm. Như 

vậy cũng không tệ, cũng hiếm có rồi. 

 “Hựu Cực Lạc thế giới tức thị mật nghiêm thế giới, dữ Hoa Tạng thế giới chi dị danh. 

 Đại thừa mật nghiêm kinh vân, Đại Nhật Như Lai, y tự nan tư định, hiện ư chúng diệu 

 sắc. Sắc tướng vô hữu biên, phi dư sở năng kiến. Cực Lạc trang nghiêm quốc, Thế Tôn 

 vô lượng thọ”.  



Ở đây Hoàng Niệm Tổ nói vơi chúng ta,  “Mật Nghiêm Kinh, minh Đại Nhật 

 Như Lai” . Minh là nói rỏ. Đây là kinh điển Mật tông.  “Đại Nhật Như Lai, trú ư nan tư 

 chi  diệu  định”.   Đây  là  tự  tánh  bổn  định.  “Định  trung  hiện  thế  giới  Cực  Lạc  dữ  Vô 

 Lượng Thọ Phật. Cố tri Đại Nhật tức Di Đà, Mật nghiêm tức Cực Lạc dã”.  Điều này 

nói  rỏ,  quan  hệ  giữa  tịnh  độ  và  mật  tông  là  một  không  phải  hai.  Mục  tiêu,  phương 

hướng hoàn toàn tương đồng, chỉ là phương pháp tu hành không giống nhau. 

Quý  vị  nghĩ  xem  phương  pháp  nào  tốt?  Có  thể  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  thì 

phương pháp nào cũng tốt. Mục đích là vãng sanh thế giới tây phương. Mục đích là 

thân cận Phật A Di Đà. Mật Tông là y theo Đại Nhật Như Lai, Đại Nhật Như Lại chính 

Tập 311  167 



là Phật A Di Đà. Tịnh độ tông mổi ngày niệm Phật A Di Đà, chính là niệm Đại Nhật 

Như Lai. Điều này nói lên, phương hướng và mục tiêu của Mật tông và Tịnh độ là một 

không phải hai. 

 “Hựu vân, mật nghiêm tịnh độ, siêu chư Phật quốc, như vô vi tánh, bất đồng vi trần”.  

Bốn câu kinh văn này vô cùng quan trọng. Nói với chúng ta thế giới tây phương Cực 

Lạc và mười phương thế giới không giống nhau. Trong kinh Kim Cang nói, quốc độ 

của tất cả mười phương chư Phật như cỏi phương tiện, cỏi đồng cư đều là chúng vi trần. 

Là tướng hợp nhất, nhất chính là vi trần. Nên nó là pháp sanh diệt, nó là pháp duyên 

sanh.  Duyên  tụ  thì  hiện,  cảnh  giới  sẽ  hiện  tiền.  Duyên  tán  cảnh  giới  sẽ  không  còn. 

Nhưng thế giới Cực Lạc không phải là chúng vi trần, nó là vô vi vi tánh. Hay nói cách 

khác, nó là pháp tánh hiện ra. Nên trong giáo lý đại thừa gọi nó là cỏi pháp tánh, thân 

pháp  tánh.  Là  từ  trong  tự  tánh  hiện  ra,  nó  không  có  hiện  tượng  sanh  diệt.  Như  giới 

khoa học nói, nó không phải là hiện tượng dao động. Lý luận của khoa học nói rằng, 

nếu không phải dao động thì quyết định không thể hình thành. 

Thế giới tây phương Cực Lạc rất đặc thù, không phải hiện tượng dao động, nên nó 

không có sanh diệt. Con người ở thế giới Cực Lạc thật sự trường sanh bất lão. Hoa cỏ 

ở thế giới Cực Lạc luôn luôn tươi tốt, cây không khô, lá cũng không rụng. Thế giới 

Cực Lạc không có bốn mùa. Quý vị nên biết rằng, bốn mùa là biến hoá. Có biến hoá thì 

không có thật. Vĩnh viễn không có biến hoá mới là thật. 



Người thế gian chúng ta đều biết mùa xuân là đẹp nhất, thế giới Cực Lạc vĩnh 

viễn  là  mùa  xuân.  Sơn  hà  đại  địa  của  thế  giới  Cực  Lạc,  không  có  núi  lửa  bộc  phát. 

Không có động đất, không có sóng thần. Không có khô hạn, không có thuỷ tai. Không 

có bất cứ thiên tai nào. Mưa hoà gió thuận. Gió ở đây không phải là không khí đối lưu. 

Nó là đức phong, do tánh đức biến hiện ra, nên gió sẽ không tạo thành tai hại. Đây là 

cảnh giới không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta nhất định không thể dùng những thứ nơi thế giới chúng ta mà so sánh với 

thế giới Cực Lạc, thì sẽ sai lầm lớn. Vì sao? Nguồn gốc không như nhau. Mười pháp 

giới  y  chánh  trang  nghiêm,  sự  hưng  khởi  của  nó  là  A  lại  da  biến  hiện.  Chính  là  ba 

tướng vi tế của A lại da. Ngày nay các nhà khoa học đã chứng minh, năng lượng là 

nghiệp tướng của A lại da. Tin tức là chuyển tướng của A lại da. Vật chất là cảnh giới 

tướng của A lại da. Hiện nay các nhà khoa học đối với những điều này cũng nói rất rỏ 

ràng, rất minh bạch. Nói vạn pháp giai không. Bất luận là hiện tượng vật chất hay hiện 

tượng tinh thần, cho đến hiện tượng tự nhiên, đều không thể trụ được lâu dài. Đều là 

168  Tập 311 



pháp sanh diệt, đều là pháp nhân duyên sanh. Trong Trung Quán nói:  “nhân duyên sở 

 sanh pháp, ngã thuyết tức thị không” . Trong kinh Kim Cang nói:  “Nhất thiết hữu vi 

 pháp, như mộng  huyễn  bào ảnh, như lộ diệc như điện, ứng tác như thị quán”. Cách 

nhìn này là chính xác. Chư Phật Như Lai nhìn thấy, chân tướng là như vậy. Các nhà 

vật lý học hiện đại và các nhà lượng tử lực học, họ cũng nhìn thấy hoàn toàn tương 

đồng với những gì trong kinh Phật nói. 

Dưới đây nói:  “Hựu Mật Nghiêm Pháp Tạng Sớ”.  Trong chú giải của Pháp Tạng 

đại sư nói:  “Mật nghiêm độ giả tức thị Chư Phật tha thọ dụng độ. Hựu vân, kim thử 

 mật nghiêm, đãn ư thanh tịnh Như Lai tạng tâm chi sở hiện”.  Trong chú giải của Pháp 

Tạng  đại  sư  nói  như  vậy.  “Mật  nghiêm  độ  giả  tức  thị  chư  Phật  tha  thọ  dụng  độ”.  

Không phải là cỏi tự thọ dụng. “Chư Phật Như Lai tự thọ dụng độ”. Chư vị nhất định 

phải biết. Thường tịch quang độ là tự thọ dụng. Tha thọ dụng là gì? Pháp thân Bồ Tát. 

Tập khí vô thỉ vô minh của họ vẫn chưa đoạn, họ không vào được thường tịch quang. 

Không thể đem chút tập khí nào vào thường tịch quang, nên họ tạm thời trú ở cỏi thật 

báo. Cỏi thật báo là hoàn toàn do oai lực của Phật hiện ra, cũng là tự tánh của mỗi vị 

pháp thân Bồ Tát hiện ra. Đạo lý này cũng giống như chúng ta vậy. Chỉ cần nói đến 

Phật, thì mọi người chúng ta cũng có ai cũng có phần. Đạo lý này nhất định phải hiểu, 

còn nếu không hiểu thì sẽ không biết được trong kinh Phật đã nói những gì. Những lời 

dạy của Phật trong kinh với chúng ta có quan hệ gì? Nếu ta thật sự đã hiểu, đã rỏ ràng. 

Thì ra mổi chữ mổi câu trong kinh Phật có quan hệ mật thiết với chính mình. Vì sao? 

Vì trong kinh nói thể tướng dụng của tự tánh.  Nói  như  tánh  vô  vi,  đây  là  nói  tự 

tánh_thể.  Nói  mật  nghiêm  tịnh  độ,  đó  là  dụng.  Cung  cấp  cho  pháp  thân  Bồ  Tát  đạo 

tràng tu tập. 

Câu  ở  dưới  nói  rất  hay,  mật  nghiêm  này  là   “thanh  tịnh  Như  Lại  tạng  tâm  chi  sở 

 hiện”.  Nói thanh tịnh Như Lai tạng tâm, còn có một cái bất thanh tịnh Như Lai tạng 

tâm. Nên Như Lại tạng có hai phần. Một phần là thanh tịnh, một phần là không thanh 

tịnh. Phần thanh tịnh là thật, là tự tánh. Phần không thanh tịnh đó là giả, là A lại da 

thức. Nên A lại da là một nửa chân một nửa vọng. Một nửa chân hiện ra cỏi báo của 41 

vị pháp thân đại sĩ. Phần nhiễm ô của A lại da nó cũng hiện, hiện mười pháp giới y 

chánh  trang nghiêm. Vì chúng sanh mê  muội tự tánh, họ tu hành, tạo nghiệp cũng là 

cỏi thọ dụng. Họ ở đó. Ngày nay chúng ta nói, trong vũ trụ có vô lượng vô biên tinh 

cầu. Tinh cầu này từ đâu mà có? Tự tánh biến hiện ra. Rời tự tánh thì không có pháp 

nào nữa. “Phàm sở hữu tướng giai hư vọng”. Những hệ tinh cầu này hoàn toàn đều là 

Tập 311  169 



hư  vọng,  không  có  cái  nào  là  chân  thật.  Nên  đức  Phật  dạy  chúng  ta,  người  thật  sự 

thông minh, người thật sự có trí tuệ cần phải trở về với pháp tánh. Như vậy là đúng. 

Cần phải thật sự buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Thân thể ở nơi này là 

hằng thuận chúng sanh, tuỳ hỷ công đức. Đây chính là nói tất cả đều tuỳ duyên, trong 

tuỳ duyên hiện ra diệu dụng. 



Việc đầu tiên trong diệu dụng là thúc đẩy việc niệm Phật một cách thành thật. 

Diệu dụng của niệm Phật thành thật, là số một trong tất cả diệu dụng, không gì có thể 

so sánh được. Vì nó thật sự rất đơn giản, rất dể dàng. Vững chắc nhanh chóng. Thật sự 

có thể buông bỏ, thật sự phát bồ đề tâm, thật sự nhất tâm chuyên niệm. Đó  chính là 

những gì các bậc cổ đức nói,  “nhất niệm tương ưng nhất niệm Phật, niệm niệm tương 

 ưng niệm niệm Phật”.  Chúng ta trực tiếp khai thông với Phật A Di Đà, không có chút 

chướng ngại nào. 

Nếu nhất tâm cầu Phật, cầu nguyện vãng sanh, bất cứ lúc nào đều có thể đi. Tự tại 

biết bao! Ở thế giới này không cần nghĩ đến bất cứ điều gì, buông bỏ tất cả. Việc hoằng 

pháp lợi sanh cũng không cần để trong lòng. Việc hoằng pháp lợi sanh cũng tuỳ duyên. 

Có duyên thì  làm,  không có duyên thì thôi. Không để trong lòng. Như  vậy tâm  mới 

được tự tại, tâm mới thanh tịnh. Để trong lòng, nhất định phải làm như thế nào, cái đó 

làm ra sao. Như vậy là sai, là đang tạo nghiệp. 



Phật Bồ Tát làm và chúng ta làm khác nhau ở chổ nào? Chẳng thể không biết. 

Phật Bồ Tát không tạo nghiệp. Phật Bồ Tát làm gì không có bản ngã. Không có tự tư tự 

lợi. Không có danh văn lợi dưỡng. Không có tham sân si mạn. Cũng không có công 

đức  phước  đức,  hoàn  toàn  không  có.  Tâm  các  ngài  hoàn  toàn  thanh  tịnh,  hoàn  toàn 

bình đẳng. Cái gì cũng không có. Chỉ có chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, 

từ bi. Trong đó không có bất cứ ý niệm nào. Đây là chân tâm, chân tâm là tâm bồ đề. 

Chân tâm là tâm của Phật A Di Đà. Chân tâm là tâm của tất cả chư Phật, là nhất thể. 

Như vậy làm sao có thể nghĩ đông nghĩ tây được? Thanh tịnh đến cực điểm, thì trí tuệ 

sẽ khởi lên. 



Trong  kinh  Lăng  Nghiêm  nói   “tịnh  cực  quang  thông  đạt”.   Quang  thông  đạt 

nghĩa là gì? Trí tuệ Bát Nhã trong tự tánh xuất hiện, có thể chiếu khắp biến pháp giới 

hư không giới. Giống như trong Tâm Kinh nói về Quán Thế Âm Bồ Tát , “Quán Tự Tại 

 Bồ Tát, hành thâm bát nhã ba la mật đa thời, chiếu kiến ngũ uẩn giai không độ nhất 

 thiết khổ ách”.  Kinh Bát Nhã không dài, chỉ có 260 chữ. Nội dung là gì? Tất cả pháp 

trong thế xuất thế gian đều buông bỏ hết. Đây là Bát nhã Tâm Kinh. Vì sao phải buông 

170  Tập 311 



bỏ? Bởi  “nhất thiết pháp vô sở hữu, bất khả đắc, tất cánh không” . Nếu không buông 

bỏ chính là mê, buông bỏ thì không mê. Tướng khác biệt giữa mê và ngộ chính là ở 

chổ này. 

 “Hựu Vãng Sanh Luận viết”.  Ở đây dẫn chứng lời trong Vãng Sanh Luận.  “Dĩ nhất 

 tâm chuyên niệm tác nguyện sanh bỉ, đắc nhập Liên Hoa Tạng thế giới”.  Vãng Sanh 

Luận dạy chúng ta nhất  tâm chuyên niệm. “Tác nguyện”  chính là phát  nguyện, phát 

nguyện cầu sanh tịnh độ. Niệm Phật phải nhất tâm chuyên niệm, suy nghĩ lung tung là 

không được. Phát nguyện vãng sanh có thể vãng sanh chăng? Điều đó còn chưa chắc. 

Nếu  nhất  tâm  chuyên  niệm  phát  nguyện  vãng  sanh,  như  vậy  chắc  chắn  được  sanh. 

Trong xã hội hiện nay, Phật pháp có tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn, 

tất cả đều buông bỏ. Vì sao? Vi không còn kịp nữa. Cần phải học Liên Trì đại sư. Lời 

này là Liên Trì đại sư viết trong Trúc Song Tuỳ Bút trong những năm về già. Ngài nói, 

tam tạng mười hai bộ kinh là để cho người khác ngộ. Quý vị ai có hứng thú thì ngộ đi. 

 “Bát vạn tứ thiên hành, nhiêu dữ tha nhân hành”.  Tám vạn bốn ngàn pháp môn hành 

trì. Quý vị thích tu pháp môn nào thì tu pháp môn đó. Chính ngài đã buông bỏ hết, nhất 

tâm chuyên niệm cầu sanh tịnh độ. Ngài đã thành công. 



Ngẫu Ích đại sư cũng như vậy. Lúc còn trẻ, ngài học rộng hiểu nhiều. Đặc biệt 

Ngẫu  Ích  đại  sư,  quý vị  xem  ngài  đã lưu  lại bao  nhiêu  trước  tác.  Hơn  20  loại.  Tuổi 

chưa già ngài đã viên tịch. Các ngài đều là người tái sanh, đều là chư Phật Bồ Tát vì 

chúng ta mà thị hiện. Nên chúng ta phải thấy, phải lãnh hội được mục đích các ngài 

đến thế gian này. Thuật ngữ của Nhà Phật gọi là đến để truyền đăng. Họ tiếp nhận Phật 

pháp của đời trước rồi truyền thừa cho đời sau. Khiến Phật pháp ở thế gian được truyền 

từ đời này sang đời khác, không đến nổi đoạn tuyệt. 

Truyền  cho  ai?  Đương  nhiên  là  cho  người  có  duyên,  không  có  duyên  thì  chẳng 

được. Duyên nhiều thì truyền thêm vài người. Duyên ít thì truyền ít lại vài người. Một 

người cũng được, như vậy pháp sẽ không đoạn tuyệt. 



Đặc biệt Liên Trì đại sư và Ngẫu Ích đại sư ở trong thời đại then chốt. Lúc đó 

tịnh độ tông suy yếu, pháp môn niệm Phật chỉ dạy cho những bà lão. Phần tử tri thức 

đều coi thường người niệm Phật. Thiền tông, giáo môn hưng thịnh. Nhìn thì thấy hình 

như Phật pháp rất hưng thịnh, nhưng kỳ thật thật sự liễu sanh thoát tử không được mấy 

người. Nói cho quý vị biết, không ra khỏi luân hồi không thể coi là thành tựu. Vượt ra 

khỏi luân hồi lục đạo mới được xem là thành tựu. Không vãng sanh thế giới Cực Lạc, 

Tập 311  171 



nhưng vượt ra khỏi luân hồi lục đạo là chứng A la hán, là đại thừa Bồ Tát. Như trong 

kinh Hoa Nghiêm nói là thập tín Bồ Tát. Chứ không phải là thành tựu lớn lao gì. 

Pháp môn tịnh độ thù thắng biết bao, người vừa vãng sanh chính là A Duy Việt Trí 

Bồ Tát. Thập tín làm sao có thể sánh được? Nên Chư Phật Bồ Tát ứng hoá ở thế gian, 

vì một nguyên nhân duy nhất là sợ Phật pháp đoạn diệt, nên các ngài đã đến thế gian 

này. 



Ngẫu Ích và Liên Trì đại sư xuất hiện ở thế gian vào cuối nhà Minh đầu nhà 

Thanh.  Từ  thời  đại  đó  đến  nay  đã  400  năm.  Trong  400  năm  này,  có  biết  bao  người 


niệm Phật vãng sanh! Công lao này không thể không xem là nhờ Liên Trì và Ngẫu Ích 

đại sư. Đến năn dân quốc, giai đoạn cận đại thì Ấn Quang đại sư xuất hiện. Cư sĩ Hạ 

Liên Cư và cư sĩ Mai Quang Hy, người truyền thừa của họ là cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. Cư 

sĩ Lý Bính Nam người Đài Loan, đời đời tương truyền. 

Duyên của chúng ta rất thù thắng, rất khó có được. Hoàng Niệm Tổ đem chú giải 

này truyền cho tôi. Năm đó tặng cho tôi cuốn sách này là in dầu nến. In dầu giấy thì có 

thể  in  được  bao  nhiêu  phần?  Chỉ  có  khoảng  một  trăm  hai,  một  trăm  ba  mươi  phần. 

Nhiều hơn nữa sẽ không rỏ ràng. Đại khái Hoàng Niệm Tổ đã chọn bản in dầu nến tốt 

nhất, chữ có thể xem rỏ ràng. Ông chỉ đem một bộ đến Mỹ và tặng cho tôi. Cư sĩ Lý 

Bính Nam ở Đài Loan giảng bộ kinh này, ông có viết chú giải bên lề. Bản này cũng đã 

cho tôi. Chúng ta có sứ mạng tiếp nhận chiếc gậy này và truyền trao lại cho người đời 

sau. Người đời sau đã xuất hiện, nên tôi cảm thấy vô cùng an ủi. Vì sao? Đã có thể đi. 

Vì đã có người nhận chiếc gậy này, chưa có người nhận chiếc gậy này thì không thể đi. 

Nay đã có người tiếp chiếc gậy này. 

Việc quan trọng nhất của chúng ta ngày nay là hoàn thành “Diễn Nghĩa”. Kinh Vô 

Lượng Thọ đệ nhất đại kinh của Tịnh độ tông. Có bản hội tập hoàn thiện viên mãn. Có 

khoa hội, có chú giải của Hoàng Niệm Tổ, và có lần “Diễn Nghĩa” này. Pháp môn này 

về sau phát triển rộng rãi, chúng ta có thể mong muốn điều này. Vì sao? Bởi nó được 

Chư Phật hộ niệm, được chư Bồ Tát hộ trì. Xuất hiện trong thời đại này là đem đến cho 

thế gian này thông tin chánh pháp trụ thế lâu dài. Đem đến ánh sáng vô hạn, phước đức 

vô lượng. Tất cả chúng sanh đều y theo bộ kinh này, thì có thể liễu sanh thoát tử ra 

khỏi tam giới. Đây là sự thật. 



Đặc biệt là người trong thời hiện đại, tin tưởng khoa học, không tin tưởng Phật 

pháp. Thật hiếm có, phát hiện và báo cáo của giới khoa học càng ngày càng tương tự, 

ngày càng tiếp cận với kinh điển đại thừa. 

172  Tập 311 



Tương lai Tịnh độ tông chẳng những là Phật giáo, mà đồng thời nó còn là khoa học, 

còn là triết học nữa. Nó sẽ được người đời phổ biến khẳng định. Y theo kinh điển này 

tu hành, bất luận là thế pháp hay Phật pháp. Tức là pháp thế gian hay là pháp xuất thế 

gian, đều có thể đạt được lợi ích chân thật viên mãn. Giống như ba loại chân thật mà 

trong kinh này nói là thực tế chân thật, trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật. Chúng ta nhất 

định có thể đạt được. Điều này trong Vãng Sanh Luận nói “nhất tâm chuyên niệm tác 

nguyện sanh bỉ”. Chúng ta có thể đi  đến thế giới Cực Lạc. Thế giới Liên  Hoa Tạng 

chính là thế giới Hoa Tạng trong kinh Hoa Nghiêm nói. Thiền, Tịnh, Mật, Giáo là một. 

Kinh Hoa Nghiêm nói, một tức là nhiều, nhiều tức là một. Một tức là bốn, bốn tức là 

một. Bất luận tu theo pháp môn nào, cuối cùng quay về khẳng định là thế giới Cực Lạc, 

sanh về thế giới Hoa Tạng. 

Văn Thù, Phổ Hiền hai vị đại sĩ này, lãnh đạo mọi người vãng sanh thế giới Cực 

Lạc. Trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy, thập đại nguyện vương đạo quy Cực Lạc. 

Đó là đối với 41 vị pháp thân đại sĩ trong thế giới Hoa Tạng mà nói. 

       “Hựu Kim Cang Đảnh kinh viết, duy thử Phật sát. Tận dĩ Kim Cang tự tánh thanh 

 tịnh sở  thành mật  nghiêm Hoa Tạng”.  Đây là nói  đến cả Thiền  và Mật. Chỗ về của 

thiền là Hoa Tạng, chỗ về của Mật là Mật nghiêm. “Giai biểu Cực Lạc tức mật nghiêm, 

hoa tạng. Giai thanh tịnh Như Lai tạng tâm chi sở hiện, kim cang tự tánh thanh tịnh sở 

thành”. Đến đây những gì có thể nói đều đã nói rỏ ràng. Chúng ta có hiểu được hay 

không? Đây mới là then chốt. Chúng ta có thật sự lãnh hội được chăng? Thật sự lãnh 

hội được sẽ đoạn nghi sanh tín, nắm chắn một lòng chuyên niệm không buông. Chúng 

ta niệm Phật chính là tham thiền. Chúng ta niệm Phật chính là trì chú. Thiền và Mật 

ngay trước mắt, chúng ta có còn động tâm chăng? Không động tâm. Vì biết rằng thành 

tựu của ta chính là thành tựu của Thiền, chính là thành tựu của Mật. Trong Đại Tập 

Kinh Đức Thế Tôn nói, pháp môn niệm Phật chính là Thiền vô thượng thậm thâm vi 

diệu. Đức Thế Tôn đã nói như thế. 

Từ trên nguyên lý mà nói là phải buông bỏ hết. Nếu tham thiền mà không buông bỏ 

tất cả pháp trong thế xuất thế gian, thì làm sao mà tham thiền? Quý vị phải hiểu rỏ chữ 

tham này. 



Tham có nghĩa là gì? rời tâm ý thức gọi là tham. Tâm là khởi tâm động niệm. Ý 

là Mạt na, là chấp trước. Thức là đệ lục ý thức, là phân biệt. Tham thiền là thế nào? 

Buông bỏ khởi tâm động niệm, buông bỏ phân biệt, buông bỏ chấp trước gọi là tham. 

Mật cũng không ngoại lệ, tam mật tương ưng. Miệng niệm chú, ý quán tưởng, tay bắt 

Tập 311  173 



ấn. Dùng phương pháp này, mục đích của nó cũng là buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước.  Cùng một  đạo  lý,  nhưng dùng  phương  pháp không giống  nhau. Tịnh  độ 

tông dùng phương pháp phát tâm bồ đề, một lòng chuyên niệm. Nhưng vẫn phải buông 

bỏ. Quý vị cần phải biết Thiền và Mật không buông bỏ, thì nhất định không nhập vào 

được cảnh giới của nó. Tịnh độ tông cũng như vậy. nhưng nó có phương tiện, có được 

lợi ích lớn. Nghĩa là ta chưa có thể hoàn toàn buông bỏ, chỉ buông bỏ chút ít nhưng có 

thể  vãng  sanh,  gọi  là  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Thiền  không  có  đới  nghiệp,  Mật  cũng 

không có đới nghiệp. Chỉ có Tịnh độ cho phép đới nghiệp. Công phu của thiền được 

thành  phiến  cũng  vô  dụng,  vẫn  phải  lưu  chuyển  trong  luân  hồi  lục  đạo.  Phải  sự  nhất 

tâm bất  loạn mới có thể chứng quả A la hán, vượt ra khỏi  lục đạo. Còn có tứ  thánh 

pháp giới, phải tu từ từ. Duy chỉ có tịnh độ tông công phu chưa miên mật cũng có thể 

vãng sanh. Sự nhất tâm, lý nhất tâm, phàm phu không dể đạt được. 

Nhưng công phu không miên mật, phàm phu mổi người đều có thể thành tựu. Vấn 

đề là ta có chịu hành trì hay không? Nếu chịu thực hành, không có ai chẳng thành tựu. 



Công phu miên mật là thế nào? Trong tâm chỉ có Phật A Di Đà. Ngoài Phật A 

Di Đà ra thì hoàn toàn không có gì nữa. Gọi là miên mật, công phu thành phiến. Ngoài 

Phật A Di Đà ra, còn có ý niệm khác là không được. Như vậy khi vãng sanh không 

được chắc chắn, khi lâm chung chỉ xem vận mệnh. Như  vậy là sao? Là nhân duyên. 

Then chốt là nhất niệm khi lâm chung. Công phu miên mật và nhất niệm khi lâm chung 

mới chắc chắn. Bình thường đã luyện thành, không có tạp niệm. Ngoài Phật A Di Đà ra 

thì cái gì cũng không có. Như vậy khi lâm chung nhất định nắm chắc phần vãng sanh. 

Khi lâm chung thị hiện điều gì? Đó là nhân duyên  của mổi người. Những điều này đều 

để cho chúng sanh thấy. Để người khác nhìn, còn với chính mình thì không liên quan. 

Đều là giúp người khác sanh tín tâm, thêm chánh niệm. Tăng cường thêm nguyện vọng 

của họ đối với Tịnh độ. Chỉ như vậy mà thôi. 

Nên khi sắp lâm chung, đứng chết, ngồi chết hay nằm kiết tường, hoàn toàn là do 

nhân duyên. Tất cả đều có thể làm được. Những chuyện này chúng tôi đều thấy tận mặt 

nên không phải giả. 



Hơn 40 năm trước, có bà lão ở Đài Nam Đài Bắc, niệm Phật ba năm và đứng 

vậy vãng sanh. Tôi nhắc lại việc này, bây giờ  ở đây vẫn còn có người biết, làm chứng 

giúp tôi, lời pháp sư nói là thật. Thời gian không dài, chỉ có ba năm nhất tâm chuyên 

niệm là đã thành công. Biết trước giờ chết,  không sanh bệnh. Khi vãng sanh là buổi tối, 

khoảng giờ ăn cơm. Bà không nói với người nhà. Chỉ nói với người nhà, các con ăn 

174  Tập 311 



trước đừng đợi mẹ, mẹ đi tắm một chút. Nhưng con trai con dâu trong nhà rất hiếu thảo, 

nên vẫn đợi. Đợi rất lâu, nhưng không thấy mẹ ra? Họ đi xem, sự thật đã tắm xong, 

nhưng  không  thấy  người  đâu,  nên  họ  đi  tìm.  Nhìn  thấy  trong  chánh  điện,  bà  mặc  y 

phục  rất  tề  chỉnh,  bên  ngoài  khoác  áo  tràng.  Trên  tay  cầm  tràng  hạt,  đúng  đối  diện 

Tượng Phật. Gọi bà không trả lời, xem kỷ thì bà đã vãng sanh. 

Bà  không  nói  với  người  nhà,  sợ  người  nhà  kinh  hoảng,  làm  chướng  ngại  bà,  nên 

không nói. Khi mọi người phát hiện thì bà đã đi. Đây không phải là giả. Tuy không nói 

với người nhà rằng Phật A Di Đà đến tiếp dẫn bà, nhưng thật đã tiếp dẫn đi. Người nhà 

niệm  Phật,  nghe  nói  đoan  tướng khi  vãng  sanh không nhìn  thấy  được.  Bây  giờ  biểu 

diễn để người khác thấy. Cảm động biết bao nhiêu người! Bà lão này ba năm trước mê 

tín, cũng không hiểu gì Phật pháp. Lạy Phật Bồ Tát, cũng lạy quỷ thần, lạy hết. Ba năm 

trước  con  trai  cưới vợ,  con  dâu  bà  hiểu  Phật  pháp  khuyên  bà  không nên  lễ lạy  lung 

tung, chỉ nên chuyên lễ bái Phật A Di Đà. Trong nhà thờ quỷ thần đều mời ra hết. Chỉ 

duy nhất một bộ kinh Di Đà, một câu A Di Đà Phật niệm đến cùng, chắc chắn có lợi 

ích. Không ngờ chỉ mới ba năm đã có lợi ích lớn như vậy. 

Chúng ta ngày nay đã biết, thế giới tây phương Cực Lạc với thế giới của chúng ta 

không như nhau, không phải là vi trần chúng. Là thành tựu của tự tánh thanh tịnh kim 

cang.  Là  một  phần  thuần  tịnh  tự  tánh  của  A  lại  da,  là  thuần  chân  biến  hiện  ra.  Nó 

không phải là phần ô nhiễm, không giống như mười pháp giới. Ngày nay chúng ta học 

Phật,  nếu  dùng  tâm  thanh  tịnh  trong  A  lại  da,  được  chăng?  Được.  Dùng  cách  nào? 

Chúng  ta  đem  vọng  tưởng,  phân biệt,  chấp  trước  buông bỏ  hết.  Chính  là  dùng  phần 

tịnh của A lại da, không dùng phần nhiễm. Hiện tượng của nhiễm là có chấp trước có 

phân biệt, có khởi tâm động niệm. Đây là nhiễm ô. 

Không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trước  là  dùng 

phần tịnh. Như vậy công phu không giống nhau, đạt được quả báo không giống nhau. 

Nếu chúng ta có thể chuyển nhiễm thành tịnh. Thật sự buông bỏ khởi tâm động niệm, 

phân biệt chấp trước. Chúng ta vãng sanh thế giới Cực Lạc là được trang nghiêm. Vì 

sao? Được sanh vào cỏi thật báo trang nghiêm. Không cần 48 nguyện của Phật Di Đà 

gia trì, cũng sanh đến thế giới tây phương Cực lạc. Tự nhiên trở thành A Duy Việt Trí 

Bồ Tát. Cộng thêm oai thần bổn nguyện của Di Đà gia trì nữa, như vậy mà không tuyệt 

vời sao? Chúng tôi biết người như vậy, đến cõi thật báo là ghép lớp để vào. 

Hay nói cách khác, quả vị của họ khẳng định không phải nơi thập trú vị. Vì trong 

cỏi thật báo có 40 giai cấp. Thập trú, thập hạnh, thập hồi hướng, thập địa. Hướng lên  

Tập 311  175 



cao nữa mà nói thì họ có thể đã chứng được. Đạo lý và chân tướng sự thật này không 

thể không biết! Biết rồi thì sao? Nâng cao địa vị vãng sanh tịnh độ của mình. Không 

biết, địa vị vãng sanh của chúng ta thấp. Biết thì địa vị vãng sanh cao. Đây là gì? Đây 

là mang theo được. Còn tất cả những gì của thế gian đều không mang theo được. Phàm 

những gì không mang theo được thì buông bỏ triệt để, phàm những mang theo được 

nhất định phải tranh thủ. Điều này quan trọng hơn bất cứ điều gì. Lấy thanh tịnh trang 

nghiêm vượt lên trên mười phương. 

Thanh  tịnh  trang  nghiêm  của  thế  giới  Cực  Lạc,  vượt  lên  trên  quốc  độ  của  tất  cả 

mười phương chư Phật.  “Cố vân oai đức quảng đại thanh tịnh Phật độ”.  Hai câu này 

là tán thán thế giới tây phương Cực Lạc, tán thán thành tựu của Phật Di Đà, tán thán 

thành tựu của oai thần bổn nguyên. Tán thán những vị Bồ Tát vãng sanh này. Thật sự 

có thể buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước để thành tựu tự tánh công đức. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây.  

 

 

176  Tập 311 



Tập 312 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: ngày 02 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải”, kinh văn hàng thứ nhất, trang 366. 

 “A Nan văn Phật sở thuyết, bạch Thế Tôn ngôn. Pháp Tạng bồ Tát, thành bồ đề giả. Vi 

 thị quá khứ Phật da, vị lai Phật da. Vi kim hiện tại, tha phương thế giới da”.  



Tôn giả A Nạn sau khi nghe Đức Thế Tôn nói xong, ngài đưa ra một vấn đề. 

Pháp Tạng Bồ Tát hiện nay đã thành Phật. Ngài là Phật quá khứ, Phật vị lai hay là Phật 

hiện tại? Phật hiện nay chắc chắn không ở thế giới ta bà, vì một thế giới chị có một vị 

Phật. Đức Thế Tôn là Phật hiện tại, như vậy Bồ Tát Pháp Tạng thành Phật khẳng định 

là ở thế giới tha phương. Bên dưới là Đức Thế Tôn trả lời ngài. 

 “Thế Tôn cáo ngôn, bỉ Phật Như Lai, lai vô sở lai, khứ vô sở khứ. Vô sanh vô diệt, phi 

 quá hiện vị lại”.  



Trả lời này hoàn toàn thuận theo chân đế. Cũng chính là nói, Chư Phật Như Lai 

và  cảnh  giới  của  pháp  thân  Bồ  Tát.  Chứng  đắc  vô  thượng  bồ  đề,  thời  gian  và  không 

gian  đều  đã  đột  phá.  Đột  phá  thời  gian  chính  là  không  có  quá  khứ  hiện  tại  vị  lai. 

Không gian nếu không tồn tại thì không có thế giới này và thế giới tha phương. Nên 

đây là chân tướng sự thật. Không thể nói là quá khứ hiện tại  hay vị lai. Đồng thời Bồ 

Tát đã thành Phật, cũng không có đến đi,  không có sanh diệt. Thành Phật như thế nào? 

Đã giác ngộ. Giác ngộ viên mãn gọi là thành Phật, gọi là thành bồ đề. Thành tựu bồ đề, 

bồ đề là đại triệt đại ngộ. 

Bên  dưới  là  nương  theo  tục  đế  mà  nói.  “Đãn  dĩ  thù  nguyện  độ  sanh  hiện  tại  tây 

 phương”.  Hiện là thị hiện.  “Khứ Diêm phù đề, bách thiên câu chi na do tha Phật sát, 

 hữu thế giới danh viết Cực Lạc, Pháp Tạng thành Phật, hiệu A Di Đà. Thành Phật dĩ 

 lai, ư kim thập kiếp, kim hiện tại thuyết pháp, hữu vô lượng vô số Bồ Tát thanh văn chi 

 chúng, cung kính vi nhiễu”.  

Tập 312  177 





Đây là thuận theo tục đế. Thực sự có một nơi như vậy, Đức Phật ở trong đó 

giảng kinh dạy học, giáo hoá chúng sanh. Thật có việc này. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng niệm Tổ.  “A Nan tùng sự khởi vấn” . Hoàn toàn 

là tuỳ việc mà xét.  “Thế Tôn như lý chánh đáp”.  Năm câu hàng thứ nhất ở trước, Thế 

Tôn là từ cảnh giới hiện chứng của Chư Phật Như Lai mà trả lời.  “Sự lý vô ngại, diệu 

 hiển trung đạo”. 

  

 “Thế Tôn cáo A Nan viết, bỉ Phật Như Lai, lai vô sở lai, khứ vô sở khứ. Thử dữ 

 Kim Cang Kinh trung, Như Lai giả, vô sở tùng lai, diệc vô sở khứ, cố danh Như Lai”.  

Chỉ một vị không sai khác, hoàn toàn là cùng một ý nghĩa. 



“Linh Phong đại sư” chính là Ngẫu Ích đại sư. Ngài ở Mục Sơn Tây Thiên, đạo 

tràng gọi là Linh Phong Tự. Người đời sau tôn kính ngài, nên gọi ngài là Lonh Phong 

đại sư. 

 “Kim Cang Phá Không Luận giải chi viết”.  Kim Cang Phá Không Luận là của ngài 

Ngẫu Ích đại sư trước tác.  “Dĩ chân như vô biệt xứ sở, khả tùng bỉ lai. Sanh tử vô biệt 

 xứ sở  , thả  tùng thử khứ. Cố dĩ hữu duyên tắc hiện, thí như thuỷ thanh  nguyệt  hiện, 

 nguyệt thật bất lai. Duyên tận tắc ẩn, thí như thuỷ trược nguyệt ẩn, nguyệt thật bất khứ 

 cố. Thử diệc chánh thị bổn kinh, thử tam cú kinh van chi giải”.  



Đây là thật tướng các pháp, chân tướng của tất cả pháp đều như vậy. Chân như 

vô biệt xứ sở, sanh tử cũng vô biệt xứ sở. Nó ở đâu? Ngay tại đây, ngay hiện tiền. Cách 

nói này của chúng tôi, các vị đồng tu sẽ không phản đối, sẽ không có nghi vấn. Vì sao? 

Quý vị có nền tảng Pháp Hoa. Huống gì chúng ta đã học qua hai lần “Vọng Tận Hoàn 

Nguyên Quán” của quốc sư Hiền Thủ. 

Trong kinh Hoa Nghiêm nói, thật tướng các pháp không có đối lập. Quá khứ, hiện 

tại, vị lai là đối lập. Không có đối lập nghĩa là không có thời gian. Không có xa gần 

nghĩa là không có không gian. Cho nên ý niệm vừa động liền biến pháp giới hư không 

giới. Vì sao? Bởi không có cự ly. Một là tất cả, tất cả là một, đây mới là chân tướng sự 

thật. Hiện tượng này từ đâu có? Vũ trụ từ đâu có? Năng sanh vạn pháp, vạn pháp từ 

đâu có? Trong kinh Lăng Nghiêm Đức Thế Tôn dạy rằng:  “đương xứ xuất sanh, tuỳ xứ 

 diệt tận”. Cách nói này của đức Thế Tôn trong kinh Bồ Tát Xứ Thai, là đối thoại giữa 

Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc, đã nói một cách tường tận thấu triệt. Sao gọi là đương xứ 

xuất sanh? Cái gì gọi là đương xứ diệt tận? Bồ Tát Di Lặc nói, một khảy móng tay có 

32 ức một trăm ngàn niệm. Mổi niệm thành hình, đó chính là xuất sanh, là “hình giai 

hữa thức”. 

178  Tập 312 



Trong  mổi  niệm,  một  niệm  này  sanh  ra,  thì  hiện  tượng  vật  chất  liền  xuất  hiện. 

Hình giai hữu thức là hiện tượng tinh thần xuất hiện. Trong Phật pháp gọi là ngũ uẩn. 

Niệm niệm thành hình là sắc xuất hiện. Hình giai hữu thức là thọ tưởng hành thức xuất 

hiện. Tuy xuất hiện, nhưng Đức Phật nói ngay chổ đó diệt tận. Ý niệm này không còn, 

hiện tượng này cũng không còn nữa. Ý niệm thứ hai lại khởi lên nó lại xuất hiện. Ý 

niệm này tồn tại thời gian bao lâu? Chúng ta tính toán khái lược, nếu một giây có năm 

lần khảy móng tay. Thì trong một giây đó có bao nhiêu lần xuất sanh, bao nhiêu lần 

diệt tận? Chữ số được tính ra là 1600 triệu một giây. Một giây có 1600 trăm triệu lần 

sanh ra và diệt tận. Đương xứ xuất sanh, tuỳ xứ diệt tận. Quý vị nói nó từ đâu đến? 

Không có chổ đến. Quí vị nói nó đi đâu? Không có chỗ đi. Đến đi là giả, không phải 

thật. Điều này thực sự giúp chúng ta nhìn thấu triệt thế gian này. 

Đức Phật nói đây thật tướng của các pháp. Cho nên đức Phật thường nói nhất thiết 

pháp  không.  Phàm  những  gì  có  tướng  đều  là  hư  vọng.  Quý  vị  nói  có  phải  hư  vọng 

không? Một phút có 1600 triệu lần sanh diệt, đơn vị là triệu. Người xưa nói vạn vạn là 

một ức, vạn ức là một triệu. Một giây có 1600 triệu lần sanh diệt, nên tìm sanh diệt 

không thể được. Lời này phải nói ra sao? Dùng bất sanh bất diệt để nói lên sự việc này. 

Mọi người nên biết rằng, nếu thật sự không có sanh diệt, mà nói bất sanh bất diệt thì 

chẳng có ý nghĩa gì. Sanh diệt chính là không sanh diệt, không sanh diệt chính là sanh 

diệt. Đây là nói  về hiện  tượng gì?  Một giây có 1600 triệu lần  sanh diệt. Hiện tượng 

sanh diệt này làm sao có thể nắm bắt được? Nắm bắt không được. Chẳng những mắt 

chúng ta không nhìn thấy, mà tai cũng không nghe thấy. Lục căn tiếp xúc không được, 

ngay cả suy nghĩ cũng không thể nghĩ đến. 

Chúng ta nghĩ một sự việc, thì khởi tâm động niệm trong một giây  có 1600 triệu 

lần sanh diệt. Các nhà khoa học đã phát hiện, nhưng không nói ra chữ số. Đức Phật đã  

nói ra chữ số. Giới khoa học nói, tốc độ sanh diệt của lượng tử vô cùng nhanh chóng, 

nghĩa là tồn tại của nó. Thời gian tồn tại vô cùng ngắn ngủi, mắt thường của chúng ta 

có thể nhìn thấy. Trên thực tế nó là tướng liên tục. 



Như chúng ta xem phim, nhìn thấy những hình ảnh trên màn hình là tướng liên 

tục. Không phải từng tấm từng tấm, nó di động rất nhanh. Khi điện ảnh phát ra chúng 

ta biết, một giây có 24 tấm. Ngày nay Đức Phật nói hiện tượng trước mắt chúng ta. Ta 

có thể cảm nhận được thế giới này, một giây là 1600 triệu. Liên tục đều là huyễn tướng, 

không phải thật. Chúng ta không cần tướng liên tục, chỉ đơn thuần tìm một tướng được 

chăng? Một tướng chính là ở đây nói, đến không chổ đến, đi không chổ đi, bất  sanh 

Tập 312  179 



bất diệt. Chính là hiện tượng này. Chúng ta tìm sanh diệt sẽ không tìm thấy, bởi nó quá 

nhanh. Trong một giây có 1600 triệu lần sanh diệt, như vậy làm sao tìm được? 

Ngày nay hiện tượng mà giới khoa học nhìn thấy, là chân tướng của hiện tượng vật 

chất. Cái gì gọi là vật chất? Rốt cuộc vật chất là gì? Hiểu rỏ chân tướng, thì ra nó là 

huyển tướng do ý niệm tích luỹ. Đây chính là nói tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Vật 

chất từ tâm tưởng sanh. Các nhà khoa học chứng minh, ý niệm và ý thức là nền tảng 

của vật chất. Nói cách khác, không có ý niệm này thì không thể có hiện tượng vật chất 

tồn tại. Hiện tượng vật chất là huyển tướng do ý niệm tích luỹ. Chúng ta cho rằng nó 

tồn tại, thật ra nó không tồn tại. Như chúng ta xem hình ảnh trên phim và trên ti vi. 

Những tướng đó hình như tồn tại, thật ra không phải, là tốc độ di động quá nhanh. 

Di động trên điện ảnh chúng ta biết, nhưng xem tỷ mỷ thì nó có chút chấn động. Vì 

sao?  Bởi một phút có 24 lần chấn động, hình như có động thoáng qua. Nhưng ti vi 

không nhìn thấy. Tần suất của ti vi so với máy chiếu phim thì cao hơn rất nhiều. Càng 

nhanh ta càng cảm giác không được, không nhìn thấy  nó là giả. Kỳ thật nó thực sự là 

giả.  Bao  gồm  cả  thân  thể  chúng  ta,  bao  gồm  cả  tư  tưởng của  chúng ta.  Toàn  là  giả, 

đừng cho là thật. Các nhà khoa học thông minh của ngoại quốc, họ không thừa nhận 

thân thể là ta. Cái gì là tôi? “Tôi suy tư tức là tôi hiện hữu”. Ta có thể suy nghĩ cái này 

là ta. Thân thể này không phải ta, có thể suy nghĩ là của ta. Suy nghĩ là gì? Là thức thứ 

sáu. Ý thức là nền tảng của vật chất, ý thức cũng không tồn tại. Nó hoàn toàn tương 

đồng với tần suất của hiện tượng vật chất, tần suất chấn động cao. Cho nên các nhà 

khoa học có đề suất, cho rằng toàn thể vũ trụ chấn động như sợi dây đàn vậy. Định luật 

của sợi dây đàn đều từ chỗ này phát sanh. Cách nói này cũng tương ưng với kinh Phật. 

Phật pháp nói nhất niệm bất giác. Nhất niệm  bất giác đó chính là chấn động của 

sợi dây đàn, rất vi tế, rất nhanh chóng. Nhất động này sinh ra hiện tượng, là hiện tượng 

hư huyễn. Tên của nó trong kinh Phật gọi là A lại da. A lại da là năng biến, muôn sự 

muôn pháp là sở biến. Nhất biến này chính là mười pháp giới y chánh trang nghiêm. 

Mười không phải tượng trưng cho chữ số, mười là tượng trưng cho sự viên mãn. Biến 

hoá vô lượng vô biên vô tận vô số. Nó biến hoá theo từng ý niệm của ta. “Tuỳ chúng 

sanh tâm ứng sở tri lượng”. Đây chính là chân tướng của nhân sinh vạn vật trong vũ trụ. 

Bồ tát thành Phật là hiện tượng này, là hiện tượng tự nhiên. Chúng ta ngày nay cảm 

nhận về thế giới cũng là hiện tượng này, không rời hiện tại. 

Vì sao ngài có thể thành Phật? Ngài buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Nên ngài có thể thành Phật. Bất cứ người nào trong chúng ta, nếu buông bỏ được vọng 

180  Tập 312 



tưởng, phân biệt, chấp trước thì cũng thành Phật. Sau khi thành Phật sẽ biết, biến pháp 

giới hư không giới với mình là một thể. Thành đẳng chánh giác. Đây là bộ phận lành 

mạnh. 



Mê thất tự tánh, là ngộ nhận lục đạo và mười pháp giới, cho rằng nó là có thật. 

Đây là một bộ phận bị tê liệt trong toàn thể của chúng ta, là trạng thái không lành mạnh. 

Giống như thân thể chúng ta bị trúng gió vậy, nữa người bị tê liệt. Tê liệt chính là mê 

thất tự tánh. Bộ phận bình thường là bộ phận lành mạnh, đó là giác ngộ. Thật là nhất 

thể. 

Chư Phật Như Lai, pháp thân Bồ Tát, các ngài thừa nhận, các ngài khẳng định. Đây 

là cảnh giới Như Lai tự thân chứng được. Trong kinh Kim Cang nói rằng:  “Như Lai vô 

 sở tùng lai, diệc vô sở khứ, cố danh Như Lai” . Như lai là nói đến tất cả hiện tượng. Bất 

cứ hiện tượng nào cũng đều như vậy. Đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận. Nên cần 

phải biết, chân như không có nơi chốn, bất cứ nơi nào chốn nào đều có, là pháp tánh. 

Sanh tử là pháp tướng, thể của pháp tướng chính là chân như. Nên pháp tướng cũng 

không  có  nơi  chốn,  cũng  là  bất  cứ  nơi  nào  chốn  nào  đều  có.  Có  duyên  thì  nó  hiện, 

không có duyên thì nó ẩn. Khi không có duyên, ngài Huệ Năng nói “đâu ngờ tự  tánh 

vốn tự đầy đủ”. Không hiện tướng, vốn tự nó đầy đủ. Nó đã ẩn, không thấy nữa. Có 

duyên thì có thể sanh ra vạn pháp. Đã hiện, vạn pháp đã hiện ra. Nó hiện, chúng ta gọi 

nó là  sanh ra. Nó ẩn, chúng ta gọi nó là tiêu diệt. Thật ra không có sanh ra, cũng không 

có tiêu diệt. Chỉ là ẩn hiện không giống nhau mà thôi. 

Tự tánh là thật sự viên mãn, không hề khiếm khuyết. Nó thực sự không có biên tế. 

Hiện tượng này, có thể chính là các nhà khoa học phát hiện sự chuyển biến của năng và 

chất.  Năng  là  thể,  năng  là  nhất.  Chất  là  vật  chất.  Hiện  tượng  vật  chất  rất  nhiều,  vô 

lượng vô biên. Là do một năng lượng biến. Như khoáng vật, kim loại kiên cố, các nhà 

khoa học nói, tần suất chấn động của nó hơi thấp. Như đất cát, đất bùn tần suất nhanh 

hơn. Cho nên vật chất không giống nhau, sinh ra hiện tượng tần suất không tương đồng. 

Những hiện tượng này đều là huyễn tướng. Vì tất cả hiện tượng vật chất, từ kim loại 

nặng đến không khí, dưỡng khí. Tất cả đều có thể trở về thành năng lượng. Sức mạnh 

như thế nào  chỉ huy năng lượng biến thành hiện tượng vật chất? Ý niệm. Sức mạnh 

như thế nào đem vật chất trở về với năng lượng? Cũng là ý niệm, vì tất cả pháp từ tâm 

tưởng sanh. 

Ngày  nay  ý  niệm  của  chúng  ta  vì  sao  không  thể  đem  năng  lượng  biến  thành  vật 

chất, đem vật chất biến thành năng lượng ?Tại sao không thể? Thật ra Đức Phật đều 

Tập 312  181 



đem thông tin này nói ra cho chúng ta, chỉ là chúng ta lơ là không để ý mà thôi. Trong 

kinh Di Giáo có nói, ở đây chúng ta cũng đã nói. Ở trước cũng nói cách đây chưa lâu. 

“Chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”, “chỉ tâm nhất xứ”. Chỉ và chế là cùng một ý nghĩa. 

Chỉ cần ý niệm tập trung,  không có ý niệm nào khác, chỉ có nhất niệm. Việc gì cũng 

có thể làm được. Ngày nay chúng ta tu hành, không phải là tu điều này sao? Hy vọng 

đem những ý niệm này của chúng ta, tất cả ý niệm đều buông bỏ. Chỉ có một niệm A 

Di Đà Phật, chúng ta chế tâm vào một chỗ. Chúng ta sẽ chế tâm vào A Di Đà Phật, thật 

sự chế tâm vào một chổ. Quý vị thấy, năng lượng của quý vị lớn biết bao. 

Chế tâm một chổ trong Tịnh độ tông gọi là nhất tâm bất loạn. Trong này có lý có 

sự. Sự nhất tâm bất loạn, là mười pháp giới y chánh trang nghiêm, những việc này ta 

đều có thể làm. Lý nhất tâm bất loạn, đó là cảnh giới của pháp thân Bồ Tát. Đó là cỏi 

thật báo trang nghiêm. Sự việc trong cỏi thường tịch quang, chẳng có gì là không làm 

được. Cần phải hiểu rỏ những đạo lý này, mới biết diệu dụng của Tịnh độ tông, chổ 

cao nhất của Tịnh Độ tông! 

Con người thời nay hình dung nói rằng là bác đại tinh thâm, không có gì so sánh 

được. Chúng ta sao lại có thể xem thường Tịnh độ? Chỉ là ngày nay kinh thì có, nhưng 

xem không hiểu. Chúng tôi mổi ngày đều xem. Xem suốt 60 năm mới hiểu đươc, mới 

phát hiện. Đây là điều cổ nhân nói, đọc sách ngàn biến, nhưng nghĩa của nó phải tự 

hiểu. Đọc ngàn lần ta mới thấy một chút ý nghĩa, nhưng đọc ngàn ngàn lần thì ý nghĩa 

ta hiểu được sẽ không giống nhau. Một  năm 360 ngày, 100 năm là ba vạn sáu ngàn 

ngày. Ba vạn sáu ngàn ngày, mổi ngày xem đều không giống nhau, ý nghĩa ta đều hiểu 

được. Đến lúc đó ta mới thật sự hiểu được những gì Đức Phật nói, do tâm mà hiện, do 

thức mà biến. Tâm tưởng sự thành, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Ngoài tâm không có 

pháp, ngoài pháp không có tâm. Những lời này của Đức Phật, chúng ta sẽ rỏ ràng hết, 

hiểu hết. Nghe rồi liền gật đầu, Đức Phật nói không sai chút nào. Sự thật là như vậy, 

làm gì có đến và đi! 

Quý vị nói, chúng ta có đến đi chăng? Lúc tôi còn trẻ có chơi điện ảnh. Tôi có máy 

nhiếp ảnh, có đầu chiếu phim. Khi chụp hình, chúng ta lập tức phát hiện. Tại đây xuất 

hiện và cũng tại đây diệt tận. Đĩa phim là dùng cuốn băng. Trước đây tôi dùng là phạm 

vi nhỏ. Máy nhiếp ảnh này, một phút chụp được 24 tấm hình. Độ dài của cuốn phim là 

bốn phút, một cuốn phim có thể chụp bốn phút. Một người từ xa đi lại, chúng ta chụp 

họ. Từ bên kia đi đến bên này, họ có bước đi không? Họ không có bước đi. Khi tôi 

chụp họ không bước đi. Mổi tấm ảnh đều là độc lập, không bước đi. Không bước đi 

182  Tập 312 



sao lại đến được bên này? Chỗ này sanh ra và chổ này diệt tận. Đến đây là bên khác, 

cũng là chỗ này sanh ra và ở đây diệt tận. Có phải là một không? Không phải! quý vị 

nói xem, cái nào là chính mình? 

Mấy trăm tấm hình, mổi tấm đều là chính mình. Chỉ là bất đồng thời gian, bất đồng 

nơi chốn. Chúng ta chính là chỗ này sanh ra và chỗ này diệt tận. Ống kính máy nhiếp 

ảnh vừa mở là nó liền sanh ra, nhưng đóng lại là diệt tận. Lần thứ hai mở ra thì ta lại 

xuất hiện, đóng nắp ống kinh thì ta lại diệt tận. Dùng máy nhiếp ảnh chụp ra, thì nhìn 

thấy chân tướng của mình. Đây là tự thân chúng tôi kinh nghiệm. Trong đại thừa giáo 

nói rằng, ở ngay đây, không có quá khứ vị lai, quá khứ vị lai là giả. Ngay đây ta không 

nắm được. Vì sao? Bởi nó quá nhanh.       Ngay đây chính là ngay đây của Bồ tát Di 

Lặc nói. Giống như chúng ta quay phim vậy. Khi chúng ta chụp, một giây có 24 tấm 

ảnh. Nhưng một giây của ngài có 1600 triệu tấm. Một giây là 1600 triệu, cái nào là ta? 

Tất cả đều là ta, không có cái nào không phải là  ta. Biến pháp giới hư không giới đều 

là ta. Thật giống như nằm mộng vậy. Ở trong mộng, tất cả những cảnh giới trong mộng 

hoàn toàn là chính mình. Đều là trong lòng mình hiện ra, tâm hiện thức biến. Là  đạo lý 

này. 



Pháp giới hư không giới.       Trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy, thế giới 

Hoa  Tạng,  trùng  trùng  vô  tận.  Đọc  đến  phẩm  Thế  Giới  Thành  Tựu.  Phẩm  Thế  Giới 

Thành Tựu chính là nói từ tâm tưởng sanh. Nói với chúng ta do tâm mà hiện, do thức 

mà biến. Thế giới Hoa Tạng là chỗ này sanh ra và chỗ này diệt tận. Một điều thật thì tất 

cả đều thật, một điều vọng thì tất cả đều vọng. Quý vị nói thật cũng được, quý vị nói 

vọng cũng được, đều đúng. Chỉ cần ta thật sự hiểu rỏ được chân tướng sự thật thì nói 

thế nào cũng đúng. Còn không hiểu được thì nói thế nàu cũng sai. Vì sao? Vì ta chưa 

khế nhập cảnh giới này. 



Linh Phong đại sư giải thích về điều này, đã dùng mặt trăng để làm ví dụ. Có 

duyên thì hiện, hết duyên thì ẩn. Ngài đưa ra ví dụ, nước yên thì trăng hiện. Hiện tượng 

này mọi người chúng ta đều có kinh nghiệm. 

Đêm tối nhìn xuống mặt nước, nước yên ánh trăng hiện trên mặt nước. Ánh trăng 

có đến trong hồ này chăng? Không có. Đây gọi là chỗ này xuất hiện. Nước đục, có gợn 

sóng thì ban đêm trăng sẽ không hiện ra. Ánh trăng cũng không đến, không đến cũng 

không đi. Điều này dể hiểu. Sự thật thì sao? Sự thật đúng là như vậy. Mười pháp giới y 

chánh trang nghiêm không đến cũng không đi. Không đến và đi nhưng lại chấp trước 

nó có đến và đi. Mê là mê ở chổ này. Người ngộ biết được không có đến đi, không 

Tập 312  183 



chấp trước đến và đi. Đây là giác ngộ. Người mê không hiểu được chân tướng sự thật, 

cho rằng hiện tượng là thật. Họ chấp trước có đến và có đi. Mê gọi là pháp thế gian. 

Ngộ gọi là pháp xuất thế gian. Có xuất nhập chăng? Không có. Thế gian và xuất thế 

gian lầ một không phải hai. Thật sự có thế gian, có xuất thế gian ư? Không có, không 

tìm thấy. Chỉ là mê và ngộ không giống nhau. 

Giác ngộ thì ngay đây là xuất thế gian. Vì sao? Bởi không còn chấp trước thế gian. 

Chỉ cần không chấp trước, thì bản năng của ta sẽ được phục hồi. Bản năng là gì? Là lục 

căn, mắt phóng quang. Sao gọi là phóng quang? Ngày nay chúng ta gọi là sóng ánh 

sáng. Giữa vũ trụ rất nhiều sóng ánh sáng. Mắt chúng ta có thể  nhìn thấy, nhưng chỉ 

nhìn thấy sóng ánh sáng nhất định. Dài  hơn sóng ánh sáng này thì không nhìn thấy, 

ngắn  hơn  sóng  ánh  sáng  này  cũng  không  nhìn  thấy.  Đến  khi  vọng  niệm  không  còn, 

năng lực được phục hồi, thì tất cả mức độ sóng ánh sáng chúng ta đều nhìn thấy hết. 

Khi đó ta sẽ nhìn thấy toàn vũ trụ. 

Chúng ta bây giờ dùng máy móc, dùng X Quang, để nhìn thấu suốt nội bộ trong cơ 

thể.  Sau  khi  chế  tâm  vào  một  chổ,  buông  bỏ  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  thì 

không cần máy móc. Mắt chúng ta còn hay hơn, nhìn còn rỏ ràng hơn cả X Quang nữa. 

Khắp cơ thể chúng ta, mổi tế bào đều đang chấn động, người đó cũng biết, và thấy rất 

rỏ ràng. Những thứ đó cũng có sanh diệt, gọi là thay cũ đổi mới. 



Các nhà khoa học nói, tế bào trong cơ thể chúng ta thay cũ đổi mới có chu kỳ. 

Đức Phật thấy, không phải ngài thấy chu kỳ này. Mà Đức Phật thấy là thấy sát na sanh 

diệt. Thấy được điều gì? Tại đây sinh ra và tại đây sinh diệt. Chư Phật Như Lai và pháp 

thân đại sĩ, mắt của các ngài có thể thấy khắp biến pháp giới hư không giới. Ở đâu? 

Ngay tại đây. Thế giới Cực Lạc ở đâu? Cũng tại đây. Còn thế giới Hoa Tạng thì sao? 

Cũng ở ngay đây. Ngay bây giờ. Giống như bây giờ chúng ta xem ti vi vậy. Toàn thế 

giới đều  xem  cùng một  hình  ảnh.  Chúng  ta  chỉ  cần  ấn nút  kênh, kênh này  là  truyền 

hình của nước Mỹ, thì nước Mỹ hiện ra trước mắt.      Đổi kênh khác, truyền hình nước 

Anh thì nước Anh ngay trước mắt. Không có đến đi, không có trước sau. Tại đây sanh 

ra và tại đây diệt tận, đây là chân tướng sự thật. 



Chúng ta muốn nhìn thấy quá khứ được chăng? Được. Xem hiện tượng của vị 

lai được chăng? Không có tam tế nên không chướng ngại. Chúng ta bây giờ có chướng 

ngại. Chúng ta muốn xem năm trước cũng không thấy được, chỉ có thể xem băng ghi 

lại.  Nhìn  vị  lại  cũng  không  nhìn  được,  vì  vị  lai  thì  chưa  đến.  Ngày  mai  phát  sanh 

chuyện gì, hôm nay vẫn không biết được. Nếu chúng ta có thiên nhãn, có thiên nhãn ta 

184  Tập 312 



sẽ nhìn thấy hết. Tất cả hiện tượng đều thay đổi vô cùng. Những biến đổi này chúng ta 

đều biết, không có điều gì chẳng biết. 

Trong suốt 49 năm Đức Thế Tôn giáo hoá, thường dùng giấc mộng làm ví dụ, ví dụ 

rất hay. Hiện tượng của vũ trụ,  thực sự nó giống như một giấc mộng. Mộng cũng là tại 

đây sanh ra và tại đây diệt tận. Mộng nó vượt qua không gian và thời gian. 

Chúng ta xem tiếp kinh văn.  “Cái Như Lai pháp thân biến nhất thiết xứ. Cánh hà 

 năng ngôn, pháp thân tùng hà xứ lai, đáo hà xứ khứ?  Nhất  thiết xứ giai  thị  tự tánh 

 pháp thân cố, duy dĩ ngộ duyên nhi hiện lai khứ. Thị cố kinh vân, đản dĩ thù nguyện độ 

 sanh, hiện tại tây phương, tức thử nghĩa dã”.  



Tự tánh biến khắp mọi nơi, nên pháp thân cũng biến khắp mọi nơi. Biến khắp 

mọi nơi nên không có đến và đi. Giống như hiện nay chúng ta nói hư không, hư không 

biến khắp mọi nơi. Hư không từ đâu đến? Hư không đi về đâu? Không có ai đưa ra vấn 

đề  này.  Họ  không  biết  hư  không  là  do  pháp  tánh  biến  hiện.  Nó  là  tướng  hư  huyễn 

không có thật. Điều này giới khoa học cũng đã phát hiện, thời gian và không gian đều 

không có thật. 

Nói  về  thời  gian  và  không  gian,  trong  “Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận”,  đem  tất  cả 

pháp của thế xuất thế gian quy nạp thành năm loại lớn: gồm có tâm pháp, tâm sở hữu 

pháp, sắc pháp, bất tương ưng hành pháp, vô vi pháp. Năm loại lớn này bao gồm tất cả 

pháp trong thế và xuất thế gian. 



Thời gian và không gian ở đâu? Ở trong bất tương ưng hành pháp. Bất tương 

ưng hành pháp, danh từ của người hiện nay gọi là khái niệm trừu tượng. Nó không phải 

thật, là một khái niệm trừu tượng, không có sự thật. Nhưng không thể nói nó không có, 

cũng không thể nói nó có. Điều này 3000 năm trước Phật pháp đại thừa đã nói, thời 

gian không gian không phải là thật. Thật chỉ có vô vi pháp. Vô vi pháp là thật, pháp 

hữu vi là giả. Pháp hữu vi là duyên sanh, có sanh có diệt. Còn trong pháp vô vi có thật 

pháp vô vi, và có tương tợ pháp vô vi, nó không phải là thật. Pháp vô vi thật chỉ có một, 

là chân như vô vi. Chỉ có pháp này là thật. 

Pháp thân là chân như vô vi, biến khắp mọi nơi. Tất cả pháp trong khắp mọi nơi, 

đều là pháp thân biến hiện ra. Pháp thân ở đâu? Tất cả pháp chính là pháp thân. Cho 

nên  ta  không  thể  nói  pháp  thân  từ  đâu  đến,  phải  thật  sự  thông  đạt  thấu  triệt.  Bất  cứ 

pháp nào cũng không thể nói nó từ đâu đến. Không có, nó căn bản không có đến và đi. 

Có đến có đi chính là giả, không có đến và đi mới là thật. Nơi đây sanh ra và nơi đây 

diệt tận. 

Tập 312  185 





Phật pháp nói về nhân duyên rất hay. Duyên là gì? Duyên là ý niệm của chúng 

sanh. Chúng sanh nghĩ đến Phật, Phật sẽ hiện tiền. Chúng sanh không nghĩ đến thì Phật 

không xuất hiện. Chúng sanh nghĩ đến ma, ma sẽ hiện tiền. Không nghĩ thì ma cũng 

không có. Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh ra. Ai nghĩ? Chính chúng ta nghĩ chứ không 

liên  quan đến  người  khác.  Nên  người xưa  nói  tự  làm  tự  chịu.  Câu nói  này  quá  hay! 

Không có một pháp nào chẳng phải là do ta tự làm. Cho nên lành dữ hoạ phước đều do 

chính mình gánh chịu_tự làm tự chịu. Phật không phải chịu bất cứ điều gì. Vì sao vậy? 

Vì ngài không nghĩ đến bất cứ điều gì, nên ngài không chịu bất cứ điều gì. Đây gọi là 

trở về tự tánh. Trong tự tánh không có ý niệm. Nên vô niệm thì tự tánh sẽ xuất hiện. Có  

niệm tự tánh sẽ không thấy nữa. Chẳng phải không thấy mà nó biến chất. Nó đã biến 

thành mê. 

Thực  tế  mà  nói,  ngộ là  tự  tánh,  mê  cũng  là  tự  tánh.  Mê  và  ngộ  khởi dụng  không 

giống nhau. Ngộ là quang minh, là linh minh giác tri. Mê là hồ đồ, là không biết điều 

gì cả. Mê ngộ đều là tự tánh. Nên tự tánh khởi tác dụng hoàn toàn không giống nhau. 



Câu này rất quan trọng:  “Nhất thiết pháp giai thị tự tánh pháp không”. Tất cả 

pháp đều là pháp tướng của tự tánh. Đây đều là nói về thật tướng các pháp. 

“Duy dĩ ngộ duyên nhi hiện lai khứ”. Duyên là chúng sanh. Chúng sanh có cảm là 

Đức Phật có ứng. Đức Phật ứng nhưng không có đến và đi. Chúng sanh cho rằng có 

đến và đi, nhưng thực tế không có. Trên thực tế là nơi này sanh ra và nơi này tận diệt. 

Đây là thật. Chư Phật Bồ Tát làm gì có đến và đi? Quý vị nên biết, chư Phật Bồ Tát 

không có đến và đi, chúng ta trú trong pháp thân của Phật, Phật chưa từng rời xa chúng 

ta. 



Công đức niệm Phật thật không thể nghĩ bàn. Chúng ta niệm Phật A Di Đà là 

cùng với Phật A Di Đà dung hợp thành một thể. Đây chính là tất cả pháp từ tâm tưởng 

sanh ra. Không thể niệm điều gì khác, niệm gì khác sẽ rất phiền phức. Mổi ngày ta cứ 

nhớ nghĩ đến tài, sắc, danh, thực, thuỳ. Như vậy ta ở cùng với ai? Ta ở cùng địa ngục. 

Địa ngục có năm điều căn bản, một điều ta cũng chạy không thoát. Nếu cả năm điều 

đều đầy đủ thì thật không tưởng tượng được! 

Tất cả các pháp trong biến pháp giới hư không giới đều tuỳ theo ý niệm của chúng 

ta, hoàn toàn là pháp tánh biến hiện ra. Nếu ta giác ngộ, thì mổi niệm không rời Phật. 

Còn nếu là mê hoặc, thì mổi niệm đang tạo nghiệp. Lành giữ hoạ phúc cũng từ đây mà 

có. 

186  Tập 312 





“Thù nguyện độ sanh”. Then chốt là ở chữ thù này, duyên cũng tại nơi chữ thù 

này. Chúng sanh có cảm, Chư Phật Bồ Tát liền có ứng. Phật A Di Đà là “hiện tại tây 

phương”. Tây phương này là tây phương của thế giới Ta bà. Thật ra chưa từng rời xa 

nơi này. Tây phương là dùng phương tiện để nói. Thật có tây phương chăng? Tục đế 

nói thật có tây phương, không phải Chân Đế, vì Chân Đế không có. Chân Đế là viên 

mãn, Chân Đế là nhất thể. Chân Đế là vĩnh viễn không có phân ly, là tự tánh thanh tịnh 

viên minh thể. 

 “Dĩ thượng kinh cú „lai vô sở lai‟ đáp sở vấn quốc giới, thử thuộc không gian. Biểu 

 thập phương hư không bất ly đương xứ”.  



Câu này là lời nói rất thật. Mười phương hư không không rời xa nơi này. Mười 

phương  thế  giới  đương  nhiên  cũng  không  rời  nơi  này,  mà  ngay  tại  đây.  Trong  “Hệ 

Niệm  Pháp  Sự”  thiền  sư  Trung  Phong  nói  rất  hay.  “Thử  phương  tức  thị  Cực  Lạc”,  

chính là Tịnh độ.  “Tịnh độ tức thị thử phương. Ngã tâm tức thị A Di Đà Phật, A Di Đà 

 Phật tức thị ngã tâm”.  Hai câu này là đem nguồn góc bí mật của vũ trụ vạch trần ra. 

Chư Phật Như Lai, pháp thân Bồ Tát tự thân chứng được, chứ không phải giả. Mười 

phương thế giới đều ngay trước mắt. Điều này là nói gì? Không có không gian, không 

có cự ly. 

“Thượng  tắc  đáp  sở  vấn  chi  thời  gian  viết,  „vô  sanh  vô  diệt,  phi quá  hiện vị  lai‟. 

 Như niết bàn vân” . Trong kinh Niết Bàn nói,  “Chư hành vô thường, thị sanh diệt pháp, 

 sanh diệt diệt dĩ, tịch diệt vi lạc”.  



“Chư hành vô thường”. Hành là hành động. Khởi tâm động niệm là hành động 

của ý. Hoặc là chúng ta nói hành vi. Ngôn ngữ là hành vi của miệng. Động tác của thân 

thể là hành vi của thân. Những hành vi này đều là vô thường. Vì sao? Vì đây là pháp 

sinh diệt. Giống như Bồ Tát Di Lặc nói, một giây có 1600 triệu lần sanh diệt. “Sanh 

diệt diệt dĩ”, một phút 1600 triệu lần sanh diệt này. Thật sự không còn, nó đã bị diệt tận. 

Không khởi tâm không động niệm, thì tịch diệt sẽ hiện tiền. Diệt điều gì? Khởi tâm 

động niệm không còn. Một giây 1600 triệu lần sanh diệt là khởi tâm động niệm. Chúng 

ta thật sự không biết tần số ý niệm của chính mình sao lại cao như vậy. Một giây chấn 

động 1600 triệu lần. Tần số cao như vậy, hiện ra hiện tượng tinh thần như thọ tưởng 

hành thức. Từ thọ tưởng hành thức sanh ra sắc_hiện tượng vật chất. Ngũ ấm nói lên 

điều gì? Ngũ ấm chính là nói về hiện tượng vật chất nhỏ nhất, ngày nay gọi là lượng tử. 

Ngũ uẩn giai không, nên khẳng định lượng tử không tồn tại. 

Tập 312  187 



Trong Phật pháp nói cái vi tế trong cái cực kỳ vi tế. Cái vi tế trong cái cực kỳ vi tế 

đó đầy đủ hiện tượng của ngũ uẩn - sắc thọ tưởng hành thức. Thời gian nó tồn tại chính 

là một giây 1600 triệu, một trên 1600 triệu. Nếu ý niệm này diệt thì sẽ thành Phật. Ý 

niệm này diệt thì gọi là vô minh đoạn diệt. Hiện tượng này gọi là vô thỉ vô minh. 



Vô thỉ là gì? Là không có bắt đầu. Nghĩa của vô thỉ chính là vô sanh. Vô sanh 

thì vô diệt, vô thỉ thì vô chung. Nên tưởng gọi là vọng tưởng. Vô minh gọi là vô thỉ vô 

minh. Danh từ này bao hàm ý nghĩa rất sâu! 

Vô thỉ, thật sự nó không có bắt đầu. Quý vị xem, Nó bắt đầu thì nó sớm đã bị diệt 

tận. Cái thứ hai vô thỉ vô minh của nó lại hiện ra, vẫn là vô thỉ vô minh. Toàn bộ là giả, 

không có cái nào là thật. Người giác ngộ lập tức đoạn trừ, nó sẽ dừng lại. Nên nó là 

hiện tượng động. Còn tự tánh thì sao? Tự tánh là bất động. Ngài Huệ Năng nói, “đâu 

ngờ tự tánh vốn không dao động”, “đâu ngờ tự tánh vốn không sanh diệt”. Không sanh 

diệt, không dao động. Nên bất động là chân tâm, động là vọng tâm. Bất động là chánh, 

động  là  tà.  Tà  không  thắng  chánh.  Nên  trong  một  giây  có  1600  triệu  lần  dao  động, 

không bằng một niệm tịnh. Điều này rỏ ràng nói lên rằng tà không thể thắng chánh. 

Một niệm giác thì  một giây trên 1600 triệu phần trăm lần dao động sẽ dừng lại, sẽ bị 

diệt tận. Lúc này lấy tịch diệt làm niềm vui. 

Ai có thể cảm nhận được? Người giác ngộ cảm nhận được. Từ vô thỉ kiếp đến nay, 

tâm này đều là động, đều là loạn. Từ trước đến nay chưa từng dừng lại, ngày nay đột 

nhiên dừng lại. Dừng lại ở đây chính là thấy đạo, ngộ đạo và khế nhập. 



Khổng Tử nói:   “Học nhi thời tập chi, bất diệc thuyết hồ” . Niềm vui đã xuất 

hiện. Niềm vui này không phải là tình cảm, tình cảm là phiền não. Nên ở đây nói tịch 

diệt là vui. Vui này không phải là vui của khổ vui. Khổ vui đều không còn nữa, đây gọi 

là_chân lạc_ niềm vui thật sự. 



Khổ  vui,  khổ  là  khổ,  vui  cũng  là  khổ.  Gọi  là  vui  quá  sanh  sầu  lo.  Nó  không 

phải thật, nó sẽ có sự biến hoá. 

 Hựu „Thủ Lăng Nghiêm Quán Âm Viên Thông Chương‟ vân.  Thủ Lăng Nghiêm Kinh , 

 sanh diệt diệt dĩ, tịch diệt hiền tiền. 

  

Tịch điệt chính là tự tánh, chính là niết bàn. Chính là minh tâm kiến tánh mà 

tông môn nói. Chỉ cần đoạn diệt sanh diệt. Sanh diệt là gì? Chính là ý niệm mà Bồ Tát 

Di Lặc nói, một khảy móng tay có 32 ức một trăm ngàn ý niệm. Một khảy móng tay có 

32 ức một trăm ngàn niệm. Đây là sanh diệt. Sau khi những thứ này đoạn diệt, thì tịch 

diệt sẽ hiện tiền. Tịch diệt là tự tánh, là minh tâm kiến tánh. 

188  Tập 312 



       “Cái chứng nhập vô sanh, vô sanh tắc vô diệt”.  Sanh diệt diệt rồi, mới thật sự hiểu 

được vô sanh. Những điều ngài Huệ Năng thể hiện cho chúng ta thấy thật không đơn 

giản! Lúc đó ngài 24 tuổi. Ngài chứng ngộ như thế nào? 24 tuổi nghe Ngũ Tổ giảng 

Kinh Kim Cang, giảng đến câu “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”. Ngài đã chứng ngộ. 

Đem cảnh giới mà ngài chứng ngộ báo cáo với Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn. Ngài nói “đâu 

ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”. Cũng chính là nói, tâm thanh tịnh của tự tánh, xưa nay 

chưa từng bị nhiễm ô. Bây giờ có nhiễm ô chăng? Không có. Dù cho đoạ vào địa ngục 

A tỳ cũng không nhiễm ô. Nhiễm ô là gì? Là ý nhiễm ô. A lại da là vọng tâm. Vọng 

tâm có nhiễm ô, có nhiễm tịnh. Nhưng chân tâm không có. 

Tiếp theo ngài nói: “Đâu ngờ tự tánh vốn không sanh diệt”. Không sanh không diệt. 

Đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ. Đâu ngờ tự tánh vốn không sanh diệt. Cuối cùng ngài 

nói, “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”. Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn vừa nghe, biết rằng 

ngài thật sự khai ngộ chứ không phải giả. Lập tức truyền y bát cho ngài, ngài trở thành 

Tổ sư đời thứ sáu của thiền tông. Thật không dể, ngài đã chứng ngộ vô sanh. Vô sanh 

vô diệt chính là câu thứ hai ngài nói: “Đâu ngờ tự tánh vốn không sanh diệt”. Là không 

sanh không diệt. 

 “Phi quá hiện vị lai”.  Quá là quá khứ, hiện là hiện tại, vị lai, là nói tam tế, là chỉ về 

thời gian. Không có quá khứ, hiện tại, vị lai.  “Cái thời hữu quá hiện vị giả, vọng niệm 

 tương tục cố”. Thật sự không có. Là do vọng niệm liên tục của chúng ta.  “Tiền niệm 

 diệt thị quá khứ, hạ niệm sanh thị vị lai. Vọng niệm bất sanh tắc diệc vô diệt, tắc thời 

 vô quá khứ dữ vị lai. Hiện tại niệm niệm bất trú, cố vô hiện tại. Quá khứ, hiện tại, vị lai 

 liễu  bất  khả  đắc”.   Liễu  là  thật  sự  thấu  suốt.  Thật  sự  thấu  suốt  thời  gian  là  giả,  nên 

không có gì để được. Hay nói cách khác, không gian và thời gian đều không có. Không 

nên bị giả tướng của thời gian và không gian làm mê hoặc. Nhất định phải nghĩ đến 

điều này. Thế Tôn nói hiện tượng này là bất tương ưng hành pháp. Hiện nay gọi là khái 

niệm trừu tượng, không có thật. 

Con người sao lại bị già? Ở thế gian này lâu liền nghĩ đến già. Nghĩ đến già thì sẽ 

già, nghĩ đến bệnh thì sẽ bệnh. Đã bệnh thì phải chết, nghĩ đến chết thì sẽ chết. Tôi nói 

với quí vị, chết là giả. Quý vị không  chết, chết là thân thể này chết. Thân thể vật chất 

này chết. Qua thời gia lại đầu thai trở lại. Thay đổi thân khác rồi trở lại. Sống và chết là 

hiện tượng liên tục, không phải là thật. Như chúng ta thấy có hôm qua, hôm nay, ngày 

mai. Đây đều là giả không phải thật. 

Tập 312  189 





Năm ngoái chúng tôi đọc được một cuốn sách, viết về sự việc kỳ lạ phát sanh 

ở Cam Túc Trung Quốc. Hiện tượng kỳ lạ này, bây giờ trên thế giới có rất nhiều. Nước 

ngoài cũng có, chính là bị ma ám. Bị ma ám là một người phụ nữ, người phụ nữ nông 

thôn không biết chữ. Linh hồn dựa vào người này là 2100 năm trước, thời đại của đại 

đế Khải Tát ở La Mã. Một tổng tư lệnh của quân đoàn. Tư lệnh của quân đoàn này là 

con trai thứ ba của Khải Tát. Khải Tát phái quân đoàn này, hơn mười vạn người đến 

xâm lược Trung quốc. Lúc đó hoàn toàn đi bộ. 

Quân đội của họ hai phần ba là kỵ binh, một phần ba là bộ binh. Từ La Mã đi đến 

Trung Quốc, chưa đánh trận nhưng cũng chết vì mệt. Họ đi được hơn một năm. Trên 

đường đi vì không hợp khí hậu, nên chết cũng không ít người. Quân đoàn này không 

có lính dự bị, nên chết  một  người thì ít đi  một  người. Khi  đến Trung Quốc, chỉ  còn 

khoảng một nữa số đó. Nhưng đánh trận với người Trung Quốc, họ vẫn rất ngạo mạn. 

Trong binh pháp nói “kiêu binh tất bại”. Họ quá kiêu ngạo, xem thường người khác. 

Coi người Trung Quốc không ra gì. Thân họ rất to lớn, còn người Trung Quốc thấp nhỏ. 

Không ngờ người Trung Quốc biết bày trận. 

Ở Tân Cương, trong một lần giao chiến, lính của họ chết hơn chín ngàn người. Đây 

là một sự kích động rất lớn đối với sĩ khí của họ. Nên hoài bảo đối với vấn đề chiếm 

lĩnh Trung Quốc của họ đã bị mất đi, nhưng vẫn tiếp tục tiến lên. Đến được Cam Túc, 

ranh giới của Hà Tây họ chỉ còn lại hơn một vạn người. Quân đoàn này hết chín phần 

mười  đều  chết  ở  Trung  Quốc.  Sau  đó  có  thêm  mấy  lần  chiến  đấu  với  người  Trung 

Quốc, binh sỹ của họ càng ngày càng ít. Đến cuối cùng chỉ còn lại hơn 200 người, và 

tập thể đều tự sát. Khải Tát đại đế cũng chết tại Trung Quốc. 

Đem câu chuyện này, nói ra một cách tỷ mỷ tường tận. Có chuyên gia giám định, 

chắc chắn không phải là giả, là thật. Là một quân đoàn của 2100 năm trước. Linh hồn 

của họ không tan. Hiện nay họ vẫn là quân đoàn, người chỉ huy thương yêu binh sĩ, 

binh sĩ không muốn xa rời vị chỉ huy này. 2100 năm làm cô hồn quỷ đói, khổ không 

nói hết! Gặp được vị Bồ Tát giúp đở họ. Vị Bồ Tát này là Quan Âm Bồ Tát hoá thân. 

Họ gọi ngài là Bồ Tát Lợi Tân. Bồ tát thường thường cứu tế họ. 

Cuốn  sách  này  xuất  bản  ở  Đài  Loan.  Tôi  không  biết  ở  đây  có  không,  nhưng 

HongKong có. Điều này nói cho chúng ta biết một sự thật, con người không  chết. Quý 

vị xem, linh hồn này là 2100 năm trước, bây giờ vẫn sôi nổi như vậy. Họ thỉnh cầu và 

đến tìm tôi. Người bị ám ảnh ở trước mặt biểu diễn cho tôi xem, cô ta dùng ngôn ngữ 

cổ của La Mã nói một cách rất lưu loát. Ca hát biểu diễn cho tôi xem. Họ chỉ cầu xin 

190  Tập 312 



một việc là xây  cho họ ngôi miếu, để những linh hồn này có chổ ở ổn định. Có người 

hỏi họ, tại sao các người không trở về La Mã? Họ nói không trở về được, biên giới có 

Thần Hộ Pháp. Thần Hộ Pháp Trung Quốc không cho họ đi, nên họ không về được. 

Cư sĩ Tề Tố Bình ở Mục Sơn Đông Thiên, dựng ngôi miếu cho họ. Ngôi miếu này 

dự định khoảng tháng 10 năm nay xong. Những linh hồn này có chổ ở ổn định. Có một 

số niệm Phật vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, cũng có một bộ phân đến thiên đường, 

nhưng vẫn còn một bộ phận vẫn giữ tình trạng trước mắt. Sự thật này nói rỏ một điều 

là con người không chết. 



Ở trong lục đạo, người Trung Quốc gọi là linh hồn. Nên biết rằng gọi là hồn tức 

là đều mê hoặc điên đảo. Nó không linh. Nếu nó linh mà còn chịu nhiều khổ nạn vậy 

sao? Nó không linh, nó đang mê, nó chưa giác ngộ. Nên phải để cho chúng nghe kinh 

một thời gian dài. 

Chúng tôi mời chúng đến đạo tràng cùng chúng tôi học tập, nghe kinh, niệm Phật 

cầu sanh tịnh độ. Chúng rất vui mừng tiếp nhận. Sau khi giác ngộ không gọi linh hồn 

nữa mà gọi là linh tánh. Chính là tự tánh. Tự tánh mới là chính mình, mới thật sự là tự 

ngã. Linh hồn là tự ngã không thật, thân thể lại càng giả. Lấy giả cho là thật là sai lầm 

lớn nhất. Vì để vừa lòng với dục vọng của bản thân, nên đã tạo ra vô lượng vô biên tội 

nghiệp, phải chịu khổ báo trong tam đồ địa ngục,  có đáng không? Nghĩ nhiều hơn nữa 

sẽ nghĩ thông suốt. Tôi sẽ không còn hầu hạ thân thể này, chỉ cần cơm nước đạm bạc 

để thân thể này mạnh khoẻ trưởng thành là đủ. Cần gì phải làm vừa lòng với dục vọng 

của nó? Ăn uống đơn giản một món. Ăn uống chư vị thử nghĩ xem, ẩm thực là tham 

dục của ai? Của lưỡi. Nhưng nuốt vào trong cổ thì không còn mùi vị nữa. Nên cái lưỡi 

ba tấc này, vì vừa long với dục vọng của nó mà sát hại không biết bao nhiêu chúng 

sanh. Quý vị ăn thịt của nó, cảm nhận vị ngon của nó là lưỡi. Nhưng khi nuốt xuống 

rồi thì không còn biết gì nữa. Như vậy thì lưỡi tạo nghiệp nặng cở nào! 

Đức Thế Tôn khi còn tại thế, khiến người xuất gia cơ thể mạnh khoẻ là được. Nên 

nói Tỳ Kheo thường mang ba phần bệnh. Vì sao gọi Tỳ Kheo mang ba phần bệnh? Vì 

như  thế  sẽ  không  còn  tham  luyến  thân  thể  này.  Chúng  ta  cần  thân  này,  cần  thân  để 

chúng ta tu hành. Không thể giúp ta tạo nghiệp. Tạo nghiệp thì thật là ghê gớm! Bài 

học trước tôi đã nhắc đến, sự nghiêm trọng của việc phá thai giết người. 



Có một học trò đưa cho tôi xấp tài liệu. Trong tài liệu này nói, căn cứ theo tính 

toán của tổ chức vệ sinh thế giới. Trên toàn cầu mổi ngày có 15 vạn người phá thai, 

Tập 312  191 



như vậy chính là giết 15 vạn người. Trong đó có 500 người phụ nữ, vì phá thai mà chết. 

Mổi ngày có 500 người phụ nữ phá thái mà chết, 15 vạn trẻ con bị giết. Là mổi ngày! 

Như  vậy  thì  mổi  năm  có  bao  nhiêu?  Một  năm  có  khoảng  năm  ngàn  vạn  người, 

chính là năm ngàn vạn trẻ em bị giết. Là một năm! Hai năm là một ức. Những oan gia 

trái chủ này nhất định không tha cho những ai đã làm điều này. 



Đặc biệt còn có một ví dụ. Ở HongKong có một người phụ nữ khoảng hơn 40 

tuổi, cô ta sám hối vì chính mình đã từng phá thai hơn mười lần. Giết người nhất định 

phải đền mạng. Giết nhiều người như vậy thì quả báo ở đâu? Ở trong địa ngục vô gián. 

Điều này không đáng sợ sao! 

Phụ nữ phá thai thì họ có tội, nhưng người đàn ông cũng có tội như vậy. Tội không 

phải một người, cả hai người đều có tội. Đây là một tính toán rất chắc chắn, một ngày 

có 15 vạn người chết. Nhân số tử vong cao hơn bất cứ chiến tranh nào. Đây là tình hình 

xã hội bây giờ, thật quá khủng khiếp phải không? Tạo ác nghiệp như vậy họ có thể có 

phước báo chăng? Họ sẽ có kết quả tốt chăng? Các bạn trẻ cần phải giác ngộ. Đây là 

một con đường chết. Mặc dù ta không chết thì suốt cuộc đời này ta sống cũng rất đáng 

thương. Tại sao phải tạo nên loại ác nghiệp này? 

Đã từng có người đưa ra vấn đề này. Ngày nay mổi người trên toàn thế giới, chính 

mình phải cố gắng tự phản tĩnh. Tội như vậy đã xứng đáng để đoạ địa ngục a tỳ không? 

Chắc chắn là đại đa số đều không thể tránh khỏi. Vì sao lại tạo nên tội nghiệp nặng nề 

như vậy? Trong Kinh Vô Lượng Thọ nói, không nên trách cứ họ. Vì sao? Họ có nhân 

quả báo ứng. Chư Phật Bồ Tát rất thương xót những hạng người hồ đồ này. Thế gian 

này, xã hội này, hình như là có 200 năm lãng quên đi nền giáo dục luân lý, đạo đức, 

nhân quả. Mới xuất hiện hiện tượng của ngày hôm nay. 

Hai trăm năm trước ở Trung Quốc do Từ hy thái hậu chấp chính, đối với việc giáo 

dục  luân  lý  nhân  quả  đã  bỏ  qua,  không  được  coi  trọng.  Thời  đó  có  người  đọc  sách 

thánh hiền, nhưng người làm theo giáo huấn của thánh hiền thì không có. Có số ít hiền 

quân tử vô cùng cảm thán, bao gồm ông Tăng Quốc Phiên. Họ cảm thán thời đại ngày 

càng đi xuống. Sau khi nhà Thanh mất nước, Trung Quốc 100 năm động loạn, xã hội 

động loạn. Luân lý, đạo đức, nhân quả, truyền thống văn hoá không còn ai nhắc đến 

nữa. 

Tây phương bỏ luôn cả tôn giáo. 200 năm trước Tây Phương có giáo dục tôn giáo, 

là khuôn mẫu của đại chúng trong xã hội. Ngày nay khoa học kỷ thuật phát triển, mọi 

người chỉ tin khoa học mà không tin tôn giáo. Nên quý vị nếu hỏi, tại sao xã hội lại trở 

192  Tập 312 



thành như vậy? Địa cầu tại sao nhiều tai biến như vậy? Họ đã đánh mất nền giáo dục 

của thánh hiền, giáo dục của nhân tánh. Hành vi của con người còn tệ hơn cả súc sanh. 

Quý vị nghĩ xem đáng thương biết bao. 



Tôi ở tại thôn quê, dưới chân núi Đồ Văn Ba. Hình như là ba bốn năm trước. 

Trong vườn có con chim bị chết, thầy Khiêm đem nó chôn trong vườn hoa. Một con 

chim  khác,  chúng  tôi  tin  rằng  đó  là  bạn  đời  của  nó,  đứng  cúi  đầu  bên  chổ  chôn  con 

chim kia. Đứng cúi đầu đau thương ở đó, rồi đi vòng quanh ở đó ba ngày. Chúng tôi 

nhìn đều khóc vì cảm động. Chim mà cũng có nghĩa khí như vậy! Con người không 

bằng con chim. Chúng tôi cứ thấy nó ở một bên không chịu bay đi, nó cứ cúi đầu và đi 

quanh ở đó. 

Cầm thú nó chưa từng tiếp nhận nền giáo dục, nhưng chúng ta khai thông nó sẽ có 

cảm ứng. Chúng tôi ở trên núi trồng rau suốt 10 năm. Tuyệt đối không dùng hoá chất, 

không dùng  thuốc.  Côn  trùng  và  chim  chóc  chúng  tôi  đều  dùng  tâm  chân  thành  khai 

thông với chúng. Chúng tôi trồng rau cải, nhất định rào một khu nhỏ, chuyên môn cung 

cấp cho chúng. Chúng muốn ăn thì đến ăn trong mãnh đó. Không phải chỉ định thì nó 

sẽ không đụng đến. Chúng cũng rất giữ  chữ tín, côn trùng chim chóc cũng rất có thành 

tín. Chúng tôi trồng cây quả rất nhiều, có hai ba mươi loại cây quả không giống nhau. 

Cũng  chỉ định mấy cây chuyên môn dành cho chúng ăn, chúng muốn ăn trái cây thì 

đến bên mấy cây đó. Không chỉ định nó sẽ giữ lại cho chúng tôi. 

Chúng tôi sống với nhau 10 năm, trở thành bạn đạo cùng nhau tu tập. Trong vườn 

rau chúng ta mở máy niệm Phật, khiến chúng cùng niệm Phật A Di Đà với chúng tôi. 

Trên cây cũng như vậy, khiến chim chóc cũng niệm Phật với chúng tôi. Ngày nay thật 

sự sống cùng với chim chóc, tiểu côn trùng, kiến sống chung với chúng dể hơn nhiều 

so  với sống  chung  với  con  người.  Chúng  có  lương  tâm,  chúng  cũng  rất  giữ chữ  tín. 

Chúng tôi thương yêu chúng, quan tâm săn sóc chúng. Chúng cũng yêu thương quan 

tâm chúng ta. Chúng tôi gọi chúng là Bồ Tát, côn trùng chim chóc đều là Bồ tát. 

Chúng ta xem tiếp đoạn kinh văn ở dưới. Ở đây Hoàng Niệm Tổ nói rất hay.  “Hiện 

 tại niệm niệm bất trú, cố vô hiện tại. Hựu ký vô quá khứ dữ vị lai, tắc hà hữu hiện tại”.  

Quá khứ và vị lai đều không có thì lấy đâu ra hiện tại? 



 “Thị dĩ Kim Cang Kinh vân, quá khứ tâm bất khả đắc, hiện tại tâm bất khả đắc, 

 vị lai tâm bất khả đắc”.  

Tập 312  193 





Đây là danh ngôn trong kinh Kim Cang. Ba loại tâm bất khả đắc. Quý vị đi đâu 

để tìm tâm? Ở đây nói đến tâm là vọng niệm. Nên trước chữ niệm thêm chữ vọng, nó 

không phải thật. 

 “Hựu Tín Tâm Danh tối mạt nhất cú vi phi khứ lai kim. Chánh hiển tam thế cổ kim bất 

 ly ư đương niệm”. 

  

Câu này rất quan trọng! Ở trước nói mười phương hư không không rời tại đây. 

Tam thế cổ kim là một niệm, chính là một niệm ngay tại đây. Nhưng vì mê nên không 

biết chân tướng sự thật. Hình như có xưa và nay, có quá khứ hiện tại vị lai. Nhưng thật 

sự giác ngộ mới biết là không có, chỉ có một niệm ngay tại đây. Khi mê thì có mười 

phương có hư không. Khi ngộ mới biết là không có, chỉ ngay tại đây. Nên một niệm 

tương ưng một niệm Phật, niệm niệm tương ưng niệm niệm Phật là quan trọng nhất. 

Đây là con đường để thành Phật. Không nên niệm lung tung những thứ khác nữa. Tất 

cả pháp trong thế xuất thế gian đều nên buông bỏ. 

Bây giờ là thời đại gì? Các nhà dự ngôn xưa nay trong và ngoài nước đều nói, hiện 

nay thiên tai sắp xảy ra. Thời đại này của chúng ta, vừa đúng lúc đạt được kinh văn này. 

Kinh văn khiến chúng ta hiểu rỏ chân tướng sự thật. Vì sao chúng ta không niệm niệm 

tương ưng niệm niệm Phật? Mà cứ nghĩ đến những thứ khác làm gì? Nghĩ những thứ 

khác hoàn toàn là vọng tưởng, nghĩ đến Phật A Di Đà gọi là chánh niệm. Hy vọng các 

bạn đồng học của chúng ta thật sự giác ngộ, thật sư minh bạch. Thật sự minh bạch, thật 

giác ngộ, thì trong tâm chỉ có một câu A Di Đà Phật. Nắm chặt câu này, thì đời này của 

chúng ta chắc  chắn thành tựu. Chắc chắn nhập vào cảnh giới mà trong kinh điển  đã 

dạy_Thật tướng các pháp. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

194  Tập 312 



Tập 313 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: ngày 03 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 



Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi.  Mời  quý  vị  xem  “Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải”, hàng thứ hai ở dưới lên, trang 367. 

 “Thượng hiển pháp thân lý thể, chân thật chi tế. Hạ minh phương tiện phổ độ, chân 

 thật chi lợi. Lý bất ngại sự, tịch nhi thường chiếu. Bi tâm vô tận, thuỳ tích độ sanh. Cố 

 hạ vân, đãn dĩ thù nguyện độ sanh, hiện tại tây phương…v.v…”  

Câu trước bộc lộ rất rỏ ràng. Ở trên nói Như Lại không đến không đi, không sanh 

không diệt, đây là nói pháp thân lý thể, thuộc về chân thật thực tế. Chân thật thực tế 

chính là bản tánh chân như, là thật tướng các pháp. Đức Thế Tôn tuỳ thuận chân đế mà 

nói. Chân đế là cảnh giới Đức Phật đã thân chứng, không phải phàm phu có thể biết 

được. 

Đoạn  này  từ   “đãn  dĩ  thù  nguyện  độ  sanh,  hiện  tại  tây  phương  dĩ  hạ” .  Đây  là 

phương tiện phổ độ, lợi ích chân thật. Là tuỳ thuận Tục đế. Chân đế là nói về lý, Tục 

đế giảng về sự, lý không trở ngại  sự.  “Tịch nhi  thường chiếu” , đây là lý, là tự tánh 

khởi dụng. 

“Bi  tâm  vô  tận,  thuỳ  tích  độ  sanh”.   Đây  chính  là  thực  hiện  bổn  nguyện.  Bồ  Tát 

trước khi thành Phật, đã từng phát đại nguyện phổ độ cúng sanh. Bây giờ Bồ Tát đã 

thành  tựu,  bổn  nguyện  này  tự  nhiên  được  viên  mãn.  Nguyện  chắc  chắn  không  phải 

nguyện suông, cũng có nghĩa là chẳng có nguyện nà không thể thực hiện được. Đạo lý 

này rất thâm sâu. Bất luận là ác nguyện hay thiện nguyện, Bồ Tát phát nguyện là thiện 

nguyện độ chúng sanh. Còn nguyện của lục đạo chúng sanh là báo ân báo  oán, cũng 

giống  như  vậy  đều  thực  hiện  được.  Đời  đời  kiếp  kiếp  tâm  nguyện  này  đều  đi  theo 

nghiệp báo của chúng ta, nó sẽ không rời bỏ. Gặp được duyên quả báo liền xuất hiện. 

Nên phát nguyện không phải là trò đùa, không phải chỉ để nói chơi, phải thật sự thực 

hiện. 

Tập 313  195 



“Bồ Tát đãn dĩ thù nguyện độ sanh hiện tại tây phương. Thù giả, báo dã, đáp dã”.  

Tục ngữ chúng ta gọi là báo đáp.  “Thù nguyện tức tục ngữ chi hoàn nguyện”. Trong 

nhân gian, đặc biệt là các vùng nông thôn. Mọi người đều hiểu, phát nguyện trước mặt 

Chư Phật Bồ Tát, thần linh. Nếu sự việc thành tựu họ sẽ đến tạ lễ, hoàn nguyện. Hoàn 

nguyện là báo đáp,  “vị thực tiển kỳ bổn nguyện”.  Nguyện của Bồ Tát Pháp Tạng, tức là 

chỉ 48 nguyện trong nhân địa.  “Kim ký thành Phật”,  hiện tại đã thành Phật.  “Tắc bổn 

 nguyện trung vô lượng quang thọ đẳng đẳng tam chủng trang nghiêm, vô nhất bất thực 

 hiện dã”.  Ba loại trang nghiêm này chính là trong Vãng Sanh Luận  nói gồm có: Quốc 

độ trang nghiêm, Phật trang nghiêm, Bồ Tát trang nghiêm. 

Chúng ta đổi thành danh từ khác để mọi người dể hiểu. Quốc độ là đạo tràng, đạo 

tràng  trang  nghiêm.  Phật  là  thầy,  Bồ  Tát  là  học  sinh.  Như  vậy  mọi  người  sẽ  dể  hiểu 

hơn. Chúng ta đến thế giới Cực Lạc để làm gì? Chúng ta chẳng thể không biết! Đến thế 

giới Cực Lạc để học, để đi học. Sau khi tốt nghiệp ở trường này thì gọi là thành Phật. 

Cho nên đây là trường học để thành Phật, hiệu trưởng là Phật  A Di Đà. Giáo thọ là 

mười phương chư Phật và pháp thân bồ tát. Không phải đến đó để làm việc khác. Sau 

khi học thành tựu rồi thi làm gì? Sau khi học thành tựu rồi sẽ ở nơi quốc độ của tất cả 

chư Phật trong biến pháp giới hư không giới, giúp Như Lai dạy học, giúp chúng sanh 

thành Phật, giúp chúng sanh lìa khổ để được niết bàn an vui. Sau khi học thành tựu họ 

làm những việc này. 

Họ không giống với người thế gian. Người thế gian làm những việc này là họ có 

thù lao. Có danh có lợi có thù lao. Chư Phật Bồ Tát làm những việc này không có thù 

lao, không có danh lợi. Vì Sao? Người tốt nghiệp ở thế giới Cực Lạc, họ ở đâu? Họ ở 

cỏi  thường  tịch  quang.  Quý  vị  nhất  định  phải  biết,  thường  tịch  quang  ở  mọi  nơi  mọi 

lúc. Cùng với biến pháp giới hư không giới khởi dụng cảm ứng đạo giao. Chúng sanh 

có cảm thì lập tức sẽ có ứng. Người có cảm, có tâm, họ là phàm phu. Nghĩa là họ có 

tâm có niệm. Ứng của Như Lai và pháp thân Bồ Tát, không có tâm, không có niệm. Vi 

diệu là ở chổ này. Cảm và ứng  là tuỳ duyên. Tuỳ duyên mà không chấp tướng, không 

khởi  tâm  động  niệm.  Đây  gọi  là  diệu,  gọi  là  tuỳ  duyên  diệu  dụng.  Quý  vị  nghĩ  xem 

việc này có tốt hay không? Nếu cảm thấy không tốt, nghĩ rằng công việc này quá đơn 

điệu. Như vậy thì quí vị tiếp tục lăn lộn trong luân hồi lục đạo, luân hồi lục đạo rất náo 

nhiệt. 

196  Tập 313 



Cõi trời, cõi người, địa ngục. Cho nên đến thế giới Cực Lạc không phải là người 

thường, họ ở trong lục đạo đã chịu đến tận cùng sự chua ngọt đắng cay. Nay không 

muốn chịu nữa mới đến thế giới Cực Lạc. Nếu chua ngọt đắng cay còn chưa chịu hết, 

còn muốn tiếp tục chịu. Tâm niệm này nhất định không thể thoát ra khỏi luân hồi. Tuy 

có học Phật nhưng cũng vô dụng! Đến hoàng đế học Phật cũng phải đoạ địa ngục A Tỳ 

mà thôi. 

Có  người  nói  với  tôi  rằng,  ông  ta  vừa  nghe  được  một  thông  tin.  Gần  đây  có  vị 

hoàng đế từ địa ngục ra. Không biết là vị hoàng đế nào, ông ta chỉ biết có việc như vậy. 

Không dể! Ông ta không phải là người học Phật. Ông ta tu theo đạo giáo. Cho nên nói 

đến thế giới Cực Lạc, nếu ta không nói cho rỏ ràng, cho minh bạch, thì con người trong 

xã hội hiện nay không long tiếp nhận. Vì sao? Vì họ đang mê muội lưu luyến trong thất 

tình ngũ dục. Họ cho rằng thế gian này rất vui, còn cuộc sống của Chư Phật Bồ Tát quá 

đơn điệu, không có gì thú vị. Họ không biết ưu điểm của thế giới Cực Lạc, không biết 

sự thù thắng của thế giới Cực Lạc. Như xem ti vi, người bây giờ cảm thấy đây là một 

kiểu hưởng thụ. 

Ở trong nước tôi không hiểu rỏ lắm. Nhưng ở nước ngoài, truyền hình có thể xem 

được hơn 100 kênh. Nội dung phong phú, xem không hết. Nội dung trong những tiết 

mục này không gì khác ngoài việc khơi dậy tham sân si mạn của chúng ta. Gợi lên thất 

tình ngũ dục của ta, toàn là những thứ này. Khiến tâm và ý niệm chúng ta mãi không 

ổn định. Chúng ta  vô tình cho rằng đây là vui thú. Còn những lời Đức Phật dạy chúng 

ta rất thật, thì lại cho rằng trong đó không có gì vui chỉ có khổ. Như thế nào gọi là vui? 

Khổ  tạm  dừng  lại  một  chút,  nên  ta  cảm  thấy  rất  vui  rất  hạnh  phúc.  Niềm  vui  chưa 

hưởng thụ được thì khổ lại đến. Khổ chỉ tạm dừng thôi. Nên Đức Phật nói tam giới đều 

là khổ. Trong cỏi dục giới khổ khổ, hoại khổ, hành khổ đều có. 28  tầng trời của cỏi sắc 

giới không có khổ khổ, nhưng họ có hoại khổ và hành khổ. 

Bốn tầng trời của cõi vô sắc giới cao nhất trong lục đạo, họ không có khổ khổ và 

hoại khổ. Không có khổ khổ, dục của họ đã bị thiền định khống chế. Tuy có nhưng nó 

không khởi tác dụng, nên không có khổ khổ. Họ không cần thân thể. Không cần thân 

thể nên không có hoại khổ, nhưng họ có hành khổ. Hành khổ là gì? Họ không thể vĩnh 

viễn ở trong cảnh giới này. Công phu thiền định của họ mất đi thì cảnh giới cũng mất. 

Khi công phu thiền định mất thì nghiệp tập khí của A lại da, tập khí tạo thiện nghiệp ác 

nghiệp lại khởi tác dụng. Khởi tác dụng thì lại trôi lăn trong trong luân hồi, trở lại con 

Tập 313  197 



đường này để chịu nhiều thống khổ. Nên khổ không sao nói hết! Đức Phật hình dung 

lục đạo là biển khổ vô bờ, ở trong này rồi thì không biết khi nào mới ra được. 

Chư Phật Bồ Tát đứng trên bờ, nhìn thấy chúng sanh bơi lội trong biển khổ. Siêu 

việt lục đạo mới ra khỏi biển khổ. Bồ Tát thương xót những chúng sanh khổ nạn này, 

đặc biệt là chúng sanh trong luân hồi lục đạo. Nên phát 48 lời nguyện. Mỗi nguyện đều 

thực  hành  đến  chỗ  viên  mãn,  và  đã  thành  Phật_  “Kim  ký  thành  Phật ”.  “Tắc  bổn 

 nguyện trung, vô lượng quang thọ đẳng đẳng tam chủng trang nghiêm” , đã thực hiện 

xong. 

 “Tứ thập bát nguyện nhất nhất chi nguyện giai vi pháp thân, kim tắc pháp báo hoá tam 

 thân thành tựu hỷ”.  

Chúng  sanh  trong  lục  đạo,  thân  này  của  chúng  ta  cũng  gọi  là  báo  thân,  nghiệp 

báo thân. Nghiệp thiện, nghiệp ác, nghiệp vô ký. Đây là ba loại thân nghiệp báo. Như 

Lai không phải như vậy. Báo thân này của Như Lai là trí tuệ. Hoá thân là từ bi, vì hoá 

thân không phải vì mình. Tuỳ theo tâm chúng sanh mà ứng hoá ra như vậy. Báo thân 

chẳng những không có phân biệt chấp trước, mà khởi tâm động niệm cũng không có. 

Nên báo thân là trí tuệ chân thật. Thể của nó là chân thật. Thể là tự tánh. Dụng của nó 

là lợi ích chân thật. Dụng là đối với mười pháp với y chánh trang nghiêm, cũng gọi là 

mười pháp giới chúng sanh. 

Chúng  sanh  là  là  hiện  tượng  do  chúng  duyên  hoà  hợp  mà  sanh  khởi.  Hiện  tượng 

viên mãn này bao gồm ba loại hiện tượng lớn như hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh 

thần, hiện tượng tự nhiên. Được lợi ích chân thật. Ngày nay chúng ta nói là lợi tha. Lợi 

ích chân thật là lợi tha. Tự lợi đã viên mãn, khởi dụng là lợi tha, không phải tự lợi. Tự 

lợi là thanh tịnh tịch diệt trong cỏi thường tịch quang, là thành tựu tam thân. 

       “Hựu  nhất  nhất  chi  nguyện  giai  vi  chúng  sanh,  thị  cố  tất  nhiên  thù  nguyện  độ 

 sanh”.  

Giúp tất cả những chúng sanh đau khổ. Chẳng những giúp chúng sanh trong lục 

đạo,  mà  còn  giúp  chúng  sanh  trong  pháp  giới  tứ  thánh.  Nghĩa  là  Thanh  văn,  Duyên 

giác, Bồ tát và Phật trong mười pháp giới. Họ là tương tợ tức Phật. Giúp họ, đưa họ 

thoát ly mười pháp giới. Thiên Thai Đại Sư nói phần chứng tức Phật. Tức là tiếp tục 

giúp họ đạt đến quả vị Phật cứu cánh viên mãn. Chúng sanh vô tận thì đại nguyện của 

Bồ Tát cũng vô tận. Sự nghiệp hoá độ chúng sanh của của Bồ Tát không cùng tận. 

198  Tập 313 



Bồ Tát Phổ Hiền nói, người thế gian nhìn thấy chư Phật Bồ Tát rất vất vả. Đặc biệt 

là  trong  thời  đại  này,  chúng  sanh  khó  độ.  Chúng  ta  dùng  tâm  thiện  hướng  đến  họ, 

nhưng họ lại lấy ác niệm trả lại ta. Quý vị thấy chư Phật Bồ Tát có khổ hay không? 

Chúng sanh nhìn thấy rất khổ. Nếu chư Phật Bồ Tát cảm thấy có khổ thì họ chính là 

phàm phu. Họ bị đoạ lạc, họ đã thoái chuyển rồi, họ không phải là Phật Bồ Tát. Vì sao? 

Vì chư Phật Bồ Tát ở trong cỏi thường tịch quang, những vẫn hiện thân ra ở thế gian 

này. Như Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, chúng đệ tử của Đức Thế Tôn, có nhiều vị là 

chư Phật ứng hiện thân đến. Có  nhiều pháp thân đại Bồ Tát, Đẳng Giác Bồ Tát ứng 

hoá đến. 

Bây  giờ  chúng  ta  đã  hiểu  thêm  rằng,  thì  ra  các  ngài  đều  ở  trong  cỏi  thường  tịch 

quang. Cỏi thường tịch quang với thế giới hiện tại này của chúng ta không có gì khác 

biệt. Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Như vậy họ làm gì có khổ? Chân tướng sự thật này, 

người thường khó mà lãnh hội được. Vì sao? Vì họ dùng tâm luân hồi, thì làm sao có 

thể lý giải được cỏi thường tịch quang? Tâm luân hồi đối với tứ thánh pháp giới cũng 

không  thể  lý  giải  được,  huống  gì  cỏi  thường  tịch  quang!  Nên  sự  nghiệp  thực  hiện 

nguyện độ sanh, trong mắt người thế gian rất vĩ đại. Là sự nghiệp của thần thánh, sự 

nghiệp  của  Chư  Phật  Bồ  Tát.  Giúp  chúng  sanh  một  cách  toàn  diện.  Chúng  sanh  hy 

vọng đạt được điều gì cũng đều giúp họ. Phương tiện thiện xảo của Bồ Tát rất nhiều! 

Nếu chúng sanh này muốn tạo nghiệp ác, Bồ Tát có nên giúp họ chăng? Quý vị thử 

nghĩ  xem.  Nghĩ  đến  chắc  chắn  sẽ  không  giúp  họ.  Còn  không  nghĩ  đến,  không  nghĩ 

chẳng phải là đã giúp họ rồi sao? Thật vậy, không phải giả. Bồ Tát giúp họ tạo nghiệp 

của địa ngục A Tỳ,  sau đó họ sẽ đoạ vào địa ngục A Tỳ. Như vậy là sao? Đây là từ bi 

của Bồ Tát. Từ bi giúp họ tạo ác nghiệp và đưa họ vào địa ngục sao? Không sai. Vì họ 

có loại tập khí nghiệp chướng này. Tập khí ác nghiệp này, chỉ còn cách giúp họ đoạ địa 

ngục, nhanh đến địa ngục để tiêu trừ nghiệp chướng. Khi họ tiêu hết tội nghiệp ra khỏi 

địa ngục, lại đến độ họ. Quý vị xem, đây không phải là pháp phương tiện ư? 

Nếu  họ  không  lãnh  chịu những quả  khổ như  vậy,  thì  tín  tâm  của  họ  đối  với  Phật 

pháp  sẽ  không  sanh  khởi.  Điều  này  phàm  phu  chúng  ta  không  hiểu  được,  phàm  phu 

nghĩ không thông được điều này. Nhưng đối với Bồ Tát là điều tất nhiên, là hợp lẽ. 

Nên ta tu thiện, Bồ Tát giúp ta. Ta tạo ác nghiệp, Bồ Tát cũng giúp. Bồ Tát có trí tuệ 

chân thật. Các ngài đưa chúng sanh đến địa ngục, rồi ở trước cửa địa ngục xem chừng. 

Tập 313  199 



Khi nào chịu quả báo hết rồi, không muốn chịu nữa. Được, ra thôi! Họ sẽ đón chúng ta 

ra khỏi địa ngục. Đây là lợi ích chân thật. 

Con người mê đến cực điểm, nếu không chịu đến tận cùng của sự đau khổ thì họ 

không chịu quay đầu. Nên để họ sớm chịu đau khổ, không phải như thế họ sớm ngày 

quay đầu sao? Ngạn ngữ có câu : “Trường thống bất như đoản thống”.  Dày vò lâu dài 

chi  bằng  một  lần  chịu  hết  đau  khổ,  không  phải  sẻ  tốt  hơn  sao?  Ta  mới  hiểu  được 

phương tiện thiện xảo của Chư Phật Như Lai thật không thể nghĩ bàn. Đúng là đại từ 

đại bi. Các ngài không phải hại chúng ta, mà thật sự đang cứu chúng ta. Chư Phật Bồ 

Tát đều biết, sinh mạng là vĩnh hằng, không có sanh diệt. Chúng sanh tham sống sợ 

chết, như vậy là sai lầm. Cho rằng thật có sanh tử, nhưng Bồ Tát hiểu rỏ. 

Ở trước chúng ta vừa mới đọc qua. Không có thời gian, không có tam tế, không có 

mười phương. Đều ở ngay trước mắt, ở ngay đây. Đây mới là chân tướng sự thật. Đây 

mới gọi là thực tế chân thật. Nên những hành vi việc làm của chư Phật Bồ Tát, chắc 

chắn tương ưng với ba loại chân thật. Thực tế chân thật, trí tuệ chân thật, lợi ích chân 

thật. Phàm phu thì hoàn toàn trái ngược với ba loại chân thật này, họ sống trong cảnh 

giới hư vọng, không có điều gì là chân thật cả. Lục đạo và mười pháp giới đều là mộng 

huyển  bào  ảnh.  Phàm  phu  đoạ  vào  trong  đó.  Khởi  tâm  động  niệm,  tự  tư  tự  lợi,  danh 

văn lợi dưỡng, tổn người lợi mình. Làm những việc hoàn toàn là tương ưng với mười 

điều ác, có điểm nào giống Bồ Tát đâu. 

Bồ Tát khởi tâm động niệm là trí tuệ chân thật. Lục đạo phàm phu khởi tâm động 

niệm  là  giống  như  trong  kinh  Địa  Tạng  nói:  “Không  có  điều  gi  không  phải  là  tội, 

không có điều gì không phải là nghiệp”. Họ tạo tội nghiệp. Quả báo, quý vị xem quả 

báo của pháp thân Bồ Tát là Tịnh độ, là thế giới Cực Lạc. Ở trong thế giới Cực Lạc. 

Còn những phàm phu này ở trong lục đạo. Ở trong lục đạo lưu chuyển không ngừng. 

Nhất định là ở trong tam ác đạo thời gian dài, trong tam thiện đạo thời gian ngắn. Tam 

thiện đạo là cái khổ tạm dừng của tam  ác đạo, sẽ đến tam  thiện đạo. Khi nghiệp báo 

hiện  tiền  lại  tiếp  tục  chịu  khổ,  lại  bị  luân  hồi  lục  đạo.  Đời  đời  kiếp  kiếp  vĩnh  viễn 

không bao giờ dứt. Nên Đức Phật gọi họ là ngu si! Đáng thương! 

Vãng  sanh  đến  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc.  Bất  luận  ứng  hoá  đến  thế  giới  nào, 

cho dù ứng hoá vào trong địa ngục A Tỳ. Nhưng trên thực tế vẫn ở nơi cỏi thật báo của 

thế giới Cực Lạc, chưa từng rời khỏi thế giới Cực Lạc, không rời nơi đây. Hiện thân ở 

tất cả các cỏi trong biến pháp giới hư không giới. Đây là bản năng của chúng ta. Vãng 

200  Tập 313 



sanh đến thế giới Cực Lạc làm gì? Hồi phục bản năng của chính mình. Trong tự tánh 

chúng ta có trí tuệ vô lượng, đức năng vô tỷ, tướng hảo vô tận. Nó hoàn toàn khởi tác 

dụng. Hiện nay chúng ta đều có, mổi người đều có. Đức Phật nói rất hay, quý vị tại sao 

không khởi tác dụng? Vì có vọng tưởng chấp trước nên không thể chứng được. Trong 

kinh Hoa Nghiêm đã nói như vậy. Vì có vọng tưởng, có phân biệt, có chấp trước, nên 

trí tuệ, đức năng, tướng hảo trong tự tánh đều không hiện ra được. 

Nếu chúng ta thấu triệt được câu nói này của Đức Thế Tôn, sẽ hoát nhiên đại ngộ. 

Buông bỏ vọng tưởng, phân biệt chấp trước không phải đã phục hồi rồi sao? Không sai 

chút nào. Buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước sẽ hưởng thụ được niềm vui ở 

thế giới Cực Lạc. Sẽ hưởng thụ được niềm vui của Hoa Tạng Mật Nghiêm. Nếu như ta 

không thể phục hồi, thì thực tế chân thật biến thành vô minh phiền não. Trí tuệ chân 

thật biến thành trần sa phiền não. Lợi ích chân thật biến thành kiến tư phiền não. Nên 

phiền não tức bồ đề, nó là một chẳng phải hai. Mê là phiền não, giác chính là bồ đề. Sự 

khác  biệt  giữa  Phật  và  phàm  phu,  chính  là  bất  đồng  giữa  giác  và  mê  mà  thôi.  Ngoài 

giác và mê ra không có điều gì bất đồng cả. 

Cảnh giới là giả, nó thay đổi tuỳ theo từng ý niệm. Đức Phật dạy tất cả pháp từ tâm 

tưởng mà sanh ra. Pháp là giả, ý niệm là năng biến, pháp là sở biến. Câu sau cùng nói 

rất hay. Trong 48 nguyện, mổi một nguyện đều là vì chúng sanh. Phật A Di Đà từ phát 

tâm, tu hành, chứng quả, giáo hoá chúng sanh. Bốn chữ này nói lên tất cả tâm nguyện 

độ sanh của ngài. 

Ở  dưới  đứng  về  sự  mà  nói,  từ  hiện  tượng  mà  nói  thì  mọi  người  sẽ  dể  hiểu  hơn. 

 “Hiện tại tây phương. Hiện giả, kim dã, hựu thị hiện dã” . Có hai ý nghĩa. Nên trong 

kinh Phật nói: “Kim hiện tại”. Kim hiện tại là nói như thế nào? Kim chính là lúc này, 

chính là hiện nay, là ngay bây giờ. Hiện tại thị hiện nơi thế giới Cực Lạc. Hàm ý của 

câu “kim hiện tại” này là như vậy. 

 “Phật thân biến nhất thiết xứ”.  Nghĩa là tịnh độ biến khắp tất cả mọi nơi.  “Thân độ 

 bất nhị”  _Thân và cỏi nước không hai. Như vậy nói với quý vị về tây phương thì còn 

có ý nghĩa gì? Phật A Di Đà biến khắp mọi nơi. Thế giới Cực Lạc biến khắp mọi nơi. 

Nói  với  quý  vị  về  tây  phương  thì  còn có  ý  nghĩa  gì  nữa? Chỉ  là  phương  tiện mà  nói 

thôi. Đây gọi là thị hiện, phương tiện thị hiện. 

Tập 313  201 



Thời đại Đông Tấn, đại sư Huệ Viễn ở Lô Sơn kiến lập một niệm Phật đường, gọi 

là Đông Lâm Niệm Phật Đường. Tập hợp 123 người chí đồng đạo hợp, thật sự muốn 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc để được gặp Phật A Di Đà. Ngài Huệ Viễn đã lập nên 

một đạo tràng như vậy, và có rất nhiều người ở đó niệm Phật. Họ nương theo kinh Vô 

Lượng  Thọ,  vì  lúc  đó  Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  và  tiểu  bổn  Kinh  Di  Đà  đều  chưa 

phiên  dịch.  Có  thể  đã  đến  Trung  Quốc  nhưng  chưa  phiên  dịch.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ 

được phiên dịch sớm nhất. Đại sư Huệ Viễn kiến lập Tịnh độ tông chính là dựa vào bản 

kinh Vô Lượng Thọ này. Đông Lâm Niệm Phật Đường chính là thế giới Cực Lạc. 

Phật A Di Đà thị hiện ở đạo tràng Lô Sơn. Như Trung Phong thiền sư nói: “Ở đây 

tức là tịnh độ, tịnh độ tức là ở đây. Tâm tôi tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là 

tâm tôi”. Lời này hoàn toàn là chân thật, không hề hư nguỵ. 

 “Như Pháp Hoa Kinh Thọ Lượng phẩm vân, nhược hữu chúng sanh, lai chí ngã 

 sở”.  

Ngã sở ở đây là nói thế giới Cực Lạc.  “Ngã dĩ Phật nhãn, quán kỳ tín đẳng chư 

 căn, tín tấn niệm định tuệ lợi độn. Tuỳ sở ứng độ, xứ xứ tự thuyết, danh tự bất đồng, 

 niên kỷ đại tiểu. Diệc phục hiện ngôn đương nhập niết bàn”.  

Đây  là  nói  phương  tiện  thiện  xảo  của  Phật  A  Di  Đà.  Như  trong  kinh  Lăng 

Nghiêm  nói:   “Tuỳ  chúng  sanh  tâm,  ứng  sở  tri  lượng”.  Đức  Phật  xuất  hiện  ở  đâu  ? 

Ngay bây giờ, tại đây. Ngay bây giờ là nói về thời gian. Tại đây là nói về không gian. 

Chính ngay lúc này. 

Không  phải  quá  khứ,  không  phải  vị  lai,  không  phải  tha  phương,  không  phải  thử 

giới. Vì nơi nào cũng có. Phật nơi nào cũng có, tịnh độ nơi nào cũng có. Tâm tịnh thì 

cỏi Phật cũng tịnh. Sau khi tâm tịnh, dùng lời các nhà khoa học hiện nay là đã đi vào 

một không gian duy thứ khác, chứ không phải không gian duy thứ hiện tại. Không gian 

duy thứ hiện tại là không gian ba chiều. Còn chúng ta bây giờ là đi vào không gian duy 

thứ  đa  nguyên.  Quý  vị  xem,  đã  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  đã  nhìn  thấy  Phật  A  Di  Đà. 

Những gì quý vị nhìn thấy là thật, không phải là huyễn tướng. Không phải giả, là thật. 

Nếu như không có trình độ nhất định về kinh giáo, thì tín tâm không thể sanh khởi. 

Hiện nay nghiệp chướng của con người rất nặng. Điều này hiện ra ở đâu? Tâm khí trôi 

nỗi, vọng tưởng quá nhiều. Đúng là liên tục không ngừng, cái này nối tiếp cái kia. Khổ 

không sao tả hết. Đúng là quá khổ! Cho nên thế giới giác quan của họ là thiên biến vạn 

202  Tập 313 



hoá. Không như Bồ Tát, Bồ Tát chế tâm một chổ. Cho nên thế giới giác quan của các 

ngài  không  hề  thay  đổi.  Chính  là  cỏi  thật  báo,  cỏi  thật  báo  không  có  biến  hoá.  Mổi 

ngày đều gặp Phật, Đức Phật ngày ngày đều thuyết pháp cho chúng ta. Thuyết pháp 

thời gian dài như vậy chưa từng gián đoạn. Chúng ta có cần ăn cơm chăng? Không cần. 

Cần ngủ nghỉ chăng? Cũng không cần. 

Ngũ cái: tài, sắc, danh, thực, thuỳ, nó che đậy chân tánh của ta. Cũng gọi là năm 

loại dục vọng. Những thứ này đều là giả không có thật. Trong tự tánh không có những 

thứ đó, trong tự tánh chỉ có trí tuệ đức tướng, ngoài ra không còn gì nữa. Những thứ 

tạp loạn này đều do phân biệt chấp trước biến hiện ra. Phân biệt chấp trước không có 

biên  giới.  Như  vậy  hiện  tượng  vật  chất  và  hiện  tượng  tinh  thần  cũng  không  có  biên 

giới. Tâm thanh tịnh của tự tánh, nó có thể hiện có thể sanh, nhưng nó không thể biến. 

Nó hiện ra gọi là nhất chân.  Thông qua phân biệt chấp trước biến hiện ra chính là hư 

vọng, không phải là chân thật. Cảnh giới đó không có biên giới, nó vô lượng vô biên. 

Cảnh  giới  hư  vọng  và  cảnh  giới  chân  thật  dung  hợp  lại  thành  một  thể.  Đây  là  chân 

tướng  sự  thật.  Chân  không  chướng  ngại  vọng,  vọng  cũng  không  chướng  ngại  chân. 

Giống như hình ảnh trên ti vi vậy. Chân là gì? Chân là màn hình, vọng là sắc tướng ở 

trong đó. Dù có nhiều kênh, mấy trăm mấy ngàn kênh cũng không sao. Quan trọng là 

nó  có  chướng  ngại  màn  hình  chăng?  Không  chướng  ngại.  Màn  hình  vĩnh  viễn  cũng 

không bị ta làm nhiễm ô. Đây chính là điều mà ngài Huệ Năng nói: “Đâu ngờ tự tánh 

vốn tự thanh tịnh”. Hình ảnh là động, màn hình là tĩnh, “vốn không dao động”. Hình 

ảnh có sanh diệt. Màn hình bất sanh bất diệt, không sanh diệt. Sanh diệt chẳng trở ngại 

không sanh diệt, không sanh diệt chẳng trở ngại sanh diệt. 

Từ màn hình ti vi với hình ảnh, chúng ta lãnh ngộ được đạo lý thâm sâu trong kinh 

Phật nói. Trong đây quí vị sẽ hiểu và minh bạch. Sau đó quay đầu nhìn lại hoàn cảnh 

hiện thực hoàn toàn tương đồng với đạo lý này. Viên dung vô ngại. Rồi sau đó ta mới 

hiểu được, một niệm giác chính là diệu dụng khế nhập chân như. Giống như đang nằm 

mộng vậy, đột nhiên biết được mình bây giờ đang nằm mộng. Giác ngộ rồi. Chưa giác 

ngộ là mê. Có khổ, có khổ có vui. Sau khi giác ngộ, tìm khổ vui đều không thể được. 

Vui ở đâu? Người này rất vui, đó là giả tướng. Trên màn hình là giả tướng. Màn hình 

nhất  định  không  có  vui.  Nó  hoàn  toàn  thanh  tịnh,  không  nhiễm  chút  trần  nào.  Hình 

tướng trong đó là huyễn tướng không có thật. Vui cũng như vậy, khổ cũng là như vậy. 

Khổ hay vui đều bất khả đắc. Người này gọi là người hiểu rõ, người này gọi là người 

Tập 313  203 



giác  ngộ.  Giác  ngộ rối ráo  gọi là  Phật. Người  Ấn  Độ  gọi  là  Phật  Đà.  Đây  đều  là  tuỳ 

duyên diệu dụng,  phương tiện thị hiện. 

Bên dưới nói:  “Chư căn lợi độn”.  Quan sát chúng sanh này có nhiều thiện căn, rất 

rỏ ràng! Có thể nhìn thấy quá khứ của chúng sanh trong nhiều đời nhiều kiếp đã làm gì, 

để khế cơ mà giáo hoá.  “Xứ xứ tự thuyết danh tự bất đồng, niên kỷ đại tiểu. Diệc phục 

 hiện ngôn đang nhập niết bàn”.  Đức Thế Tôn khi còn tại thế đã thị hiện như thế. Tám 

tướng thành đạo, đặc biệt là chú trọng về giáo hoá chúng sanh. Trong tám tướng thành 

đạo gọi là chuyển pháp luân. 

       “Hựu dĩ chủng chủng phương tiện thuyết vi diệu pháp, năng linh chúng sanh phát 

 hoan hỷ tâm”.  Chư Phật Bồ Tát giáo hoá chúng sanh. Không có phương pháp nào nhất 

định, cũng không có nghi thức nào nhất định. Tất cả đều tuỳ cơ ứng biến và chỉ có một 

mục đích duy nhất là khiến cho họ được khai ngộ. Ngộ rồi thì sự việc sẽ hoàn tất, công 

đức sẽ viên mãn. 

Ngày xưa, tâm con người chất trực, trung hậu, thiện lương. Nên dạy họ giữ quy 

cũ thì họ liền khai ngộ. Đây chính là thời kỳ chánh pháp giới luật thành tựu của Đức 

Thế Tôn. Đây là giữ nguyên tắc. Chỉ cần ta giữ nguyên tắc sẽ được khai ngộ. Nhưng 

đến thời kỳ tượng pháp thì không được, thời kỳ tượng pháp trì giới không thể khai ngộ. 

Vì  sao?  Vì  vọng  niệm  quá  nhiều,  không  được  thuần  chánh  như  thời  kỳ  chánh  pháp. 

Nên thời này dạy người tu định, tu định có thể khai ngộ. Vì trong định có thể đột phá 

không gian duy thứ, có thể nhìn thấy thật tướng các pháp, hoát nhiên đại ngộ. 

Thời kỳ mạt pháp, dùng phương pháp thiền định này rất khó. Vì sao? Tâm khí xao 

động, không nhập được định. Họ không định được. Đức Phật dùng phương pháp này, 

phương pháp này rất hữu hiệu, là phát tâm bồ đề một lòng chuyên niệm. Người y theo 

phương pháp này thành tựu cũng không ít. 

Tịnh  độ  tông  đã  tồn  tại  ở  Trung  Quốc  1000  năm.  Suốt  một  ngàn  năm  đều  y  theo 

phương pháp này. Chân thành niệm Phật cầu sanh tịnh độ, người thành tựu không biết 

là bao nhiêu! Theo tính toán chính xác nhất thì phải trên mười vạn người. Bất cứ tông 

phái  nào,  bất  cứ  pháp  môn  nào,  người  thành  tựu  không  nhiều  hơn  tịnh  độ.  Họ  vãng 

sanh là thành tựu. Nhưng hiện nay, dạy người phát tâm bồ đề một lòng chuyên niệm, 

mấy người có thể làm được? Trong một vạn người tìm không được một. 

204  Tập 313 



Người xưa tâm khí xao động, giống như bọt sóng vậy. Là sóng cực ngắn, sóng 

nhỏ. Còn người thời nay, tâm khí xốc nổi là sóng to gió lớn. Họ làm sao có thể dừng lại 

được?  Như vậy  phải  làm  sao?  Biện pháp  duy  nhất  chính  là  đem  sự  việc  này,  nói  rỏ 

ràng  minh  bạch,  để  họ  thật  sự  hiểu.  Nên  khuyên  họ  nghe  nhiều,  dùng  biện  pháp  của 

người xưa “Đọc sách ngàn biến nhưng phải tự mình ngộ ra được nghĩa của nó”. Dùng 

phương pháp này để từ từ hoá giải tâm trôi nỗi đó. Khiến họ trở lại bình tĩnh thì vấn đề 

sẽ dể giải quyết. Tín nguyện hạnh đều kiến lập từ đây. Tâm khí xao động, vọng niệm 

quá nhiều thì tín nguyện hạnh hoàn toàn không có. Vì sao? Vì tín nguyện hạnh là một 

thể. 

Tôi tin, tôi vẫn không muốn đến thế giới Cực Lạc, tôi vấn không muốn niệm Phật. 

Như vậy là chưa tin. Tín nguyện hạnh là một mà ba, là ba mà một. Có một thì chắn 

chắn sẽ đầy đủ cả ba. Đó là chân tín, nếu không có nguyện hạnh là giả tín chứ không 

phải chân tín. 

Pháp  Tạng  Bồ  Tát  đang  phát  tâm.  Từ  phát  tâm  đến  thành  Phật.  Quý  vị  thử  nghĩ 

xem, ngài dùng tâm như thế nào? Trong kinh có câu, trước đây chúng ta đã học qua. 

“Nhất thiết giai thành Phật”_Tất cả đều thành Phật. Hay nói cách khác, không có chính 

mình. Toàn tâm toàn lực giúp tất cả chúng sanh đều thành Phật, chỉ một niệm này thôi. 

Chúng  ta  học  Phật  có  phải  là  niệm  này  chăng?  Nếu  là  niệm  này  thì  ta  đồng  tâm  với 

Phật  A  Di  Đà  rồi.  Nếu  tâm  tương  đồng  thì  sự  việc  sẽ  dể  hơn.  Nhất  định  cũng  đồng 

nguyện, đồng đức, đồng hạnh. Nếu không có niệm này,  không phải đồng một tâm với 

Phật A Di Đà. Tất cả đều thành Phật thì trong tất cả pháp là bình đẳng, không có cao 

thấp. Mấy người có thể làm được. 

Ngày nay trên thế giới có 65 ức nhân khẩu. Trong 65 ức người đó, có thể tìm được 

sáu người chăng? Trong mười ức người có thể tìm được một người chăng? Có thể một 

người cũng không tìm thấy. Ngày xưa có, nhưng vì sao hiện nay không có? Vì không 

có người chịu học những lời dạy của tiền nhân. Người học Phật rất nhiều, nhưng Phật 

là gì thì họ chẳng biết. Người niệm Phật rất nhiều, nhưng đối với thế giới Cực Lạc vẫn 

mê hoặc. Không biết, không hiểu rỏ. Nên trong lòng họ thế giới Cực Lạc rất mơ hồ. 

Mơ hồ là thái độ như thế nào? Vãng sanh cũng được, không vãng sanh cũng được, thế 

giới này của ta cũng không tệ  mà. Vì không nhận thức rỏ ràng, nên Đức Thế Tôn giới 

thiệu thế giới Cực Lạc  cho chúng ta. Lưu lại ba bộ kinh, chuyên nói về thế giới Cực 

Lạc. 

Tập 313  205 



Kinh Vô Lượng Thọ nói về thế giới Cực Lạc tường tận nhất, là khái luận của Tịnh 

độ tông. Kinh Quán Vô Lượng Thọ nghiêng về phương pháp, giảng về 16 phương thức 

tu  Tịnh  độ  không  giống  nhau.  Kinh  A  Di  Đà  đơn  giản  nhất,  kinh  này  chủ  yếu  dạy 

chúng ta trì danh hiệu Phật A Di Đà. Chuyên giới thiệu về thế giới Cực Lạc. Kinh rất 

dể đọc, không có gì là khó hiểu. Nhưng từng chữ từng câu đều rất vi diệu. Còn bộ kinh 

Vô Lượng Thọ này, đến nay là 323 tập, mổi tập hai giờ đồng hồ. Như vậy là đã giảng 

hết 646 giờ, vẫn chưa giảng được một nữa. Bộ kinh này chúng ta sẽ giảng tiếp tục như 

vậy. Dự định mất khoảng 1200 tiếng. Ai có thể dùng 1200 tiếng đồng hồ để nghe bộ 

kinh này, được vậy thì phước báo lớn biết bao! Bộ kinh này dùng hơn 1000 tiếng đồng 

hồ để nghiên cứu nó, để nói rỏ về nói. Người thường sẽ không dám coi thường tịnh độ. 

Tôi nhớ lần thứ hai tôi đến Mỹ, ở Mỹ có một vị đồng tu người Mỹ. Cô ta học đại 

học ở New york , chuyên nghiên cứu kinh Hoa Nghiêm. Cô ta là một cô gái rất thông 

minh. Đại học New york và đại học Đài Loan trao đổi sinh viên. Nên cô ta có cơ hội 

đến ở Đài Loan nữa năm để học tập, và đã tìm đến tôi, vì tôi giảng Kinh Hoa Nghiêm. 

Cô ấy ở thư viện của tôi mấy tháng. Cô nói với tôi, khuyên tôi đến Mỹ hoằng dương 

Tịnh độ tông. Mỹ có Thiền tông có Mật tông rất hưng thịnh, nhưng không có Tịnh độ 

tông. Họ đối với Tịnh độ tông rất xa lạ, nên cô ta muốn tôi đến đó. 

Lúc  đó  tôi  đang  giảng  “Di  Đà  Kinh  Sớ  Sao”.  Tôi  nhớ  là  hơn  300  tiếng  đồng  hồ. 

Nếu  một  ngày  giảng  một  tiếng,  thì  giảng  một  năm  mới  xong  bộ  kinh  Di  Đà.  Người 

thường không dám tin. Như vậy chúng tôi giảng bộ kinh Vô Lượng Thọ này mất hết 

1200 tiếng đồng hồ, ai tin điều này! Chúng tôi giảng Kinh Hoa Nghiêm đến phẩm thập 

trú, mất hết hơn 4000 tiếng đồng hồ. Thật sự đủ nhẫn nại để nghe tiếp họ sẽ nếm được 

pháp vị, vui không gì sánh bằng. Còn nghe mà không có hứng thú, nghe không hiểu. 

Như vậy đương nhiên là khô khan vô vị. Khi đã thật sự hiểu, thì những thú vui của thế 

gian họ buông bỏ hết. Vì niềm vui của pháp vị không gì sánh bằng. 

Nên  người  xưa  nói:  Thế  vị  sao  đậm    bằng  pháp  vị,  Pháp  vị  mới  thật  sự  đậm  đà. 

Niềm vui của cõi trời hay cõi người đều là mùi vị thế gian, đối với pháp vị thì không 

thể so sánh được. Trong kinh điển đại thừa pháp vi đậm đà biết bao. Đặc biệt là Hoa 

Nghiêm và Kinh Vô Lượng Thọ, nghe hoài không chán, học hoài không mệt. Người 

xưa nói, dạy không mệt học không chán. Đây là nói về thầy và trò. Vì sao? Vì pháp hỷ 

sung mãn, nên lúc nào cũng an vui. Điều này những người yêu thích lạc thú nhân gian 

206  Tập 313 



không hiểu, họ không biết. Những người hiểu được, cảm thấy đây là niềm vui không gì 

sánh được,  làm sao có mệt mỏi? 

Một  đĩa  giảng  có  người  nghe  mấy  ngàn  lần,  họ  không  cảm  thấy  khô  khan  vô  vị. 

Càng  nghe  càng  thích,  càng  nghe  càng  ngộ  thêm.  Nghe  đến  cuối  cùng  thật  sự  họ  đã 

khai ngộ. Thời kỳ mạt pháp phải dùng phương pháp này, nhưng phương pháp này cũng 

cần người có duyên. Không có duyên thì họ không đủ nhẫn nại để học một thứ đến ba 

lần hay năm lần. Được rồi, tôi học cũng không tệ. Đã học qua ba lần, năm lần rồi. Vô 


dụng thôi, họ chỉ học được chút kiến thức tầm thường, học một chút bên ngoài, chưa 

hề thâm nhập. Pháp thế xuất thế gian mà thật sự học, thì nhất định phải hiểu rõ nó. Học 

một lần là chưa đủ. 

Nên ngày xưa rất khó. Ngày xưa học một bộ kinh, nghe pháp sư giảng kinh. Pháp 

sư chỉ giảng một lần, không giảng lần thứ hai. Như vậy phải làm sao? Ở đâu có pháp 

sư giảng kinh thì đến đó để nghe. 



Triều  đại  nhà  Đường  có  Đạo  Tuyên  luật  sư  ở  Chung  Nam  Sơn,  ngài  học  “Tứ 

Phần Luật”. Phân lượng của Tứ Phần Luật rất lớn rất dài. Trong đời ngài đã nghe 20 

lần. Ở đâu có người giảng, ngài liền đến đó để nghe. Thật không dể! Bây giờ  phương 

tiện dễ dàng, có ghi hình có ghi âm. Pháp sư giảng ta lưu lại, như vậy có thể nghe lại 

nhiều lần. Có thể khai ngộ chăng? Có thể. Làm sao khai ngộ? Tâm định thì sẽ khai ngộ 

chứ không có gì khác. Nói cách khác, nghe kinh là gì? Là tu định. Xem lần này đến lần 

khác, nghe lần này đến lần khác là tu định đấy. 

Có  nhiều  người  nói  chuyện,  ngôn  ngữ  rất  khó  hiểu.  Khi  tôi  ở  Cựu  Kim  Sơn,  có 

người học trò tặng tôi  cuốn băng ghi  âm. Ghi dưới  dạng thẻ nhớ, tặng tôi một  cuốn 

băng ghi âm như vậy. Pháp sư Đàm Hư khai thị trong kỳ Phật thất ở HongKong. Ngài 

là người phương Bắc, tôi nghe lần thứ nhất cũng chỉ hiểu được khoảng ba phần. Nghe 

lần thứ hai lại hiểu nhiều hơn một chút. Tôi nghe 30 lần, những gì thầy ta nói tôi đều 

hiểu hết, nên tôi học được cũng không ít. Những thứ khác tôi đều nghe và học 30 lần 

như vậy, không ít hơn 30 lần. Có thể còn nhiều hơn 30 lần chứ không ít hơn 30 lần. 

Kinh Vô Lượng Thọ này, tôi giảng lần này là lần thứ 11. Trước đây giảng 10 lần, 

không phải giảng chú giải. Lần này giảng chú giải, số lần không nhiều không được. Vì 

giảng ít không thể khế nhập, không nhập vào cảnh giới này. Huân tập chưa đủ. Học tập, 

trên thực tế không cần nói quá phức tạp. Một bộ kinh có thể giúp ta khai ngộ là bộ kinh 

Tập 313  207 



nào? Bất cứ bộ kinh nào cũng được. Cho nên pháp môn bình đẳng không có cao thấp. 

Đạo lý này cần phải hiểu. Sợ nhất là học quá nhiều, học quá tạp nham, học quá lộn xộn. 

Thì học cả đời cũng không thể thành tựu. Vì những gì ta học chỉ toàn là tri thức của 

Phật giáo. 

Các  bậc  thánh  học  tập,  vì  sao  lại  chú  trọng  giới  định  tuệ  như  vậy?  Đây  không 

phải là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói, mà quá khứ hiện tại vị lai tất cả chư Phật trong 

ba đời, không vị nào chẳng tuân thủ nguyên tắc này. 

Giới là gì? Là quy cũ. Nếu không giữ quy cũ thì không thể nhập môn. Giữ quy cũ 

ta mới có thể được định. Nhất môn thâm nhập là quy cũ, tâm sẽ định không bị tán loạn. 

Mọi lúc mọi nơi tâm đều phải định, định lâu sẽ hoát nhiên khai ngộ. Chuyên sâu vào 

một bộ kinh dể đạt được định. Ba bộ, bốn bộ, tám bộ, mười bộ cứ như thế thì suốt cả 

đời cũng không đạt được định. Vì sao? Vì tư tưởng tán loạn, tinh thần ý chí không thể 

tập trung. Đặc biệt là xã hội hiện nay, sức mạnh mê hoặc quá lớn. Những thứ mà lục 

căn tiếp xúc đều là cảnh giới này. Đều đang mê hoặc chúng ta, đều đang nhiễu loạn 

chúng ta. Nếu ta thích tiếp xúc với nó là coi như xong. Đời này coi như ta không có 

duyên với thiền định với chế tâm vào một chổ. Duyên đã bị đoạn mất rồi. 

Không có định thì làm gì có tuệ? Những thứ ta học được trong suốt cuộc đời, dùng 

cách nói của người bây giờ thì ta có thể trở thành một nhà Phật học. Có thể đạt được 

học vị tiến sĩ Phật học. Có thể làm một vị giáo thọ Phật học.  Cũng có thể nói một cách 

lưu loát trôi chảy. Thậm chí còn có thể trước tác...vv...Tất cả danh văn lợi dưỡng của 

thế gian ta đều có thể đạt được. Nhưng đối với tam muội, đối với sự khai ngộ, đối với 

việc liễu sanh thoát tử ra khỏi luân hồi thì không có chút tương quan nào. Bây giờ hạng 

người học Phật như vậy rất nhiều. Còn người thật sự y theo phương pháp của các bậc 

cổ  đức  tu  học  thì  không  còn  nữa,  nên  họ  không  thể  thành  tựu.  Không  thể  thành  tựu 

chính là họ không đạt được pháp hỷ. Họ không đạt được niềm vui như Chư Phật Chư 

Bồ Tát. 

Tấm  gương  của  các  vị  thánh  hiền, truyền  thừa  đến  ngày  nay  thật  không dể.  Chịu 

nắm vững không buông tuân thủ phụng hành, chẳng có  ai không thành tựu. Nếu cho 

rằng phương pháp này quá xưa, không hoạt bát như phương pháp của khoa học hiện 

nay. Dùng phương pháp khoa học nghiên cứu Phật pháp, thì Phật học biến thành khoa 

học,  không  còn  là  Phật  pháp  nữa.  Đã  trở  thành  pháp  thế  gian.  Bây  giờ  học  Phật  thật 

khó! 

208  Tập 313 



Chúng tôi biết vậy nên đã lợi dụng internet, lợi dụng truyền hình vệ tinh, để cùng 

với các bạn đồng học có duyên  ở  mọi  khu vực trên toàn thế giới. Họ xem qua  mạng 

internet, xem qua vệ tinh chính là có duyên. Chúng ta dùng phương pháp này để cùng 

nhau  học  tập,  cùng  nhau  chia  sẽ  với  các  bạn  đồng  học  ở  các  nơi.  Cảm  thấy  những 

phương pháp này của chư vị thánh hiền có thể học, quý vị không ngại cứ thử xem. Chỉ 

cần có quyết tâm, có nhẫn nại không thay đổi. Như người xưa nói, bảy năm tiểu thành, 

chín năm đại thành. Là thật không phải giả. 

Hai câu này, thật là Phật và Bồ Tát mới có thể làm được. Dùng vô lượng phương 

tiện để nói pháp vi diệu, có thể khiến chúng sanh sanh tâm hoan hỷ. Hoan hỷ họ mới 

chịu tiếp nhận.  “Kim vân hiện tại tây phương, tức tuỳ sở ứng độ ... phương tiện thuyết 

 vi diệu pháp dã” . Đức Phật A Di Đà dùng phương tiện thiện xảo như vậy. Ở nơi thế 

giới  tây  phương  Cực  Lạc  kiến  lập  nên đạo  tràng  lớn này,  rộng  lớn  không  có biên  tế. 

Tiếp dẫn tất cả chúng sanh đến đây tu hành. Vì sao? Vi lục đạo chúng sanh trong mười 

phương thế giới thọ mạng không dài. Thời gian ngắn tập khí phiền não chưa dứt sạch, 

nên nhất định phải có thời gian dài. 

Đến thế giới Cực Lạc, điều đầu tiên mà ta đạt được là thọ mạng vô lượng, vĩnh viễn 

không già. Nếu thọ mạng dài lâu thì sẽ già, mà già thì khổ biết bao. Như vậy còn có thể 

học được ư? Không thể học. Thế giới Cực Lạc trẻ mãi. Mổi người đều như người thế 

gian  chúng  ta  mười  mấy  hai  mươi  tuổi,  tuổi  trẻ  sức  mạnh.  Quý  vị  hỏi  tuổi  của  họ, 

không phải nói mấy trăm năm mấy ngàn năm. Họ nói với chúng ta họ sống đến mấy a 

tăng kỳ kiếp. Nhưng vẫn trẻ như vậy, vẫn mạnh khoẻ như vậy, vẫn học tập như vậy. 

Cơ hội này đến đâu để tìm. Chỉ có đến thế giới Cực Lạc. Ngoài thế giới Cực Lạc ra thì 

tìm không thấy chổ thứ hai. 

Nếu ta cảm thấy khổ của sanh lão bệnh tử cũng không đến nổi, thì cứ ở lại thế giới 

ta bà, cứ từ từ mà lăn lộn trong luân hồi. Nếu cảm thấy điều này rất đau khổ. Nếu lấy 

tự tánh mà nói, thì sanh lão bệnh tử là điều đáng xấu hổ nhất. Ta vốn là Phật sao lại trở 

thành như vậy? Biết xấu hổ là gần với cái dũng. Tôi không muốn làm, muốn quay đầu. 

Quay đầu đến thế giới Cực Lạc. Dựa vào sức mạnh của mình thì sẽ không quay đầu 

được, nên Phật A Di Đà sẽ giúp sức cho chúng ta. Chỉ cần ta có ý niệm hồi đầu. Tâm 

vừa  mới  khởi  lên,  Phật  A  Di  Đà  nhận  được  thông  tin  này.  Ngài  sẽ  gia  trì,  giúp  đở 

chúng ta và ta sẽ có duyên để gặp được pháp môn này. 

Tập 313  209 



       “Nhân thử chánh thị chỉ phương lập tướng, tức sự nhi chân chi thù thắng phương 

 tiện”.  Đây là lợi ích chân thật mà Phật A Di Đà đem đến cho chúng sanh trong lục đạo. 

“Chỉ phương lập tướng”, phương là phương sở, chỉ phương là tây phương. Lập tướng 

là ở nơi đó kiến lập thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc là sự tướng. Thế giới Cực Lạc 

là đạo tràng, là đạo tràng lớn. Thế giới Cực Lạc là trường học. Thế giới Cực Lạc đều là 

học sinh của đức Phập A Di Đà, nên mười phương thế giới đều ngưỡng mộ Phật A Di 

Đà. Thật sự quay đầu, hy vọng ở trường này thành tựu viên mãn. Sau khi thành tựu có 

thể  nói  đều  là  hoá  thân  của  Phật  A  Di  Đà.  Đồng  tâm,  đồng  nguyện,  đồng  đức,  đồng 

hạnh với Phật A Di Đà. 

 “Tức  sự  nhi  chân,  thù  thắng  phương  tiện”.  Thù  là  đặc  thù.  Thù  thắng,  thù  thắng 

phương tiện.  “Thiện Đạo đại sư phẫu thị kỳ nghĩa, vị ta bà chúng sanh vọng tâm bạo 

 động”.  Hai chữ bạo động này nói rất hay. Đặc biệt là chúng sanh hiện nay. Giống như 

dòng  thác  vậy,  nước  chảy  nhanh  biết  bao.  Chẳng  những  gấp  mà  còn  chảy  lung  tung 

phức tạp. Nếu quí vị có đi tham quan dòng thác lớn giữa biên giới Mỹ và Canada, thì 

sẽ cảm nhận được tâm chúng sanh nó giống như vậy. 

 “Chỉ phương lập tướng thượng vị năng chuyên chú huống vô phương vô tướng da?”.  

Vô phương vô tướng là thông thường chỉ lý luận và phương pháp trong đại thừa, nên 

nó rất khó. Không như Tịnh độ tông, Tịnh tông có phương hướng nhất định, có  mục 

tiêu  nhất  định.  Chỉ  cần  chuyên  chú  nhất  định  có  thể  thành  tựu,  mà  còn  thành  tựu  rất 

nhanh. Trong kinh nói rất rỏ ràng. Sự thật cũng đã chứng minh cho chúng ta là chỉ một 

phương hướng, một mục tiêu. Từ ba đến năm năm nhất định thành tựu. Rốt cuộc cần 

bao nhiêu thời gian thì tự mình quyết định. Nếu dõng mãnh tinh tấn. Như trong kinh Di 

Đà nói, nếu một ngày, hai ngày, ba ngày cho đến bảy ngày chắc chắn thành tựu. Đó gọi 

là tinh tấn Phật thất. 

Nhưng tinh tấn Phải thất phải thật sự buông bỏ, còn một chút chưa buông bỏ sẽ dể 

dàng bị ma dựa. Điều này phiền phức rất lớn. Trước đây thầy Lý nói với tôi. Ông ở Đài 

Trung tổ chức hai lần tinh tấn Phật thất, về sau không giám làm nữa. Ông nói với tôi 

như vậy. Các bạn đồng học tham gia không nhiều, không quá mười người. Vị thầy chủ 

thất  này  về  mặt  tinh  thần  có  thể  quan  tâm  được  hết.  Nếu  trên  mười  người  thì  không 

quan tâm hết được, vì đông quá. Trong đó có một người bị ma dựa. Thầy đã vì người 

này mà mất hết nữa năm mới làm anh ta phục hồi trở lại bình thường. 

210  Tập 313 



Phiền não chưa buông hết, đem theo những thứ này mà dõng mãnh tinh tấn cũng 

rất phiền phức. Thầy đưa ra vấn đề này để cảnh cáo tôi, bảo tôi không nên làm những 

việc  này,  rất  nguy  hiểm.  Người  ta  khi  đến  tham  gia  là  một  người  bình  thường  mạnh 

khoẻ, sau bảy ngày đã trở thành bệnh thần kinh. Như vậy làm sao đối mặt với người ta? 

Phật  thất  bình  thường  có  thể  tu,  nó  không  nghiêm  khắc  nên  không  sao.  Còn  tinh  tấn 

Phật thất thì sợ có phiền phức này. Tu hành không dể! 

Phương pháp ổn định nhất vẫn là giáo. “Giáo” là gì? Tiệm tiến. Nó không phải là 

rất dõng mãnh,  mà  từng ngày từng ngày từ từ cầu tiến bộ. Buông bỏ cũng vậy, cũng 

từng ngày từng ngày. Buông bỏ từng chút từ từ, phải huân tập thời gian dài, tự nhiên 

tâm sẽ được thanh tịnh. Tâm càng thanh tịnh thì nhập nghĩa kinh càng nhiều, chúng ta 

sẽ nhìn thấy vô lượng nghĩa trong từng chữ từng câu, nói không cùng tận. Ở trong đó 

niềm vui vô cùng, và từ từ toàn bộ đều hiểu một cách rỏ ràng minh bạch. Chúng ta tự 

mình cũng niệm Phật cầu vãng sanh, sẽ rất đơn giản! Không khó. 

Cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, sau khi viết xong cuốn chú giải này. Vì sức khoẻ không tốt, 

tuổi cũng đã lớn. Không muốn sống lâu ở đời thêm nữa, nên nhất tâm niệm Phật. Một 

ngày niệm 40 vạn câu Phật hiệu, niệm sáu tháng như vậy thì đi. Đây đều là thị hiện cho 

chúng  ta  thấy.  Buông  bỏ  vạn  duyên,  nhất  tâm  chuyên  niệm  thì  không  có  ai  là  chẳng 

vãng sanh. 

       “Hựu „Thượng Đô Nghi‟ vân, quy mạng Tam Bảo, yếu chỉ phương lập tướng, trú 

 tâm thủ cảnh. Dĩ phàm phu hệ tâm thượng bất khả đắc huống ly tướng da?”.  

Đây chính là nói các pháp môn khác khó. Khó  ở chổ nào? Khó ở chổ phải rời 

tướng. Tịnh độ tông không rời tướng. Tịnh độ tông lập tướng đến thế giới Cực Lạc. 

Trước là chỉ phương lập tướng, cầu sanh tịnh độ. Đến thế giới Cực Lạc mới rời tướng. 

Nên người xưa nói:  “Nếu được thấy Phật A Di Đà lo gì không khai ngộ”.  Chúng ta 

đem việc khai ngộ này để ở thế giới Cực Lạc, bây giờ chuyên cầu Tịnh độ. Trước đây 

thầy Lý nói với tôi, mục tiêu cuối cùng của Phật pháp đại thừa là minh tâm kiến tánh, 

kiến tánh thành Phật. Tịnh độ cũng không ngoại lệ. Tịnh độ là gì? Là đến thế giới tây 

phương Cực Lạc, mục tiêu chính là minh tâm kiến tánh. Còn mục tiêu bây giờ là nhất 

tâm chuyên niệm. Đây là sự thù thắng của Tịnh độ tông, nên 48 nguyện rất quan trọng. 

48 nguyện là chính Phật A Di Đà tự nói, Đức Thế Tôn vì chúng ta mà thuật lại. Mỗi 

nguyện  đều là  vì  độ  chúng  sanh,  là  giúp  chúng sanh  trong  một  đời  thành  tựu.  Tất  cả 

đều làm Phật. Điều này chúng ta chẳng thể không biết. 

Tập 313  211 



Quy mạng tam bảo, câu này thấy thì dể, nhưng thật sự quy mạng không dể. Thông 

thường trên văn tự thấy quy y, đây là quy mạng. Tam bảo là Giác- Chánh- Tịnh. Quy là 

quay đầu. Quy mạng là bảo chúng ta quay đầu. Thân mạng của chúng ta phải nương 

tựa  vào  tự  tánh  tam  bảo.  Phật  là  tự  tánh  Giác,  giác  mà  không  mê.  Pháp  là  tự  tánh 

Chánh, chánh mà không tà. Tăng là tự tánh Tịnh, tịnh mà không nhiễm. Chánh, Giác, 

Tịnh là tự tánh tam bảo. Chính là đề kinh của kinh Vô Lượng Thọ. Thanh tịnh là Tăng 

bảo. Bình đẳng, bình đẳng là chánh định, chánh định tức bình đẳng là Pháp bảo. Giác 

là Phật bảo. 

Chúng ta nên đem thân mạng mình quay về nương tựa thanh tịnh bình đẳng giác. 

Mổi niệm không rời, nơi nơi không rời. Tịnh độ tông phương tiện hơn so với đại thừa, 

vì  đại  thừa  không  có  tướng.  Ly  tất  cả  tướng,  tức  tất  cả  pháp.  Khó!  Tịnh độ tông  có 

phương hướng, niệm niệm của chúng ta đều nghĩ đến tây phương. Mổi niệm đều niệm 

Phật  A  Di  Đà.  Chấp  tướng,  không  phải  ly  tướng.  Chấp  trì  danh  hiệu,  chấp  chính  là 

chấp  trước.  Trì  chính  là  duy  trì  đừng  để  mất  đi.  Đem  những  thứ  khác  buông  bỏ  hết, 

trong tâm chỉ có Phật A Di  Đà, chỉ có  kinh Vô Lượng Thọ. Nếu  muốn nghĩ thì nghĩ 

đến kinh Vô Lượng Thọ. Nghĩ đến kinh Vô Lượng Thọ là sao? Là nghĩ đến thế giới 

Cực  Lạc.  Nhớ  Phật  niệm  Phật  thì  hiện  tại  tương  lai  nhất  định  gặp  Phật,  cho nên  nếu 

chưa thành thục kinh thì không cách gì nghĩ được, vì ta cư suy nghĩ tạp loạn. 

Tôi suốt đời thọ trì bộ kinh này, nên suy nghĩ của tôi chính là suy nghĩ chuyên môn. 

Chuyên suy nghĩ đến thế giới Cực Lạc, chuyên suy nghĩ đên Phật A Di Đà. Nếu kinh 

điển học tập của tôi quá nhiều quá khó, như vậy suy nghĩ của ta sẽ loạn, suy nghĩ lung 

tung sẽ sai lầm. Nên Phật dạy chúng ta chế tâm vào một chổ, vì tâm này của chúng ta 

là tán loạn. Không ở một nơi, nghĩ đông nghĩ tây. Đó là gì? Là tâm luân hồi. Kinh luận 

nghĩ quá nhiều cũng là tâm luận hồi, vì nó không phải là nhất tâm. Nhất tâm chính là 

thiền định, nhất tâm chính là tam muội. Đạt được định mới có thể khai tuệ, tuệ khai sẽ  

thấy  Phật.  Tuệ  sẽ  thấy  được  thế  giới  Cực  Lạc,  cảnh  giới  hiện  tiền.  Nên  nói  hiện  tại 

tương lai nhất định thấy Phật. Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh ra. Ta nghĩ đến thế giới 

Cực Lạc thì thế giới Cực Lạc sẽ hiện tiền. Nghĩ Phật A Di Đà thì Phật A Di Đà sẽ hiện 

tiền, như vậy mới có thể vững vàng nắm bắt được thế giới Cực Lạc. Như vậy đời này 

của chúng ta sẽ có giá trị, đại công viên mãn. 

Sanh đến thế giới Cực Lạc, được oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, trở 

thành A Duy Việt Trí Bồ Tát. Cỏi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, cũng là 

212  Tập 313 



A Duy Việt Trí Bồ Tát, điều này thật không thể nghĩ bàn. Thân của cỏi đồng cư hạ hạ 

phẩm vãng sanh, sẽ được 48 nguyện của Phật Di Đà gia trì. Đó là thân gì? Thân pháp 

tánh. Cỏi đồng cư mà chúng ta  ở cũng là cỏi pháp tánh. Thật là không thể nghĩ bàn! 

Không phải như kinh Kim Cang nói, thế giới là nhất hợp tướng, là vi trần tụ. Không 

phải thế giới đó. Quả báo thù thắng như vậy là như trong kinh nói, “huệ dĩ chân thật lợi 

ích”. Nếu chúng ta không nương vào Phật A Di Đà để tu đến cảnh giới này, thì phải 

đến kiếp nào mới thành tựu? Gặp được Phật A Di Đà, không ngờ lại dể đạt được như 

vậy. Nên ta phải biết cơ hội này rất khó có được. 

Lời  của  cư sĩ Bành Tế  Thanh nói hoàn toàn chính xác, từ vô lượng kiếp đến này 

mới có ngày  hy hữu khó gặp này, vậy mà chúng ta đã gặp được. Vô lượng kiếp đến 

nay hy hữu khó gặp vậy mà ngày nay chúng ta đã gặp. Gặp được nếu không nắm bắt 

nó thì sẽ không được thành tựu, như vậy không phải đã rất oan uổng rồi sao? Như vậy 

là quá sai lầm, sai lầm rất lớn. Nếu có thể nắm bắt được, thì đời này nhất định sẽ thành 

Phật  viên  mãn.  Đây  gọi  là  Phật  pháp  một  đời  thành  tựu.  Hy  vọng  mọi  người  trong 

chúng ta đều nổ lực. 

Hoàng Niệm Tổ dẫn chứng những kinh điển này, đều là chư vị tổ sư nói lời chân 

thật với chúng ta. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

------------------------------------------------------------------------------------ 

Tập 314 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: ngày 03 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải”, trang 368, hàng thứ ba từ dưới đếm lên. 

 “Khứ Diêm Phù Đề bách thiên câu chi na do tha Phật sát, hữu thế giới danh viết Cực 

 Lạc”.  

Tập 314  213 





Đây chính là chỉ phương lập hướng. Đức Phật A Di Đà vì tiếp dẫn chúng sanh 

trong mười phương thế giới mà thị hiện như vậy.  “Thượng cú thị Tống dịch văn”,  bản 

dịch của thời nhà Tống.  “Nguỵ dịch vi thập vạn ức sát”,  phiên dịch này đơn giản hơn 

nhiều.  “Đường dịch vi thập vạn ức Phật sát, Xưng Tán Tịnh Độ Phật Nhiếp Thọ Kinh”.  

Đây là tiểu bổn kinh A Di Đà do ngài Huyền Trang phiên dịch.  “Đồng Tống Dịch”,  

hoàn  toàn  tương  đồng  với  bản  dịch  của  chúng  ta  ở  đây.  “A  Di  Đà  Kinh  đồng  Nguỵ 

 Đường lưỡng dịch, chư dịch bất đồng” . Năm loại bản dịch này phiên dịch không giống 

nhau.  “Kỳ cố hữu nhị”,  đây là nguyên do có hai loại bất đồng. 

 “Nhất giả, như Pháp Hoa sở thuyết, tuỳ chúng sanh căn khí sở thuyết danh tự bất đồng, 

 niên kỷ đại tiểu. Thị cố lưỡng độ cự ly diệc khả bất đồng”.  Ấn Độ cổ và Trung Quốc 

đo lường đong đạc không giống nhau. Đây đều đứng về sự mà nói.  “Thật giả Cực Lạc 

 ta bà giai biến nhất thiết xứ, hổ dung hổ nhiếp, bổn vô cự ly chi khả ngôn”.  Đây là 

xưng tánh mà nói. Cũng chính là dùng thật tướng các pháp để nói, dùng chân tướng 

của tất cả pháp để nói. Nó không có cự ly, không có xa gần. Vì sao? Vì thế giới Cực 

Lạc biến khắp mọi nơi, biến pháp giới hư không giới. Thế giới ta bà cũng biến khắp 

mọi nơi. Chúng ta khởi tâm động niệm cũng như vậy biến khắp mọi nơi. 

Hiền Thủ đại sư trong Tu Hoa Nghiêm Áo Chỉ Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán nói 

rất rỏ ràng. Đoạn đầu tiên ngài nói với chúng ta về bản thể. Điều này ngày nay khoa 

học và triết học còn chưa phát hiện. “Tự tánh thanh tịnh viên minh thể”. Rối cuộc nó là 

cái gì? Chưa có ai có thể nói ra được. Đức Phật có cách nào nói ra chăng? Phật cũng 

không  thể  nói  ra.  Giới  khoa  học  đối  với  điều  này  cũng  mù  mờ,  không  biết.  Đây  là 

nguồn gốc của muôn pháp trong vũ trụ. Muôn pháp trong vũ trụ từ đâu mà có? Là từ tự 

tánh mà có. Nhưng nó không phải vật chất,  không phải là tinh thần, cũng không phải 

là hiện tượng tự nhiên. Nên bất cứ máy móc nào của khoa học cũng không cách nào đo 

lường được nó. Đức Phật nói “duy chứng phương tri”. Chứng nhập  cảnh giới này thì 

sẽ biết. 

Biết  được  cũng  không  nói  được.Bởi  nói  ra  người  khác  cũng  không  hiểu,  chỉ  có 

người chứng được cảnh giới giống như vậy mới hiểu được. Kỳ thật Phật nói ra “Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh” chính là những gì ngài Huệ Năng nói. Vốn tự 

thanh tịnh, vốn không sanh diệt, vốn tự đầy đủ, vốn không dao động, có thể sanh vạn 

pháp. Chúng ta nghe rồi cảm thấy thế nào? Hình như đã hiểu. Nhưng thực tế thì sao? 

Thực tế không hiểu. Vốn tự thanh tịnh, nhưng thanh tịnh đến trình độ nào thì không 

214  Tập 314 



biết. Bất sanh bất diệt, nhưng tại sao bất sanh bất diệt cũng không biết. Nên đây là bản 

thể mà trong triết học nói. 

Từ thể khởi dụng, khởi lên hai dụng. Một là y báo, nghĩa là vũ trụ xuất hiện. Một 

tác dụng khác là chánh báo. Chánh báo là gì? Chánh báo là chỉ chính mình, là ta xuất 

hiện, chứ không phải chỉ cho người khác. Người khác là chánh báo của họ, họ là y báo 

của ta. Ta là chánh báo, tất cả mọi người đều là y báo của ta. Y báo cũng chính là cảnh 

sinh tồn của ta. Trong môi trường có môi trường nhân sự, có môi trường vật chất, có 

môi trường tự nhiên. Nên chánh báo nghĩa là nói đến chính mình. Ta xuất hiện, ta với 

vũ trụ đồng thời xuất hiện. Còn việc này thì sao? Trong đối thoại của Thế Tôn và Bồ 

Tát Di Lặc nói rất rỏ, “nhất niệm bất giác”. Nhất niệm bất giác không có nguyên nhân. 

Không có quá khứ, cũng không có vị lai. Nói cách khác, cũng chính là không có hiện 

tại. Không có quá khứ, không có vị lai thì làm gì có hiện tại? Nên niệm này gọi là vọng 

niệm, gọi là vô thỉ vô minh. Niệm này là duyên khiến A lại da xuất hiện. 



A lại da là năng biến. Tất cả vạn pháp nghĩa là mười pháp giới y chánh trang 

nghiêm là sở biến. Hư không pháp giới cũng là sở biến của nó. Tánh là năng hiện năng 

sanh, thức là năng biến. Ở đây nói rất rỏ ràng. Hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh 

thần với ta. Ta và vật chất, là y báo và chánh báo. Nó đang chấn động rất nhanh, đều là 

hiện tượng dao động. Bất động thì hiện tượng sẽ không có. Tinh thần là hiện tượng dao 

động, vật chất cũng là hiện tượng dao động. Hiện tượng dao động của tinh thần nhanh 

hơn hiện tượng vật chất. Nhưng bất luận là tinh thần dao động hay vật chất dao động, 

nhất định có ba loại hiện tượng phát sanh. Chính là ba loại chu biến. 

Thứ nhất là “chu biến pháp giới”. Khi nó vừa dao động là biến pháp giới hư không 

giới, toàn bộ đều tiếp nhận được. Dao động là do ta phát ra, mọi người đều tiếp nhận 

được. Cùng một đạo lý như vậy. Hiện tượng dao động này biến pháp giới hư không 

giới, chúng ta đồng thời cũng nhận được. Thân thể giống như là một công cụ phát xạ 

thông  tin,  đồng  thời  cũng  là  công  cụ  thu  thập  thông  tin. Giống như  cơ  khí  vậy,  vừa 

động là chu biến pháp giới. 

Thứ  hai  là  “xuất  sanh  vô  tận”.  Xuất  sanh  vô  tận  là  biến  hoá  vô  cùng.  Vì  có  dao 

động nên nó sẽ có biến hoá. 

Thứ ba là “hàm dung không hữu”. Chính là tâm bao thái hư, lượng châu sa giới. 

Không có thời gian, chẳng có không gian. Nên nói Cực Lạc biến khắp mọi nơi, ta bà 

cũng biến khắp mọi nơi. Chúng ta khởi tâm động niệm đều biến khắp mọi nơi. Đây là 

chân tướng sự thật. Tất cả đều hổ tương dung hoà nhiếp thọ, hổ tương bao dung lẫn 

Tập 314  215 



nhau. Trong tôi có quí vị, trong quí vị có tôi. Trong tôi có thế giới cực Lạc, có thế giới 

ta bà. Có quốc độ của tất cả chư Phật trong ba đời mười phương, tất cả đều đầy đủ. Có 

đầy đủ lục đạo tam đồ trong mười pháp giới. Thật giống như bây giờ chúng ta dùng ti 

vi vậy. Máy móc này chính là ta, là chánh báo của ta. Tướng hiện ở trong đó  là y báo. 

Bây giờ các kênh trên ti vi, tôi tin rằng những gì quốc gia dùng có thể nhận được tín 

hiệu trên toàn thế giới. Hình như có mấy trăm kênh, thậm chí có mấy ngàn kênh. Mổi 

kênh phát ra đều nhận được, có mấy ngàn kênh. Mổi kênh đều hổ tương dung nhiếp lẫn 

nhau. Chỉ cần nhấn một kênh thì toàn bộ hình ảnh đều hiện ra. Nên biến pháp giới hư 

không giới với chính mình là một thể. 

Tất cả chúng sanh, ngày nay chúng ta nói nhân loại trên địa cầu có liên quan gì với 

ta? Là một thể. Điều này người giác ngộ biết, người chưa giác ngộ thì không biết được. 

Thế gian này người giác ngộ ít, người không giác ngộ nhiều. Nên người giác ngộ rất 

vất vả. Vì họ biết, họ biết toàn thể nhân loại với mình là một thể, nên họ chăm sóc, 

quan tâm, yêu thương họ vô điều kiện. Người không biết thì thấy hoàn toàn không liên 

quan đến mình. Họ chính là tự tư tự lợi, cho rằng chỉ có một cái tiểu ngã, còn những 

người ngoài không liên quan đến ta. Như vậy là sai. Một sợi lông một hạt bụi đều có sự 

liên quan, đều có sự liên quan mật thiết với chúng ta. Hiện tượng này ngày nay khoa 

học chưa nói ra, triết học cũng chưa nói ra. 

Thầy Phương đã dùng tâm huyết và thời gian của đời minh vào trong Phật pháp đại 

thừa. 79 tuổi thầy ra đi, thầy ra đi hơi sớm. Nếu như thầy có thể sống thêm mười năm, 

Phật giáo của Đài Loan sẽ không như tình trạng ngày nay. Tôi theo thầy hơn 20 năm. 

Tôi theo thầy năm tôi 26 tuổi,  thầy đi năm đó tôi 50 tuổi. Khi đó thầy vừa mới khế 

nhập cảnh giới. Khi dạy tôi thầy mới hơn 40 tuổi. Lúc đó thầy có phân biệt, vì thầy là 

người  nghiên  cứu  triết  học.  Hoàn  toàn  dùng  triết  học  để  nhìn  Phật  pháp.  Cho  rằng 

trong Phật pháp có một bộ phận là triết học cao thâm, nhưng vẫn còn một số, thậm chí  

trên một nửa là mê tín, là thần thoại. Thầy đã có cái nhìn này đối với Phật pháp. Đến 

cuối đời, đối với những thần thoại đó thầy đều công nhận rằng, đó là cảnh giới không 

thể nghĩ bàn. 

 “Hổ dung hổ nhiếp, bổn vô cự ly chi khả ngôn”.  Làm gì có cự ly? Không có cự ly, 

cũng  không  có  trước  sau.  Đây  đều  là  nói  rất  chân  thật,  hoàn  toàn  là  cảnh  giới  hiện 

lượng thân chứng của Chư Phật Bồ Tát. Thật tướng chân thật, là chân tướng của tất cả 

các pháp. Sự việc là như vậy. Đối với những vấn đề này, chúng ta từ chổ hoàn toàn 

không biết, không nhận thức, nên nghe thấy cách nói này, cho là thần thoại, là mê tín. 

216  Tập 314 



Nghe suốt 60 năm cũng đã hiểu rỏ. Đây là thật không phải giả. Buông bỏ vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước ta sẽ thấy được. 

Nghĩa thứ hai thì dể nói hơn. Đây là nói về chữ số.  “Nhị giả, ức, câu chi, na do tha 

 chi số” . Đây đều là con số . “Sở biểu đại tiểu bất nhị”.  Người xưa nói ức, “ức” có bốn 

cách nói. “Mười vạn” gọi là ức. “Trăm vạn” cũng gọi là ức. “Ngàn vạn” cũng gọi ức. 

“Vạn vạn” cũng gọi ức. Ngày nay chúng ta dùng vạn vạn là ức.  “Câu chi, kỳ dịch vi 

 ức”. Nên câu chi cũng có thể nói là mười vạn, trăm vạn, ngàn vạn, vạn vạn đều có thể 

nói được, đều không nói sai. Câu chi người xưa gọi là ức. Ức có lớn nhỏ khác nhau, có 

bốn loại. 

 “Đãn tiền tam giả, tắc vi thường dụng giả”.  Hình như con số mà chúng ta hiện đang 

dùng thì ức là vạn vạn, dùng chữ này.  “Na do tha”  cũng là con số của Ấn Độ. “Mười 

vạn” có thể gọi là na do tha. “Ngàn vạn” cũng có thể làm na do tha.  “Diệc hữu giải vi 

 vạn vạn giả”,  nó với ức gần như tương đồng. Vì sao lại có nhiều việc phiền phức như 

vậy? Chúng ta đều biết, khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni xuất hiện, tương đương với 

thời kỳ cuối của nhà Chu. Đức Thế Tôn xuất hiện hầu như cùng thời đại với Lão Tử và 

Khổng Tử. Sớm hơn Lão Tử  và Khổng Tử  một  chút. Thời đại  đó Trung Quốc chưa 

thống nhất, Ấn Độ cũng chưa thống nhất, đều là bộ lạc tộc quần. Nên rất nhiều quốc 

gia. 

Trong  lịch  sử  ghi  chép  thời  nhà  Chu,  Ở  Trung  Quốc  từ  Liêu  Đông  đến  lưu  vực 

Trường giang, lưu vực Châu giang. Trong một diện tích như vậy mà có đến 800 chư 

hầu, tức là có 800 quốc gia. Đất  nước lớn thì  cương vực biên  giới có 100 dặm, 100 

dặm là nước lớn. Nước nhỏ là 50 dặm, 30 dặm. Thực tế mà nói thì nó như một trấn nhỏ 

hiện nay. Chư hầu vương của Đại Quốc cũng chỉ ngang như một huyện trưởng bây giờ. 

Đó là chư hầu, họ là vua một nước. 

Chúng ta xem “Xuân Thu”, “Tả Truyện”, thì có thể thấy được sự  phức tạp của xã 

hội đương thời. Nước lớn thường hiếp đáp nước nhỏ. Chiến tranh từ đầu năm đến cuối 

năm không ngừng. Chiến tranh là gì? L đánh nhau. Nên mổi quốc gia dùng văn tự cũng 

không tương đồng. Như lối  chữ  Triện  của Trung Quốc, một chữ  nhưng  có rất nhiều 

cách viết. Là sao? Lúc đó mổi quốc gia dùng khác nhau. Chế độ đo lường đong đạc ở 

Ấn  Độ  cũng như  vậy, không thống nhất, không có tiêu chuẩn. Nhưng ở Trung quốc 

vẫn  còn  tôn  sùng  một  điều  chính  là  Cộng  Chủ,  xưng    là  Thiên  Tử.  Là  nói  vị  quốc 

vương này có đạo đức có nhân nghĩa. Ông ta có rất nhiều chế độ điển chương để có thể 

Tập 314  217 



làm gương cho người khác. Các quốc gia khác đều dùng chế độ của người này. Nên 

gọi ông là Thiên Tử. 

Thiên tử không có thực quyền. Quốc gia của người khác chủ quyền là độc lập. Nếu 

phát sinh tranh chấp, thì Thiên tử chỉ có thể chủ trì công đạo mà thôi, hoá giải  tranh 

chấp. Trên thực tế đến đời Tần Thuỷ Hoàng mới thống nhất. Những nước chư hầu đều 

bị  trừ  bỏ  và  đổi  thành  quận  huyện.  Trung  Quốc  hiện  nay  vẫn  còn  rất  nhiều  tên  của 

huyện,  đều  là  tên  của  các  nước  chư  hầu  ngày  xưa.  Đây  là  danh  xưng  đơn  vị,  có  rất 

nhiều cách nói không giống nhau. Ví dụ nói ức, ở nơi khu vực này họ lấy mười vạn 

làm ức. Nhưng nơi khác lại lấy trăm vạn làm ức. Như chúng ta hiện này lấy vạn vạn 

làm ức. Vạn ở đây là đơn vị. Mười vạn, trăm vạn, ngàn vạn, vạn vạn gọi là ức. Một ức 

chính là một vạn vạn. 

 “Kỳ nghĩa bất nhất, thị cố nan hiệu”.  Hiệu là so sánh, chỉnh sủa, không dể chỉnh sữa. 

“Kỳ nghĩa bất nhất”. Chúng ta cũng biết, lúc đó là thời đại bộ lạc,  cùng một danh xưng 

nhưng trong đó nội dung không giống nhau. Điều này có thể lý giải được.  “Kim ư thập 

 vạn ức thủ ức số chi tối đại giả, tắc vi thập vạn vạn vạn”.  Vạn vạn là ức. Mười vạn ức, 

mười vạn ức là mười vạn lần vạn vạn.  “Bách thiên câu chi na do tha. Thủ câu chi dữ 

 na do tha chi tối  tiểu giả, tắc vi thiên vạn vạn vạn. Giảo thập vạn ức đại nhất bách bội, 

 cố bất tất cục hạn ư số lượng”.  Trong kinh như những con số này đọc qua là được. 

Đây đều là do vọng tưởng, phân biệt của tất cả chúng sanh mà có.  Rời vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước thì những hiện tượng này không tồn tại. 

 “Chư kinh hổ tham”,  những kinh điển này chúng ta xem nhiều thêm một chút.  “Tắc 

 khả tri sở thị hiện chi cực Cực Lạc thế giới. Cự thử thổ chí thiểu tại thập vạn vạn ức cá, 

 tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  chi  ngoại.  Tam  thiện  đại  thiên  thế  giới  vi  nhất  phật  chi 

 quốc độ”.  Phạm vi giáo hoá của một vị Phật là một tam thiên đại thiên thế giới. Tam 

thiên đại thiên thế giới là một đại thiên thế giới. Một đại thiên thế giới, vì sao gọi là 

tam thiên? Tôi nghĩ rất nhiều bạn đồng học đều biết. Cách nói này là lấy núi Tu Di làm 

trung tâm. Mặt trăng mặt trời bao vây và xuay quanh núi Tu Di, như vậy gọi là một 

đơn vị thế giới. Một ngàn đơn vị thế giới gọi là một tiểu thiên thế giới. Lại lấy tiểu 

thiên làm đơn vị. Một ngàn tiểu thiên thế giới gọi là một trung thiên thế giới, sau đó lấy 

trung thiên làm đơn vị. Một ngàn trung thiên thế giới gọi là một đại thiên thế giới. Tam 

thiên là tiểu thiên, trung thiên, đại thiên nên gọi là tam thiên. 

Vì thế tam thiên đại thiên thế giới, thật ta chính là một đại thiên thế giới. Thông thường 

một vị Phật giáo hoá một lãnh thổ như thế. Đơn vị thế giới lớn bao nhiêu? Trước đây 

218  Tập 314 



chúng  ta  đều  cho  rằng  hệ  mặt  trời  là  đơn  vị  thế  giới.  Khi  tôi  gặp  Hoàng  Niệm  Tổ, 

chúng tôi có thảo luận đến vấn đề này. Ông nói lấy hệ mặt trời để làm đơn vị thế giới là 

sai lầm. Núi Tu Di không phải mặt trời. Hệ mặt trời chuyển động xoay quanh hệ ngân 

hà. Chuyển một vòng gọi là thái dương niên_năm ánh sáng. Trung tâm của hệ ngân hà 

mới  là  núi  Tu  Di  mà  trong  kinh  Phật  nói.  Bây  giờ  giới  khoa  học  nói  nơi  đó  là  hắc 

đông_động tối. Một hắc đông rất lớn, lực dẫn cũng rất lớn. Đến ánh sáng cũng bị nó 

hút vào. 

Một đơn vị thế giới là một hệ ngân hà. Như vậy một tam thiên đại thiên thế giới là 

bao nhiêu hệ ngân hà? Một thiên tiếp một thiên lại nối tiếp một thiên là mười ức thiên. 

Mười vạn vạn là khu vực giáo hoá của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni hiện thân trên địa cầu này, thì chúng ta sẽ biết đó là ứng hoá thân! Ngài hiện 

thân trên bất cứ tinh cầu nào đều là ứng hoá thân. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni có cỏi 

thật báo trang nghiêm, có cỏi phương tiện hữu dư. Cỏi phương tiện hữu dư chúng ta 

không nhìn thấy. Cỏi đó hoàn toàn bất đồng không gian duy thứ với chúng ta, nên biết 

rằng vũ trụ quá lớn. 

“Phàm phu văn chi, thường cảm Cực Lạc thậm viễn, cụ bất năng khứ”.  Tình huống 

này rất nhiều. Có nhiều người vừa nghe nói đến mười vạn ức cỏi Phật thì giật mình. 

Như vậy thì đi bằng cách nào?  “Thử thật do ư mê tự tâm lượng cố”.  Câu này nói nói 

như thế nào? Không biết tâm lượng mình lớn bao nhiêu. Là loại thứ ba trong ba loại 

chu biến, nó bao hàm không hữu. Như vậy tâm lượng của chúng ta lớn biết bao? Hàm 

là bao hàm, bao hàm hư không. Dung là dung nạp, dung nạp vạn hữu. Hữu chính là 

mười pháp giới y chánh trang nghiêm. Tất  cả quốc độ của chư  Phật  Như Lai  đều là 

“hữu”. Trong hư không không nói đến vật chất.  Tất cả pháp trong hư không, đều ở 

trong tâm lượng của ta. Tâm lượng chúng ta lớn biết bao! 

Loại chu biến thứ hai là “xuất sanh vô tận”, trong kinh nói vô lượng vô biên quốc 

độ của tất cả Chư Phật Như Lai trong mười phương ba đời, là xuất sanh vô tận. Tất cả 

đều do ý niệm của chính mình biến hiện ra. Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh ra. Kinh 

Hoa Nghiêm nói: Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến. Cách nó này chúng ta nghe rất 

quen, tự mình cũng có thể nói. Nhưng thật sự không biết, không tin nhận. Không tin 

nhận là do không thật sự hiểu biết. Nếu tất cả đều nói rỏ ràng và đã hiểu, thì làm gì có 

chuyện không tin nhận? Nếu thật sự tin nhận, thì Cực Lạc ở đâu? Ngay tại đây. 

Bên  dưới  dẫn  chứng  kinh  Lăng  Nghiêm  nói:   “Cứ  Lăng  Nghiêm  tắc  thập  phương 

 hư  không  sanh  ngã  tâm  trung.  Như  phiến  vân  điểm  thái  thanh  lý,  hà  viễn  chi 

Tập 314  219 



 hữu?” Đây  là  Kinh Lăng  Nghiêm  nói. Đức  Phật  đưa  ra  một  ví  dụ,  chúng  ta đều  cho 

rằng hư không lớn nhất. Nhưng Đức Phật đưa ra ví dụ nói, chúng ta ví hư không như 

một đám mây. Một đám mây trên bầu trời. Vậy tâm chúng ta thì sao? Tâm chúng ta là 

thái không. Quý vị nói là tâm lớn hay đám mây lớn? Biến pháp giới hư không giới ở 

trong tâm chúng ta, giống như một đám mây trong không trung vậy. Hư không nhỏ, 

tâm lượng lớn. Nên nhớ rằng, tâm bao thái hư, lượng châu sa giới, là nói về tâm của 

chính  mình.  Chân  tâm  lớn  như  vậy,  vọng  tâm  cũng  là  lớn  như  vậy.  Chân  và  vọng 

không hai. 

Tâm nhỏ như vậy là do tự tư tự lợi, một người cũng không thể bao dung. Như vậy 

là  sao?  Là  phiền  não.  Giống  như  Đức  Thế  Tôn  nói,  vì  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước mà không thể chứng đắc. Ta đã đánh mất tâm lượng vốn có, trở thành tâm lượng 

rất nhỏ. Tâm lượng nhỏ rất khổ. Nếu ta biết tâm lượng lớn như vậy, sẽ hiểu rằng thì ra 

tất cả quốc độ của Chư Phật Như Lai trong mười phương thế giới, đều là tâm ta biến 

hiện ra. Quý vị muốn đi đến đâu, thì cảnh giới hiện ngay trước mắt. Nên trong Tịnh Độ 

Sanh Vô Sanh Luận nói:  “Sanh tắc quyết định sanh, khứ tắc thật bất khứ”.  Không đi 

làm  sao  vãng  sanh  được?  Cực  Lạc  ở  ngay  trước  mắt,  ta  còn  đi  đâu nữa.  Giống  như 

những  lời  này,  nếu  cư  sỹ  Hoàng  Niệm  Tổ  không  dẫn  chứng  lời  trong  kinh  luận,  thì 

chúng ta tránh không  bàn đến, để khỏi tranh luận. Tức là lược bỏ đi. 

Chú giải của ông rất hay, đã đem những kinh luận có liên quan, đều thu thập và vào 

đây. Nên đọc bộ chú giải này, chính là đọc hơn 100 bộ kinh luận. Đây hoàn toàn là sự 

thật chứ không phải giả đâu, nhất định phải tin tưởng. Phải mở rộng tâm lượng chính 

mình và phải buông bỏ hết tập khí phiền não. Quý vị xem như vậy thì tự tại biết bao! 

 “Cố „Quán Kinh‟ viết, A Di Đà Phật, khứ thử bất viễn”.  Thật sự là không xa. Mười 

vạn ức cỏi Phật, chính là mười vạn ức đại thiên thế giới, không xa. Ức vạn ức đại thiên 

thế giới cũng không xa. Trong tự tánh thanh tịnh không có cự ly. Điều này cần phải 

biết. Không có cự ly tức là không có không gian. Không có đến và đi tức là không có 

thời gian. Thời gian và không gian đều không tồn tại.  “Thật nhân bổn tại chúng sanh 

 các các tự tâm chi nội dã” . Điều này không sai chút nào. Thế giới Cực Lạc, thế giới 

Hoa Tạng, thế giới Mật Nghiêm. Tỳ Lô Giá Na Phật, A Di Đà Phật, Đại Nhật Như Lai 

đều ở trong tâm chúng ta, không phải bên ngoài. 

Nên  nhớ,  Trong  kinh  điển  đại  thừa  Đức  Phật  thường  nói:  “Ngoài  tâm  không  có 

pháp, ngoài pháp không có tâm”. Tâm và pháp vĩnh viễn là một thể. Tâm là năng sanh 

năng hiện, pháp là sở sanh sở hiện. Thể và tướng nhất định không rời nhau, như vàng 

220  Tập 314 



và đồ trang sức vậy, nó không thể tách rời. Nói đến thể là có tướng và dụng, nói đến 

tướng  là  có  thể  và  dụng,  nói  đến  dụng  nhất  định  có  thể  và  tướng.  Không  có  thể  và 

tướng làm gì có tác dụng? Một mà ba, ba trong một. Nếu xem nó thành ba là sai, là mê. 

Nên biết một mà ba, ba trong một.  “Phi tam phi nhất, tức tam tức nhất”,  như vậy mới 

thật sự hiểu rỏ sự tướng. 

 “Hựu Di Đà Sớ Sao viết”,  là Liên Trì Đại Sư nói.  “Phân minh tại mục tiền, diệc hà 

 thường viễn? Liên Trì Đại Sư chi thuyết, thấu triệt tâm nguyên”.  Đây là chân tướng sự 

thật. Những lời này chúng ta phải thường xuyên ghi nhớ. Trong kinh Lăng Nghiêm nói: 

“Thập phương hư không sanh ngã tâm trung, ngã tâm sanh thập phương hư không”. 

Hư không bao lớn? Như một đám mây điểm giữa bầu trời xanh. Bầu trời xanh chính là 

hư không. Một đám mây trong hư không. Bây giờ khái niệm này chúng ta đã hiểu rất 

rỏ. Mọi người thường ngồi máy bay để đi du lịch, đều bay lên trên tầng mây. Quý vị 

nhìn thấy đám mây không, nó không lớn! 

Chúng ta xem tiếp đoạn bên dưới, càng nói càng gần.  “Hữu thế giới danh viết Cực 

 Lạc.”  Thế chỉ cho thời gian quá khứ, hiện tại, và vị lai. Chữ thế này là ba chữ thập. 

Quá khứ mười năm, hiện tại mười năm, vị lai mười năm, đây gọi là nhất thế_một đời. 

Người xưa nói 30 năm gọi là một đời, đây là nói về thời gian. “Giới gỉa cương giới, chỉ 

không gian. Tức tứ duy thượng hạ, sở vị thập phương dã. Hợp thời dữ không”. Đem 

thời gian và không gian hợp lại gọi là “thế giới”, hoặc gọi là thế gian. Gian cũng gọi là 

không gian, gian là xa cách. Đây là định nghĩa của hai chữ thế giới. 

Cực lạc, là phiên dịch theo nghĩa chữ Hán.  “Phạn ngữ tu ma đề”.  Thời cổ Ấn Độ 

phạm văn gọi là Tu Ma Đề. Chữ hán dịch thành Cực Lạc, nó có rất nhiều nghĩa. Từ 

điểm  phiên  dịch  ta  có  thể  lãnh  hội  được.  Ở  đây  đưa  ra  ba  từ,  “An  Lạc,  An  Dưỡng, 

 Thanh Thái”. Có ba nghĩa như vậy. Thanh là thanh lương tự tại. Thái là dể chịu thoải 

mái. Nên hiện nay chúng ta đều dùng danh từ Cực Lạc này.  “Di Đà Yếu Giải vị Cực 

 Lạc nãi vĩnh ly chúng khổ , đệ nhất an ổn chi vị”.  Đây là các bậc cổ đức giải thích về 

Cực Lạc cho chúng ta. Vĩnh viễn xa rời các điều khổ. Thế gian của chúng ta là khổ khổ, 

hoại khổ, hành khổ. Hoàn toàn đã thoát ly ba điều này nên gọi là Cực Lạc. Vì nó không 

còn  chút  cảm  nhận  nào  về  đau  khổ.  Thế  gian  này  chuyện  khổ  nhiều,  hàng  ngày  nó 

không rời xa thân tâm của chúng ta. Thế giới Cực Lạc không có. Ở đó thân tâm an ổn 

nhẹ nhàng, là đệ nhất an ổn. 

 “Di Đà Sớ Sao viết”,  là Liên Trì Đại Sư nói.  “Hiển chí cực chi lạc”.  Lạc ở đây nghĩa 

là gì? Lạc tức là niềm vui tột cùng. Cực ở đây tức là viên mãn . “Phi nhân thiên nhất 

Tập 314  221 



 thiết chư lạc chi bỉ” . Cõi trời và cõi người rất nhiều chuyện vui, nhưng so với thế giới 

Cực Lạc thì thua xa. Thua xa cỏi Y chánh trang nghiêm của thế giới Cực Lạc. Khi tôi 

mới học Phật, có mấy vị pháp sư đưa ra vấn đề này nói với tôi. Nhà Phật đều lấy giới 

luật làm thầy, lấy khổ làm thầy. Vì sao thế giới Cực Lạc đến đâu cũng đều là trân bảo. 

Như vậy không phải đã quá hưởng thụ rồi sao? Sẽ không tương ưng với giáo huấn của 

đức Phật. Thế gian này của chúng ta, người thật sự tu hành chỉ làm một lều tranh trên 

núi, cái gì cũng không có. Đại khái cũng có được hai bộ y phục để thay đổi, ngoài ra 

không còn gì nữa. 

Họ không có dục vọng, không có bất cứ ham muốn hưởng thụ nào. Họ sống rất tự 

tại, rất an vui. Tại sao thế giới Cực Lạc hoa lệ đến thế? Nên biết rằng, thế gian này của 

chúng ta, tất cả những xa xỉ hoa lệ là do con người tạo nên. Những cung điện đường 

hoàng phú lệ là do con người tạo nên. Thế giới Cực Lạc không cần nhân công. Không 

có nhân tạo, cũng không có thiết kế, đều là tự nhiên. Chưa từng nghe nói thế giới Cực 

Lạc có nhà thiết kế, không có thợ thủ công về bên kiến trúc, chưa nghe nói. Tra hết 

“Đại Tạng Kinh”, suốt 49 năm đức Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta về thế giới Cực 

Lạc, đều là tự nhiên. Phước báo của trời và người lớn. 

Chúng ta thấy Thế Tôn giới thiệu cỏi trời hoá lạc, tầng trời thứ năm của dục giới. 

Tất cả những hưởng thụ của họ đều là biến hoá, là chính mình biến hoá ra. Nghĩ thứ gì 

thì  thứ  đó hiện  ngay  trước  mắt.  Không  cần  kinh  doanh,  không  cần  chế  tạo.  Muốn  ở 

cung điện thì cung điện hiện ra, nếu không cần thì nó sẽ biến mất. Cỏi trời Tha Hoá Tự 

Tại lại càng tự tại hơn nữa, tự mình không cần biến hoá. Do cỏi trời Hoá Lạc biến hoá 

ra để cúng dường họ. Quan hệ hai tầng trời này rất tốt. Có người cúng dường, tự mình 

không cần phải kinh doanh. Mổi thứ đều xứng theo tâm ý của mình. Đây là gì? Là tánh 

đức. Tánh đức tự nhiên hiện ra như thế. Chỉ có thể nói rằng không thể nghĩ bàn, quá kỳ 

diệu. Người và trời trong cỏi dục giới của tầng trời thứ năm, thứ sáu đều có thể làm 

được điều này. Thế giới Cực Lạc còn cao hơn họ rất nhiều, phước báo cũng lớn hơn họ 

rất nhiều. Nên đây là lấy vọng tưởng bình thường của chúng ta để đo lường thế giới 

Cực Lạc, là hoàn toàn sai lầm. Những điều này là Liên Trì Đại Sư giới thiệu về cỏi 

Cực Lạc, tức là trong “Sớ Sao” nói như vậy. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  văn  ở  dưới.  “Chư  Phật  quốc  độ,  tuỳ  cơ  sở  cảm,  hữu  tứ 

 chủng độ”.  Ở đây dẫn chứng Di Đà Sớ Sao của Đại sư Liên Trì . “Tứ thổ giả, nhất viết 

 thường tịch quang độ. Kinh vân, Tỳ Lô Giá Na biến nhất thiết xứ. Kỳ Phật trú xứ, danh 

 thường tịch quang. Thị cực quả nhân sở cư”.  Cực quả là đến đĩnh cao nhất. Trong kinh 

222  Tập 314 



Hoa Nghiêm gọi là diệu giác. Bồ Tát trong kinh Hoa Nghiêm,  không nói trong mười 

pháp  giới,  ngoài  mười  pháp  giới,  Bồ  Tát  sanh  đến  cỏi  thật  báo,  là  Sơ  Trụ  của  Viên 

Giáo. Thiền tông thường nói, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Bây giờ chúng 

ta  đã  biết,  họ  đích  thực  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không 

chấp trước. Phiền não đã đoạn tận. 

Khởi tâm động niệm là do vô  minh phiền não khởi tâm động niệm.  Khi  vô  minh 

phiền não đoạn rồi, không còn khởi tâm không còn động niệm nữa. Phân biệt là trần sa 

phiền não. Trần sa là hình dung từ. Phân biệt  nhiều giống như trần sa vậy, đếm không 

hết. Đây đều do tâm phân biệt, ý niệm này nối ý niệm khác. Quý vị thấy, một giây có 

1600 triệu lần phân biệt. Một lần sanh diệt chính là một lần phân biệt. Không có hai cái 

phân biệt nào tương đồng, nên mới so sanh với trần sa. Chấp trước gọi là kiến tư phiền 

não. Quý vị đã thấy sai lầm, quý vị đã nghĩ sai. Thấy sai là kiến, nghĩ sai là tư. Nếu tất 

cả những phiền não này đều không có, thì đây là địa vị gì? Là Thập trụ. Trên thập trụ là 

thập hạnh, trên thập hạnh là thập hồi hướng. Trên thập hồi hướng là thập địa. Đây là 40 

địa vị. Trên thập địa là đẳng giác, trên đẳng giác nữa là diệu giác. Diệu giác chính là 

cực quả, không còn quả nào hơn thế nữa. 

Cho nên trong kinh có nói, cỏi báo của 41 vị pháp thân đại sĩ. Họ ở trong cỏi báo, 

chính là cỏi thật báo trang nghiêm. Còn diệu giác thì sao? Diệu giác ở cỏi thường tịch 

quang.  Nói  cách  khác,  diệu  giác  là  hoàn  toàn  quay  về  với  tự  tánh.  Trong  cỏi  thường 

tịch quang cái gì cũng không có. Ba loại hiện tượng cũng không tồn tại. Hiện tượng vật 

chất, hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên đều không tồn tại. 



Ngày nay các nhà khoa học đã phát hiện ra một việc. Căn cứ theo quan sát của 

họ,  nghiên  cứu  quan  sát  đo  lường  nói,  máy  móc  tinh  vi  của  chúng  ta  đo  lường  hư 

không. Nhưng trên thực tế chỉ có thể nhìn thấy mười phần trăm của vũ trụ. Hình như 

họ  từ  trong  toán  học  mà  suy  luận  ra.  Còn  90  phần  trăm  của  vũ  trụ  không  có,  nhìn 

không thấy. Chúng tôi nghe xong hiểu ý mỉm cười. 

Họ  không  biết  trong  kinh  Phật  có  nói.  Vậy  90  phần  trăm  đó  đi  đâu?  Trở  về  cỏi 

thường tịch quang rồi. Họ có thể đo lường được, trên thực tế chỉ đo có thể đo lường 

đến  mười  pháp  giới.  Cỏi  thật  báo  họ  không  đo  lường  được.  Thực  ra  đã  trở  về  cỏi 

thường  tịch  quang, nên  dù  dùng  máy  móc  tinh  vi  cở  nào  cũng  không  cách  nào  phát 

hiện được. Vì sao? Vì nó không phải là hiện tượng, không phải là đối tượng để họ đo 

lường. Trở về cỏi thường tịch quang, thường tịch quang biến khắp mọi nơi, chu biến 

pháp giới. 

Tập 314  223 



Tỳ Lô Giá Na, là phạn ngữ. Dịch sang chữ Hán là “biến nhất thiết xứ”. Tỳ Lô Giá 

Na là ai? Chính là tự tánh thanh tịnh viên minh thể của chúng ta. Quốc sư Hiền Thủ nói 

như  vậy, tức  là pháp thân của chính mình. Chính là muôn sự  muôn trong biến pháp 

giới hư không giới, bao gồm nguồn gốc của chính mình. Nó từ đâu đến? Từ đâu đến, từ 

Tỳ Lô Giá Na đến. Nó là thật, những tướng nó hiện ra đều là huyễn tướng. “Phàm sở 

hữu tướng giai thị hư vọng”. Vì nó là huyễn tướng nên nó không chướng ngại chân thật. 

Vì nó là chân nên cũng không chướng ngại  phát  huy của huyễn tướng. Có thể thiên 

biến vạn hoá. Đối với nó mà nói thì không có chút nhiễm ô nào. Là nơi ở của người có 

quả vị cáo nhất. 

 “Nhị  viết,  thật báo trang nghiêm độ, hành chân thật pháp, cảm thù thắng  báo. Thất 

 bảo trang nghiêm, cụ tịnh diệu ngũ trần cố, diệc vân vô chướng ngại độ. Dĩ sắc tâm 

 bất nhị, mao sát tướng dung cố, thị pháp thân đại sĩ sở cư”.  



Đây là cỏi báo của Bồ Tát. Bồ Tát nào? Bồ tát đã minh tâm kiến tánh. Bồ Tát 

đã đoạn tận vô thỉ vô minh. Vì sao họ không trú ở cỏi thường tịch quang? Vì đã đoạn 

tận vô thỉ vô minh, nhưng chưa đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, chỉ cần còn một chút 

tập khí thì cỏi báo này sẽ hiện tiền. Nên họ sống trong cỏi báo này. Tập khí vô thỉ vô 

minh đó không cách nào đoạn được, thời gian lâu tự nhiên nó mất đi. 

Cần thời gian bao lâu? Trong kinh Hoa Nghiêm nói là ba đại a tăng kỳ kiếp. Ý này 

chính là nói, vô lượng thọ là có hạn lượng. Vô lượng thọ cuối cùng là bao lâu? Ba đại a 

tăng kỳ kiếp. Ba đại a tăng kỳ kiếp đến rồi, thì vô minh của họ cũng tận. Tập khí vô 

minh  đã  đoạn  tận,    liền  chứng  quả  vị  diệu  giác.  Chứng  diệu  giác  thì  họ  trở  về  cỏi 

thường tịch quang. Cỏi thật báo sẽ không thấy nữa. Chỉ có thường tịch quang là thật, là 

chân thật. Nó không có sanh diệt. Cỏi thật báo có sanh diệt, thường tịch quang không  

sanh diệt. Nó không phải hiện tượng, có hiện tượng mới có sanh diệt.  “Phàm sở hữu 

tướng giai thị hư vọng”. Hiện tượng tinh thần vẫn có sanh diệt. Hiện tượng tự nhiên 

cũng có sanh diệt. 

Giới khoa học ngày nay nói, năng lượng, thông tin, vật chất đều có sanh diệt. Sanh 

diệt từ đâu mà có? Từ bất sanh bất diệt mà có. Nhưng cái bất sanh bất diệt , giới khoa 

học không tìm thấy. Nên họ chỉ có thế nói ra những điều vô lý. Hiện tượng này từ đâu 

mà có? Từ trong chổ không mà nói có. Vấn đề này trong giáo lý đại thừa thường nói 

“hướng thượng nhất trước”. Hướng thượng chính là siêu việt A lại da, minh tâm kiến 

tánh. Việc minh tâm kiến tánh, khoa học không thể giúp được. Phương pháp của khoa 

224  Tập 314 



học chỉ có thể đến được A lại da. Ta có thể thấy vật chất, cuối cùng là hiện tượng gì, 

cần phải hiểu cho rỏ ràng. 

Hiện  tượng  tinh  thần  ta  đã  hiểu  rỏ.  Đây  chính  là  khoa  học  đã  đạt  đến  đỉnh  điểm. 

Hướng lên nữa  là minh tâm kiến tánh. Minh tâm kiến tánh phải buông bỏ tất cả những 

ý niệm. Buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước mới có thể nhìn thấy. Nếu không 

buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì toán học như thế nào cũng không tính 

ra được. Trong tự tánh không có những thứ này. Khoa học kỷ thuật có giỏi đến đâu 

cũng vô dụng, chắc chắn tìm không được. Chỉ cần buông bỏ là được. Vì sao Đức Phật 

lại biết nhiều như thế? 

Quý vị xem, 3000 năm trước những gì Đức Thế Tôn nói ra. Hiện nay giới khoa học, 

các nhà lượng tử học đã chứng minh được. Khoa học đã mất biết bao nhiêu thời gian, 

bao nhiêu người không ngừng tiếp tục nghiên cứu để phát hiện ra. Đức Phật không cần 

những thứ lôi thôi rắc rối này. Không cần dùng đến toán học, cũng không cần dùng đến 

những khoa học kỷ thuật. Không cần đến những thứ này. Như vậy cần dùng gì? Dùng 

thiền định. Do đó chúng ta sẽ hiểu rỏ, không gian mà các nhà khoa học phát hiện thực 

sự là có bất đồng duy thứ. Bất đồng duy thứ từ đâu mà có? Từ phân biệt chấp trước 

sinh ra. Rời phân biệt chấp trước thì không còn không gian duy thứ. 

Như trong kinh Đức Phật nói về cảnh giới này.  “Thập phương hư không sanh ngã 

 tâm trung, như phiên vân điểm thái không lý” . Giới khoa học chưa từng nói đến điều 

này, các nhà triết học cũng chưa từng nói. Vũ trụ là một thể, trong này không có lớn 

nhỏ. Hoàn toàn không có hiện tượng đối lập, không có đối lập chính là một thể. Cỏi 

thật báo trang nghiêm hành pháp chân thật. Chân thật này là lấy kinh điển đại thừa nói 

làm tiêu chuẩn. Cái gì gọi là chân thật? Nghịch với chân thật chính là không chân thật. 

Không chân thật gọi là hư vọng. Mười pháp giới y chánh trang nghiêm đều là hư vọng. 

Vì sao? Bởi nó là pháp sanh diệt, nó không chân thật. Nó sẽ biến đổi, và  mất đi. Có 

sanh có diệt, một sát na cũng không trụ được, nên nó là giả. 

Nếu pháp này hiện tiền rồi mà không thay đổi, thì đây là chân thật. Nó không sanh 

diệt,  vĩnh  viễn  là  như  vậy.  Cỏi  thật  báo  trang  nghiêm  chính  là  như  vậy.  Chiêu  cảm 

được quả báo thù thắng. Sanh được đến hoàn toàn là hoá sanh. Như trong kinh điển đại 

thừa giới thiệu cho chúng ta, thân có vô lượng tướng, tướng có vô lượng đepk_đây là 

báo thân. Sanh đến đó, tướng đều như vậy. Không phải nói từ nhỏ rồi dần dần lớn lên, 

không phải như vậy. Vãng sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, vừa đến thế giới tây 

Tập 314  225 



phương Cực Lạc, thân tướng hoàn toàn tương đồng với Phật A Di Đà. Điều này trong 

48 nguyện có nói. 

Thể chất tương đồng, đều là thân kim cang bất hoại. Đây là nói về thể chất, tướng 

hảo. Thân có vô lượng tướng, tướng có vô lượng đẹp. Hoàn cảnh cư trú cùng lúc đều 

hiện, miên viễn đều là như vậy. Cũng có thể quí vị cảm thấy miên viễn như vậy, chẳng 

phải là rất đơn điệu sao? Nơi đây có gì thú vị chứ? Giới thiệu cho quý vị, mà quý vị 

còn không muốn đi. Thật ra quý vị đã sai, nó miên viễn không sanh diệt. Nhưng nó tuỳ 

theo ước muốn của tâm. Nó là do biến hoá mà có, không cần nhân công. Tôi thích ở 

nhà lầu, nhà lầu liền hiện ra. Tôi thích ở nhà tranh, nhà tranh hiện ra. Tuỳ ý của ta. Quý 

vị  thích  nhà  của  mình  ở  trên  mặt  đất.  Có  người  thích  nhà  của  mình  ở  không  trung, 

không cần trên mặt đất. Đều do biến hoá ra. 

Hoàn cảnh sinh hoạt cũng tuỳ theo tâm ý của mình. Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. 

Nhưng đến đó có tâm tưởng chăng? Không có. Vì sao? Vì đã chuyển thức thành trí. 

Tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước đều không còn. Nên nó hiện ra đều là tự nhiên. 

Hoàn toàn tự nhiên, pháp nhĩ như thị. Ở đây quí vị thấy tánh đức thật không thể nghĩ 

bàn.  Nói  cách  khác,  nhà  nghệ  thuật  tài  ba  như  thế  nào  cũng  không  thể  vẽ  ra  được. 

Người ở cõi trời hay cõi người cho dù thông minh đến đâu cũng không tưởng tượng 

được đâu. Thế giới Cực Lạc miêu tả cho chúng ta là pháp chân thật.  “Cụ tịnh diệu ngũ 

 trần”, ngũ trần là một ví dụ. Vì có thức mới có ý nghĩa của trần, tức nhiễm ô. Thế giới 

Cực Lạc không có nhiễm ô, gọi là tịnh diệu. 

Trong kinh điển đại thừa nói thân pháp tánh, cỏi pháp tánh. Khác với  thế gian này 

của chúng ta, bản chất không tương đồng. Chổ này của chúng ta, thực tế nó vốn là thân 

pháp tánh, cỏi pháp tánh. Đức Phật nói:  “Đãn dĩ vọng tưởng chấp trước nhi bất năng 

 chứng đắc”.  Điều này đã nói thấu suốt khuyết điểm của chúng ta. Vì chúng ta có vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, làm cho cỏi pháp tánh bị biến chất. Biến thành hiện tượng 

này. Nhìn những loại bùn cát này giống như sự ngu dần khờ khạo, đều là do tâm bất 

thiện của chúng ta biến hiện ra. Nếu phục hồi được tâm thanh tịnh, thì hoàn cảnh này 

lập  tức  được  thay  đổi,  cũng  giống  như  thế  giới  Cực  Lạc.  Vô  lượng  trân  bảo  trang 

nghiêm. 

Nếu  chúng  ta  tư  duy  quan  sát  kỹ  việc  này,  thì  có  thể  được  một  chút  thông  tin. 

Người xưa tâm thuần hậu, bảy báu phong phú. Trong lịch sử chúng ta thấy, ngày xưa 

các  bậc  đế  vương  ban  thưởng  cho  các  đại  thần  có  công  với  đất  nước,  mấy  trăm  cân, 

mấy  ngàn  cân  vàng  ròng.  Trong  sách  chúng  ta  thấy  vàng  ròng  của  họ  không  phải  là 

226  Tập 314 



tính lạng, mà tính ký_kg. Mấy trăm cân, mấy ngàn cân, quý vị xem rất nhiều. Bây giờ 

rất ít, những kim ngân này rất ít. Không phong phú như ngày xưa. Khiến chúng ta nghĩ 

đến cư dân ở thế giới Tây phương Cực Lạc, đều là các bậc thượng thiện nhơn câu hội 

một chổ. Nên cả đại địa toàn là châu báu, ở trên mặt đất tìm không ra bùn cát. Nếu như 

đem bùn cát đến thế giới Cực Lạc thì rất quý. Vì sao? Vì nó hiếm. Ở thế giới Cực Lạc 

không có. 

Mặt  đất  của  họ  là  lưu  ly.  Lưu  ly  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  ngọc.  Viên  ngọc  màu 

xanh lục, màu sắc là xanh lục, trong suốt. Nên mặt đất của họ là trong suốt. Vàng ròng 

trải mặt đất, trải trên cả đường đi. Còn ngày nay mặt đất là bùn cát, lấy dầu nhựa trải 

đường.  Như  vậy  đã  là  rất  cao  cấp.  Thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  lấy  vàng  ròng  trải 

đường. Còn những thứ khoa học tạo ra như xe hơi, máy bay phiền phức biết bao nhiêu. 

Người ở thế giới tây phương không cần những thứ đó. Thân thể có thể phi hành, tốc độ 

còn nhanh hơn cả ánh sáng. Vì họ không có không gian, nên trong khoảng một niệm  

họ đã đến nơi. Trong Quán Kinh nói:  “Cung điện tuỳ thân”.  Họ có thể đem cung điện 

mà họ ở đi theo, đều có thể bay lên. Thật sự gọi là đại tự tại. 

“Diệc  vân  vô  chướng  ngại độ”.   Thế  gian  này  có  chướng  ngại,  cỏi  đất  có  chướng 

ngại. Thế giới Cực Lạc không có chướng ngại. Nguyên nhân gì? Điều này hai câu bên 

dưới đã nói ra,  “sắc tâm bất nhị, mao sát tướng dung cố”.  Sắc tâm bất nhị là thanh tịnh 

viên minh thể. Sắc là hiện tượng vật chất, tâm là hiện tượng tinh thần. Hiện tượng tinh 

thần  và  vật  chất  là  một  không  phải  hai.  “Mao  sát  tướng  dung”.  Mao  là  sợi  lông  nhỏ 

nhất. Đây là sợi lông trên thân. Sát là gì? Là quốc độ của chư Phật trong tam thiên đại 

thiên thế giới. Nói lên điều gì? Trong sợi lông có thể dung nạp đại thiên thế giới. Điều 

này khoa học hiện nay không cách nào giải thích được. 

Hạt cải dung nạp Tu Di, quá nhỏ. Núi tu di lớn chừng nào? Hạt rau cải lớn chừng 

nào? Trong đầu sợi lông này có tam thiên đại thiên thế giới. Tam thiên đại thiên thế 

giới là bao nhiêu Tu Di? Một đơn vị là  một núi Tu Di_mười ức. Mười ức núi Tu Di 

đều trong sợi lông, đều ở trong đầu sợi lông. Đây chính là không có tương đối. Nên 

nhỏ có thể dung nạp lớn, lớn có thể dung nạp nhỏ. Lớn dung nạp nhỏ chúng ta biết là 

không vấn đề gì, nhưng nhỏ dung nạp lớn thì chúng ta nghĩ không thông. Pháp thân đại 

sĩ, 41 vị pháp thân đại sĩ ở chổ này. Đây là quả báo mà họ đạt được. Chỉ cần ta chứng 

được quả vị  này, thì tự nhiên nó sẽ hiện tiền. 

       “Tam viết, phương tiện hữu dư độ. Đoạn tứ trụ hoặc, thuộc phương tiện đạo. Vô 

 minh vị tận, danh viết hữu dư. Thị tam thừa thánh nhơn sở cư”. 

Tập 314  227 



  

Tam thừa là Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát. Tứ trụ phiền não đã đoạn nhưng 

vô minh chưa tận. Nói cách khác, kiến tư phiền não của họ đã đoạn. Thanh văn, Duyên 

giác đã đoạn kiến tư phiền não. Bồ Tát đã đoạn trần sa phiền não, nhưng căn bản vô 

minh chưa phá. Chúng tôi nói rỏ ràng để mọi người dể hiểu. Họ đã đoạn trừ chấp trước, 

đoạn trừ phân biệt, nhưng chưa đoạn khởi tâm động niệm. 

Cũng chính là điều Di Lặc Bồ Tát nói, một khảy móng tay có 32 ức một trăm ngàn 

niệm. Cái này chưa đoạn. Đây chính là vô minh chưa hết, gọi là hữu dư. Nên niết bàn 

họ chứng được gọi là Hữu Dư Niết bàn, không phải đại bát niết bàn của đại thừa. Họ 

đã vượt ra khỏi luân hồi lục đạo. A la hán đã vượt ra khỏi luân hồi lục đạo. Kiến tư 

phiền não đã đoạn thì không còn chấp trước, nhưng A la hán vẫn còn tập khí kiến tư 

phiền  não  chưa  đoạn.  Chấp  trước  thì  thật  sự  không  chấp  trước,  nhưng  tập  khí  chấp 

trước vẫn còn. Họ vượt ra khỏi lục đạo, ở trong tứ thánh pháp giới, chính là Thanh Văn 

pháp giới. Trong Thanh Văn pháp giới đoạn tận tập khí, tập khí của chấp trước không 

còn nữa. Họ sẽ thăng cấp, thăng đến Duyên giác. 

Duyên giác bắt đầu đoạn trần sa phiền não, nghĩa là phân biệt. Duyên giác đoạn hết 

phân  biệt  thì  họ  thăng  cấp  lên  Bồ  tát.  Họ  lại  thăng  thêm  một  cấp  là  Bồ  Tát.  Bồ  Tát 

không có phân biệt nhưng có tập khí phân biệt. Tiếp tục đoạn tận tập khí phân biệt thì 

họ thành Phật. Tầng lớp này cao nhất trong mười pháp giới. Ở trong mười pháp giới 

này thành Phật. 

Thành Phật rồi đến ngay cả tập khí của phân biệt chấp trước cũng hoàn toàn không 

có. Nhưng có khởi tâm động niệm, đây chính là vô minh. Không khởi tâm, không động 

niệm  là  vô  minh  đoạn.  Siêu  việt  mười  pháp  giới.  Họ  đi  đâu?  Đến  cỏi  thật  báo  trang 

nghiêm. Người trong cỏi thật báo trang nghiêm đều đã phá vô minh, nhưng vẫn còn 

mang tập khí vô minh. Tập khí vô minh không dể đoạn. Vì Sao? Vì họ không khởi tâm, 

không động niệm. Nếu càng muốn dùng phương pháp để đoạn trừ phiền não, như vậy 

không phải đã khởi tâm động niệm rồi sao? Khởi tâm động niệm chính là đoạ lạc. Nên 

họ  không  hề  để  ý  đến  nó,  vì  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh  không  chướng  ngại.  Nhưng  nó 

chướng ngại điều gì? Chướng ngại thường tịch quang tịnh độ. 

Tu hành trong cỏi thường tịch quang tịnh độ là vô vi, không phải hữu vi. Hữu vi là 

tạo nghiệp. Nó là vô vi, nghĩa là  cứ kệ nó. Cổ nhân có câu:  “thử xứ dùng bất đắc lực”,  

chính là nói cỏi thật báo trang nghiêm. Ở đó không dùng đến sức lực, cứ thuận theo tự 

nhiên. Sau tam đại a tăng kỳ kiếp thì không còn nữa, tập khí tự nhiên không còn. Sau 

228  Tập 314 



khi tập khí đoạn tận, họ đạt được quả vị diệu giác. Diệu giác thì trở về với thường tịch 

quang. Nói như vậy sẽ rỏ ràng hơn. Đây là cỏi phương tiện. 

       “Tứ  thánh,  phàm  thánh  đồng  cư  độ,  thị  tứ  thánh  lục  phàm  chi  sở  cộng  cư”.   Tứ 

thánh  là  ai?  Là  Thanh  văn,  Duyên  giác,  Bồ  tát,  Phật.  Ở  trong  mười  pháp  giới.  Lục 

phàm  là  phàm  phu  lục  đạo.  Lục  đạo  gọi  là  nội  phàm,  tứ  thánh  gọi  là  ngoại  phàm,  là 

phàm phu  ở ngoài lục đạo. Ngoại phàm trong danh từ Phật học chính là chỉ tứ thánh 

pháp giới. Tứ thánh, lục phàm, hợp lại là mười pháp giới. Người trong mười pháp giới 

cũng chưa kiến tánh, chưa minh tâm kiến tánh. Trong mười pháp giới cũng có Bồ Tát. 

Thanh văn, Duyên giác, phàm phu lục đạo. Sanh đến thế giới Cực Lạc tất cả đều ở đây, 

gọi là cỏi phàm thánh đồng cư. 

Phàm  là  phàm  phu,  thánh  là  chỉ  thánh  nhân.  “Thánh  nhân  ứng  tích  thế  gian  dữ 

 phàm phu đồng cư nhất xứ, cố viết phàm thánh đồng cư độ”.  Trong cỏi phàm thánh 

đồng cư có thánh nhân. Ai là thánh nhân? Phật A Di Đà, Quan Âm, Thế Chí, Văn Thù, 

Phổ Hiền. Trong đó còn có ứng hoá thân của mười phương chư Phật. Các ngài thật sự 

là bậc đại Thánh. Vì sao? Bởi những người này sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, 

nhưng phiền não chưa đoạn, là đới nghiệp vãng sanh. Mang theo vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước đến thế  giới Cực Lạc. Trong cỏi nước của  mười phương chư Phật, chỉ có 

Phật A Di Đà mới chấp nhận chúng ta đới nghiệp vãng sanh. Còn các quốc độ của  chư 

Phật khác không có đới nghiệp. Nghiệp chướng nhất định phải sám hối cho thanh tịnh 

mới  được  vãng  sanh.  Chỉ  có  thế  giới  Cực  Lạc  một  phẩm  phiền  não  cũng  chưa  đoạn. 

Nghĩa là gì? Là chấp trước. Một phẩm chấp trước chưa đoạn cũng có thể vãng sanh. 

Phương pháp vãng sanh là gì? Chính là lợi dụng chấp trước này của chúng ta. Tuyệt 

diệu,  vô  cùng  tuyệt  diệu.  Chấp  trước  điều  gì?  Chấp  trước  Phật  A  Di  Đà  thì  sẽ  vãng 

sanh. Chân tướng sự thật này cần phải hiểu. Trong kinh dạy chúng ta “Chấp trì danh 

hiệu”. Chấp chính là chấp trước, trì chính là duy trì. Không được làm đi. Từ sáng đến 

tối chỉ nên chấp trước vào danh hiệu Phật, các chấp trước khác phải buông bỏ hết. Chỉ 

chấp trước Phật A Di Đà, chỉ chấp trước kinh Vô Lượng Thọ. Hay là chấp trước kinh 

A Di Đà đều được. 

Chúng sanh trong thế giới lục đạo này đến thế giới tây phương Cực Lạc. Có thể nói 

hết 99 phần trăm đều dùng phương pháp này. Khi đã đến thế giới tây phương Cực Lạc, 

thầy giáo ở đó toàn là thánh nhân. Sanh đến thế giới Cực Lạc là mổi ngày đều đi học, 

ngày ngày cùng chư Phật Chư Bồ Tát cùng nhau chia sẽ. Thế giới đó thuần tịnh thuần 

thiện. Chúng ta còn tập khí phiền não hiện hành thì còn tạo nghiệp, nhưng vì không có 

Tập 314  229 



nhân duyên, nên tạo nghiệp không thành. Thế giới Cực Lạc không có ác duyên, nên ở 

thế giới Cực Lạc thì tham sân si mạn đều không khởi lên được. Năm độc tham sân si 

mạn  nghi,  có  tập  khí  này,    chưa  đoạn  nhưng  ở  thế  giới  Cực  Lạc  sẽ  không    khởi  lên 

được. 

Cuộc sống vật chất ở thế giới Cực Lạc là tự nhiên. Muốn điều gì thì điều đó hiện ra. 

Như vậy thì còn tham gì nữa? Vì không cần thiết. Muốn ăn gì thì nó liền hiện ra, không 

cần phải nấu nướng. Muốn mặc quần áo thì quần ác đã ở trên thân, không cần may vá. 

Muốn ở nhà thế nào thì nhà như thế hiện ra. Luôn theo ý mình. Đây là cỏi phàm thánh 

đồng cư! Nên tham sân si mạn hoàn toàn không khởi tác dụng. Chúng ta gặp hoàn cảnh 

vật chất hay hoàn cảnh nhân sự, đều có thể xứng theo tâm ý. Đều có thể sanh tâm hoan 

hỷ chứ không có tâm sân nhuế. Ở thế giới đó hoàn toàn bình đẳng. Ngạo mạn không 

khởi lên được. 

Ba loại chân thật của thế giới Cực Lạc. Thực tế chân thật, trí tuệ chân thật, lợi ích 

chân thật chúng ta đều thấy, không hề hoài nghi. Thời gian dài thì những phiền não này 

tự nhiên sẽ không còn. Để thời gian đào thải nó. Huống gì mổi ngày đều nghe pháp. 

Học  tập  ở  ngôi  trường  đó,  môn  học  gì  cũng  có,  có  Phật  Bồ  Tát  ở  đó  dạy,  vì  vậy  họ 

được học rộng hiểu nhiều. Ở thế giới Cực Lạc, ngày xưa tôi giảng kinh thường nói. Tứ 

hoằng thệ nguyện chúng ta đều phải phát. Hai nguyện trước ngay đây phải thực hiện. 

 “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”.  Cần phải phát nguyện này. Có cơ hội này, có 

năng lực này thì phải giúp đở tất cả chúng sanh.  “Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn”.  

Phải  cố  gắng  siêng  năng  đoạn  tận  phiền  não.  Hai  nguyện  này  ngay  đây  ta  phải  thực 

hiện, chúng ta cần phải thực hiện nó. Còn đối với hai nguyện sau:  “Pháp môn vô lượng 

 thệ nguyện học. Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành”. Hai nguyện này cần phải đến 

thế giới Cực Lạc để thực hành. Ở đây phát nguyện, nhưng không thực hành được hai 

nguyện này,  chúng ta  chỉ  làm  được  hai  nguyện  trước  thôi.  Hai  nguyện  trước  này,  tôi 

nói  với  quý  vị  chính  là  phát  tâm  bồ  đề  một  lòng  chuyên  niệm.  Sau  khi  sanh  đến  thế 

giới tây phương Cực Lạc, học pháp môn sẽ rất nhanh. Ở đó ta có là thời gian_vô lượng 

thọ, đồng thời học rất nhiều pháp môn. Ta có thể phân thân, có thể hoá thân. Tám vạn 

bốn ngàn pháp môn thì có tám vạn bốn ngàn lớp học. Quý vị muốn học một lúc đều 

được. Hoá tám vạn bốn ngàn thân, mổi lớp học đều có chúng ta. Ta có thể học trong 

cùng một thời gian. Học rất  mau viên mãn, được tốt nghiệp. Còn ở thế gian này khó 

khăn  biết  bao  nhiêu,  quá  khó.  Đặc  biệt  là  xã  hội  hiện  nay.  Muốn  học  một  bộ  kinh 

230  Tập 314 



nhưng tìm không ra thầy dạy. Tìm được rồi, nhưng thầy giáo là phàm phu không phải 

là thánh nhân. Thầy chưa khai ngộ, chưa chứng quả. 

Nhưng  những  vị  thầy  giáo  ở  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  chẳng  những  đã  khai 

ngộ, chứng quả, mà toàn là Chư Phật Như Lai, đẳng giác Bồ Tát đến đảm nhiệm việc 

dạy  học.  Quý vị  tìm  những vị thầy  như  thế  ở  đâu đây.  Chúng  ta  thật  sự đã  thấu  triệt 

chân tướng sự thật rồi, có thể không cảm kích Phật A Di Đà chăng? Nhờ phước báo 

của Phật A Di Đà. Phật A Di Đà kiến lập nên đạo tràng này, và thỉnh nhiều Chư Phật 

Như Lai đến dạy học như vậy. Chư vị cổ đức thường nói:  “Đãn đắc kiến Di Đà, hà sầu 

 bất khai ngộ”.  Chỉ cần ta vãng sanh để được thấy Phật A Di Đà, còn việc đại triệt đại 

ngộ minh tâm kiến tánh thì chỉ đợi ngày đó nữa thôi. 

Tập khí phiền não không muốn đoạn, tự nhiên nó cũng chẳng còn. Chúng ta  mổi 

ngày  cùng  nhau  học  tập,  mọi  người  đều  cảm  thấy  rất  an  vui,  giống  như  được  trở  lại 

trường học vậy. Ở thế giới Cực Lạc cùng nhau học tập, cùng nhau chia sẽ. Niềm vui đó 

khó có thể hình dung được, nên mới gọi là Cực Lạc. Quý vị xem, ăn cơm phiền phức 

biết mấy. Việc này có thể buông bỏ thì tự tại biết bao. Thế giới Cưc Lạc không ăn cơm. 

Tôi nói với quý vị, nghĩ đến y phục thì được y phục, nghĩ đến thức ăn thì được thức ăn. 

Điều này là thật không phải giả. Tại sao? Vì họ không cần đến những thứ này. Như vậy 

họ nuôi dưỡng cơ thể dựa vào cái gì? Dựa vào pháp hỷ. 

Người tham thiền đều biết là thiền duyệt vi thực. Người đạt được thiền định trong 

những năm đầu dân quốc còn có. Ai cũng biết Hoà Thượng Hư Vân, ngài nhập định. 

Thông  thường  nhập  định  khoảng  nữa  tháng  đến  một  tháng.  Ngồi  đó  không  ăn  cơm, 

cũng không uống nước. Đã ngồi là ngồi mấy mươi ngày. Ngài có dinh dưỡng chăng? 

Có.  Thiền  duyệt  vi  thực,  ngài    lấy  niềm  vui  thiền  định  làm  thức  ăn.  Cảnh  giới  trong 

thiền định thoải mái nhẹ nhàng, an vui. Thân tâm thanh tịnh. 

Cõi trời Dục giới  có ẩm thực, nhưng càng lên trên thì càng đạm bạc. Trời Hoá lạc 

hầu như không có ăn uống gì, đến sơ thiền thì hoàn toàn không có. Nên trong cỏi sơ 

thiền không có tài sắc danh thực thuỳ, đều không cần thiết. Thực không có, vì không 

cần ăn gì cả. Trà nước cũng đều không cần. Không có ngủ nghỉ, không cần. Tinh thần 

no đủ. Không cần ẩm thực, không cần ngủ nghỉ, không cần tài vật, mấy thứ đó đều vô 

dụng. Sắc dục không có, sắc dục nam nữ không có. Nên chúng sanh trong lục đạo có 

tài  sắc  danh  thực  thuỳ.  Dục  giới  có,  nhưng  sắc  giới  không  có.  Công  phu  thiền  định 

càng sâu thì hỷ lạc càng tăng trưởng. Không có hỷ lạc chúng ta tu cái này làm gì? 

Tập 314  231 



Thọ mạng từ cỏi trời sắc giới trở lên, hoàn toàn đều đứng về mặt công phu thiền 

định mà nói. Năng lực của định có thể duy trì lâu như vậy, đó chính là thọ mạng. Khi 

mất đi công phu thiền định, tập khí phiền não trong A lại da lại hiện hành. Tuỳ nghiệp 

lưu chuyển, phải thọ quả báo. Công phu thiền định chỉ hàng phục phiền não, chứ chưa 

đoạn phiền não. Nên khi công phu thiền định mất đi thì vẫn trở lại luân hồi như củ. 

Nghiệp bất thiện trong A lại da, dẫn dắt chúng ta đến tam đồ để thọ báo. Những chân 

tướng sự thật này chẳng thể không biết. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  văn  ở  dưới .  “Kim  ta  bà  thế  giới  diệc  danh  phàm  thánh 

 đồng cư. Đãn thử độ trược trọng đa ác, bất tịnh sung mãn. Kinh cức ngoả lịch, khưu 

 lăng khanh khảm. Thị nãi đồng cư uế độ” . 



Đây là nói, bây giờ chúng ta ở là cỏi phàm thánh đồng cư. Thế giới Cực Lạc 

cũng có phàm thánh đồng cư. Có giống nhưchúng ta ở đây không? Không giống nhau. 

Vì  sao?  Bởi  cư  dân  không  giống  nhau.  Chúng  ta  biết,  trong  kinh  điển  đại  thừa  Đức 

Phật nói: “Cảnh tuỳ tâm chuyển”. Người vãng sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, 

tuy còn mang theo tập khí ác đến đó. Nhưng ở đó không có ác duyên, nên họ không tạo 

ác nghiệp. Vì sao? Nếu chúng ta có thể nghĩ thông suốt đạo lý này, thì vấn đề lập tức 

được giải quyết.  Bởi ở đó Đức Phật A Di Đà dạy rất hay, dạy người rất tốt. Dạy ra 

được người tốt, dạy ra được thánh nhân. Phật Bồ Tát cũng là giáo dục ra. Thế giới Cực 

Lạc có nhiều Phật Bồ Tát như vậy ngày ngày đang dạy học, dạy con người trở nên tốt. 

Còn thế giới này của chúng ta thì sao? Saukhi khoa học kỷ thuật phát triển, mọi người 

không tin tưởng thánh hiền, cũng không tin tôn giáo. Đã dạy hư con người. Ai dạy? Ti 

vi đang dạy, mạng internet đang dạy. Hằng ngày dạy người bạo lực, sắc tình, sát đạo 

dâm vọng. Ngày nay người trên thế giới này, là tiếp thu giáo dục ti vi, giáo dục mạng 

internet. Đặc biệt hiện nay khởi xướng tự do ngôn luận, tự do xuất bản. Khởi xướng 

nhân quyền, nên vấn đề đã xuất hiện. Những điều tốt không còn nữa, trên xã hội những 

điều xấu lạidẫy đầy. Nên xã hội này đã loạn. 

Xã hội không trật tự thì y báo cũng chuyển biến. Địa cầu thiên tai rất nhiều. Nhưng 

không  nghe  nói  thế  giới  Cực  Lạc  phát  sanh  động  đất.  Không  nghe  nói  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc có núi lửa bộc phát. Không nghe nói thế giới tây phương có nơi nào 

bị lụt lội. Không nghe nói đến bất cứ thiên tai nào. Vì Sao? Những thiên tai này trong 

kinh Lăng Nghiêm nói rất hay. Tham lam dẫn đến thuỷ tai. Sân nhuế dẫn đến núi lửa 

bộc phát. Hoả tai, hạn hán đều thuộc về điều này. Hiện nay nhiệt độ của địa cầu không 

ngừng tăng cao, cũng là vì điều này. Đều do sân nhuế tạo thành. Ngu si dẫn đến phong 

232  Tập 314 



tai.  Ngạo  mạn  dẫn  đến  động  đất.  Họ  tạo  ra  những  nghiệp  như  vậy,  đều  là  do  nghiệp 

chiêu cảm ra. 

Người  ở  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  tuy  mang  theo  tập  khí  phiền  não,  nhưng 

không còn nghiệp. Hàng ngày chúng ta tiếp xúc, cùng ở với chúng ta đều là chư Phật 

Bồ Tát, đều là chư thượng thiện nhơn. Đến cơ hội khởi một niệm xấu cũng không có, 

thì lấy đâu ra hành vi? Tuy tập khí nghiệp chướng của chúng ta nặng, nhưng Đức Phật 

dạy chúng ta dùng câu A Di Đà Phật có thể làm cho tất cả tập khí nghiệp chướng bị 

chế phục, bị đè xuống, nên có thể vãng sanh. Không cần đoạn phiền não, chỉ cần khống 

chế phiền não. 

Dùng phương pháp nào? Trong tâm chỉ có Phật A Di Đà. Người thật sự tu hành thì 

chỉ cần một bộ kinh Vô Lượng Thọ, một câu A Di Đà Phật. Hoặc một bộ kinh Di Đà 

cũng được, ngoài ra không cần bất cứ điều gì. Hai ba năm có thể khống chế được nó. 

Tập khí phiền não vừa bị khống chế, thông tin này Phật A Di Đà lập tức biết ngay, ngài 

liền đến tiếp dẫn. Chúng ta có thể nhìn thấy Phật, có thể nhìn thấy thế giới Cực Lạc. 

Thọ mạng đang còn cũng không cần,  bây giờ tôi chỉ muốn vãng sanh. Phật A Di Đà 

liền đến tiếp dẫn chúng ta. Là thật không phải giả. 

Chúng ta phải cảm kích Phật A Di Đà. Phật A Di Đà đối với chúng ta thật là đại ân 

đại đức. Từ vô thỉ kiếp đến nay trong biến pháp giới hư không giới, người đầu tiên có 

ân đức lớn nhất đối với chúng ta chính là Phật A Di Đà. Nên phải biết cảm ân, tri ân 

báo ân. Làm cách nàođể báo ân? Ngài hy vọng chúng ta đến thế giới Cực Lạc để học 

tập.  Chúng  ta  thật  sự  muốn  đi  chính  là  báo  ân.  Thế  giới  Cực  Lạc  là  vì  chúng ta  mới 

kiến  lập.  Chư  Phật  Như  Lai  đều  là  những  vì  thầy  tốt,    Phật  A  Di  Đà  vì  chúng  ta  đã 

thỉnh họ về. Chúng ta đến đó chính là làm tròn nguyện của ngài. Ngài đã độ chúng ta, 

chúng ta còn có thể không đi ư? 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





 



 

Tập 314  233 



Tập 315 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: ngày 04 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải”, trang 370, hàng thứ sáu từ dưới đếm lên. Chúng ta bắt đầu 

xem từ câu cuối cùng. 

       “Chí  ư  Cực  Lạc  đồng  cư,  trì  lưu  nhập  đức,  thọ  doanh  thất  trân,  bảo  liên  phật 

 quang, biến mãn quốc độ. Thuỷ điểu thọ lâm, diễn thuyết diệu pháp. Chư thượng thiện 

 nhơn, nhập chánh định tụ, vĩnh ly chúng khổ. Duy thọ đại thừa pháp lạc, thị vi đồng cư 

 tịnh độ”.  



Ở trước chúng ta thấy cỏi phàm thánh đồng cư của thế giới Ta bà, đặc biệt là ở 

thời đại hiện nay, thực sự như trong kinh đã nói, tràn đầy sự bất tịnh. Hổn loạn độc ác 

có  thể  nói  là  đạt  đến  cực  điểm.  Tạo  thành  xã  hội  động  loạn,  địa  cầu  tai  biến  khác 

thường. Chúng sanh sống trên địa cầu này không có cảm giác an toàn, thì lấy đâu ra 

niềm vui? Phú quý bần tiện đều không hưởng được niềm an vui. Những gì  họ nhận 

được đều là khổ, so với cỏi đồng cư của thế giới Cực Lạc thì hoàn toàn không tương 

đồng. 

Cỏi đồng cư của thế giới Cực Lạc, “trì lưu bát đức”. Đây là nói về nước. Bất luận ở 

đâu, nước trong ao báu đều là nước tám công đức. Tám công đức  trước đây đã học qua. 

Trên địa cầu  của chúng ta hiện  nay, nước sạch ngày  càng ít. Nước biển  bị  ô nhiễm, 

sông hồ bị ô nhiễm, đại địa bị ô nhiễm. Nên nước từ trong lòng đất đều không thanh 

tịnh, đều bị ô nhiễm nghiêm trọng, đem đến độc hại cho tất cả chúng sanh. Đây thật sự 

là bi  thảm cho thế  giới. Chúng ta thấy cây cối  ở thế giới  Cực  Lạc, “Thọ doanh thất 

trân”. Doanh là đầy khắp. Khắp cây đều là trân bảo. Còn cây cối hiện nay của chúng ta 

đều dùng thuốc và phân bón, nên trái cây xem ra thì hình như tốt hơn trước kia. Vừa 

lớn vừa đẹp, nhưng ăn lại không có mùi vị gì. Không tươi ngon như loại trái cây trước 

đây. 

Cùng  một  đạo  lý  đó,  chúng  ta  sẽ  biết  được,  bây  giờ  hoa  quả  cây  cối  không  nuôi 

người. Thậm chí đối với lúa gạo, do nước và đất đai bị ô nhiễm độc tố. Nên trồng trọt 

ra những lương thực, trái cây đều có vấn đề. Đó là nguyên nhân vì sao người bây giờ 

234  Tập 315 



bệnh nhiều như vậy? Cổ nhân nói bệnh vào từ miệng. Do những thứ chúng ta ăn không 

được tinh sạch, nước uống không tinh sạch, nên bệnh từ đây mà có. Bây giờ các nhà 

khoa học thường đưa ra những cảnh báo nghiêm trọng. 

Thế  kỷ  trước  tiến  sĩ  Thang  Ân  Tỷ  người  nước  Anh,  cực  lực  đề  xướng  việc  trồng 

trọt của nhân công trước đây. Không dùng máy móc, không dùng thuốc hay phân bón. 

Có  lý  chứ  không  phải  là  vô  lý.  Nhưng  người  bây  giờ  vì  muốn  lợi  nhuận  nhiều  mà 

không từ thủ đoạn. Chỉ cần cây cối vừa lớn vừa dể nhìn, còn đối với thân thể con người 

có bị tổn hại hay không họ chẳng quan tâm. Họ chỉ cần thành phẩm có thể tiêu thụ, 

kiếm được nhiều lợi ích là họ cảm thấy vừa ý rồi. Vì sao? Vì con người mất đi lòng 

yêu thương. Đầy tự tư tự lợi, không biết thương người khác. Thật như người xưa nói, 

khởi tâm động niệm đều là tổn người lợi mình. Quý vị nghĩ xem quan niệm này đáng 

sợ biết bao! Nhưng quan niệm này đã đầy khắp trên địa cầu. Nếu không tăng cường 

thay đổi, cư dân trên địa cầu không thể quay đầu. Tôn giáo tây phương nói ngày tận thế, 

rất có thể là không tránh được. 



Người học Phật chúng ta rất may mắn, có thể di dân đến thế giới Cực Lạc. Môn 

học này, bộ kinh này là giới thiệu cho chúng ta vãng sanh thế giới Cực Lạc. “Bảo liên 

Phật  quang”,  đây  là  hoa  sen  trong  ao  thất  bảo.  Hoa  sen  là  chổ  ở  của  mười  phương 

chúng sanh khi vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, gọi là liên hoa hoá sanh. Hoa sen có 

bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, nên nó có ánh sáng của Phật  “biến mãn quốc độ”. 

Ao hoa sen bảy báu biến khắp thế giới Cực Lạc. Phật quang  cũng biến khắp thế giới 

Cực Lạc. 

 “Thuỷ điểu  thọ  lâm”,   âm thanh nước chảy cũng thuyết  pháp. Tiếng gió thổi  lay  cây 

cũng nói pháp. Cây ở thế giới Cực Lạc đều là cây báu. Do một loại châu báu thành tựu, 

hai loại châu báu thành tựu, cũng có nhiều châu báu thành tựu. Đẹp không sao tả hết. 

Gió thổi vào rừng cây, khi lá cây xào xạc, âm thanh của nó giống như chuông gió vậy. 

Chẳng những âm thanh mỹ diệu, mà nó còn “diễn nói diệu pháp”. Chim chóc ca hót. 

Lắng nghe tiếng hót của nó, sẽ thấy toàn là kinh luận. Nên đến thế giới Cực Lạc, bất 

luận ở đâu. Những điều ta thấy, những điều ta nghe  đều là đại thừa diệu pháp. 

 “Chư thượng thiện nhơn, chánh nhập định tụ”.  Câu này cần phải chú ý, không phải ai 

ai cũng ngồi thiền dưới góc cây. Không phải, không phải ý này. Chánh định là tự tánh 

bổn định. Đi đứng ngồi nằm đều ở trong định. Nên định ở đây không phải nói về thân 

mà là nói về tâm. Bồ Tát trong cỏi thật báo đã buông bỏ hết vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước. Đây gọi là chánh định, đây là tự tánh bổn định. Khởi tâm động  niệm đều 

Tập 315  235 



không có, thì làm gì  có phân biệt chấp trước? Trong cỏi đồng cư, tập  khí phiền não 

chưa đoạn. Tuy chưa đoạn, nhưng họ được 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Câu 

cuối cùng của nguyện 20 nói, chỉ cần sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc đều là A 

Duy Việt Trí Bồ Tát. 

A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát  là  Bồ  Tát  như  thế  nào?  Bồ  tát  trong  cỏi  thật  báo.  Cũng 

chính là nói, cư dân trong cỏi phàm thánh đồng cư, đều hưởng được sự lợi ích của Bồ 

Tát trong cỏi thật báo. Lợi ích gì? Trí tuệ, đạo lực, thần thông, cảm ứng, cỏi đồng cư và 

cỏi thật báo không hề khác biệt. Câu kinh văn này thật không thể nghĩ bàn. Trên câu 

kinh văn này có hai chữ “thượng thiện”, chư thượng thiện nhơn. Nên nhớ chúng ta nếu 

không đoạn ác tu thiện, làm sao có thể vãng sanh? Thượng thiện là tu cách nào? Có 

một phương pháp vô cùng tuyệt diệu, chính là niệm Phật A Di Đà. Chỉ cần niệm thuần 

thục câu A Di Đà Phật này, ở mọi lúc mọi nơi, mọi hoàn cảnh, trong tâm chỉ có Phật A 

Di Đà. Ngoài Phật A Di Đà ra thì không có gì hết. Thấy mọi người, ai ai cũng là Phật 

A Di Đà. Nhìn thấy vật, mổi thứ đều là Phật A Di Đà. Thật vậy, khi đã niệm thuần thục 

đều là như vậy. 

Phật A Di Đà ở đâu? Ở xung quanh ta, không có gì chẳng phải là Phật A Di Đà. 

Công phu như thế gọi là thành phiến. Công phu niệm Phật đã thành phiến, nhưng phiền 

não vẫn chưa đoạn. Công phu đã thành phiến. Công phu này khống chế phiền não, sẽ 

được vãng sanh. Có phiền não thì sao? Nó sẽ không phát tác, nó không khởi tác dụng. 

Khởi tác dụng chính là câu A Di Đà Phật này. Trong tâm có Phật A Di Đà, trên miệng 

có Phật A Di Đà. Thân cung kính đối với tất cả người , việc và vật, là cung kính Phật A 

Di Đà. Người này là người niệm Phật chơn chánh. Dùng tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng 

đối xử với tất cả. 

Chúng ta muốn ngay trong đời này được vãng sanh thế giới Cực Lạc, thì phải tinh 

tấn tu học. Đây là pháp tu học của bậc thượng thiện. Vì sao? Bởi câu danh hiệu này, 

trong 48 nguyện, mổi nguyện đều có trong đó. Thật sự niệm thuần thục, thì hình ảnh 48 

nguyện không rời cuộc sống hằng ngày. Ngôn hành cử chỉ tự nhiên tương ưng với 48 

nguyện. Nên chỉ có tiếp nhận pháp lạc của đại thừa, mới có thể xa lìa các điều khổ. 

Đây là đồng cư tịnh độ của thế giới Cực Lạc. Thế giới này của chúng ta là đồng cư uế 

độ, nhiễm ô nghiêm trọng. 

 “Hựu  Cực  Lạc  đồng  cư  tịnh  độ,  viên  minh  vô  ngại.  Diệc  thông  ư  thường  tịch  đẳng 

 thượng tam độ”.  Câu này không thể thiếu. Đây là chân tướng sự thật của thế giới Cực 

Lạc, cỏi đồng cư viên minh vô ngại. Những cảm thọ trong cỏi đồng cư là viên mãn, 

236  Tập 315 



quang minh. Viên là nói về đức, minh là nói về trí tuệ. Tánh đức quang minh không có 

chướng ngại. Việc không chướng ngại là gì? Nó thông suốt cỏi phương tiện, thông cỏi 

thật báo, cũng thông cỏi thường tịch quang. Thông là không chướng ngại, nghĩa là họ 

đã thấy. Thấy cỏi phương tiện, cỏi thật báo, cỏi thật quang đều ở trong cỏi đồng cư. 

Chướng ngại không còn. Người trong cỏi đồng cư có thể thân cận Như Lai trong cỏi 

tịch quang. Tuy trong cỏi  tịch  quang hiện  tượng gì  cũng không có, nhưng họ có thể 

cảm nhận được, có thể cảm thọ được. 

Cỏi thật báo và cỏi phương tiện đều có hình tướng. Hình tướng trong cỏi thật báo 

không biến hoá, nhưng trong cỏi phương tiện có biến hoá. Có biến hoá cũng trở thành 

không biến hoá. Đây là oai thần bổn nguyện của Phật Di Đà gia trì mới có hiện tượng 

này. Nên tứ độ không có chướng ngại. 

 “Di Đà Sớ Sao vân, tuỳ kỳ cơ dị”.  Cơ này là chỉ cho chúng sanh, căn cơ không tương 

đồng.  “Sở kiến diệc dị”,  những thứ nhìn thấy cũng không giống nhau.  “Hữu ư đồng cư 

 kiến tịch quang độ. Hữu ư đồng cư kiến thật báo độ, Hữu ư đồng cư kiến phương tiện 

 độ. Hữu ư đồng cư đãn kiến bổn độ”.  Có thể thấy được tịch quang, thì tứ độ đều thấy 

hết. Vì sao? Vì đây là tầng cao nhất. Thấy được cỏi thật báo, đương nhiên nhất định sẽ 

thấy được cỏi phương tiện, nhưng không thấy cỏi thường tịch quang. Nếu họ thấy cỏi 

phương tiện hữu dư, đương nhiên cỏi tịch quang và cỏi thật báo họ không thấy được. 

Đại khái những vị Bồ tát trong cỏi phàm thánh đồng cư, vừa mới vãng sanh đến thế 

giới Cực Lạc. Đem theo tập khí phiền não nghiêm trọng của thế giới ta bà. Nên đến đó 

chỉ  thấy  được  cỏi  đồng  cư,  chưa  thấy  được  cỏi  phương  tiện.  Nhưng  ở  đó  tu  hành, 

chúng ta tin rằng không bao lâu họ sẽ thấy được cỏi phương tiện. Công phu ngày càng 

nâng cao, họ sẽ thấy được cỏi báo, họ sẽ thấy được cỏi thường tịch quang. Chúng ta tin 

rằng ở đó, rất nhanh họ sẽ thấy được. Vì sao? Vì mổi ngày đều học, không gián đoạn. 

 “Như Tượng Pháp Quyết Nghi Kinh vân, kim nhật toạ trung vô ương số chúng, hoặc 

 kiến thử xứ, sơn lâm, địa thổ, sa lịch”.  Đây là thấy bản địa, chỗ ở hiện nay của chúng 

ta.  “Hoặc kiến thất bảo, hoặc kiến thị chư Phật hành xứ. Hoặc kiến tức thị bất tư nghị 

 chư  Phật  cảnh  giới,  giai  tuỳ  cơ  dị  kiến  dã”.   Mổi  người  nhìn  thấy  đều  không  giống 

nhau. Không giống nhau là tuỳ theo căn tánh của chúng sanh, chứ không phải gì khác. 

Cảnh giới: trong Hoàn Nguyên Quán nói: “Xuất sanh vô tận”. Cảnh giới thiên biến vạn 

hoá  tuỳ  theo  điều  gì  mà  thay  đổi?  Tuỳ  theo  cảnh  giới  của  chính  mình  mà  thay  đổi. 

Cảnh giới chính mình đã nâng cao, thì thấy sẽ không giống nhau. 

Tập 315  237 



Cảnh giới phàm phu, thì chúng ta nhìn là quốc độ của phàm phu. Cảnh giới Thanh 

văn, thì nhìn thấy là cỏi phương tiện. Cảnh giới của pháp thân Bồ Tát, thì nhìn thấy là 

cỏi thật báo. Hoàn  toàn không giống nhau! Nếu đạt đến chỗ không khởi tâm, không 

động niệm, thì nhìn thấy sẽ là cảnh giới không thể nghĩ bàn của chư Phật. Sơ trụ Bồ tát 

củaViên đã thấy. Đều tuỳ theo căn cơ. Căn cơ không giống nhau thì thấy không giống 

nhau.  Thế  giới  này  không  phải  người  khác  biến  hoá  mà  là  chính  mình  biến  hoá  ra, 

không liên quan đến người khác. Nên  nhất định ta phải biết quý trọng. 



Kỳ thật đó là nhân duyên đặc biệt.      Người xưa nói là công năng đặc biệt, ta 

có thể thấy những thứ mà người khác không thấy. Ta có thể nghe được âm thanh mà 

một số người không nghe được. Đây là nhân duyên đặc biệt thù thắng. Nhưng phải biết 

rằng, thân kiến của ta chưa phá. Chưa buông bỏ tự tư tự lợi. Chúng ta là phàm phu, nên 

năng lực này không phải của chính mình. Người khác mượn thân thể của ta để khởi 

dụng. Xã hội trước mắt chúng ta rất phức tạp, rất nhiều. Có thể tin tưởng những thứ 

này chăng? Không thể. Nên tin tưởng chính mình. Tin tưởng người khác gọi là ngoại 

đạo, là tâm hướng bên ngoài cầu đạo. Phải tin tưởng chính mình, nhất thiết duy tâm tạo. 



Rỏ ràng nhất, nhiều nhất chính là bị ma dựa. Hiện tượng ma dựa này quá phổ 

biến. Chúng ta gặp hiện tượng ma dựa, nên dùng thái độ nào đối với họ? Lễ kính chư 

Phật đương nhiên là việc nên làm. Xưng tán Như Lai, họ nói đều là thiện. Những gì họ 

nói ra tương ưng với kinh Phật, thì nên tán thán họ. Còn nói mà không tương ưng với 

kinh Phật thì phải phê bình. Nói cho họ biết là họ đã nói sai, sửa đổi họ. Vì sao? Bởi họ 

cũng  là  phàm  phu  thôi,  nhưng  vì  họ  không  có  thân,  nên  sức  mạnh  của  họ  lớn  hơn 

chúng ta. Chúng ta bị thân thể câu thúc, họ không bị câu thúc này. Nên rất nhiều tin tức 

họ biết được. Chúng ta không biết nhưng họ biết. Bất cứ tin tức nào, quý vị nên nhớ, 

“phàm sở hữu tướng giai thị  hư vọng.” 

Bất luận là tin tức về mặt vật chất, tin tức của y báo, tin tức của chánh báo, tin tức 

của giới tự nhiên. “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, trong tâm thanh tịnh của tự 

tánh không nhiễm một chút trần. Phải luôn ghi nhớ điều này, đây là thật. Có một vài 

thông tin có thể cung cấp cho chúng ta tham khảo. Ví dụ thông tin về thiên tai. Khi họ 

đưa thông tin đều nói thiên tai này là thật, có thật. Đối với chúng ta có lợi ích, để chúng 

ta đề cao cảnh giác, Và trong thời kỳ này phải siêng năng nổ lực để giành lấy. Giành 

lấy điều gì? Giành lấy điều kiện của các bậc thượng thiện nhơn, là điều kiện thượng 

thiện. Thế giới Cực Lạc là nơi  các bậc thượng thiện nhơn câu hội. Chúng ta phải tu 

thượng thiện. Vì thượng thiện là đoạn ác tu thiện  mà không chấp tướng. Không nên 

238  Tập 315 



đem chuyện đoạn ác tu thiện để trong tâm, đó chính là thượng thiện. Thượng thiện là gì? 

Là quên bản ngã. Có bản ngã thì không phải là thượng thiện. 

“Vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả  tướng”  mới  là 

thượng  thiện.  Đây  là  điều  kiện  thấp  nhất  trong  Phật  pháp  đại  thừa.  Trong  sinh  hoạt 

hằng ngày, phải tận lực học tập nhưng không phải vì mình. Đối với mình mà nói thì tất 

cả đều tuỳ duyên, sao cũng được. Không chấp trước, không phân biệt. Buông bỏ vạn 

duyên, nhất tâm niệm Phật. Đối xử với người nên dùng tâm từ bi. Từ bi, tuỳ duyên mà 

không phan duyên. Làm việc thiện tuyệt đối không cầu hồi báo. Y phục, ăn mặc, nơi ở 

trong cuộc sống hằng này cố gắng đơn giản. Càng đơn giản càng tốt. Vì sao? Vì tâm 

thanh tịnh. Không vì những việc này là lo lắng, chỉ cần nắm bắt câu A Di Đà Phật. 

Vọng niệm có nhiều phải làm thế nào? Đọc kinh, chuyên chú đọc kinh. Vọng niệm 

tự nhiên ít lại, thời gian lâu dài vọng niệm tự nhiên không còn. Công phu của tôi là tập 

trung vào việc đọc kinh. Vì sao? Vì không đọc kinh thì sẽ vọng niệm. Vọng tưởng này 

nối tiếp vọng tưởng kia. Đây là tập khí, đây là khuyết điểm. Đây là khuyết điểm rất 

nghiêm trọng, là căn bản của luân hồi lục đạo. Vọng tưởng dừng lại thì ta có năng lực 

vượt ra ngoài lục đạo. Vọng tưởng không chế phục được thì rất khó. Đây là chổ chúng 

ta thật sự cần phải tu tập, không thể không biết. Tất cả ân oán trên thế gian  này phải 

buông bỏ hết. 

Người có ân cũng như người có oán cừu với chúng ta, đều phải đối xử bình đẳng. 

Ngày ngày đem công đức tu học hồi hướng cho họ, cầu Tam Bao gia hộ. Giúp họ sớm 

ngày được giác ngộ, sớm ngày được hồi đầu. Chúng ta có tâm nguyện này thì sẽ viên 

mãn. Không nên nôn nóng, không nên thấy sao laị vẫn chưa hồi đầu? Đem ý niệm  này 

để trong tâm chúng ta là không tốt. Như vậy công phu tu tập của chúng ta sẽ bị phá 

hoại. Chúng ta mổi ngày cầu nguyện, mổi ngày chúc phúc. Còn chuyện họ hồi đầu hay 

không ta chẳng cần quan tâm. Chính mình phải mau chóng quay đầu là quan trọng nhất. 

Lo cho người khác mà không lo cho chính, chẳng những người khác không thể quay 

đầu, mà chính mình cũng tiếp tục luân lạc. Như vậy thật là đáng tiếc! 

Trong  đoạn  kinh  này  nói,  những  thứ  mổi  người  nhìn  thấy  và  cảm  thọ  đều  không 

giống nhau. Hiện nay cũng như vậy. Chúng ta cùng thấy một người xa lạ, nhưng cảm 

nhận của hai người không giống nhau. Mấy người cùng xem một sự việc, nhưng mổi 

người có cách nhìn khác nhau. Vì sao? Vì ý niệm và khởi tâm động niệm của chúng ta 

không tương đồng. Ý niệm thanh tịnh, thì sẽ thấy ai cũng thanh tịnh. Chổ không thanh 

tịnh nhưng họ thấy là thanh tịnh. Tâm địa nhiễm ô, nhìn thấy người thân tâm thanh tịnh, 

Tập 315  239 



cũng không thấy được sự thanh tịnh của họ mà thấy họ nhiễm ô. Cho nên đức Phật dạy, 

cảnh tuỳ tâm mà chuyển, không phải tâm tuỳ cảnh chuyển. Thực tế mà nói là cảnh tuỳ 

tâm chuyển. 

Chúng  ta  thấy  cảnh  giới,  thì  có  thể  thấy  tâm  của  một  người.  Ta  vào nhà của  một 

người bạn, nhìn trong gia đình của họ. Nếu sạch sẽ gọn gàng, gia đình này nhất định là 

gia đình hạnh phúc mỹ mãn. Còn nhìn thấy trong nhà họ rối loạn không sạch sẽ, thì 

biết được người trong nhà này biếng nhác, tự tư tự lợi, chỉ biết mình chứ không biết 

đến người khác. Chúng ta đều có thể nhận ra được. 



Con người cũng tuỳ theo tuổi tác, tuỳ theo hoàn cảnh mà biến đổi.  Lúc tôi còn 

trẻ, có sức lực, có tinh thần, thích làm việc. Chỗ ở rất gọn gang ngăn nắp, không có 

chút nào rối ren nào. Nhưng bây giờ tuổi đã lớn, những thứ trên bàn sách đều rất lung 

tung,  nhưng  làm  biếng  dọn  dẹp.  Tuổi  đã  lớn,  tinh  thần  thể  lực  không  đủ,  hoàn  toàn 

không như lúc còn trẻ. Tuổi lớn rồi, nhìn thế giới này đã mấy mươi năm. Sự thay trong 

mấy  mươi  năm  này,  không  phải  thay  đổi  theo  mặt  chánh,  mà  theo  mặt  trái  của  nó. 

Thay đổi quá lớn! Không phải cứ mười năm mười năm. Trước đây chúng ta nói năm 

năm rồi năm năm, nhưng hiện nay không phải. Bây giờ mổi năm đều có sự thay đổi rất 

lớn. Tốc độ thay đổi của mổi năm bây giờ bằng quá khứ mười năm. Bây giờ thay đổi 

quá sức nhanh. 

Luân  lý,  đạo  đức,  nhân  quả  không  có  người  dạy.  Nói  rồi  cũng  không  ai  tin.  Ở 

Trung  Quốc  mấy  năm  gần  đây,    luận  đàn  chia  sẻ  của  các  nhà  xí  nghiệp  về  “Đệ  Tử 

Quy”. Những hoạt động như vậy rất nhiều. Có phải là việc tốt chăng? Là việc tốt. Có 

hiệu quả chăng? Chưa biết. Vì sao? Vì mấy ngày luận đàn, tâm huyết mọi người sôi 

sục, rất nhiệt tâm. Ba ngày hay năm ngày sau khi hoạt động này kết thúc thì trở lại lạnh 

nhạt. Một tháng, nửa tháng thì không còn nữa, quên hết. Nên không có được kết quả. 

Việc này làm rất tốt đúng không? Rất tốt, rất đáng làm. Nhưng phải biết, rất khó có 

được kết quả. Thật sự muốn có được hiệu quả, nhất định phải có chỗ làm thí nghiệm. 

Như trước đây ở Thang Trì, chỗ làm thí nghiệm ở Thang Trì Lô Giang. Nó có thể 

khởi tác dụng. Ví dụ sau khi luận đàn này hoàn tất, quý vị đến Thang Trì xem. Đó là 

gốc, là căn bản. Sau khi nhổ gốc lên rồi thì không còn nữa. Chỉ nóng lên một trận, rồi 

rất nhanh trở thành lạnh nhạt. 

Trước đây đối với việc thí nghiệm này tôi rất nhiệt tâm, và còn tuyên truyền nữa. 

Nhưng bây giờ không. Vì sao? Vì nó vô dụng. Không có ai muốn làm, nên cũng tuỳ nó 

luôn. Tuỳ nó nghĩa là sao? Nghĩa là thiên tai cũng tuỳ nó vậy. Việc giảng kinh không 

240  Tập 315 



gián đoạn, hàng ngày giảng kinh tôi thường khuyên mọi người. Người thật sự có duyên, 

mổi ngày cùng thời gian với chúng ta, nghe chúng tôi chia sẽ. Hoặc trên truyền hình vệ 

tinh cùng chúng tôi chia sẽ, huân tu thời gian dài thì chẳng có chuyện không thành tựu. 

Trong thời đại này, chúng tôi vẫn không ngừng giảng kinh. Nguyên nhân gì vậy? 

Bởi đạo tràng hiện nay không có người chịu làm. Nhưng trên mạng internet có người, 

trên truyền hình vệ tinh có người thật sự đã làm. Chỉ cần có một người thật sự làm, thì 

công việc dạy học chia sẽ của chúng tôi không thể dừng. Trong nhà Phật thường nói, 

độ một người thì tốt một người. Một người cũng không có nữa, thì chúng tôi phải ra đi 

thôi.  Đối  với  thế  gian  này  không  còn  gì  lưu  luyến.  Thế  gian  này  người  có  thể  hiểu 

không nhiều, người có thể thực hành lại càng ít. Người tri ân không nhiều, người báo 

ân cũng không có. Thấy lợi quên nghĩa là hiện tượng phổ biến của xã hội ngày nay. 

Đến công ơn cha mẹ họ cũng không báo, cũng không biết. Cho nên thế gian này sẽ có 

thiên tai rất nghiêm trọng. Đạo lý chính là chổ này. 

Chúng ta đối phó với những việc này, chính là siêng năng nổ lực đoạn ác tu thiện, 

cải tà quy chánh. Gặp được pháp môn tịnh độ, gặp được kinh Vô Lượng Thọ, là người 

có phước báo lớn nhất trong thế gian. Gặp pháp môn này, buông bỏ vạn duyên, nhất 

tâm niệm Phật. Nếu ta có trách nhiệm, thì trách nhiệm này chính là giúp những chúng 

sanh đau khổ. Khi thiên tai kết thúc, nếu ta vẫn còn ở thế gian này thì nên giúp người 

khác. Nếu không có trách nhiệm này, không có đại nguyện đại hạnh này, sẽ bị thiên tai 

cuốn đi mất. Đây là cộng nghiệp của chúng sanh. Nhưng nơi đến của mổi người không 

giống  nhau.  Người  nhất  tâm  niệm  Phật,  họ  sẽ  đến  thế  giới  Cực  Lạc.  Người  tâm  địa 

thiện lương, họ lên thiên đường. Tâm hành bất thiện thì vào trong ác đạo. Nơi đến mổi 

người không giống nhau. 

Chúng ta nhất định phải biết, con người vĩnh viễn không chết. Nếu con người mà 

chết, thì chỉ có một đời này, không có đời sau. Như vậy thì làm gì cũng không sao. Vấn 

đề là họ không chết! Nếu quý vị lưu ý một chút sẽ thấy, hiện tượng ma dựa hiện nay rất 

nhiều. Từ hiện tượng ma dựa này ta sẽ biết họ không chết. Đó là linh hồn nhập vào 

thân người khác, và nói ra một vài thông tin. Họ đang ở trong cõi nào, tình hình nơi đó 

họ đều có thể nói ra. Đối với chúng ta mà nói những thông tin này vô cùng quý giá. 

Đáng để chúng ta tham khảo, đáng để chúng ta cảnh giác. Chúng ta không thể để cho 

quỷ gạt. Nhưng chúng ta biết, con người thực sự có luân hồi lục đạo. Con người thật sự 

có đời trước và đời sau, không phải chỉ một đời này. Hiểu rỏ đạo lý này, chúng ta nhất 

định không nên kết oán thù với người khác. Kết oán thù, nếu đối phương không tha thứ 


Tập 315  241 



mà hận trong long, thì  đời đời  kiếp  kiếp không dứt oán thù, oan oan tương báo thật 

không  đáng  chút  nào.  Kết  quả  tạo  thành  là  hai  bên  đều  đau  khổ,  như  vậy  có  đáng 

không? 

Các  bậc  thánh  nhân  dạy  chúng  ta,  ân  nên  báo  còn  oán  thì  nên  quên.  Chỉ  báo  ân 

không báo oán, như vậy là chính xác. Trong Phật pháp đại thừa nói, tất cả chúng sanh 

với chúng ta là một thể, quan hệ rất thân mật. Chính mình hại mình còn có thể báo thù 

sao?  Còn  có  thể  oán  người  khác  sao?  Gặp  được  Phật  pháp,  gặp  được  đại  thừa,  gặp 

được tịnh độ. Duyên này khó biết bao, quả thật không dể! 

Chúng ta tiếp tục xem kinh văn bên dưới.  “Cố Di Đà Yếu Giải vân, kim vân Cực 

 Lạc thế giới chánh chỉ đồng cư tịnh độ, diệc tức hoành cụ thượng tam tịnh độ dã”.  Ở 

đây có dùng chữ hoành, dụng ý chữ này rất thâm sâu. Ý nói rỏ về tứ độ của Thế giới 

tây phương Cực Lạc là cùng một nơi, không có cao thấp. Thẳng đứng mới có cao thấp. 

Ở quốc độ của chư Phật trong mười phương thế giới, không phải ngang, là đứng. Nên 

chúng ta nhìn không thấy. Chúng ta ở nơi tầng lầu này, chỉ có thể nhìn thấy cảnh giới 

của tầng lầu này, còn trên và dưới đều không biết. Thế giới tây phương có tứ độ, tứ độ 

cùng ở một nơi, “hoành cụ thượng tam tịnh độ”. 

 “Hựu  vân,  nguyện  ước  tín  nguyện  hạnh  tam,  Di  Đà  danh  hiệu  bất  khả  tư  nghì.  Cố 

 năng linh phàm phu sở cảm đồng cư Cực Lạc, tối cực thanh tịnh dã”.  Đây là những lời 

Ngẫu Ích đại sư nói trong “Yếu giải”. Tín nguyện hạnh, là ba điều kiện tu học của tịnh 

độ tông. Thật tin, thật phát nguyện và thật sự hành. Chân tín thiết nguyện là nhìn từ 

gốc độ nào? Xem họ có thật sự thực hành hay không. Thật thực hành th có, còn không 

thật sự thực hành thì họ không có. Tín và nguyện đều thực hành trên hạnh. Không có 

hạnh, thì tín nguyện không phải thật mà là giả. Nên thật sự tin vào tịnh độ không phải 

dể! 

Ai  là  người  thật  sự  tin?  Người  xưa  có  câu  nói:   “Duy  thượng  trí  dữ  hạ  ngu  bất 

 dịch” . Đây là nói về thật tin. Bậc thượng thượng căn một lần nghe ngàn lần ngộ, họ có 

thể  làm  được.  Bậc  hạ  hạ  căn,  chúng  ta  thường  nói  ngu  si  cái  gì  cũng  không  hiểu. 

Nhưng khuyên họ niệm câu A Di Đà Phật, họ sẽ chân thật ôm trọn câu A Di Đà Phật 

này, suốt đời không thay đổi. Đến lúc lâm chung, vãng sanh điềm lành hiện ra. Họ đã 

thành công. Vì sao? Vì họ thật sự tin. Trong đó cũng bao hàm cả phần tử tri thức. Còn 

người căn tánh bậc trung, tức thượng không thượng mà hạ không hạ. Chư Phật Bồ Tát 

đối với những người này, thật là từ bi đến cực điểm. 

242  Tập 315 



Đức  Thế  Tôn  suốt  49  năm  giảng  kinh  giáo  hoá  chính  là  vì  hạng  người  này,  bao 

gồm cả hạng người như chúng ta. Bậc thượng thượng căn sớm đã thành Phật. Như Lục 

Tổ Huệ Năng là bậc thượng thượng căn, chỉ cần dạy ngài một lần. Một hai tiếng là đủ, 

vấn đề đã giải quyết xong. Ngài là chân tín nguyện hạnh, nên ngài mới có thể chứng 

ngộ, mới có thể kiến tánh. Một bà lão phải mất thời gian mấy năm, hoặc thời gian mấy 

mươi năm. Bà ấy đã thành công, là nhờ sự kiên định không thay đổi. Phiền nhất, là tự 

cho mình thông minh, lưỡng lự lừng chừng. Ta nói không tin, họ lại tin. Ta nói tin họ 

lại không thật sự tin. Chẳng thể nói họ không có nguyện. Họ rất muốn đến thế giới Cực 

Lạc,  nhưng  không  chịu  niệm  Phật,  vọng  niệm  quá  nhiều.  Suốt  ngày  để  ý  đến  những 

vọng niệm này mà lãng quên niệm Phật. Quan hệ của những người này với tịnh độ, đời 

đời kiếp kiếp chỉ trồng được một chút thiện căn trong A lại da mà thôi. Đến kiếp nào 

đó thiện căn sâu dày, sanh ra sức mạnh liền khởi tác dụng. Nếu thiện căn không thắng 

được  phiền  não,  thì  nó  sẽ  không  khởi  tác  dụng.  Phiền  não  khởi  tác  dụng,  thiện  căn 

không khởi tác dụng thì chẳng thể thành tựu. 

“Di Đà danh hiệu bất khả tư nghì”. Thật là không thể nghĩ bàn, nhưng người biết 

được điều này quá ít. Người nhận thức được bốn chữ A Di Đà Phật này là bảo bối, họ 

chịu buông lơi chăng? Tuyệt đối không chịu buông. Trước khi Hoàng Niệm Tổ vãng 

sanh nữa năm, quý vị xem ông đã giữ chặt lấy danh hiệu Phật A Di Đà. Một ngày niệm 

40 vạn câu. Ông  nói với tôi, ông tính số lần niệm Phật. Một ngày niệm 40 vạn biến, 

suốt nữa năm như vậy. Ông đã vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. Ông  biết danh hiệu 

này là bảo quý, biết danh hiệu này là không thể nghĩ bàn. 

       “Cố  năng  linh  phàm  phu  sở  cảm  đồng  cư  Cực  Lạc,  tối  cực  thanh  tịnh  dã”.   Chư 

Phật Như Lai tôn trọng Phật A Di Đà, nên xưng ngài là  “Quang trung cực tôn, Phật 

 trung chi vương”. Vì sao? Vì đồng cư tịnh độ của thế giới Cực Lạc, thanh tịnh hơn các 

cỏi đồng cư của tất cả chư Phật Như Lai. Thế giới Cực Lạc vô cùng thù thắng, không 

phải là thượng tam độ, mà là đồng cư độ. Hiển bày tâm từ bi vô tận của Phật Di Đà, 

cũng chính là ở cỏi đồng cư. Cỏi thường tịch quang tuyệt đối bình đẳng. Cỏi thật báo 

hầu như tương đồng, giống nhau. Cỏi phương tiện và cỏi đồng cư chính là mười pháp 

giới. 

Tứ thánh pháp giới trong mười pháp giới là tịnh độ. Lục đạo trong cỏi phương tiện 

hữu dư là uế độ. Cỏi đồng cư trong thế giới tây phương Cực lạc là tịnh độ. Điều này rất 

khó. Vì sao cỏi đồng cư của thế giới Cực Lạc đều là thanh tịnh trang nghiêm? Vì phàm 

sanh đến thế giới Cực Lạc đều là chư thượng thiện nhơn. Nói cách khác, đều là đầy đủ 

Tập 315  243 



điều kiện thượng thiện, mới có thể đến đây. Đây là sự thù thắng của nó. Cũng chính là 

nói, cư dân ở thế giới tây phương Cực Lạc là tiếp nhận di dân của mười phương thế 

giới đến, hoàn toàn không có người sinh ra và lớn lên ở đây, không có. 

Thế giới Cực Lạc là thế giới mới hưng khởi. Trong đó không có người ở, toàn là di 

dân đến. Di dân đến trạm kiểm soát cần những điều kiện nào. Không phù hợp điều kiện 

thì  không  thể  đến.  Điều  kiện  quan  trọng  đầu  tiên  là  tâm  tịnh  tức  cỏi  Phật  tịnh.  Tâm 

chúng  ta  có  thanh  tịnh  không?  Tâm  không  thanh  tịnh  không  thể  vào  đó,  niệm  Phật 

cũng không được. Đạo lý này phải hiểu. Một ngày dù niệm 10 vạn câu Phật hiệu, mà 

tâm không thanh tịnh thì cũng không đi được. Tâm thanh tịnh chiêu cảm nên cỏi thanh 

tịnh. Cỏi đông cư của thế giới Cực Lạc, là tâm thanh tịnh của Phật A Di Đà biến hiện 

ra. 

Chúng  sanh  trong  cỏi  đồng  cư  của  mười  phương  thế  giới.  Tâm  thanh  tịnh  tương 

ưng với nó, tương ưng với tâm Phật. Dùng tâm thanh tịnh để niệm Phật A Di Đà. Tâm 

thanh tịnh từ mà có? Buông bỏ phân biệt chấp trước liền được thanh tịnh. Đối với tất 

cả pháp trong thế xuất thế gian không còn chấp trước nữa, buông bỏ hết. Thường tưởng 

đến, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, nên “tưởng” rất quan trọng. Tưởng_nghĩ_điều gì? 

Nghĩ đến Phật A Di Đà hôm nay đến đón tôi. Tôi phải làm sao? Có phải là nên nghĩ, 

những thứ lưu luyến này, những cái vướng bận đó. Nếu muốn quan tâm thế gian này, 

nên cái này cũng buông không được, cái kia cũng bỏ không xong. Như vậy thì Phật A 

Di Đà sẽ đi thôi, không lý đến chúng ta nữa, vì chúng ta vướng bận quá nhiều việc. 

Phải có tâm trạng như thế nào? Cái gì cũng không cần nữa, đến thân thể cũng không 

cần. Phật A Di Đà sẽ dẫn quý vị đi ngay. 

Hàng ngày đều quán tưởng như vậy. Đây là bí quyết vãng sanh thế giới tây phương 

Cực Lạc. Buông bỏ hết tất cả. Phải như thế nào? Phải xem thế giới này như khách sạn. 

Thiết  bị  trong  khách  sạn  này  không  tệ,  ở  trong  đó  rất  thoải  mái,  nhưng  nói  đi  là  đi. 

Những thứ trong khách sạn đều không phải là của ta, không thể mang theo một cái gì. 

Thế gian này chính là quán trọ. Trong quán trọ này, tất cả những thiết kế ở đây đều có 

thể hưởng thụ hết, nhưng không phải của ta, nên ta không mang theo được. Chúng ta 

dùng thái độ như thế ở nơi thế gian này, thì tâm địa tự nhiên sẽ thanh tịnh. Không phải 

của ta, đến thân thể cũng không phải của ta. Vậy cái gì là của tôi? Phật A Di Đà là của 

ta. Nghĩ được như vậy thì tốt rồi. 

Chỉ  có  Phật  A  Di  Đà  mới  mang  theo  được.  Phật  A  Di  Đà  ở  đâu?  Ở  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc. Trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, mà không đến thế giới Cực Lạc thì 

244  Tập 315 



ta  đi  đâu?  Người  niệm  Phật,  thường  phải  có  ý  niệm  đúng  đắn.  Nhà  của  ta  là  ở  tây 

phương. Phật  Di Đà là người  thân nhất  của  tôi, cần phải  trở về  thăm. Phật  A Di Đà 

giống như cha mẹ vậy, chư đại Bồ Tát là huynh đệ. Đây mới là những điều cổ nhân nói 

lá rụng về cội. Cội nguồn ở tây phương, cội nguồn ở thế giới Cực lạc. Lá rụng về cội 

chính là trở về thế giới tây phương Cực Lạc. Lục đạo và mười pháp giới đều là chổ chỉ 

đến tham quan du lịch. Ý niệm không được sai lạc. 

Dưới đây vẫn là lời trong “Yếu Giải”.  “Thử tắc thập phương Phật độ sở vô”.  Đây 

là nói cỏi đồng cư của Cực Lạc, trong quốc độ của mười phương chư Phật không có. 

 “Cực Lạc đồng cư độc thiện”.  Nói cách khác, chỉ có tây phương Cực Lạc. Cỏi đồng cư 

của nó là tịnh độ. Cỏi đồng cư của chư Phật Như Lai trong mười phương thế giới là uế 

độ.  “Phương thị Cực Lạc tịnh độ tông chỉ”. Chúng ta gọi thế giới tây phương Cực Lạc 

là  tịnh  độ,  chủ  yếu  chính  là  nói  cỏi  phàm  thánh  đồng  cư  thanh  tịnh  bậc  nhất.  Cũng 

chính  là  nói  Phật  A  Di  Đà  yêu  cầu,  là  con  người  tâm  địa  thanh  tịnh  sanh  ra  tịnh  độ. 

Tâm tịnh thì cỏi Phật tịnh. 

Phàm sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, đều có nhân duyên với Phật A Di Đà. 

Đến được thế giới Cực Lạc thì tâm địa sẽ thanh tịnh. Chúng ta hiểu được đạo lý này, 

biết  được  chân  tướng  sự  thật  này.  Nên  phải  đặc  biệt  chú  ý  đến  tâm  thanh  tịnh.  Tâm 

thanh tịnh chính là buông bỏ vạn duyên, buông bỏ phân biệt chấp trước. Nó quan trọng 

hơn bất cứ điều gì. Nên học Hoằng Nhất đại sư khi về già. Những năm về già ngài thật 

sự quay đầu, gọi là quay đầu là bờ. 

Quý vị xem truyện ký của Hoằng Nhất đại sư. Lúc ngài còn trẻ ngạo mạn, tập khí 

rất nặng, hiếu cường, hiếu thắng. Đối với người và việc yêu cầu quá nghiêm khắc. Nên 

mọi người đều biết, giao tiếp với ngài thật không dể. Ngài thấy sai là lập tức trách phạt, 

la mắng, không dữ chút thể diện nào. Sau khi học Phật ngài thật sự đã thay đổi. Đến 

khi về già tập khí hoàn toàn không còn, không yêu cầu bất cứ điều gì. 

Năm  1999,  đoạn  thời  gian  đó  tôi  ở  Singapore.  Ở  singapore  giảng  kinh,  pháp  sư 

Quảng Hiệp cũng ngẫu nhiên đến nghe kinh. Thầy ấy rất thích kinh giáo, thầy mời tôi 

đến tinh xá của thầy ăn cơm. Tôi có đi một lần, đó là Chiêm Bồ Viện. Chổ này trước 

đây Hoằng Nhất đại sư đến Singapore đã ở nơi này. Ngài với Quảng Hiệp đại sư giao 

tình rất sâu. Quảng Hiệp đại sư nói, họ quen nhau ở Phật học viện Mân Nam khi còn 

trẻ. Lúc ở Singapore  thấy tình hình sinh hoạt của ngài rất tuỳ thuận, không tính toán gì 

cả, không có gì là chẳng tốt. Đúng là mọi người đều là người tốt, mọi việc đều là việc 

Tập 315  245 



lành.  Ngài  không  có  tâm  phân  biệt.  Đây  là  điều  kiện  tất  yếu  để  vãng  sanh  tịnh  độ. 

Hoằng Nhất đại sư đã thành tựu, thật hiếm có! 

Một người thích bắt lổi như vậy, nhưng đến khi về già lại tuỳ thuận đến thế. Làm 

cách nào để chúng ta có thể thực hành được mọi người là người tốt, mọi việc là việc 

lành. Rối cuộc đây là cảnh giới gì? Tâm rất tốt, tâm đã thanh tịnh. Ngôn hành cử chỉ đã 

nói lên  tâm của chúng ta. Trong tâm ta có tính toán, trong tâm  có phân biệt, có chấp 

trước,  biểu  lộ  ra  chính  là  tính  toán  từng  chút.  Tâm  địa  thanh  tịnh  sẽ  biểu  lộ ra  bình 

đẳng, nên mọi người đều là người tốt, mọi việc đều là việc lành. Việc xấu cũng như 

việc  tốt.  Như  thế  nào  là  việc  xấu  cũng  thành  việc  tốt?  Việc  xấu  là  tập  khí  phiền  não 

trong tâm của họ biểu lộ ra. Trong A lại da có, luôn để nó bộc phát ra. Khi tạo ra ác 

nghiệp, có ác báo, thì ác báo cũng là việc tốt. Vì sao? Đến đó để tiêu nghiệp. Tiêu hết 

nghiệp không phải đã thanh tịnh rồi sao? Cách nhìn không như nhau. Tam thiện đạo thì 

tiêu thiện nghiệp, tam ác đạo thì tiêu ác nghiệp. Trong tâm thanh tịnh thì thiện ác đều 

không có. Nên ta tạo nghiệp thiện thì thiện phải tiêu trừ. Tạo nghiệp ác thì ác phải tiêu 

trừ. Tất cả đều mất hết, tâm liền thanh tịnh. Như vậy mới có thể đến thế giới Cực Lạc. 

Người ở thế giới Cực lạc chỉ có tịnh nghiệp, thiện ác đều là nhiễm nghiệp. Nên trong 

lục đạo có thiện ác. Trong tứ thánh pháp giới không có thiện ác, nhưng có nhiễm tịnh. 

Họ là thanh tịnh. 

Lục  đạo  là  nhiễm,  trong  nhiễm  có  thiện  ác.  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta,  đoạn  ác  không 

chấp tướng đoạn ác. Tu thiện cũng không chấp tướng tu thiện. Duy trì tâm thanh tịnh 

để  đoạn  ác  tu  thiện.  Đây  gọi  là  tịnh  nghiệp.  Dạy  chúng  ta  không  nên  trụvào  tướng. 

“Ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, đó là chân tâm. Đó chính là thanh tịnh bình đẳng giác. 

Xen vào một chút tư duy ở trong đó cũng không được, như thế là nhiễm ô. Một chút tư 

duy đều không thể xen vào. Đây là chư Phật và pháp thân Bồ tát ứng hoá trong mười 

pháp giới, ứng hoá trong lục đạo để làm gương cho chúng ta. Nhưng rất nhiều người 

không nhận ra. Người nhận thì họ đã học được, người không nhận ra cái thì chẳng học 

được  gì.  Người  không  nhận  ra,  thấy  Phật  Bồ  Tát  cũng  là  phàm  phu,  không  nhận  ra 

được chổ vi diệu của các ngài. 

 “Dĩ  Di  Đà  nhất  thừa  nguyện  hải,  lục  tự  hồng  danh,  vạn  đức  trang  nghiêm  nhất  cú 

 thanh tịnh. Dĩ thử tối cực thanh tịnh bất khả tư nghì, nhất cú Di Đà danh hiệu chi chân 

 nhân, tự nhiên cảm đắc bất khả tư nghì, tối cực thanh tịnh chi Cực Lạc đồng cư quốc 

 độ”.  

246  Tập 315 





Đây là nói rỏ nguyên nhân thanh tịnh bậc nhất của cỏi đồng cư nơi thế giới tây 

phương Cực Lạc. Ở đây đã nói rất rỏ. Đoạn khai thị này vô cùng quan trọng. Vì sao? 

Bởi chúng ta có thể lý giải, có thể nổ lực tu hành. Tuy sanh vào đồng cư tịnh độ, như ở 

trước nói, chúng ta ở trong cỏi đồng cư có thể thấy được cỏi thật báo, có thể thấy được 

cỏi tịch quang. Chúng ta có thể  thấy được. 

Nếu ta không hiểu được đạo lý này, cũng sanh vào đồng cư tịnh độ. Nhưng chỉ có 

thể nhìn thấy đồng cư tịnh độ, còn thượng tam độ không nhìn thấy. Điểm bất đồng là ở 

đây. Vì chúng ta tuy là cỏi đồng cư, chúng ta đã tu thanh tịnh tâm. Nên đến thế giới 

Cực Lạc, dể đạt được thành tựu. Nếu tâm chúng ta không thanh tịnh, sanh đến thế giới 

Cực Lạc chỉ thấy được đồng cư của bổn độ, thượng tam độ không nhìn thấy. Ở thế giới 

Cực Lạc tu tập, ở đó đoạn phiền não, đoạn  tập khí. Cũng cần thời gian rất dài, từ từ sẽ 

nhìn  thấy.  Trước  là  nhìn  thấy  cỏi  phương  tiện,  kế  đến  là  nhìn thấy  cỏi  thật  báo,  cuối 

cùng nhìn thấy cỏi tịch quang. 

Ở thế gian này tu hành. Đây là Đức Phật nói, tu hành một ngày ở thế giới Ta bà, 

bằng tu hành 100 năm ở thế giới Cực Lạc. Nghĩa là sao? Thế giới Ta Bà nhiều chướng 

ngại,  lên  nhanh  mà  xuống  cũng  nhanh.  Người  biết  tu  thì  tiến  bộ  rất  nhanh.  Người 

không  biết  tu  thì  đoạ  lạc  rất  thảm.  Lên  nhanh  mà  xuống  cũng  nhanh.  Thế  giới  tây 

phương chỉ có lên không có xuống, nhưng nó lên rất chậm. Thế giới này chỉ cần ta chịu 

được rèn luyện, thì ta sẽ lên rất nhanh. Nên mọi thứ rèn luyện, mọi thứ thiên tai. Rất tốt! 

Nó đều là cơ hội để ta tu hành. Cảnh giới thiện, cảnh giới ác đều là khiến ta lên nhanh 

xuống nhanh. 

Trong đó ngũ dục lục trần luôn mê hoặc chúng ta. Ở thế giới tây phương không có 

gì mê hoặc, nên ta tiến bộ rất chậm. Ở đây có người dụ dổ. Khi dụ dỗ mà ta không bị 

mê hoặc thì lập tức tiến lên. Nên trong thuận cảnh thành tựu được gì? Thành tựu đoạn 

trừ tham si. Trong nghịch cảnh thì đoạn sân nhuế, ngu si. Tam độc tham sân si ở nơi 

thế gian này, đặc biệt là trong thời đại hiện nay. Đối với người tu hành mà nói là việc 

tốt.  Ta  đến  đâu  để  tìm  môi  trường  như  vậy?  Trong  quá  khứ  ta  làm  việc  tốt  đều  có 

người tán thán, bây giờ làm việc tốt lại bị người mắng. Họ mắng cũng không sân si, 

việc tốt vẫn cứ làm, thì cảnh giới của chúng ta sẽ tiến lên rất nhiều! 

Cho nên người làm phiền ta, người mắng ta, người huỹ nhục ta, người huỹ báng ta, 

người hãm hại ta, ta đều phải cảm ân. Họ đến để thử ta đấy, xem công phu chúng ta 

như  thế  nào,  là  thật  hay  là  giả.  Thật,  là  chân  công  phu.  Làm  sao  có  thể  nhẫn  nhịn? 

Trong kinh điển Đức Phật đã nói rỏ chân tướng sự thật: “Phàm sở hữu tướng giai thị 

Tập 315  247 



hư vọng”. Vấn đề không phải đã giải quyết rồi sao? “Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng 

huyễn bào ảnh”, thì ta còn tính toán làm gì? Nó là giả không có thật. Người ta đố kỵ, 

chướng ngại, huỹ báng, hãm hại. Mục đích là gì?  Chẳng phải đều là vì danh văn lợi 

dưỡng đó sao? Chúng ta buông bỏ hết danh văn lợi dưỡng, thì chẳng phải sẽ yên ổn sao? 

Làm chướng ngại ta thật sự là danh lợi. Không có danh lợi, họ sẽ chẳng còn cách 

nào chướng ngại nữa. Đó là chính họ chướng ngại chính họ. Đạo lý này nhất định phải 

thấu triệt nó, thì trong cuộc sống hằng ngày mới có thể thường sanh tâm hoan hỷ, sẽ 

không  bị  cảnh  giới  lay  chuyển.  Trong  kinh  Lăng  Nghiêm  nói  rất  hay:   “nhược  năng 

 chuyển  cảnh,  tắc  đồng  như  lai”.  Nếu  ta  không  bị  cảnh  giới  lay  chuyển  thì  ta  có  thể 

chuyển cảnh giới. Có thể chuyển cảnh giới là ai? Chư Phật Như Lai, pháp thân Bồ Tát. 

Chúng ta tuy chưa chứng được pháp thân, nhưng đã có mùi vị của pháp thân, đã có 

được một chút như vậy. 

Nói cách khác, nếu chịu được khảo nghiệm, chịu được thử thách. Nhẫn Nhục Tiên 

Nhân có thể chịu được sự dày vò của vua Ca Lợi, nên đã thành Phật trước thời kỳ. Quý 

vị nói Vua ca Lợi là người tốt hay xấu? Ông ta giúp Đức Thế Tôn thành Phật trước dự 

định. Thông thường chúng ta nói Vua Ca Lợi là người xấu, nhưng Đức Thế Tôn nói 

ông ta  là  người  tốt.  Chúng ta  nói  ông  ta  cắt  thịt  Nhẫn  Nhục  Tiên  Nhân  là  việc  xấu, 

nhưng Đức Thế Tôn nói đây là việc tốt. Quý vị xem, mọi người đều là người tốt, mọi 

việc đều là việc lành. Ngài đã thành Phật, nên đã báo ân. Ngài thành Phật rồi, người 

đầu tiên ngài độ chính là vị này. Điều này trong kinh điển chúng ta đã thấy. 

Đức  Thế  Tôn  sau  khi  thành  đạo,  ở  trong  vườn  Lọc  Uyển  thuyết  pháp.  Người  thứ 

nhất  chứng  quả  A  la  hán  chính  là  tôn giả  Kiều  Trần  Như.  Kiếp  trước  của  Kiều  Trần 

Như chính là Vua Ca Lợi. Kiếp trước của Đức Thế Tôn là Nhẫn Nhục Tiên Nhân, ngài 

đã  báo  ân.  Nên  cần  phải  thật  sự thấu  triệt.  Thế  gian  này  không  có  thị phi  tuyệt  đối, 

không có thiện ác tuyệt đối, không có tội phước tuyệt đối. Người xưa cũng hiểu đạo lý 

này, nên nói hoạ phước nương nhau, trong phước có hoạ, trong hoạ có phước. Quý vị 

thấy, hai chữ hoạ phước trong văn tự Trung quốc rất tương đương. Tóm lại là phước 

hay hoạ hoàn toàn là do mình. Nếu ta dùng tâm thanh tịnh thì hoạ biến thành phước. 

Nếu ta dùng vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì phước sẽ biến thành hoạ. Nó sẽ thay 

đổi. Chổ tuyệt diệu của văn tự Trung Quốc là ở chổ này. Hai chữ này từng giờ từng 

phút đang cảnh tỉnh chúng ta.  “Hoạ phước vô môn, duy nhân tự chiêu”. Là phước hay 

là hoạ đều do chính mình. 

248  Tập 315 



Ta dùng thái độ nào đối với nó. Dùng thiện tâm thì toàn là phước, hoạ sẽ không có. 

Dùng  ác  niệm  thì  toàn  là  hoạ,  phước  không  có.  Đây  chẳng  phải  là  tướng  tuỳ  tâm 

chuyển sao? Cảnh tuỳ tâm chuyển, tướng do tâm sanh. Phải hiểu thấu triệt đạo lý này. 

Chúng ta muốn xa rời tai hoạ, thì nên xa rời phiền não tập khí, xa rời tham sân si mạn 

nghi, xa rời thất tình ngũ dục. Hoạ sẽ chuyển thành phước. Đây chính là trong đại thiên 

tai ta không bị thiên tai. Vì sao? Ta đã chuyển cảnh giới. Nếu ta không thể chuyển, vẫn 

dùng tham sân si mạn để đối nhân xử thế, thì phước cũng biến thành hoạ. 

Phước là gì? Phước là do trong quá khứ tu được, nên bây giờ được hưởng phước. 

Hưởng phước mà thái độ của ta là tham sân si mạn, thì trong khi hưởng phước đã tạo 

ra rất nhiều tội nghiệp. Phước hưởng hết thì tội báo sẽ hiện tiền, phước biến thành hoạ. 

Chính là đạo lý như vậy. Đây là tư duy rất hợp logic, không có sai lầm. Chúng ta chẳng 

thể không hiểu. 



Người xưa nói, thiệt thòi là phước, khó được hồ đồ. Hồ đồ này là sao? Là người 

thông minh nhất. Hồ đồ chính là thông minh, thông minh đến cực điểm. Dùng hồ đồ để 

che đậy bản thân, thâm tàng bất lộ, để xa rời tai hoạ. 

Các bậc thánh hiền cùng chư Phật Bồ Tát khi thị hiện, đều làm tấm gương tốt nhất 

cho chúng ta thấy. Đây là từ bi đến cực điểm. Trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật. Nhân 

chân thật của một câu danh hiệu Di Đà tự nhiên chiêu cảm được. Trong kinh điển đại 

thừa thường nói pháp nhĩ như thị. Thành tựu của thế giới Cực Lạc là tự nhiên hiện ra, 

không có người  thiết  kế, không có người  kiến tạo. Chúng ta không thể tưởng tượng 

được. 

Trong kinh giáo Đức Phật thường vì chúng ta giới thiệu cỏi trời dục giới. Tầng thứ 

năm của dục giới là cõi trời Hoá Lạc, là tự nhiên chiêu cảm nên. Cuộc sống hưởng thụ 

của cõi trời Hoá Lạc cũng không cần thiết kế,  không cần kiến tạo. Hoàn toàn là tuỳ ý 

niệm của chính mình, tự nhiên chiêu cảm nên. Tầng trời thứ sáu lại càng thù thắng hơn 

nữa. Tầng trời thứ sáu gọi là Tha Hoá Tự Tại Thiên, “Tha” ở đây chính là tầng trời thứ 

năm. Tầng trời thứ năm tự nhiên chiêu cảm được và cung phụng cho họ. Họ không cần 

biến hoá, tự nhiên sẽ có người đem đến cúng dường. Phước báo rất lớn, là phước báo 

của  Phật  A  Di  Đà.  Do  ngài  phát  48  nguyện  và  năm  kiếp  tu  hành.  Quý  vị  nghĩ  xem 

phước báo này to lớn biết bao! Nên thế giới Cực Lạc, là do nguyện lực của Phật A Di 

Đà. 

Ở đây nói một câu danh hiệu của Phật A Di Đà thật không thể nghĩ bàn. Trong câu 

danh hiệu của Phật Di Đà là có đầy đủ tất cả 48 nguyện. Trong 48 nguyện lại có đầy đủ 

Tập 315  249 



toàn bộ kinh Vô Lượng Thọ. Kinh Vô Lượng Thọ hàm nhiếp tất cả kinh Đại Phương 

Quảng Phật Hoa Nghiêm. Ta hiểu được nguyên nhân thật sự của danh hiệu Di Đà này, 

thì mới có thể lãnh hội được. Đối với sự chiêu cảm tự nhiên không thể nghĩ bàn, đối 

với thanh tịnh cực điểm  của cỏi đồng cư nơi thế giới Cực Lạc, không còn hoài nghi. 

Đây là thật, chứ không phải là giả. 

Còn  một  điều  nữa  có  thể  làm  chứng  cho  chúng  ta.  Khi  ta  vãng  sanh  cũng  là  tâm 

thanh tịnh. Niệm Phật, người niệm Phật rất nhiều, nhưng người vãng sanh không nhiều. 

Vì sao? Vì hàng ngày niệm Phật, nhưng tâm không thanh tịnh nên không thể vãng sanh. 

Niệm  Phật  đến  tâm  thanh  tịnh,  thanh  tịnh  là  thật  sự  buông  bỏ.  Tôi  niệm  Phật,  tôi  đã 

buông  bỏ  hết  những  chuyện  thế  gian,  nhưng  chưa  buông  bỏ  Phật  pháp,  có  thể  vãng 

sanh chăng? Có thể vãng sanh. Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, chỉ có thể nhìn thấy 

bổn độ. Còn phương tiện độ, thật báo độ không nhìn thấy. Vì sao? Vì chưa buông bỏ 

Phật pháp 

Tất cả pháp trong thế xuất thế gian đều phải buông bỏ hoàn toàn. Quý vị xem tấm 

gương của liên Trì đại sư, ngài là người rất giỏi, là bậc tôn sư lỗi lạc, thông tông thông 

giáo, hiển mật viên dung. Nhưng đến khi về già chỉ có một bộ kinh A Di Đà, một câu 

A Di Đà Phật. Ngoài ra ngài buông bỏ hết. Chúng ta biết nếu ngài sanh đến cỏi phàm 

thánh đồng cư, có thể nhìn thấy cỏi tịch quang, có thể nhìn thấy cỏi thật báo. Vì sao? 

Vì tâm của ngài thanh tịnh hơn so với tâm ở trước. Công phu thấp nhất trong nhà Phật 

thường nói là “oán thân bình đẳng”. Đây là công phu sơ khởi. 

Niệm Phật, nhưng người đắc tội với mình vẫn có tâm oán hận. Người tốt với mình 

vãn còn thân tình, thì không thể vãng sanh được! Là việc tốt, nhưng vẫn phải bị luân 

hồi. Trong luân hồi, đại khái là cõi trời hoặc cõi người, sẽ không đoạ tam ác đạo. Vì 

tâm báo ân báo oán chưa buông bỏ. Ân cần báo chăng? Cần báo. Còn oán thì sao? Oán 

không cần báo. Báo ân, nên dùng tâm thanh tịnh để báo ân, không nên dùng tình chấp. 

Nếu  có  tình  chấp  không  thể  vãng  sanh.  Có  tình  chấp  trên  một  nửa  thì  sao?  Hơn  một 

nửa, đa số đầu thai đến nhà họ, lại biến thành con cháu của  họ. Đến đầu thai, vì báo ân 

mà đến. Tự nhiên là hiếu tử hiền tôn, không cần người dạy. Đứa trẻ này cũng rất tốt. 

Họ có ân nên đến báo ân. Nếu như đến báo oán, thì đứa trẻ này sẽ phản nghịch không 

nghe lời. Sau khi lớn lên nhất định làm cho nhà tan cửa nát. Nguyên nhân đến không 

giống nhau, còn có trường hợp đòi nợ trả nợ nữa. 

Bây giờ chúng ta nghĩ, người trong xã hội hiện nay. Đối với việc bố thí chúng sanh, 

là ân huệ nhiều hay là oán hại nhiều? Tự tư tự lợi, tổn người lợi mình thì ân huệ không 

250  Tập 315 



có. Nói cách khác, toàn là ác nhân, ác duyên. Như vậy thì phiền phức rất lớn. Nên thế 

giới biến thành như vậy, địa cầu biến thành như vậy. Chúng ta biết vì sao như vậy rồi. 



Đơn  giản  chính  là bộ kinh  Vô  Lượng Thọ  này,  nên đọc  cho  tốt bộ  kinh  này. 

Huệ nhãn chúng ta sẽ khai, có thể hiểu được một người, một gia đình, một xã hội, và 

các loại biến hoá của địa cầu này đều có nhân_duyên_quả. Chúng ta đều có thể nhìn 

thấy một cách rỏ ràng minh bạch. Đã thấy rỏ ràng minh bạch, chính ta sẽ lựa chọn cho 

mình một con đường, chọn một phương hướng, chọn một mục tiêu. Đời này nhất định 

có thành tựu, vãng sanh đến thế giới Cực lạc để làm Phật. 

      “Cực Lạc thế giới chi đồng cư tịnh độ siêu việt thập phương. Cố thường viết Cực 

 Lạc chi diệu thủ tại đồng cư dã”.  Câu này là thật, hoàn toàn chính xác. Các bậc cổ đức, 

chư vị cao tăng đại đức xưa nay, tán thán đối với thế giới Cực Lạc, đều là tán thán sự 

vi diệu của cỏi đồng cư. Thật sự là độc tôn vi diệu. Không có bất cứ cỏi phàm thánh 

đồng cư của cỏi Phật nào, có thể so sánh với thế giới Cực Lạc. Nguyên nhân thật sự ở 

đây chúng ta đã hiểu, tức là họ di dân đến, chứ không phải họ sanh trưởng ở đó. Không 

phải, một người cũng không có. Thế giới Cực Lạc toàn là mười phương thế giới di dân 

đến, vãng sanh đến, là liên hoa hoá sanh. Nên điều kiện cơ bản của nó là tín nguyện 

hạnh, là ba điều kiện này. Không thể thiếu thiện căn, phước đức, nhân duyên mà được 

sanh về nước này. 

Thiện căn, phước đức, nhân duyên, phải đầy đủ ba điều kiện này. Thiện căn là tín 

giải,  phước  đức  là  hạnh nguyện.  Thiện  căn  phước  đức  quan  trọng, nhưng quan  trọng 

nhất  là  tâm  thanh  tịnh.  Tâm  không  thanh  tịnh,  thiện  căn  phước  đức  cũng  không  thể 

vãng sanh. Tâm tịnh thì cỏi Phật tịnh. Đây là nguyên nhân thật sự của tịnh độ. 



Thiện căn phước đức phải tu như thế  nào? Chính là niệm Phật. Niệm Phật là 

thiện căn, niệm Phật cũng là phước đức. Một câu A Di Đà Phật là đầy đủ tất cả. Đầy đủ 

tín nguyện hạnh. Đầy đủ thiện căn, phước đức, nhân duyên. Công đức của danh hiệu 

này thật không thể nghĩ bàn. 

Hết giời rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 



 

Tập 315  251 



Tập 316 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: ngày 04 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học,  mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải”, trang 371, hàng thứ 7. 

 Pháp Tạng thành Phật, hiệu A Di Đà. Thượng minh quốc độ thị y báo. Độ vi thân chi 

 sở y, cố danh y báo. Phật thị năng y, cố danh chánh báo. Phật hữu tam thân. Nhất, 

 pháp tánh thân, giản xưng pháp thân, cư thường tịch quang độ. Nhị, báo thân, cư thật 

 báo trang nghiêm độ. Tam, ứng hoá thân, thường hiện phương tiện hữu dư cập đồng 

 cư đẳng độ.  Chúng ta xem qua đại ý giới thiệu một chút. 

Trong đạo tràng các vị đồng tu không cố định, có người đến trước người đến sau, 

nên khi giới thiệu không sao tránh khỏi sự trùng lặp, nhưng trùng lập cũng là ưu điểm. 

Cổ nhân thường nói:  “Đọc thư thiên biến, kỳ nghĩa tự kiến”,  chúng ta không thể trùng 

lặp đến 1000 lần, nhưng trùng lặp vài lần thì có. Ở đây chúng ta lại gặp tam thân của 

Phật. Tam thân này trên thực tế chỉ một vị Phật. Thân pháp tánh, gọi tắt là pháp thân. 

Pháp thân không có hình tướng. Chẳng những không có hiện tượng vật chất mà hiện 

tượng tinh thần cũng không. Đến hiện tượng tự nhiên cũng không có. 

Vì sao gọi nó là thân? Vì nó thực có, chứ chẳng phải không có. Nhưng lục căn của 

chúng ta không tiếp xúc được. Nó không phải là hiện tượng vật chất, thì tiền ngũ căn 

của  chúng  ta  không  thể  tiếp  xúc.  Ta  nhìn  không  thấy  cũng  không  nghe  thấy  được. 

Nghe không được mà tay cũng không chạm đến được. Nó không phải là hiện tượng vật 

chất, cũng không phải là hiện tượng tinh thần. Nên đệ lục ý thức cũng không duyên tới. 

Thức thứ sáu, bảy, tám đều không duyên tới. Nó không phải hiện tượng tự nhiên. Tám 

thức đều không duyên đến nó, nhưng nó tồn tại. Nó ở tại đâu? Ở thường tịch quang. 

Thường tịch quang là bản thể của tự tánh. Hay nói cách khác pháp thân Phật chính là 

thường  tịch quang,  thường  tịch quang  tức  là  pháp  thân  Phật.  Nó  là  tự  thể  của  tất  cả 

pháp. Tất cả pháp là nó sở hiện sở sanh. 

Trong kinh Hoa Nghiêm nói, tất cả pháp trong biến pháp giới hư không giới  “duy 

 tâm sở hiện, duy thức sở biến”. Thường tịch quang tức là tâm, là chân tâm không phải 

vọng tâm. A lại da là vọng tâm. Chân tâm bất sanh bất diệt vĩnh hằng bất biến. Nên 

252  Tập 316 



tướng mà nó hiện cũng không thay đổi, cũng là bất sanh bất diệt, chắc chắn không có 

biến hoá. Vì sao nó hiện tướng? Trong kinh điển đại thừa Đức Phật thường nói “chúng 

sanh có cảm Phật liền có ứng”. 

Đối với pháp thân Phật, nếu Bồ Tát trong cõi báo có cảm ngài liền hiện ở cõi báo, 

tức là cõi thật báo trang nghiêm. Cõi phương tiện có cảm ngài liền hiện ở cõi phương 

tiện.  Cõi  phương  tiện  là  tứ  thánh  pháp  giới  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  Phật, 

trong mười pháp giới. Chúng sanh trong cõi đồng cư có cảm ngài liền hiện ở cõi đồng 

cư. Ba ngàn năm trước ở thế giới này của chúng ta, Đức Thế Tôn xuất hiện tại Ấn Độ. 

Điều này chứng tỏ chúng sanh trên địa cầu này có cảm, địa cầu này là một bộ phận 

trong cõi phàm thánh đồng cư của Đức Thế Tôn. Cũng chính là nói lục đạo, lục đạo là 

cõi phàm thánh đồng cư. 

Chúng sanh trong cõi đồng cư có cảm ngài liền ở trong cõi đồng cư hiện ứng thân, 

hoá thân, là ứng hoá thân. Đức Thế Tôn hiện thân bất cứ nơi nào, khi hiện thân nhất 

định là hiện thân đồng loại. 41 vị pháp thân đại sĩ trú trong cõi thật báo. Báo thân Phật 

ở trong cõi thật báo, chúng ta biết ngài hiện ra 41 thân khác nhau. Ở cùng với Sơ Trụ 

thì hện thân Sơ Trụ, cùng với Thập Trụ thì hiện thân Thập Trụ. Nhất định hiện ra thân 

đồng loại, thân đồng loại rất nhiều. Đức Thế Tôn vì chúng ta mà giới thiệu chư vị Bồ 

Tát ở thế giới tây phương Cực Lạc. Vô lượng vô biên, không cách nào tính đếm được. 

Đức Phật ở đó giúp họ nâng cao cảnh giới, thông thường chúng ta nói là gia trì họ. Ở 

cõi phương tiện hay cõi đồng cư cũng đều như vậy. 

Đặc biệt là cõi đồng cư, trong cõi đồng cư có lục đạo. Trong lục đạo Đức Phật đều 

hiện thân. Có trong cõi người, cần lấy thân gì để độ thoát thì ngài liền hiện thân đó. 

Cần lấy thân Phật để độ thoát ngài liền thị hiện thân Phật để độ. Cần lấy thân Bồ Tát để 

độ thoát ngài liền thị hiện thân Bồ Tát để độ. Cần lấy thân Tỳ kheo để độ thoát ngài 

liền thị hiện thân Tỳ kheo để độ. Cần lấy thân cư sĩ để độ thoát ngài liền hiện thân cư sĩ 

để độ. Nam nữ già trẻ, các ngành các nghề không có nơi nào mà Phật không hiện thân. 

Đây là sự thật. 

Hiện thân, ngài không hiện rỏ thân thế của mình nên chẳng ai biết. Đức Thế Tôn 

hiện thân Phật thì mọi người ai cũng đã biết, nếu ngài hiện thân bình thường như thân 

cư sĩ, thân trưởng giả thì không ai biết được ngài. Có một vị cư sĩ mà Đức Thế Tôn đặc 

biệt giới thiệu cho chúng ta, ông là ứng thân của Phật. Cùng trụ thế với Đức Phật là cư 

sĩ Duy Ma Cật. Là Phật hiện thân, pháp thân Phật hiện ra. Từ đó cho thấy, đại thừa là 

Tập 316  253 



pháp bình đẳng. Phật pháp là thầy dẫn đường, thầy dẫn đường là lớn nhất. Chỉ cần có 

địa vị  thầy giáo thì học trò phải nên tôn kính. 

Nên đối với Phật giáo, chư vị nên  quan sát tỷ  mỷ, hành nghi trong  suốt cuộc đời 

Thế Tôn. Chúng ta biết nó không phải là tôn giáo, mà là giáo dục. Đức Thế Tôn 30 tuổi 

khai ngộ, sau khi khai ngộ là bắt đầu dạy học. Ở trong vườn Lộc Uyển dạy năm anh em 

ông Kiều Trần Như. Năm người này  xuất  gia đều là thân thích  của Đức Thích  Tôn. 

Năm đó vua cha của ngài phái mấy người cùng với Thế Tôn ra bên ngoài tham học. 

Đức Thế Tôn đại  triệt đại  ngộ, minh tâm kiến  tánh. Ngài quan sát nhân duyên, thấy 

năm người này duyên đã thuần  thục. Trước tiên tìm đến năm người này, năm người 

này xuất gia, do đó tăng đoàn đã chính thức kiến lập. Có Phật, có pháp, học trò của 

Phật chính là tăng, có tăng. Năm người này là tăng đoàn. Lúc này tam bảo đầy đủ. Về 

sau chúng xuất gia ngày càng đông, cư sĩ tại gia cũng ngày càng nhiều. Trong đó bao 

gồm cả quốc vương của 16 đại quốc của Ấn Độ đương thời, đều quy y Đức Thế Tôn, 

nương tựa Đức Thế Tôn làm thầy. Các pháp trong thế xuất thế gian đều đến thỉnh giáo 

với ngài. 

Trong Phật giáo tôn kính thiên thần, nên trong đạo Phật có cúng thiên, vì tôn trọng 

thiên thần. Nhưng nghe giáo huấn của Chư Phật Bồ Tát, đến thiên thần cũng nghe theo 

giáo huấn của chư Phật Bồ Tát. Họ đều là đệ tử của Tam Bảo. Trong chúng đệ tử Phật, 

phước đức lớn  được mọi người tôn kính, địa vị cao sang đó là quốc vương. Dòng dõi 

thiên vương, phước báo lớn. Do đó họ gánh vác trách nhiệm hộ pháp. Hồ trì Phật pháp, 

đẩy mạnh phong trào giáo dục Phật pháp. Một mặt là tự mình tu hành, mặt khác là đem 

Phật pháp giới thiệu đến mọi người. Nên Phật pháp có thể hưng thịnh một thời, có rất 

nhiều người hộ trì. Các đời đế vương có người hộ trì, có người không hộ trì. 

Sau khi Phật diệt độ, các vị đệ tử  ngài đã đi ra khắp  mọi  miền để truyền bá giáo 

huấn của Thế Tôn, tất cả đều là giáo hoá. Giáo hoá phải học như thế nào? Người khai 

sáng là tôn giả A Nan. Tôn giả A Nan kết tập kinh tạng, kinh tạng kết tập như thế nào? 

Trí nhớ của Ngài A Nan rất tốt, ngày nay chúng ta gọi là thần đồng. Trí nhớ của ngài 

rất tốt, nghe qua một lần vĩnh viễn sẽ không bao giờ quên. 

Đương  thời  Đức  Thế  Tôn  giảng  kinh  thuyết  pháp không  có  văn tự,  không  có  ghi 

chép. Sau khi đức Phật diệt độ, mọi người nhận thấy giáo huấn của Thế Tôn cần phải 

được lưu truyền. Đây là trách nhiệm của hàng đệ tử, nên mới có pháp hội kết tập kinh 

điển. Bây giờ chúng ta gọi là hoạt động, có một hoạt động như vậy. Do tôn giả Dại Ca 

Diếp lãnh đạo. Đây là một vị đạo cao đức trọng trong hàng đệ tử. Ngài chủ trì pháp hội. 

254  Tập 316 



Tôn giả A Nan đảm nhiệm tuyên lại lời dạy của Thế Tôn, đem tất cả những gì Đức Thế 

Tôn  dạy  trong  suốt  49  năm  tuyên  nói  lại  một  lần,  có  500  A  la  hán  làm  chứng.  Mọi 

người nghe xem tôn giả A Nạn có nói sai chổ nào không. Nếu trong 500 vị A la hán đó, 

có một người nói A Nan câu này hình như đức Phật không nói, thì câu đó lập tức bỏ đi, 

không được lưu truyền. Kết tập kinh tạng nghiêm khắc như vậy, là vì đặt niềm tin cho 

hàng hậu thế. 

Những  gì  A  Nan  tuyên  đọc  thực  sự    chính  là  lời  Phật  dạy,  có  500  vị  la  hán  làm 

chứng cho ngài, là A Nan không hề nói sai. Không có thêm ý mình vào trong lời Phật 

dạy, cũng không bỏ sót những ý nghĩa trong lời Phật dạy. Thật không đơn giản. Ở trên 

thế gian này, từ xưa đến nay, đây là đại sự thù thắng bậc nhất. Sau khi kết tập, những 

kinh tạng này được hàng đệ tử đi khắp nơi truyền bá. Có một vài nơi truyền bá mấy 

trăm năm thì không còn nữa. Cũng có nơi ba bốn trăm năm, năm sáu trăm năm, bảy 

tám trăm năm thì bị tiêu diệt. Hoàn toàn là do phước báo của chúng sanh, nhân duyên 

của chúng sanh. Duy nhất truyền đến Trung Quốc, nhánh này mộc rể ở Trung Quốc, 

đến bây giờ đã gần 2000 năm. Kinh điển phiên dịch sang chữ Hán, những phiên dịch 

này đáng tin chăng? Có sai lầm không? 

Huyền Trang đại sư lúc còn tại thế, cũng vì vấn đề này mà phải đích thân đến Ấn 

Độ.  Ở  Ấn  độ 17  năm,  ngài  khẳng  định  những  gì  các  bậc  cổ  đức  dịch  là  đúng.  Ngài 

Huyền Trang thực sự là vì xác minh kinh điển phiên dịch đúng hay sai mà đến Ấn Độ. 

Khi trở về Trung Quốc, từ việc tổ chức phiên dịch với quy mô lớn. Trong số những vị 

pháp sư phiên dịch này,  Huyền Trang đại  sư  là người dịch với số lượng nhiều  nhất. 

Trước thời ngài Huyền Trang gọi là cựu dịch, bắt đầu từ ngài Huyền Trang trở về sau 

gọi là tân dịch. Nên trong lịch sử Phật giáo Trung Quốc, dịch kinh được xưng là tân 

dịch và cựu dịch. Chúng ta hiểu rỏ những lịch sử này, đối với Phật Giáo có nhận thức 

chính xác, cũng biết Phật giáo là giáo dục, là dạy học. 

Sau khi truyền đến Trung Quốc. Các bậc đế vương của Trung Quốc phái sứ giả đến 

Tây Vực đảnh lễ và thỉnh về Trung Quốc. Nên sau khi Ma Đằng, Trúc Pháp Lan đến 

Trung Quốc được phong làm quốc sư, đế vương quy y Tam Bảo. Xưng làm quốc sư, 

kiến lập chùa chiền cho họ. Chùa là nơi làm việc của các vi Quốc sư này. 



Trung Quốc thời cổ đại, chế độ của nhà Hán. Những đơn vị này trực thuộc dưới 

quyền quản lý của vua, được gọi  là tự. Thuộc quyền quản lý trực tiếp của  vua. Còn 

những cơ cấu việc làm thuộc quyền quản lý của Tể tướng gọi là bộ. 

Tập 316  255 



Tự là thiết lập vĩnh cữu không được phế bỏ. Bộ có thể tăng giảm, có thể phế trừ. 

Trưởng quan của tự gọi là khanh, nên dưới hoàng đế có chín đơn vị được gọi là cửu 

khanh. Bây giờ đến Bắc Kinh đi tham quan, đến viện bảo tàng Cố Cung là có thể nhìn 

thấy. Trong Cố Cung còn có văn bia ta có thể xem thấy. Như trong kinh thường nhắc 

đến Hồng Lô tự, trong Cố Cung cũng có. Thực sự có tấm bia của Hồng Lô tự. Hồng Lô 

tự quản lý điều gì? Quan lý việc ngoại giao. Ngày xưa đối với việc giao tế bên ngoài 

do vua trực tiếp quản lý, chứ không phải Tể tướng quản. Nên Hồng Lô Tự Khanh hiện 

nay chính là bộ trưởng ngoại giao. 

Phật giáo truyền đến Trung Quốc cũng được gọi là tự, sắp ngang hàng bình đẳng 

với chín đơn vị của Hoàng đế. Nhưng vị trụ trì trong chùa, gọi họ là trụ trì chứ không 

gọi là khanh, không xưng khanh. Đây là đối với Phật giáo đặc biệt tôn trọng. Nên phải 

biết rằng, danh xưng tự này là cơ quan làm việc của chính phủ, nó không phải là tôn 

giáo. Điểm này nhất định phải hiểu rỏ. 

Ngày xưa Trung Quốc cũng có Tôn giáo, nhưng tôn giáo không gọi là tự. Như Đạo 

giáo, đạo tràng của họ gọi là cung, quán, chứ không gọi là tự. Còn tế thần, thần gọi là 

miếu. Nên Hoàng đế có thái miếu. Nơi kỷ niệm tổ tiên, kỷ niệm thiên thần thì đều gọi 

là miếu. Nó được phân biệt rất rỏ ràng. Bây giờ danh từ tự này vẫn còn, nhưng nó đã 

biến chất. Nó biến thành bình đẳng với đạo, quán và thần miếu. Ý nghĩa hình như mọi 

người đều cùng một khái niệm, đều mơ hồ như nhau. Cho rằng đây là đoàn thể tôn giáo. 

Ngày xưa khi Phật giáo vừa truyền đến, trong chùa làm công tác gì? Thứ nhất là 

phiên dịch kinh điển, giống như nhà biên dịch của quốc gia vậy. Thứ hai là chỉ đạo tiến 

tu, đó chính là nhà trường. Kinh điển phải giảng giải thì lên lớp học. Sau khi học rồi 

làm  thế  nào  để  đem  lý  luận,  phương  pháp,  kinh  nghiệm  trong  kinh  điển  thực  hành 

trong cuộc sống thực tế. Đây là dạy học, là giáo dục, là nhà trường. Đây là nền giáo 

dục rất đặc biệt. Giáo dục chánh quy do Hán Vũ Đế kiến lập là lấy Khổng Mạnh làm 

chủ, còn chư tử bách gia thì được lựa chọn. Quốc gia này có cơ cấu quản lý, trong thời 

cổ gọi là bộ lễ. Đây là bộ thứ nhất dưới quyền Tể tướng. 

Bộ lễ thượng thư chính là bộ trưởng giáo dục, thị lang chính là thứ trưởng. Nó có tả 

hữu  hai  vị  thị  lang,  nghĩa  là  có  hai  vị  thứ  trưởng.  Như  ngày  nay  nói,  một  người  là 

chánh vụ thứ trưởng, một người là thường vụ thứ trưởng, tức là hai vị thứ trưởng. Tể 

tướng  khi  bận  công  việc  nên  không  thể  chấp  sự,  thì  lễ  bộ  thượng  thư  thay  thế.  Từ 

những chế độ ngày xưa này, quý vị quan sát tỷ mỷ mới thấy rằng, trong truyền thống 

chính trị Trung quốc đã đem giáo dục xếp ở vị trí hàng đầu.  “Kiến quốc quân dân, giáo 

256  Tập 316 



 học vi tiên” . Nói cách khác, toàn bộ chính trị là vì để phục vụ cho giáo dục. Nền trị an 

lâu dài của quốc gia này, xã hội này trong mấy ngàn năm là nhờ có nền chính trị vì 

giáo dục này. Điều này chúng ta không thể không biết. 

Còn chính phủ hiện nay, nhà Thanh mất nước đến cận đại này. Xã hội cận đại trên 

toàn thế giới, không còn bàn đến giáo dục nữa. Đem kinh tế, của cải xếp lên vị trí đầu 

tiên. Tất cả đều là vì phục vụ cho kinh tế, cho của cải. Giáo dục cũng trở thành vị họ 

mà phục vụ. Mạnh Tử nói rất hay, lợi là điều mà con người nhất định tranh dành. Đem 

lợi ích đặt ở hàng đầu, tất cả vì lợi mà phục vụ. Đây là văn hoá của người tây phương, 

cạnh tranh. Cạnh tranh mà cao hơn nữa là đấu tranh. Đấu tranh cao hơn nữa là chiến 

tranh. Đây là một con đường huỷ diệt, còn giáo dục là đường sống. 

Quý  vị  xem  Mạnh  Tử  gặp  Lương  Huệ  Vương.  Lương  Huệ  Vương  thời  đại  Xuân 

Thu Chiến Quốc, cũng coi trọng danh lợi. Tuy giáo dục không sơ suất, nhưng đã rất coi 

trọng lợi. Mạnh tử nói với Lương Huệ Vương  “thượng hạ giao chinh lợi, kỳ quốc nguy 

 hỷ”.  Thượng là quân vương, hạ là nhân dân. Mọi người đều tranh lợi thì quốc gia này 

sẽ nguy hiểm. Bây giờ chúng ta thấy trên địa cầu này có quốc gia nào không tranh lợi? 

Quốc gia nào không đem lợi ích đặt ở hàng đầu? Nên trên thế giới này người có chí, 

các nhà khoa học và các nhà triết học đưa ra cảnh cáo: “Nếu không thể khắc chế dục 

vọng của chính mình, cứ  để nó phát triển không hạn chế, thì thế giới này cuối  cùng 

cũng bị huỷ diệt”. Đây là lời chân thật.  “Thượng hạ giao tranh lợi, địa cầu nguy hỷ”.  

Đây  không  phải  là  quốc  gia,  mà  địa  cầu  gặp  nguy  hiểm.  Toàn  bộ  địa  cầu  đều  biến 

thành như vậy. 

Nhân nghĩa đạo đức không còn. Giáo dục của người xưa dạy điều gì? Giáo dục của 

Khổng Mạnh chính là dạy nhân nghĩa giúp xã hội đương đại và xã hội trên toàn thế 

giới thật sự có thể quay đầu, có thể hướng thiện. 



Thập niên 70, tiến sĩ Thang Ân Tỷ người Anh là người đầu tiên đề xuất. Ý ông 

ta nói, cứu vãn vấn đề xã hội của thế kỉ 21 chỉ có học thuyết Khổng Mạnh của Trung 

Quốc  và  Phật  pháp  đại  thừa.  Học  thuyết  Khổng  Mạnh  nói  về  điều  gì?  “Khổng  viết 

 thành nhân, Mạnh viết thủ nghĩa”, “Phu tử chi đạo, trung thứ nhi dĩ hỷ”.  Chúng ta 

thực hành hai câu nói này, thì vấn đề xã hội trên thế giới thật sự có thể giải quyết. 

 “Nhân giả ái nhân”  là Khổng Tử đề xuất. Nghĩa là nói về lý. Hợp tình, hợp lý, hợp 

pháp.  “Nghĩa giả tuần lý”. Con người có thể yêu thương con người, con người có thể 

nói lý lẽ, xã hội sẽ êm ấm. Xã hội ngày nay, người đông phương lãng quên giáo dục 

luân lý, đạo đức, nhân quả. Người tây phương lãng quên giáo dục tôn giáo. Đại khái 

Tập 316  257 



khoảng 200 năm nay, mới tạo thành hiện tượng này. Không thể trách bất cứ ai. Ở đây 

có nguồn gốc lịch sử, là vấn đề của nhiều thời đại. Nên dùng đạo trung thứ của Khổng 

Tử để giải quyết vấn đề này chắc sẽ có hiệu quả. 

Trung là gì? Trung là thành ý, là chân thành. Trong Phật pháp đại thừa gọi là chân 

thành. Thứ là tha thứ. Vì không tiếp thu giáo dục luân lý, đạo đức, nhân quả. Nên họ có 

rất nhiều vấn đề như suy nghĩ sai lầm, làm việc sai lầm. Bất luận là làm việc sai thế nào, 

tạo  tội  nghiệp  nhiều  đến  đâu  thì  cũng  nên  tha  thứ  cho  họ,  không  nên  truy  cứu  nữa. 

Trong  Luận  Ngữ  nói   “thành  sự  bất  thuyết”,   quá  khứ  cũng  đã  qua  rồi.  “Toại  sự  bất 

 gián, ký vãng bất cữu”.  Bất luận là làm việc gì cũng không truy cứu, cũng không dùng 

hình để xử phạt. Hy vọng từ nay về sau, học tập tốt giáo dục luân lý đạo đức nhân quả, 

như vậy là tốt. Nếu ta truy cứu, những người làm việc sai trái này họ không cam tâm 

chịu phạt. Họ cùng nhau đoàn kết lại thì xã hội sẽ động loạn, nhất định phát sanh chiến 

tranh. Nên tất cả những việc sai lầm trong quá khứ không nên truy cứu. 

Trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ  Đức  Thế  Tôn  nói  mấy  câu  về  tình  huống  xã  hội  hiện 

nay.  “Tiên  nhân  vô  tri,  bất  thức  đạo  đức,  vô  hữu  ngữ  giả,  thù  vô  quái  dã”.   Tại  sao 

không nên trách cứ người hiện tại? vì người đi trước của họ vô tri. Cha mẹ họ không có 

tiếp nhận nền giáo dục. Nếu truy cứu những người đi trước thì ông bà họ cũng chưa 

tiếp nhận, thâm chí ông bà cố của họ cũng không tiếp nhận giáo dục, ông bà cao tổ của 

họ cũng không hiểu. Nếu tiếp tục truy cứu thì ít nhất cũng truy cứu đến bảy tám đời. 

Truy  cứu  tiếp đến 200  năm  trước,  thời  đó  đã  sơ suất  việc  giáo  dục.  Làm  sao  có  thể 

trách người bây giờ? Nên thông cảm và khơi dậy tâm lành của họ. 

Ngày nay không phải nơi nào phát sanh vấn đề, mà tâm của con người có vấn đề, 

tâm con người hư hoại. Trong Phật pháp nói chánh niệm, chánh tư duy nay không còn 

nữa. Toàn là tà niệm, tà tư duy. Đã biến thành như vậy thì không nên truy cứu nữa. 

Nên tha thứ cho họ, nên thương xót họ, vì không phải là sai lầm của họ. Sai lầm này là 

do lịch sử tạo thành, bây giờ chỉ cần quay đầu là được. Quay đầu là bờ, việc trong quá 

khứ không nên truy cứu. Xã hội sẽ an ổn và phục hồi trờ lại bình thường. Điều này 

phải dựa vào giáo dục, nhất định phải dùng phương pháp dạy học. 

Tôi kiến nghị những vấn đề này, nghĩ đến những vấn đề này cũng đã hai ba mươi 

năm nay rồi. Tôi thấy một vài quốc gia rất động loạn, không ổn định. Lãnh đạo của họ 

cũng từng nói chuyện qua với tôi, hy vọng xã hội an định, xã hội phồn vinh. Nhưng khi 

đưa ra vấn đề, ông ta luôn đem xã hội phồn vinh để lên hàng đầu, đem xã hội an định 

để lên hàng thứ hai. Đưa ra hai vấn đề này cũng xem là không tệ. Tôi nói với ông ta, xã 

258  Tập 316 



hội phồn vinh nên đứng hàng thứ hai, an định mới là thứ nhất. Nếu đã an định, thì các 

xí nghiệp trên toàn thế giới đều muốn đến đầu tư, giúp kinh tế xã hội ngày càng phát 

triển. 

Vì  sao  người  ta  không  dám  đến? Vì  xã  hội  không  an  định,  nên  mọi người  không 

dám đến. Nên xã hội an định đặt ở hàng đầu mới đúng. Nếu đem của cải đặt lên hàng 

đầu, chắc chắn xã hội sẽ động loạn. Mà còn tạo thành nhiều tệ nạn,  cuối cùng không 

cách nào thu phục được. Giáo dục dạy điều gì? Phải tìm lại giáo huấn của tổ tông, rất 

lợi  ích.  Ngạn  ngữ  xưa  có  câu,  không  nghe  lời  người  lớn,  thiệt  thòi  ngay  trước  mắt. 

Giáo huấn của  thánh hiền, giáo huấn của Chư Phật Bồ Tát, giáo huấn của các bậc thần 

thánh trong tôn giáo rất hữu ích. Vì thế quốc gia nên có một đội ngũ, nhân số không 

cần nhiều, năm sáu mươi người là đủ.      Bồi dưỡng những vị thầy này. Họ chuyên dạy 

về luân lý, về đạo đức,  về nhân quả, về giáo dục tôn giáo. Mổi ngày trên đài truyền 

hình. Đài truyền hình chuyên môn dành một hai kênh, phát sống suốt 24 tiếng đồng hồ 

về vấn đề này. Tôi tin rằng số người nghe sẽ rất đông. Dùng cách này để giáo dục con 

người trong xã hội, thì một năm xã hội sẽ an định, thiên hạ sẽ thái bình. Kiến nghị này 

của tôi có đề xuất ở Liên hiệp quốc. Bản nháp này của tôi vẫn còn, trong này đều có. 

Đáng  tiếc  không  có  người  thực  hành.  Trừ  phương  pháp  này  ra,  thì  nghĩ  không  ra 

phương pháp nào tốt hơn nữa. 

Suy  nghĩ  này  của  chúng  tôi  là  có  căn  nguyên,  không phải  tự  mình  suy  nghĩ  lung 

tung. Trong “Lễ Ký . Học Ký” của các bậc thánh hiền có câu: “Kiến quốc quân dân, 

 giáo học vi tiên”.  Tôi thêm vào đó một câu:  “Kiến quốc quân dân, tu thân vi bổn, giáo 

 học vi tiên”. Chỉ cần năm sáu mươi vị thầy giáo, là có thể cứu được quốc gia, có thể 

cứu được thế giới. Không phải là việc khó. Mọi người nghe rồi cảm thấy có lý cũng rất 

thích, nhưng không dám tin tưởng. Điều này thật có thể làm được chăng? Chúng tôi 

cũng vì vấn đề này mà đã làm thí nghiệm. 

Năm 2006, năm 2007, năm 2008. Ba năm này, chúng tôi chọn tiểu trấn Thang Trì 

Lô Giang An Huy làm thí nghiệm. Làm đã thành công. Báo cáo rất tường tận ở Liên 

hiệp quốc. Giáo huấn của người xưa đối với xã hội ngày nay rất hữu ích, vô cùng hữu 

ích. Một số người đời không tin, nhưng đệ tử Phật tin. Đệ tử Phật học qua giáo dục 

nhân quả. Thiện nhân được thiện quả, ác nhân bị ác báo, nhân quả báo ứng không sai 

chút nào. Đây là thật không phải giả. 

Từ  xưa  đến  nay  các  bậc  đại  thánh đại  hiền trên  thế  giới,  hầu  như đều  là suốt  đời 

phụng hiến cho việc giáo dục. Thế Tôn và chư Phật Bồ Tát tái sanh, vì chúng ta thị 

Tập 316  259 



hiện suốt đời làm việc giáo dục. Quý vị thấy cuộc đời Đức Phật, từ 30 tuổi bắt đầu dạy 

học, đến 79 tuổi niết bàn. Suốt 49 năm không hề gián đoạn ngày nào. Không nghỉ ngày 

nào, không có. Hàng  ngày đều dạy. Học sinh từ khắp nơi đến, không phân biệt quốc 

gia, không phân biệt chủng tộc, cũng không phân biệt tín ngưỡng, ngài đều không bài 

xích. Điều này trong kinh điển chúng ta đều nhìn thấy. 

Kinh Địa Tạng mọi người đều đọc rất thông thuộc, Bà la môn nữ là người của Bà la 

môn giáo. Biến Hành ngoại đạo trong kinh Hoa Nghiêm. Đều là thầy truyền giáo của 

tôn giáo. Đức Phật không yêu cầu họ sửa đổi tôn giáo, mà chỉ giúp họ giải quyết vấn 

đề. Nói với họ về chân tướng của nhân sinh vũ trụ, chân tướng của các pháp. Suốt 49 

năm thuyết pháp Đức Phật đã nói những gì? Nói vầ chân tướng của nhân sinh vũ trụ. 

Hiểu  rỏ  chân  tướng  thì  vấn  đề  sẽ  được  giải  quyết.  Chân  tướng  chưa  thấu  triệt,  chắc 

chắn tạo nên  nhiều điều phiền phức. 

Ngài Di Đà lấy tam thân để giúp tất cả chúng sanh. Chúng sanh cũng phân làm ba 

bậc  thượng  trung  và  hạ.  Nghĩa  là  thế  nào?  Đây  là  phân  chia  trình  độ.  Thượng  căn, 

trung căn và hạ căn. Thượng căn thì hiện báo thân. Trung căn, hạ căn thì hiện ứng hoá 

thân. Hiện thân khắp mọi nơi. 

Dưới  đây  nói:   “Hựu  Phật  chi  tam  thân,  thật  phi  nhất  phi  tam,  nhi  tam  nhi  nhất. 

 Như y tam điểm, bất tung bất hoành, bất tịnh bất biệt, bất khả tư nghì. 

  

Một  là  ba,  ba  là  một.  Trong  cảnh giới  này,  bản  năng  của  con  người đã  hoàn 

toàn  hồi  phục.  Trong  kinh  đức  Phật  nói  thần  thông,  xã  hội  ngày  nay  gọi  nó  là  công 

năng  đặc  biệt.  Nhưng  không  biết  rằng  công  năng  đặc  biệt  này  là  bản  năng  của  mổi 

người. Vì sao Đức Phật biết nhiều như vậy? Ba ngàn năm trước ngài đã nói cho chúng 

ta biết, hiện tượng vật chất cuối cùng là gì. Hiện tượng tinh thần là gì. Hiện tượng tự 

nhiên là gì. Trong kinh điển của Pháp tướng tông nói đến rất nhiều. 

Trải qua 3000 năm, ngày nay các nhà vật lý học đã chứng minh. Từ trong toán học 

họ có được thông tin. Máy móc tiên tiến tối cao của khoa học đã đo lường, quan sát và 

thật sự đã phát hiện. Những gì họ phát hiện hoàn toàn giống như trong Kinh đức Phật 

nói. Điều này đã chứng minh rằng trong kinh điển đại thừa có khoa học tối cao, có triết 

học tối cao. Thời Đức Phật không có những máy móc này, cũng không có những toán 

học cao thâm như vậy. Nhưng làm sao ngài biết được? Đó là bản năng. 

Ngày  nay  chúng  ta  xem  sao  gọi  là  Phật?  Chữ  Phật  này  có  ý  nghĩa  gì?  Đây  là  từ 

phạn văn phiên dịch ra, là dịch âm. Phật đà da là dịch âm, sau đó mới giải thích thêm. 

Nó hàm rất nhiều nghĩa. Ngày xưa tìm không ra văn tự thích đáng để sử dụng, nên khi 

260  Tập 316 



phiên dịch đã tạo ra một chữ. Chữ phất bên cạnh không có chữ nhân, thì chữ này trong 

chữ Hán có. Vì nó là một người, âm này với âm chữ Phật tương đương, nên tạo ra một 

chữ mới. Khi phiên dịch kinh Phật tạo ra không ít từ mới. Đem nó phiên dịch thành trí 

tuệ, giác ngộ. Như vậy Phật có  nghĩa là gì? Là người có trí tuệ viên mãn. Là người biết 

rỏ ràng tất cả pháp trong vũ trụ. Ngài là giác mà không mê. Là bậc đại trí tuệ, bậc đại 

giác ngộ. Nên điện Phật nơi để chúng ta lễ bái gọi là đại hùng bảo điện, cũng gọi là đại 

giác điện_Đại giác. 

Đức Phật dạy, mổi chúng sanh đều có đại trí đại giác. Trong kinh Hoa Nghiêm nói, 

tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai. Trí tuệ, năng lực của chúng ta. 

Đức là năng lực. Tướng hảo của chúng ta là bình đẳng, không hề khác biệt với tất cả 

chư Phật Như Lai. Hiên nay tại sao lại trở thành như vậy? Một câu nói đã nói lên tất cả 

ý  nghĩa,  vì  dùng  vọng  tưởng  phân  biệt  mà  không  thể  chứng  đắc.  Trong  kinh  Hoa 

Nghiêm đã nói như vậy. Chúng ta ngày nay có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Nên 

trí  tuệ và năng lực đều mất  hết.  Nói cách khác, nếu chúng ta buông bỏ vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước, thì năng lực chẳng phải đã phục hồi rồi ư? Vấn đề không phải đã 

giải quyết rồi sao? Nên tu hành trong Phật pháp không có gì khác, ngoài việc nhìn thấu 

và buông bỏ. Nhìn thấu là trí tuệ, buông bỏ là công phu. Buông bỏ chính là tu hành. 

Kinh điển đại thừa nói, buông bỏ chấp trước đối với tất cả pháp thế và xuất thế gian, 

thì sẽ chứng quả A la hán. Buông bỏ phân biệt, phân biệt là trần sa phiền não. Chấp 

trước là kiến tư phiền não. Buông bỏ chấp trước chúng ta là Bồ Tát. Buông bỏ vọng 

tưởng, vọng tưởng là vô thỉ vô minh, như vậy chúng ta sẽ thành Phật. 

Trong  Phật  pháp  tu  tập  có  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  vô  lượng  pháp  môn. 

Nhưng chỉ có một nguyên tắc duy nhất là buông bỏ. Ngày nay chúng ta bị điều gì giữ 

chặt? Chính là không buông bỏ được. Không buông bỏ được thì trên đường đạo từng 

bước khó đi. Nếu có thể buông bỏ chấp trước, kiến tư phiền não đã đoạn. Quí vị mở 

cuốn    kinh  này  ra  xem,  từng  chữ  từng  câu  đều  rất  thấu  triệt.  Không  cần  học,  mà  tự 

nhiên thông đạt. Là bản năng đấy, ta vốn có trí tuệ mà. Trí tuệ của ta tuy chưa hiển lộ, 

chỉ hiển lộ được một ít. Vì ba loại phiền não ta mới đoạn môt loại. Nếu có thể đoạn 

trần sa phiền não, không còn phân biệt thì năng lực trí tuệ nâng cao. Những gì ta hiểu 

được còn nhiều hơn a la hán, A la hán không bằng ta. Cuối cùng nếu có thể phá trừ vô 

minh, không khởi tâm không động niệm. Ta xem kinh này từng câu từng chữ có vô 

lượng vô biên nghĩa lý. Có cần người giải thích chăng? Không cần. 

Tập 316  261 



Ngài Huệ Năng đã chứng minh điều này cho chúng ta. Lục tổ của Thiền tông thời 

nhà Đường, không biết chữ, chưa từng đi học, cũng chưa từng nghe kinh. Đến Hoàng 

Mai ở tám tháng, chưa một lần đến giảng đường, chưa một lần đến thiền đường. Suốt 

tám tháng đều ở dưới bếp để giả gạo bửa củi, bây giờ gọi là làm công quả. Nữa đêm 

canh ba Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn truyền pháp cho ngài, giảng cho ngài nghe đại ý Kinh 

Kim Cang. Tôi nghĩ thời lượng nhiều nhất khoảng hai tiếng đồng hồ. Suốt một đời ngài 

chỉ nghe kinh hai tiếng mà đã khai ngộ. Vì sao khai ngộ? Ngài buông bỏ, quả thật đáng 

nể.  Trong một chốc ngài đã buông bỏ kiến tư phiền não, trần sa phiền não, vô minh 

phiền não. Đốn xã, đốn ngộ, đốn siêu, ngài đã thành Phật. Quý vị xem sau khi buông 

bỏ, ngài không biết chữ, nhưng đem tất cả kinh tạng đọc cho ngài nghe, ngài đều có thể 

giảng cho ta nghe. Nghe ngài giảng sẽ thấy ngài đã thật sự đã khai ngộ. Nghe người 

khai ngộ nói ta cũng dễ khai ngộ. Người chưa khai ngộ nói, làm sao ta khai ngộ được? 

Điều này khiến chúng ta nghĩ đến, vì sao chư Phật Như Lai lại sáng suốt như vậy. 

Đối với những điều bí mật trong vũ trụ, các ngài đều hiểu rỏ ràng như vậy. Là do bản 

năng của tự tánh chư không phải học từ bên ngoài. Vấn đề là chỉ cần buông bỏ tập khí 

phiền não, thì trí tuệ đức năng tướng hảo trong tự tánh đều phục hồi được hết. Đây gọi 

là thành Phật. Buông bỏ chính là tu hành, nhìn thấu chính là trí tuệ chân thật. Ngày nay 

chúng ta vì sao không buông bỏ được? Nhìn chưa thấu triệt. Vì sao nhìn không thấu 

triệt? Vì chưa buông bỏ. Nhìn thấu và buông bỏ là hổ tương để thành tựu. Nhìn thấu 

giúp ta buông bỏ, buông bỏ lại giúp ta nhìn thấu. Từ sơ phát tâm đến Như Lai địa đều 

là phương pháp này. Bất luận pháp môn nào, nguyên lý nguyên tắc chính là buông bỏ 

và nhìn thấu. Nếu trái ngược với nguyên lý nguyên tắc này là sai, học gì cũng không 

thể thành tựu. 

Khi tôi mới học Phật, Chương Gia đại sư đã dạy cho tôi phương pháp này. Lúc đó 

tôi lý giải chưa được thấu triệt. Thầy nhắc nhở tôi, biết được bao nhiêu thì buông xả 

bấy nhiêu. Buông xả giúp ta tiến bộ, khiến ta biết được càng nhiều. Không ngừng nhìn 

thấu, không ngừng buông xả. Sáu mươi năm tu hành của tôi đã chứng minh lời thầy 

nói không sai chút nào. 



Hôm nay ngày 4 tháng 3 là ngày huý của Chương Gia đại sư. Lúc ngài vãng 

sanh nhằm ngày 4 tháng 3. Hơn 50 năm, ngài vãng sanh hơn 50 năm rồi. Tôi theo đại 

sư ba năm. Năm đó tôi 26, 27, 28 tuổi theo đại sư. Tôi được 29 tuổi thì đại sư vãng 

sanh. 

262  Tập 316 



Đoạn kinh này là nói về năng lực của Đức Phật. Ở đây hình như có chút thần thoại, 

nhưng nó không phải là thần thoại. Loại công năng đặc biệt này mổi người đều có. Chỉ 

là ta bây giờ có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước nên năng lực này mất đi. Mất là tạn 

thời mất đi, khi nào ta có thể buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì năng lực 

này lập tức trở lại. Đây chính là sáu loại thần thông mà trong đạo Phật nói. Thông là 

thông đạt vô ngại. Thần là thần kỳ, là không thể nghĩ bàn. Trong kinh điển đại thừa 

Đức Phật dạy, mắt của chúng ta có thể thấy toàn thể vũ trụ. 

Ngày  nay  giới  khoa  học,  là  các  nhà  vật  lý  học  đều  đi  đến  hai  cực  đoan.  Một  là 

nghiên cứu hồng quan vũ trụ. Một cái thì ngược lại, nghiên cứu lượng tử lực học của vi 

quan thế giới. Đều có thành tựu huy hoàng, đã chứng minh những điều trong kinh Phật 

nói. Đức Phật không cần máy móc, ngài trực tiếp nhìn thấy. Đức Phật  tượng trưng cho 

chúng ta. Nếu chúng ta buông bỏ tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, thì chúng ta 

cũng giống như Phật. Chúng ta nhìn ra xa cũng có thể nhìn thấy vũ trụ, toàn thể vũ trụ 

đều nhìn thấy. Nhìn vào trong vi  trần, có thể  thấy được lượng tử lực học, nhìn thấy 

lượng tử. Có thể nhìn thấy vật chất hình thành ra sao, tinh thần biến hiện  như thế nào. 

Ta nhìn thấy  hết, còn rõ rằng minh bạch hơn những gì giới khoa học nói. 

Thầy Phương Đông Mỹ giới thiệu kinh Phật cho tôi, nói với tôi triết học trong kinh 

Phật là đĩnh cao của triết học trên toàn thế giới. Tôi học triết học với thầy nhưng rồi đã 

đến với Phật pháp, không phải đến từ mê tín. 



Ngày nay chúng ta đều biết, kinh điển của đại thừa chẳng những là đỉnh cao 

của triết học, đồng thời còn là đĩnh cao của khoa học. Những phát hiện mới nhất của 

các nhà khoa học thời cận đại, đều trong kinh điển đại thừa. Chúng ta thấy rồi đều sanh 

tâm hoan hỷ. Xu thế này khiến chúng ta có thể khẳng định, hai ba mươi năm sau, Phật 

giáo ở thế gian này được khoa học khẳng định, nó là khoa học tối cao và triết học tối 

cao. Có thể đến lúc đó, con người sẽ không xem Phật giáo là tôn giáo nữa. Nó có thể 

thoát ly tôn giáo. 

Bản năng có thể tuỳ ý hoá thân, có thể biến hoá vô cùng, vượt ra ngoài thời gian và 

không  gian.  “Hựu  hoá  thân  hữu  nhị”,   có  hai  loại  hoá  thân.  “Tức  thị  hiện  bát  tướng 

 thành đạo chi thân”.  Đây là loại thứ nhất. Tướng này là Đức Thế Tôn thị hiện khi tại 

thế. Loại thứ hai là  “ứng hiện hoá thân”.  Không nhất định.  “Ứng chúng sanh cơ nhi 

 hiện thắng ứng hoặc liệt ứng chi thân” . Đây đều là thật. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Trong tám tông của đại thừa ở Trung quốc, lịch đại chư vị tổ sư đều là Chư Phật hoá 

Tập 316  263 



thân đến. Ứng hoá đến, Bồ Tát ứng hoá đến, A la hán ứng hoá đến. Đặc biệt là tham dự 

công việc phiên dịch. Nên Kinh Phật ở Trung Quốc sao lại dich hay đến như vậy? 

Giáo sư Phương Đông Mỹ nói với tôi. Lúc mới học tôi cũng hoài nghi, nhưng tôi 

hoài  nghi  có  lý  do.  Chúng  ta  tuỳ  tiện  cầm  một  bài  văn  cổ,  bài  văn  này  không  dài,  ý 

nghĩa chúng ta đều có thể hiểu. Chúng ta nhờ hai ba người phiên dịch, dịch thành văn 

bạch thoại lại không giống nhau. Kinh Phật dịch thành chữ Hán cũng giống như tình 

trạng này. Quý vị xem, Kinh Vô Lượng Thọ từ thời nhà Hán đến nhà Tống là 800 năm, 

phiên dịch 12 lần. Kinh Vô Lượng Thọ có 12 bản dịch. Nhưng đáng tiếc trong đó có 7 

bản thất truyền không tìm thấy, chỉ lưu lại năm bản. Hiện nay trong Đại Tạng Kinh chỉ 

thu thập được năm bản, nhưng năm bản kinh Vô Lượng Thọ không giống nhau. 

Nếu  là  một  bản,  ví  dụ  như  kinh  Kim  Cang.  Kinh  Kim  Cang  hiện  nay  trong  Đại 

Tạng Kinh cất giữ được sáu bản không giống nhau. Quý vị xem, có chổ giống có chổ 

không giống nhưng ý nghĩa hoàn toàn như nhau. Văn tự ngôn ngữ không tương đồng. 

Nhưng  bộ  kinh  này  rất  kỳ  lạ.  Trong  bộ  kinh  này  phần  quan  trọng  nhất  chính  là  48 

nguyện của Phật A Di Đà. Trong năm bản dịch này có hai bản nói đến 48 nguyện, hai 

bản nói đến 24 nguyện, và một bản nói đến 36 nguyện. Đây là điều không thể phát sinh 

sai lầm. Tại sao lại có sai biệt lớn như vậy? Nên các bậc cổ đức phán đoán, Đức Thế 

Tôn lúc còn tại thế giảng kinh Vô Lượng Thọ ít nhất phải ba lần. Ngài A Nan kết tập 

kinh điển hoàn toàn y theo những gì Đức Phật thuyết. Nên Kinh Vô Lượng Thọ có ít 

nhất ba bản bất đồng, còn bảy loại thất truyền thì không biết. Nếu bảy loại thất truyền 

đều tìm được, có thể còn có sự bất đồng. Chứng minh bộ kinh này khi Thế Tôn còn tại 

thế tuyên giảng nhiều lần. Như vậy là sao? Nói lên rằng bộ kinh này rất quan trọng. 

Lúc  Đức  Phật  còn  tại  thế  giảng  kinh  chỉ  giảng  một  lần,  không  giảng  lần  thứ  hai. 

Duy  nhất  bộ  kinh này  xuất  hiện  hiện  tượng này,  vì  nó  đặc  biệt.  Nên  đối  với  vấn  đề 

phiên dịch tôi có hoài nghi. Thầy Phương nói với tôi. Ở Trung quốc phiên dịch kinh có 

tổ chức rất lớn, như  dịch  trường của Ngài Cưu Ma La  Thập, toàn bộ nhân viên  làm 

việc hơn 400 người. Dịch trường của Ngài Huyền Trang có 600 người. Những người 

có đức hạnh, có tu dưỡng, các vị cao tăng trong nước thời nhà Đường, đều vào dịch 

trường để tham gia công tác này. Thầy Lý nói với tôi, trong đây thật sự có Phật, có Bồ 

Tát, có A la hán. Những bậc thánh giả này địa vị thấp nhất là tam quả A na hàm. Nên 

thầy Phương Đông Mỹ nói, lúc thầy hơn  40 tuổi, là lúc tôi  học với thầy. Hoàn toàn 

dùng con mắt triết học để nhìn Phật giáo, nhưng thầy rất khâm phục cách phiên dịch 

của người Trung quốc. Chẳng những ý không dịch sai, mà khi dịch thành văn tự còn 

264  Tập 316 



trau chuốt hơn cả nguyên văn tiếng phạn. Điều này chính là nói, kinh Phật bằng chữ 

Hán có thể  thay tiếng phạn, không còn cần dùng phạn văn nữa, rất khí khái!  Không 

như người Trung quốc hiện nay, cái gì cũng đồ ngoại tốt. Đó là người Trung quốc tự 

phụ. 



Cho nên một số lớn kinh điển phạn văn ở Trung quốc đã thất truyền. Tôi cảm 

thấy việc này rất kỳ lạ. Tại sao không bảo tồn nó mà để nó thất truyền? Thầy nói tôi 

không hiểu người xưa. Chúng ta phiên dịch có thể thay thế nó, còn tốt hơn. Ý không 

sai, văn tự còn trau chuốt  hơn . Nói cách khác, không cần dùng Phạn văn. Tôi  từng 

đem  cách  nhìn  của  thầy  Phương  nói  với  thầy  Lý.  Thầy  Lý  gật  đầu,  ông  nói  thầy 

Phương không biết trong dịch trường có Bồ Tát tái sanh, có Phật tái sanh, có A la hán 

tái sanh. Điều này chứng tỏ người xưa có phước, người ngoại quốc không có phước. Vì 

sao?  Không  phải  Phật  thiên  vị  người  Trung  quốc.  Vì  người  Trung  quốc  có  hiếu  để 

trung tín, có lễ nghĩa liêm sĩ.  Đây là do đức hạnh chiêu  cảm nên, người ngoại  quốc 

không có đức hạnh này. Chư Phật Bồ Tát không có thiên vị, không có tâm riêng tư. 

Ấn Quang đại sư nói, đối với việc học Phật là dựa vào tâm thành kính, chân thành, 

cung kính. Có một phần chân thành cung kính, đạt được một  phần lợi ích. Có mười 

phần chân thành cung kính sẽ đạt được mười phần lợi ích. Điều này không sai chút nào. 

Chúng ta cùng học một bộ kinh, cùng đọc một bộ kinh. Có người học rất tốt, nhưng có 

người thành tích rất tệ. Thử tỷ mỷ quan sát xem nguyên nhân ở đâu? Người thành tích 

tốt là nhờ cung kính chân thành. Người thành tích không tốt họ rất tuỳ tiện, thành kính 

của họ rất nhạt nhẻo. Thật sự có thể nhìn thấy được, chứng minh lời của Ấn Quang đại 

sư nói không sai. Nên chúng ta có thể khẳng định, học thuật của thế và xuất thế gian 

đều phải dựa vào hai chữ này. Nếu có mười phần thành kính, như vậy rất tốt nhất định 

mổi ngành đều xuất trạng nguyên, không có cái gì học không tốt. 

Người thiếu tâm thành kính, dù cho chư Phật Bồ Tát dạy, hay thánh nhân dạy cũng 

không dạy được. Vì sao? Vì ta không thể tiếp thu. Thành kính có thể tiếp nhận. Thật sự 

có thể hấp thụ, mới thật sự có thể đạt được dinh dưỡng phong phú của nó. Câu nói này 

của  Ấn  Quang  đại  sư  ở  trong  “Văn  Sớ”,  lặp  đi  lặp  lại  rất  nhiều  lần,  nên  để  lại  cho 

chúng ta ấn tượng rất sâu sắc. Từ đó cho thấy, học hành không phải ở chỗ thầy giáo. 

Mặc dù thầy giáo không tài giỏi, nhưng tự mình có tâm chân thành thì thành tựu chắc 

chắn vượt qua thầy. Toàn bộ là do cá nhân của mổi người. Đây là sự thật. 

Thầy  giáo  giỏi  dạy  một  đời,  nhưng  người  thật  sự  có  thể  nối  nghiệp  thầy  giáo  thì 

không được mấy người. Nguyên nhân gì? Chính là xem học trò có tinh thần kính trọng 

Tập 316  265 



nghề này không. Người bây giờ gọi tinh thần kính trọng nghề nghiệp, chính là thành 

kính mà Ấn Quang đại sư nói. Có hay không có mười phần thành kính. Nên Phật Bồ 

Tát ứng thân là tuỳ theo tâm của chúng sanh, tự nhiên mà có các ứng hoá bất đồng. 

Bên dưới nói đến hai loại . “Phật giới hoá thân, hiện Phật giới chi thân”.  Đây là 

nói về cỏi thật báo. Chỉ có chư Phật Như Lai trong thường tịch quang mới ứng hoá ở 

cỏi báo. Đây là “Phật giới hoá thân”. Dưới cỏi phương tiện chính là trong mười pháp 

giới, đó là “tuỳ loại hoá thân, tuỳ cửu giới chi loại nhi hiện kỳ thân” . Thật ra trong chín 

giới,  Phật cũng xem là Bồ Tát. Vì sao? Vì họ chưa kiến tánh. Phật trong mười pháp 

giới chưa kiến tánh, chưa phá vô minh. Cũng chính là nói kiến tư trần sa phiền não đã 

đoạn. Chẳng những đoạn, mà đến tập khí phiền não cũng đoạn hết, chỉ kém một chút là 

vô minh chưa phá. Phá được vô minh, họ thật  sự  là Phật. Vô  minh chưa phá, Thiên 

Thai đại sư gọi họ là tương tợ tức Phật. Giống như  Phật, nhưng không phải chân Phật, 

nên họ thuộc về Bồ Tát. 

Trong  Phật  pháp  gọi  là  cửu  giới,  thập  giới,  ý  nghĩa  thông  suốt  hơn.  Trong  mười 

pháp giới tuỳ loại hiện thân. Đây là loại thứ hai. 

 “Di Đà Yếu Giải vân, kim vân A Di Đà Phật, chánh chỉ đồng cư độ trung thị sanh hoá 

 Phật, nhưng phục tức báo tức pháp dã”.  



Đây  chỉ  rỏ “Yếu  Giải”  do  Ngẫu  Ích  Đại  Sư  viết.  Lời  Ngẫu  Ích đại  sư  nói  là 

chính xác. Trong kinh Di Đà nói Phật A Di Đà. Phật A Di Đà là thân gì? Trong cỏi 

đồng cư nhìn thấy Phật A Di Đà “thị sanh hoá thân”. Giống như Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni thị hiện ở Ấn Độ 3000 năm trước. Chúng ta cũng gọi ngài là ứng thân, có bát 

tướng thành đạo. Trú thai, xuất thai, lớn lên theo năm tháng rồi đến trường đi học. Sau 

đó rời xa gia đình ra bên ngoài cầu học. Như Không Phu Tử đi chu du các nươc, nhưng 

mục đích không giống nhau. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đi chu du các nước là để cầu 

học. Nên tất cả các tôn giáo của xã hội Ấn Độ đương thời ngài đều học qua. 

Trong kinh giảng về tứ thiền bát định là ngài học với Bà la môn. Ngoài tôn giáo ra, 

tất cả các học phái của Ấn Độ ngài cũng đều học hết. Ngài học suốt 12 năm như vậy, 

thật là quảng học đa văn. Khoảng đến năm 30 tuổi, biết được những học giả chuyên gia 

ngài đều đã gặp, muốn tìm nữa cũng không còn ai, nhưng vấn đề vẫn chưa được giải 

quyết. Dùng cách nói bây giờ để hình dung về Đức Thế Tôn thì ngài là người trẻ tuổi, 

thông minh, hiếu học. Tu tập đạt được tứ thiền bát định, đối với các việc trong lục đạo 

đều rất rỏ ràng. Trên đến cõi trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, dưới đến địa ngục A 

Tỳ, tất cả đều nhận biết được. Tận mắt nhìn thấy, tận tai nghe thấy, đều nhận biết được 

266  Tập 316 



hết. Lục đạo từ đâu mà có, vì sao có lục đạo, ngoai lục đạo ra còn thế giới nào khác 

chăng? Những vấn đề này các tôn giáo đương thời không thể giải đáp, các học phái Ấn 

Độ cũng không cách nào giải đáp được. 

Nên  Đức  Thế  Tôn  đã  biểu  diễn  cho  chúng  ta  thấy,  ngài  ngồi  dưới  cội  bồ  đề  và 

buông bỏ hết sở học của mười hai năm đó. Vì sao? Không buông bỏ đó gọi là sở tri 

chướng, sẽ chướng ngại chúng ta được định, chướng ngại ta khai ngộ. 19 tuổi ngài rời 

xa gia đình là buồn bỏ phiền não chướng, cũng chính là ngài đã buông bỏ kiến tư phiền 

não.  Năm  30  tuổi  ngài  buông  bỏ  trần  sa  phiền  não.  Nói  cách  khác,  cuối  cùng  ngài 

buông bỏ được vô minh phiền não và nhập vào cảnh giới thiền định sâu hơn. Nhập vào 

tự tánh bản định, đây là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Đến đây là đã thành Phật, 

đạt được cứu cánh viên mãn. 

Nhưng thật sự đáng nể, thì Lục Tổ Huệ Năng thị hiện còn đáng nể hơn. Đức Thế 

Tôn buông bỏ ba giai đoạn chúng ta đều biết và có thể thấy. Còn ngài Huệ Năng đồng 

thời buông bỏ gọi là đốn xả, đốn siêu, đốn ngộ. Điều này nói lên rằng phàm phu thành 

Phật không khó. Khó chỗ nào? Khó ở chổ khó phân ly khó xả bỏ. Thân tình khó phân 

ly, danh văn lợi dưỡng của thế gian khó xả bỏ. Khó là khó ở chổ này. Nếu chúng ta 

nhìn thấu suốt, thì tất cả đều là giả không phải thật! 

Trong Kinh Kim Cang nói rất hay, “Nhất thiêt hữu vi pháp, như mộng huyễn bào 

ảnh”. Nhất thiết hữu vi pháp, hữu vi pháp chính là pháp có sanh có diệt, nó như mộng 

huyễn như bọt nước. “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Nói cho ta biết ba tâm bất 

khả đắc, đến hiện tượng tinh thần cũng không có. Thật sự nhìn thấu suốt, nên đã thật sự 

buông bỏ. Ngài Huệ Năng quá tuyệt vời, ngài đã thật sự nhìn thấu suốt nên ngài đã thật 

sự  buông  bỏ.  Chỉ  nghe  mấy  câu  kinh  ngài  liền  đại  triệt  đại  ngộ,  y  bát  của  Ngũ  Tổ 

hoằng  Nhẫn  liền  truyền  cho  ngài.  Năm  đó  ngài  mới  24  tuổi,  Đức  Thế  Tôn  thị  hiện 

thành Phật năm 30 tuổi. Đây đều là hiện thân thuyết pháp. Đây là chứng chuyển trong 

tam chuyển pháp luân mà trong giáo lý thường đề cập đến, đã chứng minh cho chúng 

ta thấy. 

Trong Kinh Di Đà nói đến vãng sanh. Nếu một ngày, hai ngày cho đến bảy ngày. 

Điều này Doanh Khả pháp sư đời nhà Tống đã chứng minh cho chúng ta, ngài chỉ niệm 

Phật  ba  ngày.  Ba  ngày  ba  đêm  niệm  Phật  A  Di  Đà.  Phật  A  Di  Đà  nói  với  pháp  sư: 

ngươi còn mười năm thọ mạng, đợi khi thọ mạng đến ta sẽ tiếp dẫn ngươi. Doanh Khả 

pháp sư nói với ngài: Con không cần, cn không cần mười năm thọ mạng đó, bây giờ 

con muốn đi. Phật  A Di Đà  nhận lời.  Được!  Ba ngày sau ta đến tiếp dẫn ngươi. Ba 

Tập 316  267 



ngày sau pháp sư thật sự vãng sanh, không hề bị bệnh. Điều này nói rỏ niệm Phật từ 

một ngày đến bảy ngày thật sự được vãng sanh, đây là thật không phải giả. Vấn đề là ta 

có thật  sự  tin hay không. Có thật  sự  muốn vãng sanh thế giới Cực lạc không. Ở thế 

gian này không có chút lưu luyến nào. Ý niệm này có thể cảm ứng Phật A Di Đà. 

Ta muốn vãng sanh tại sao Phật A Di Đà không đến? Vì đối với thế gian này ta còn 

lưu luyến. Đức Phật rất từ bi, theo nguyện vọng của chúng ta nên ngài không đến. Thật 

sự không còn ý niệm lưu luyến nào nữa, ngài liền đến ngay. Chẳng những có kinh văn, 

mà còn có những điển hình thực tế có thể chứng minh. Chúng ta thực sự hiểu rỏ, đã 

tỉnh không còn mê hoặc. Một lòng xưng niệm Phật A Di Đà, chỉ cần bộ kinh này  và 

một câu danh hiệu, nhất định trong một đời này thành Phật viên mãn. Buông bỏ phiền 

não chướng, buông bỏ sở tri chướng. Hai loại chướng ngại này không còn nữa, thì kiến 

tánh không khó. 

Trong kinh xưng là Phật A Di Đà. Trong Kinh Di Đà và bộ kinh này đều như nhau. 

Tuy chỉ thị hiện hoá thân trong cỏi đồng cư. Thân này chính là báo thân, chính là pháp 

thân. Một mà ba, ba mà một “Vị kim kinh trung”.  Bây giờ trong kinh nói  “chánh tại 

 thuyết pháp chi Phật, thị chỉ đồng cư độ trung thị sanh hoá thân Phật. Đồng thời tức 

 thị báo thân Phật dữ pháp thân Phật, thữ ngữ tinh diệu”.  Những lời nói này của Ngẫu 

Ích đại sư quá tuyệt diệu. Một thân tức là ba thân, chúng ta sẽ biết một cỏi tức là ba cỏi. 

Trung  Phong  quốc  sư  người  thời  nhà  Nguyên,  ngài  biên  tập  cuốn  “Tam  Thời  Hệ 

Niệm”. Lời khai thị cũng do ngài viết, khai thị rất tinh diệu. Trong đó có câu: “Tâm ta 

tức là A Di Đà Phật, A Di Đà Phật chính là tâm ta.. Tịnh độ là nơi này, nơi này là tịnh 

độ”. Không phải cũng chính là ý này sao?  “Nhất thân tức thị tam thân, nhất độ tức thị 

 tứ độ, vô nhị vô biệt”.  Đây là thật không phải giả. Do phàm phu chúng ta nên không 

nhận ra mà thôi. Chúng ta chỉ biết ứng hoá thân, mà không biết báo thân, không biết 

pháp thân. Nếu là pháp thân thì đó chính là pháp thân Phật. Chính là Tỳ Lô Giá Na, là 

Phật A Di Đà. 

 “Viên Trung Sao vân, tuỳ độ cảm kiến, tam thân hữu dị. Tuỳ cơ cảm kiến, tứ độ bất 

 động”.  Viên Trung Sao do U Khê Đại sư trước tác, là một trong ba loại trước tác nổi 

tiếng  về  kinh  A  Di  Đà.  Lịch  đại  tổ  sư  đều  công  nhận  là  những  cuốn  hay  nhất.  “Sớ 

Sao”của Liên Trì Đại sư. “Yếu Giải” của Ngẫu Ích đại sư. “Viên Trung Sao” của U 

Khê đại sư. Người thật sự học kinh Di Đà thì đây là những bộ kinh cần phải học. Tuỳ 

độ cảm kiến là tam thân không giống nhau. Thấy báo thân Phật trong cỏi báo. Thấy 

268  Tập 316 



pháp thân Phật trong cỏi thường tịch quang. Thấy ứng thân Phật trong mười pháp giới 

y chánh trang nghiêm, có sai khác. 

Tuỳ cơ cảm kiến là tuỳ chúng sanh, còn phàm phu chúng ta thì sao? Kiến giải của 

phàm phu về tứ độ không giống nhau. Cỏi thường tịch quang không phải là cỏi thật 

báo. Cỏi  thật  báo không phải  là cỏi  phương tiện. Cỏi phương tiện không phải  là cỏi 

đồng cư. Gọi là tri kiến phàm phu.  “Thị cố nhược ư đồng cư”,  Vãng sanh vào trong cỏi 

đồng cư.  “Đản kiến đồng cư bổn độ giả. Tắc thuyết pháp chi Phật, chỉ thị thị sanh hoá 

 thân Phật”.  Nếu thấy cỏi thật báo, chúng ta sẽ thấy báo thân Phật. Nếu thấy thường 

tịch quang, sẽ nhìn thấy pháp thân. Trên thực tế  “Phật chi tam thân thí như ma ni bảo 

 châu. Châu thể, châu quang, châu ảnh” . Đây là đem những thứ này làm ví dụ. Châu 

thể là ví dụ cho pháp thân, ánh sáng của châu ví cho báo thân, ảnh của châu ví như ứng 

hoá thân.  “Tam giả bất tương xã ly”.  Một tức là ba, ba tức là một. 

Thật sự hiểu được điều này thị tâm chân thành cung kính tự nhiên được sanh khởi. 

Tâm không có phân biệt, không có chấp trước. Chân tâm sẽ thấy thật tướng. Từ một 

thân mà nhìn ba thân, ba thân viên mãn. Từ nhất độ nhìn tứ độ, tứ độ đều viên mãn. Từ 

đó cho thấy, tất cả những tướng sai biệt đều từ tâm phân biệt của chúng ta mà sanh ra. 

Các  loại  thân  bất  đồng đều  từ  tâm  chấp  trước  của  chúng ta  sanh  có.  Nên  khi  xa  rời 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì biến pháp giới hư không giới là một thể. Do đó 

chúng ta hiểu được, cảnh giới bên ngoài thật ra không có gì cả. Tất cả mọi vấn đề đều 

sinh ra từ bản thân chúng ta. Hoàn toàn là A lại da làm những việc trái ngược này. 

A lại da là năng biến. Tứ độ là A lại da biến ra. Tam thân là do A lại da biến. A lại 

da là năng biến, mười pháp giới y chánh trang nghiêm là sở biến. Trong cỏi thật báo 

không cần A lại da, nên chúng ta đối với cỏi báo gọi là nhất chân pháp giới. Chỉ có nó 

là thật, ngoài ra đều là giả. Vì sao? Pháp thân Bồ Tát trong cỏi báo đều đoạn tận tất cả 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Cũng chính là nói kiến tư phiền não, trần sa phiền 

não, vô minh phiền não đều đã đoạn sạch. Cảnh giới của họ toàn là hiện lượng cảnh 

giới của tự tánh thanh tịnh tâm. 

Ba thân pháp thân, báo thân, ứng hóa thân cũng như vậy. Hoàn toàn giống với ví 

dụ mà chúng tôi vừa mới nói. Châu thể là ví dụ cho pháp thân. Châu quang là ví với 

báo thân. Châu ảnh ví với ứng hoá thân.  “Đồng cư hoành cụ thượng tam độ, diệc thị 

 thử nghĩa”.  Thực tế mà nói cỏi đồng cư, ngày nay chúng ta là cỏi đồng cư, là cỏi phàm 

thánh đồng cư của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, nếu chúng ta hỏi cỏi đồng cư này có đủ 

Tập 316  269 



thượng tam độ chăng? Quý vị nghĩ xem đầy đủ hay không? Đương nhiên là đầy đủ. Vì 

sao? Không đầy đủ thì từ đâu mà có y chánh trang nghiêm? 

Trong  Hoàn  Nguyên  Quán,  Hiền  Thủ  quốc  sư  nói  rất  rỏ   “y  nhất  thể,  khởi  nhị 

 dụng” . Nhất thể tức là thường tịch quang. Tự tánh thanh tịnh viên minh thể chính là 

thường  tịch  quang.  Chính  là  pháp  thân,  pháp  tánh  thân,  pháp  tánh  độ.  Thân  và  độ 

không phải hai, thân và độ không phân khai được. Vì sao? Vì nó không có hiện tướng. 

Pháp thân vô tướng, cỏi pháp tánh đương nhiên cũng vô tướng. Giống như câu thứ ba 

khi ngài Huệ Năng kiến tánh đã nói ra: “Đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. Nó không 

thiếu  bất  cứ  thứ  gì,  nhưng  nó  không  hiện  tượng.  Không  hiện  tượng  vật  chất,  không 

hiện tượng tinh thần, cũng không hiện tượng tự nhiên. Nhất định phải gặp được duyên 

thì tướng này mới biến hiện ra, nên nó có thể hiện có thể sanh. 

Câu  sau  cùng  ngài  Huệ  Năng  nói  “đâu  ngờ  tự  tánh  năng  sanh  vạn  pháp”.  Có  thể 

sanh này là chỉ điều gì? Là trực tiếp chỉ cỏi thật báo trang nghiêm. Đương nhiên cũng 

bao gồm mười pháp giới y chánh trang nghiêm. Không thoát ly được! Rời thường tịch 

quang, rời cỏi thật báo thì không thể có A lại da. Vọng tâm là nương vào chân tâm mà 

biến  hiện  ra,  nên  vọng  không  rời  chân.  Nó  như  bóng  người  dưới  ánh  mặt  trời  vậy. 

Bóng đó có thể rời được thân ư? Không có thân thì bóng cũng không có. Bóng có thì 

thân đương nhiên cũng có. Điều này nói rỏ, cõi của chúng ta ngày nay đầy đủ tứ độ. 

Thân bây giờ của chúng ta, tức là thân của chính mình cũng đầy đủ tam thân. 

Thân hiện tại của chúng ta rất tệ, gọi là thân nghiệp báo. Thiện ác nghiệp, tạo thiện 

nghiệp thì thọ sanh vào trong tam thiện đạo. Tạo ác nghiệp thì thọ sanh vào trong tam 

ác đạo. Đây là thân nghiệp báo, là nghiệp báo trong lục đạo, mà còn là nhiễm ô nghiệp. 

Thiện ác đều là nhiễm ô nghiệp, tứ thánh pháp giới là tịnh nghiệp, không giống nhau. 

Chân tướng sự thật chẳng thể không hiểu rỏ ràng. 

 “Biểu thượng tam độ diệc tức tại đồng cư, cố vãng sanh Cực Lạc đồng cư, công đức 

 thù thắng, bất khả tư nghì”.  Chúng ta sanh ở cỏi đồng cư của Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni,  đối  với  hoàn  cảnh  cư  trú  rất  mơ  hồ,  mê  hoặc  điên  đảo.  Nếu  sanh  vào  cỏi  phàm 

thánh đồng cư của Phật A Di Đà thì sẽ rỏ ràng thấu suốt. Vì sao? Vì tâm thanh tịnh 

vãng sanh. Tâm tịnh tức quốc độ tịnh. Không phải tâm thanh tịnh thì không thể sanh về 

tịnh độ. Đây là điều kiện cơ bản. Đới nghiệp vãng sanh, vãng sanh đến niệm cuối cùng 

là niệm thanh tịnh. Niệm đó không thanh tịnh thì không thể vãng sanh, nên quan trọng 

nhất chính là niệm sau cùng. Niệm này quan trọng, liên quan đến đời sau của chúng ta. 

270  Tập 316 



Nên con người sống ở đời phải nuôi dưỡng thiện tâm, tâm thiện lương. Đến lúc đi nhất 

định đi đến chổ tốt. 

Nếu  có tham tâm, tham tâm thì đi vào đường ngạ quỷ. Có tâm sân hận.  Sân  hận, 

oán hận, bất bình thì đi đến địa ngục. Ngu si, hồ đồ cái gì cũng không hiểu thì đi vào 

đường súc sanh. Niệm cuối cùng liên quan đến chúng ta đi vào con đường nào. Đây là 

nói  “nghiệp lực cường giả tiên khiên”. Nếu nghiệp lực mạnh thì nó dẫn dắt chúng ta 

đến con đường nào đó đi đầu thai. Điều này quan trọng hơn bất cứ điều gì. Tất cả đều 

do hàng ngày nuôi dưỡng thành thói quen, nên khi đi sẽ nắm chắc mình đi về đâu. Bây 

giờ quan trọng nhất là chúng ta nên nuôi dưỡng thói quen là niệm Phật A Di Đà. Trong 

tâm chỉ có Phật A Di Đà, đến phút giây lâm chung, nhất định Phật A Di Đà sẽ đến tiếp 

dẫn. 

Nên cần đọc nhuần nhuyễn kinh Vô Lượng Thọ, nghe nhiều kinh Vô Lượng Thọ, 

siêng năng niệm Phật A Di Đà. Những chuyện rắc rối lôi thôi đừng bận tâm, phải triệt 

để buông bỏ. 

Hết giờ rồi hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

Tập 316  271 



Tập 317 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên Tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 05 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải”, trang 372, bắt đầu xem từ trang thứ 6. 

       “Hựu A Di Đà Phật tức thị Tỳ Lô Giá Na Như Lai. Như Di Đà Sớ Sao viết, trí giác 

 vân, tổng trì giáo trung thuyết tam thập thất Phật, giai Tỳ Lô Giá Na nhất Phật sở hiện. 

 Vị Giá Na nội tâm, chứng tự thọ dụng, thành ư ngũ trí. Tự đương trung ương pháp giới 

 thanh tịnh trí. Thứ tùng tứ trí, lưu xuất tứ phương tứ Như Lai. Kỳ diệu quan sát trí, lưu 

 xuất tây phương Cực Lạc thế giới, vô lượng thọ Như Lai. Tắc nhất Phật nhi song nhị 

 độ dã. Nhân Di Đà tức Tỳ Lô, cố vân nhất Phật. Độ giả tịnh Phật quốc độ. Nhị độ giả, 

 Hoa Tạng dữ Cực Lạc. Song giả kiêm dã, nghĩa vi kiêm lĩnh. Cái vị nhất Phật kiêm 

 lĩnh lưỡng tịnh độ dã”.  

Những điều này đều đứng về mặt hiện tượng mà nói. Tánh không sai biệt, nhưng 

tướng có sai biệt. Chư Phật Bồ tát, chư vi Tổ sư đều là pháp thân đại sĩ thân chứng 

pháp thân. Các ngài đều đã trở về tự tánh, cũng chính là tự tánh thanh tịnh viên minh 

thể mà Hiền Thủ quốc sư nói. Về mặt tánh mà nói là một không phải hai, từ về tướng 

nói thì hai không phải một. Một tức là nhiều, nhiều tức là một. Lìa vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước thì chân tướng sẽ rỏ ràng. Đây mới thật là tín tâm hiện tiền. 

Hôm  nay  ngày  05  tháng  03,  là  ngày  kỷ  niệm  tròn  40  năm  của  cư  sỹ  Hàn.  Cô  ấy 

vãng sanh ngày 05. 03.1997. Mười ba năm trước, mổi năm vào ngày này. Các vị đồng 

học Tịnh độ trên toàn thế giới đều đến Đồ Văn Ba để dự lễ kỷ niệm này. Hôm nay vì 

học viện thành lập tròn mười năm, chúng ta đem ngày kỷ niệm này và ngày tròn 10 

năm thành lập của học viện hợp lại tổ chức, nên kéo dài đến tháng mười. Hôm qua có 

nói  với  quý vị,  ngày  04  tháng  03  là  kỷ  niệm  54  năm  Chương  Gia  Đại  Sư  viên  tịch. 

Ngài vãng sanh ngày 04.03.1957. Còn 13.07.1977 là ngày mất của thầy Phương Đông 

Mỹ, tròn 34 năm.  Ngày 13.04.1986 Thầy Lý vãng sanh, tròn 25 năm. Bốn vị  này là 

thành tựu cho sự truyền thừa Tịnh độ tông của chúng ta ngà nay. Trong bốn người này 

thiếu một cũng không được. 

272  Tập 317 



Nói cách khác, không có bốn vị này sẽ không có ngày hôm nay để chúng ta tụ hội 

tổ chức hoạt  động này. Giáo thọ Phương Đông  Mỹ dẫn dắt  tôi  vào cửa Phật, đây là 

điều ngoài dự định. Vì lúc đó tôi không tin Phật giáo, thầy Phương cũng không tin Phật 

giáo. Thầy Phương là giáo thọ triết học, một nhà đại triết học nổi tiếng. Tôi học triết 

học với thầy Phương. Thầy đặc biệt dạy tôi một môn “triết học khái luận”. Mổi ngày 

chủ nhật đến nhà thầy, trên bàn tròn ở phòng khách. Một thầy giáo và một học trò, mổi 

tuần hai tiếng đồng hồ. Khoảng hơn 9 giờ sáng lên lớp đến hơn 11 giờ. Thông thường 

trước 9h30 tôi nhất định đến nơi. 

Bộ triết học khái luận này, không có sách cũng không có bài viết. Hoàn toàn là dạy 

và học bằng miệng, thầy giảng tôi nghe. Có gì thắc mắc thì có thể hỏi bất cứ lúc nào và 

thầy cũng tuỳ thời giải đáp. Tiết học cuối cùng gọi là “Phật kinh triết học”. Tôi nhận 

thức về Phật giáo là bắt đầu từ đây. Thầy đem triết học trong kinh Phật giới thiệu cho 

tôi. Câu đầu tiên thầy nói, Đức Thế Tôn là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới. Triết 

học trong kinh Phật là đỉnh cao của triết học trên toàn thế giới. Học Phật là sự hưởng 

thụ  cao  nhất  của  đời  người.  Điều  này  đã  khiến  những  ngộ  nhận  trước  đây  của  tôi, 

những hiểu biết sai lầm của tôi đối với Phật pháp hoàn toàn thay đổi. 

Cũng trong năm đó, hình như là hai tháng sau, tôi quen với Chương Gia đại sư. Tôi 

học với đại sư ba năm, đại sư cũng rất từ bi, cũng một tuần dạy cho tôi hai tiếng đồng 

hồ. Cũng là một thầy dạy một trò như vậy suốt ba năm. Nền tảng Phật học của tôi  là 

nhờ đại sư, phương pháp học Phật  cũng đại  sư  truyền cho tôi. Nhìn thấu, buông bỏ. 

Nhìn thấu là trí tuệ, buông bỏ chính là thiền định. Nhìn thấu là đối với tất cả pháp trong 

thế và xuất thế gian thật sự đã hiểu rỏ, cũng chính là chân tướng của tất cả pháp ta đã 

minh bạch gọi là nhìn thấu suốt. Sau khi nhìn thấu suốt tự nhiên sẽ buông bỏ, buông bỏ 

là công phu. 

Trong giáo lý đại thừa nói, buông bỏ kiến tư phiền não thành A la hán. Buông bỏ 

trần sa phiền não chính là Bồ Tát. Buông bỏ căn bản vô minh tức là thành Phật. Dù học 

có nhiều đến đâu, nếu không buông bỏ, người xưa nói là từng bước khó đi! Trong Phật 

pháp nói là không thể nâng cao cảnh giới của chính mình. Từ sơ phát tâm đến Như Lai 

địa chỉ có một phương pháp này. Nhìn thấu suốt giúp ta buông bỏ, buông bỏ giúp ta 

nhìn  thấu suốt.  Nhìn  thấu  suốt  lại  giúp  ta  buông bỏ.  Cho đến  khi  cả  buông  bỏ  cũng 

buông bỏ, không còn nữa. Thì công đức của ta đã viên mãn. 

Đây là điều ngày đầu tiên tôi quen Chương Gia đại sư, ngài đã truyền dạy cho tôi. 

Dạy tôi đọc hai cuốn “Thích Ca Phổ” và “Thích Ca Phương Chí”. Hai cuốn sách này 

Tập 317  273 



do người nhà Đường trước tác, là truyện ký của Phật Thích Ca Mâu Ni. Đại Sư nói, 

muốn học Phật trước phải làm quen với Đức Thích Ca Mâu Ni. Không biết về ngài, 

chúng ta sẽ đi sai đường, sẽ chịu rất nhiều đau khổ. Cách dạy này thực sự rất hiếm thấy. 

Thông thường chư vị cao tăng đại đức không truyền dạy những thứ này cho chúng ta. 

Đại sư dặn dò tôi nên học tập Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Sau khi tôi đọc rồi mới hiểu 

được Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là một nhà giáo dục. Ngài là một vị thầy, 30 tuổi khai 

ngộ và bắt đầu đi giáo hoá. Mổi ngày giảng kinh dạy học, cho đến 79 tuổi viên tịch. 

Dạy học 49 năm. Đây là một vị thầy tốt, là một nhà giáo điển hình. 



Chưa từng nghe nói trong 49 năm Đức Thế Tôn có ngày nào nghĩ lễ, không có. 

Ngày này qua ngày khác đều giảng kinh dạy học, không có một ngày gián đoạn. Đúng 

là dạy không mệt mà học không chán. Dạy học thời gian dài như vậy. Nhờ vậy chúng 

ta mới hiểu, Phật pháp là giáo dục chứ không phải là tôn giáo. Trong tôn giáo nhất định 

là sùng bái một vị thần, gọi là chủ tạo hoá. Nhưng trong Phật pháp không có. Vạn pháp 

trong vũ trụ từ đâu mà có? Đức Phật nói  “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”.  Vũ trụ 

từ đây mà có, sanh mạng từ đây mà có, vạn vật cũng từ đây mà có. Đây là một vấn đề 

lớn.  Mục  tiêu  cuối  cùng  của  khoa  học  và  triết  học,  chính  là  muốn  biết  vấn  đề  này. 

Nhưng hiện nay khoa học và triết học vẫn chưa đạt đến. Nhưng trong giáo lý đại thừa 

3000 năm trước, Đức Thế Tôn đã nói rỏ ràng minh bạch về sự thật này. 

Những  năm  đầu  nhà  Đường,  Hiền  Thủ  quốc  sư  có  một  bài  viết  gọi  là  “Tu  Hoa 

Nghiêm Áo Chỉ Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán”. Bài văn này không phải quá dài, thật 

sự là rất tường tận thấu triệt. Trong bài văn này đã nói rỏ ràng minh bạch việc này. Duy 

tâm sở hiện, là tâm của ai? Là tâm của chính mình không phải của người khác. Duy 

thức sở biến, thức của ai? Thức của chính mình. Toàn bộ vũ trụ thiên biến vạn hoá, là 

tình thức phân biệt chấp trước của chính mình làm chủ tể. Nguồn gốc vũ trụ và bản ngã 

từ đâu mà có. Vạn vật từ đâu mà có đều nói rỏ ràng hết. 

Chúng ta phải cám ơn các nhà khoa học hiện đại. Đặc biệt là niên đại 80, đến bây 

giờ là 30 năm, 30 mươi năm gần đây. Thành quả nghiên cứu của họ rất huy hoàng. Bất 

luận  là  hồng  quan  vũ  trụ,  hay  vi  quan  thế  giới.  Nói  về  lượng  tử  lực  học  hoàn  toàn 

tương đồng với những gì trong kinh đại thừa nói. 3000 năm trước Đức Thế Tôn đã nói 

rỏ, bây giờ giới khoa học đã chứng minh. Nhà khoa học Ái Nhân Tư Thản người nước 

ngoài đã từng nói. Ông nói trên thế giới nhiều tôn giáo như vậy, nhưng đi gần với khoa 

học nhất chính là Phật giáo. Lời nói này đã được chứng minh. 

274  Tập 317 



Đức  Thế Tôn một đời giáo hoá, khi Phật pháp truyền đến Trung quốc vẫn là dạy 

học. Việc dạy học bị lãng quên, chúng ta tin rằng không quá 300 năm. Sau khi lãng 

quên giáo dục, thay vào đó là những việc tụng kinh bái sám. Tổ chức nhiều pháp hội 

rất náo nhiệt, đây là những việc xảy ra trong giai đoạn cận đại này. Ngày xưa không có 

những việc này. Ngày xưa các bậc đế vương rất thông minh. Người xưa tuy kính thiên 

địa  quỷ  thần,  nhưng  họ  không  phủ  nhận  trí  tuệ  và  năng  lượng  của  con  người.  Chủ 

trương vận mệnh nằm trong tay mình. Đúng như trong kinh điển đại thừa nói: “tướng 

do tâm sanh, cảnh tuỳ tâm chuyển”. Tâm là sự khởi tâm động niệm của chính mình. 

Nói cách khác, tâm mình làm chủ lành dữ hoạ phước của chính mình, cũng là chủ tể 

của tất cả biến hoá trong vũ trụ. Trong giáo lý đại thừa có liên quan đến những ngôn 

luận như vậy rất nhiều. 

Thế giới Cực Lạc vì sao mà có? Là do trí tuệ và ý niệm của Phật A Di Đà thành tựu. 

Duy trì cho đến ngày nay, không có thay đổi, không có biến hoá. Đây đều là dựa vào 

mổi người vãng sanh, tâm niệm của họ phải tương ưng với Phật A Di Đà. Thế giới Cực 

Lạc  mới có thể duy trì  không biến  chất. Nếu người vãng sanh đến thế giới Cực lạc, 

không đồng tâm đồng nguyện với Phật A Di Đà. Thế giới Cực lạc sẽ suy yếu, sẽ sanh 

ra biến hoá. Nên Đức Phật rất thông minh, ngài tuyệt đối duy trì được điểm này, vĩnh 

viễn không thay đổi nguyên tắc này. 

Điều kiện thứ nhất để vãng sanh thế giới Cực lạc là tâm thanh tịnh, vì tâm tịnh thì 

quốc độ tịnh. Phật A Di Đà là tâm thanh tịnh. Đề kinh này nói, tâm của ngài là gì? Là 

thanh tịnh, bình đẳng, giác. Tâm của mổi người vãng sanh đến thế giới tây phương Cực 

Lạc, đều phải thanh tịnh bình đẳng giác. Ba điều kiện này đầy đủ sẽ sanh vào cỏi thật 

báo. Có thanh tịnh và bình đẳng sẽ sanh vào cỏi phương tiện. Chỉ có thanh tịnh, không 

có bình đẳng giác sẽ sanh vào cỏi đồng cư_cỏi phàm thánh đồng cư. Tuy sanh vào cỏi 

phàm thánh đồng cư, nhưng được oai thần 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, bình 

đẳng giác sẽ hiện tiền. Thật không thể nghĩ bàn! 

Thế giới Cực Lạc tuy có tứ độ tam bối cửu phẩm. Nó là thế giới bình đẳng. Có tầng 

lớp này chẳng thể nói là không có, trình độ không giống nhau. Nhưng ưu điểm của họ 

là trí tuệ, thần thông, đạo lực hầu như không có gì khác với Phật A Di Đà. Đây là sự 

thù thắng không gì sánh bằng của thế giới Cực Lạc! Ở trước chúng ta đã đọc qua. Đoạn 

khai thị này là của Hoàng Niệm Tổ, đã phá trừ nghi hoặc lo lắng của chúng ta. Chứng 

minh Phật pháp đại thừa viên dung vô ngại, đại tự tại! Để chúng ta không còn có phiền 

Tập 317  275 



não phân biệt chấp trước này nữa, tốt nhất là đến tập khí cũng đều đoạn tận. Như vậy 

tâm chúng ta và Phật A Di Đà hoàn toàn tương đồng. 

Trong kinh Hoa Nghiêm nói đến thế giới Hoa Tạng, nói đến Tỳ Lô Giá Na Như Lai. 

Tỳ Lô Giá Na là pháp thân Phật. Danh hiệu Tỳ Lô Giá Na là phạn ngữ, dịch thành chữ 

Hán có nghĩa là Biến Nhất Thiết Xứ,  gọi là pháp tánh thân, pháp tánh độ. Tỳ Lô Giá 

Na trú ở cõi thường tịch quang tịnh. Thân biến khắp mọi nơi, quốc độ cũng biến khắp 

mọi  nơi,  không  có  hình  tướng.  Thân  và  quốc  độ  đều  không  có  hiện  tượng  vật  chất, 

không có hiện tượng tinh thần, cũng không có hiện tượng tự nhiên. Nên lục căn tiếp 

xúc  không  được.  Dù  ở  ngay  trước  mắt,  chưa  từng  rời  xa  chúng  ta,  nhưng  không  có 

cách nào cảm nhận được. Các nhà khoa học cũng không có cách nào. 

Vì sao? Vì nó không có hiện tượng. Chỉ cần có hiện tượng thì các nhà khoa học sẽ 

có phương pháp phát hiện nó. Tuy không có hiện tượng, nhưng nó có thể hiện ra hiện 

tượng. Nên nó năng sanh năng hiện. Mười pháp giới y chánh trang nghiêm chính là sở 

sanh sở hiện. Năng sanh năng hiện, nhưng nó không biến hoá. Nên gọi là nhất chân 

pháp giới, chính là cỏi thật báo của Chư Phật Như Lai. 

Trong mười pháp giới có biến hoá. Vì sao có biến hoá? Vì chúng sanh trong mười 

pháp giới có khởi tâm động niệm, có phân biệt chấp trước. Đây gọi là tình thức. Nghĩa 

là có tình thức, có phân biệt. Tình thức là năng biến, sum la vạn tượng trong mười pháp 

giới là sở biến. Chúng ta ngày nay đã sơ suất, nên chỉ nhìn thấy sở biến của nó, không 

thấy sở sanh sở hiện. Sở sanh sở hiện và sở biến hoàn toàn dung hợp với nhau. Chúng 

ta thấy là giả tướng, không thấy chân tướng. Không thấy thật tướng của các pháp. Thật 

tướng và giả tướng hổn hợp với nhau. Nếu có thể nhìn thấy thật tướng thì ta chính là 

pháp  thân  Bồ  Tát.  Nếu  nhìn  không  thấy  thật  tướng,  chỉ  nhìn  thấy  giả  tướng,  đây  là 

phàm phu. Đặc biệt là phàm phu trong lục đạo. 



Những vị trong tứ thánh pháp giới biết được chân và vọng hổn hợp thành một, 

nhưng họ vẫn chưa nhìn thấy chân tướng. Phàm phu lục đạo đến chân và vọng hổn hợp 

thành một cũng không biết. Pháp thân Bồ Tát thì nhìn thấy chân tướng. Nên trong kinh 

điển  đại  thừa  thường  nói,  việc  này  “duy  chứng  phương  tri”.  Thật  sự  chứng  được  sẽ 

hiểu  được  việc  này.  Nói  với  chúng  ta  Tỳ  Lô  Giá  Na  Phật  và  Phật  A  Di  Đà  là  một 

không phải hai. Trong kinh cũng nói như vậy, Tỳ Lô Giá Na là pháp thân Phật, Phật A 


Di Đà là báo thân Phật, Thích Ca Mâu Ni là ứng thân Phật. Một tức là ba, ba tức là một. 

Có đúng không? Đúng vậy, hoàn toàn là sự thật. 

276  Tập 317 



Pháp  thân  là  thể,  báo  thân  là  tướng,  ứng  hoá  thân  là  dụng.  Lấy  ứng  hoá  thân  để 

giúp chúng sanh trong mười pháp giới. Giúp họ phá mê khai ngộ, giúp họ trở về  tự 

tánh. Mục tiêu cuối cùng của Phật pháp là dạy chúng ta trở về với thường tịch quang. 

Sanh về thế giới  tây phương Cực Lạc  là bước thứ  nhất, bởi bây giờ chúng ta trở về 

thường tịch quang là điều không thể làm được. Nhất định phải đến thế giới Cực Lạc 

trước để tu hành cho tốt, đào thải hết tất cả tập khí phiền não từ vô lượng kiếp, mới có 

năng lực trở về thường tịch quang. Thường tich quang thật sự là chính mình. 

Nói cách khác, chính là tìm được cái thật sự của chính mình. Thân này không phải 

ta, thân là giả, có sanh có diệt. Linh hồn cũng không phải ta. Những năm gần đây, trên 

khắp thế giới chúng ta đều thấy hiện tượng ma dựa. Hiện tượng ma dựa là gì? Là linh 

hồn đang khởi tác dụng. Điều này nói rỏ là con người không chết. 

Đầu năm ngoái chúng tôt phát hiện ở Cam Túc Trung Quốc, 2100 năm trước. Đại 

đế Khải Tát nước La Mã phái một đoàn quân đến xâm lược Trung quốc. Toàn quân bại 

trận, đều chết ở Trung Quốc. Linh hồn của đoàn quân này đã 2100 năm vẫn chưa tan, 

biến thành binh đoàn quỷ. Họ đều là cô hồn dã quỷ, khổ không sao nói hết. Lúc đến 

xâm lược đã chịu nhiều sự đau khổ, chết đã 2100 năm rồi mà hàng ngày vẫn chịu khổ. 

Đây là tình chấp, đây là phân biệt chấp trước tạo nên hiện tượng này. Họ nhập vào thân 

của hai người phụ nữ, và kể lại câu chuyện này. Chuyện này là có thật không giả tí nào. 

Lại  xem  mấy  năm  gần  đây,  thuật  thôi  miên  của  phương  tây  rất  phát  triển.  Một 

người trong trạng thái thôi miên có thể trở về quá khứ. Quá khứ một đời, hai đời, ba 

đời. Có một bài báo cáo, hình như là trở về hơn 80 đời trong quá khứ, là hơn 4000 năm 

trước. Con người đang ở trong động, họ có thể nói ra tình trạng sinh hoạt trong thời đó. 

Điều này chứng minh thật sự có luân hồi. Luân hồi chuyển thế không nhất định là thân 

người. Có người chuyển làm thân súc sanh, có người chuyển thân ngạ quỷ. Cũng có 

người sanh thiên cũng có người xuống địa ngục. Cho nên con người không chết! Thật 

sự hiểu được điều này ta sẽ không sợ chết. Ta đối với việc sanh tư hoàn toàn không để 

ý. 

Nhưng xa rời đau khổ để được niết bàn an vui là điều mà tất cả chúng sanh tìm cầu. 

Như vậy thì làm thế nào để lìa khổ được an vui? Lìa khổ được an vui là quả báo. Vậy 

nhân là gì? Là đoạn ác tu thiện. Nhân ác chính là khổ báo, nhân thiện chính là quả vui. 

Đạo lý nhân quả không sai chút nào. 



Trong đoạn này nói kinh Di Đà Sớ Sao, đây là tác phẩm của Liên Trì đại sư. 

Trong đó có một đoạn ngài nói   “trí giác vân”. Chư vị tổ sư dạy chúng ta: “Tổng trì 

Tập 317  277 



giáo trung thuyết tam thập thất Phật”. Tổng trì là đại thừa giáo, là nhất thừa giáo. Tổng 

tất cả pháp, trì tất cả nghĩa. Nghĩa rộng là nói tất cả đại thừa, nghĩa hẹp là nói nhất Phật 

thừa. 

Ba mươi bảy vị Phật đều là hoá thân của Tỳ Lô Giá Na Phật. Ngay nay chúng ta 

mới biết 37 không phải là chữ số, mà là biểu pháp. Hoa Nghiêm dùng số 10 làm biểu 

pháp, kinh Di Đà dùng số bảy làm biểu pháp, trong Mật Tông dùng 16 làm biểu pháp. 

Ở  đây  37  cũng  là  biểu  pháp.  Nói  cách  khác,  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  trong  mười 

phương ba đời, vị Phật nào không phải là hoá thân của Tỳ Lô Giá Na? Tất cả đều là 

hoá thân của ngài. Tỳ Lô Giá Na là thường tịch quang, tất cả đều từ thường tịch quang 

lưu xuất ra, Đẳng giác Bồ Tát đã thành Phật. Điều này ở trước chúng ta đều đã học đã 

đọc qua. Tôi tin rằng mọi người vẫn còn nhớ. Đẳng giác Bồ Tát nâng cao đến Diệu 

giác vị. Lúc này cỏi thật báo không thấy nữa. Trước mắt bây giờ là gì? Là cỏi thường 

tịch quang. 

Trở  về  thường  tịch  quang.  Thường  tịch  quang  là  một  thể,  không  có  phân  biệt. 

Chẳng những không có phân biệt, đến khởi tâm động niệm cũng không có, là một thể 

vô cùng viên mãn. Trong này không có gì cả, nghĩa là ba loại hiện tượng đều không có, 

hiện  tượng  vật  chất,  hiện  tượng  tinh  thần,  hiện  tượng  tự  nhiên  hoàn  toàn  không  có. 

Nhưng lại không thể nói nó là không, vì sao? Vì nó đầy đủ tất cả. Tất cả đầy đủ nhưng 

không  phải  hiện  tượng,  không phải  hiện  tượng  nhưng  tất  cả  đầy  đủ.  Nên  chỉ  cần  có 

duyên là có thể sanh ra vạn pháp. Biến pháp giới hư không giới, đều là từ nó sanh ra, 

đều là từ nó hiện ra. Chánh báo của tất cả chư Phật từ nó hiện, y báo của tất cả quốc độ 

từ nó hiện. 

khi Huệ Năng đại sư khai ngộ đã nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, chính là ý 

này. Nếu chúng ta muốn hỏi, thân này của chúng ta có phải là từ thường tịch quang sở 

hiện? Phải, không sai chút nào. Phật là nó hiện ra, chúng sanh là nó hiện ra. Trong kinh 

Hoa Ngiêm thường nói “tất cả chúng sanh vốn là Phật”. Tình và vô tình, không có cái 

nào có thể rời Tỳ Lô Giá Na. Đây là chân tướng sự thật. Như vậy chúng ta biết những 

lời Trí Giác Thiền Sư nói, chỉ là phương tiện mà nói, chứ không nói rỏ. Ngài nói  “Giá 

 na nội tâm, chứng tự thọ dụng, thành ư ngũ trí”.  Năm loại trí tuệ viên mãn . “Thuyết tự, 

 tự kỷ. Trung ương pháp giới thanh tịnh trí”.  Đây là thể, thanh tịnh là thể. 

Còn bốn trí khác thì sao? Lộ ra bốn phương Như Lai. Bốn trí này chính là đại viên 

cảnh trí, diệu quan sát trí, bình đẳng tánh trí, thành sở tác trí. Chuyển tám thức thành 

bốn trí. Lộ ra bốn Như Lai, còn diệu quan sát trí thì lộ ra Vô Lượng Thọ Như Lai của 

278  Tập 317 



thế giới tây phương Cực Lạc. Nên Phật A Di Đà và Tỳ Lô Giá Na Phật là một không 

phải hai. Tỳ Lô Giá Na Phật là pháp thân của ngài, là pháp thân của Vô Lượng Thọ 

Phật. Vô Lượng Thọ Phật là báo thân của Tỳ Lô Giá Na Phật. Nên một vị Phật mà hai 

cỏi, vì Di Đà tức là Tỳ Lô Giá Na, nên gọi là nhất Phật. Độ có tịnh Phật quốc độ. Hai 

cỏi là Hoa Tạng và Cực Lạc. Tỳ Lô Giá Na ở Hoa Tạng, Phât Di Đà ở Cực Lạc. Đây 

gọi là nhị độ, nhất Phật nhị độ. “Song giả kiêm dã”, nên gọi là nhất Phật. 

Kiêm nghĩa là kiêm lĩnh, “cái vị nhất Phật kiêm lĩnh lưỡng tịnh độ”.  Hoa Tạng tịnh 

độ với Cực Lạc tịnh độ là một không phải hai.  “Hựu đông mật”,  là Mật tông của Nhật 

Bản.  “Diệc vị A Di Đà Phật, tức thị Đại Nhật Như Lai. Nhật Hưng Giáo đại sư A Di 

 Đà Mật Thích vân”.  Đây là giải thích A Di Đà.  “Nhất giả Vô Lượng Thọ, pháp thân 

 Như Lai cư pháp giới cung. Bất sanh bất diệt, thị cố Đại Nhật Như Lai hoặc danh Vô 

 Lượng Thọ Phật. Nhị giả Vô Lượng Quang, pháp thân Như Lai diệu quan sát trí quang. 

 Biến chiếu vô lượng chúng sanh, vô lượng thế giới. Thường hằng thí lợi ích, cố Đại 

 Nhật Như Lai hoặc danh Vô Lượng Quang Phật”.  

Đại Nhật tức Tỳ Lô Giá Na, Đại Nhật tức A Di Đà Phật. Trong Phật giáo bất luận 

là tông phái nào, danh hiệu bổn tôn không tương đồng, nhưng thật ra là một. Đây là 

thật, hoàn toàn không phải giả. Mở rộng ra khắp thế giới, bất cứ tôn giáo nào, vị khai 

sáng mà họ sùng bái là một, tuyệt đối không có hai vị. 

Mười  năm  lại  đây,  tôi  có  nhân  duyên  tiếp  xúc  với  các  tôn  giáo  trên  thế  giới.  Tôi 

đem  suy  nghĩ  của  tôi  nói  với  họ.  Trên  thế  giới  mọi  người  tôn  sùng  giáo  chủ  không 

giống nhau, nhưng chân thần chỉ có một. Thần trong mổi tôn giáo, bất đồng danh từ, 

bất đồng hình tượng. Nhưng đều là hoá thân của một vị chân thần. Vị chân thần này 

trong Phật giáo không gọi là thần. Trong Phật giáo gọi là chân như, pháp tánh. Các tôn 

giáo khác gọi nó là chân thần, toàn là hoá thân của chân như! Cho nên tôn giáo trên thế 

giới là một nhà. Chúng ta cần phải hổ tương học tập. Nếu quý vị không tin, thử nghiên 

cứu kinh điển của quý vị, sau đó nghiên cứu kinh điển các tôn giáo trên thế giới, quý vị 

sẽ phát hiện thật sự là một. 

Tôi hỏi mọi người, quý vị có tin chân thần có trí tuệ viên mãn  chăng? Tin. Chân 

thần có năng lực viên mãn chăng? Tin. Chân thần có tướng hảo viên mãn chăng? Tin. 

Chân thần có thể biến  hoá các hình tướng khác nhau chăng? Tin. Như vậy là đúng! 

Chân thần trong các dân tộc khác nhau, văn hoá khác nhau, cách thức sống khác nhau. 

Đều biến hoá tương đồng với con người ở địa phương đó. Nếu ta tiếp xúc qua nhiều 

Tập 317  279 



địa phương, sẽ thấy nhiều người không giống nhau, thật ra chỉ là một. Nên giáo huấn 

trong kinh điển, mục tiêu và phương hướng cuối cùng tuyệt đối là tương đồng. 

Chỗ bất đồng là cách thức sinh hoạt, phong tục tập quán, bối cảnh văn hoá những 

điều này không giống nhau. Nên giống nhiều khác ít. Do đó chúng ta phải triệt để hiểu 

rỏ chân tướng sự thật. Nhất định phải nhớ là hổ tương học tập. Hổ tương tôn kính, hổ 

tương yêu thương, hổ tương quan tâm lo lắng, hổ tương hợp tác. Mới thật sự thể hiện 

được thần thương yêu con người. Trong Phật pháp nói phạm vi rất lớn, là đại từ đại bi. 

Thần yêu thương chúng sanh, so với phạm vi của con người thì rộng lớn hơn rất nhiều. 

Tấm lòng yêu thương của thần bao trùm khắp vũ trụ, gọi là đại từ đại bi, không có 

điều  kiện.  Vì  sao?  Vì  vũ  trụ  là  một  thể.  Là  tướng  phần  của  chân  như  tự  tánh.  Tánh 

tướng nhất như, tánh tướng bất nhị. Học Phật nhất định phải có nhận thức này. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  dưới.  “A  Di  Đà  Phật”,   đây  là  phạn  ngữ.  “Cụ  vô  lượng 

 nghĩa”. Đứng về mặt chữ mà dịch, “A”, phạn văn của âm “A” này, dịch thành chữ Hán 

tức là “Vô”. “Di Đà” dịch thành “Lượng”. Ý nghĩa của nó trong danh hiệu này là vô 

lượng. Cái gì vô lượng? Tất cả đều vô lượng. Đây mới là ý nghĩa thật sự của nó, tất cả 

đều vô lượng! Thọ mạng vô lượng, quang minh vô lượng, trí tuệ vô lượng, đức năng 

vô lượng, tướng hảo vô lượng. Mọi thứ đều là vô lượng. 

Quý vị học Phật đều biết. Lục Tổ Huệ Năng của thiền tông thời nhà Đường, mọi 

người đều biết ngài. Khi ngài Huệ Năng khai ngộ đã nói năm câu. Quý nghĩ xem năm 

câu này có phải đều là nói về vô lượng chăng? Ngài đã minh tâm kiến tánh. Ngài nói 

“đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”. Thanh tịnh vô lượng. Vốn không sanh diệt, vốn tự 

đầy đủ, vốn không dao động, năng sanh vạn pháp. Qúi vị nghĩ thử xem, năm câu này 

mổi câu đều là vô lượng. Từ đây chúng ta có thể lãnh hội được ý nghĩa của danh hiệu 

Phật A Di Đà. Ba loại phiên dịch này là Mật Tông dịch. Vô lượng thọ, vô lượng quang. 

Hai câu này trong Kinh Vô Lượng Thọ Đức Thế Tôn có nói. Mật tông thêm vào “Cam 

Lồ Vương”. 

 “Mật giáo dĩ thử tam danh, y kỳ thứ đệ. Biểu pháp báo hoá tam thân. Vô lượng thọ thị 

 pháp thân. Vô lượng quang thị báo thân. Cam Lồ vương thị hoá thân. Hựu khả dịch vi 

 vô lượng trang nghiêm, vô lượng thanh tịnh đẳng đẳng. Hựu thập nhị quang danh, diệc 

 giai Di Đà danh hiệu” . Ở sau chúng ta sẽ học đến thập nhị quang. Đều là danh hiệu 

của Phật A Di Đà.  “Hựu A Di Đà Phật danh hiệu, mổi tự diệc cụ vô lượng nghĩa”.  

Trong vô lượng nghĩa, thì mổi nghĩa lại đầy đủ vô lượng nghĩa. Trùng trùng vô tận! 

280  Tập 317 



Người  xưa  nói:  “Lớn  không  gì lớn hơn,  nhỏ  không gì nhỏ bằng”  .   Chúng  ta  dùng 

hai câu này để hình dung Phật A Di Đà, thì có thể lãnh hội được nghĩa lý thâm diệu của 

nó. Giải thích của chư vị cổ đức rất nhiều đều không sai, đều có đạo lý. Thật là muôn 

màu muôn vẻ.  “A tự vi bổn bất sanh chi nghĩa, cố thị không đế”.  Đây là dùng tam đế 

để giải thích.  “Di tự vi ngô ngã chi nghĩa, cố thị tuỳ duyên chi giả đế. Đà tự vi như chi 

 nghĩa, cố thị trung đế”.  Tam đế, trong kinh điển đại thừa thường nói. Phổ thông nhất, 

dẫn chứng nhiều nhất là tam đế, tam chỉ, tam quán của Thiên Thai đại sư. Đây là điều 

Trí Giả đại sư thường nói. 

“Hựu  A  Di  Đà  Mật  Thích  vân,  a tự  nhất tâm  bình  đẳng  bổn sơ  bất  sanh  nghĩa”.  

Cũng nói rất hay! Bổn sơ bất sanh chính là không sanh. Không sanh đương nhiên là 

không diệt. Đúng như ngài Huệ Năng nói “đâu ngờ tự tánh vốn không sanh diệt”. Đây 

là danh hiệu của tánh đức.  “Di tự, nhất tâm bình đẳng vô ngã đại ngã nghĩa”. Vô ngã 

là không có tiểu ngã, chỉ có đại ngã. Đại ngã là gì? Thể của đại ngã chính là pháp thân. 

Tướng  của  đại  ngã  là  như  ngài  Huệ  Năng  nói  “năng  sanh  vạn  pháp”.  Vạn  pháp  là 

tướng của đại ngã, biến pháp giới hư không giới là chính mình. Nếu quí vị thật sự hiểu 

rỏ và thông đạt, khẳng định sự thật này là chân thật. Như vậy thì chúc mừng quý vị, 

quý vị đã chứng được pháp thân. 

Hiện thân này, ở khu vực này, hiện thân đồng loại  với chúng sanh ở khu vực đó. 

Hiện thân này để làm gì? Để hoá độ chúng sanh ở đó, giúp chúng sanh phá mê khai 

ngộ. Là vì việc này mà thị hiện. Hiện ta một tấm gương giác ngộ để chúng sanh nhìn 

thấy, giúp họ cũng giác ngộ. Đây gọi là hoằng pháp lợi sanh. 

Bên dưới “Đà tự, nhất tâm chư pháp như như tịch tịnh nghĩa”.  Nhất tâm là bản thể 

của các pháp. Thể tịch tịnh, dĩ nhiên tướng cũng tịch tịnh. Bây giờ chúng ta thấy, tâm 

của chúng ta không thanh tịnh. Hiện tượng bên ngoài cũng không thanh tịnh, sanh diệt 

trong từng sát na. Nên biết không liên quan đến thể. Ý niệm của chúng ta không phải là 

chân tâm, chân tâm không có ý niệm. Trong kinh điển đại thừa thường nói “chân tâm 

ly niệm”. Có niệm  là A lại da, không phải  chân tâm, gọi  là vọng tâm. Vọng tâm có 

niệm, chân tâm vô niệm. Vọng tâm có khởi tâm động niệm phân biệt chấp trước, chân 

tâm không có. Phật Bồ Tát dùng chân tâm, chân tâm chính là A Di Đà. Phàm phu dùng 

vọng tâm, nên không thấy A Di Đà nữa. 

Xem tiếp bên dưới  “Hựu a tự Phật bộ nghĩa, thị lý trí bất nhị, pháp giới thể tướng 

 cố” . Đây đều là giải thích của Mật Tông đối với ba chữ A Di Đà. Kinh Hoa Nghiêm 

đầy đủ tất cả, tông môn giáo  môn, đại thừa tiểu thừa, hiển giáo  mật  giáo  trong Phật 

Tập 317  281 



giáo  đều  bao  hàm  hết.  Kinh  vô  Lượng  Thọ  giống  Kinh  Hoa  Nghiêm,  cũng  đều  bao 

quát hết tất cả. Nên Hoàng Niệm Tổ giải thích kinh Vô Lượng Thọ, đã dùng Kinh Hoa 

Nghiêm để giải thích. Dùng thiền tông để giải thích, dùng mật tông để giải thích. Điều 

này nói lên rằng giáo nghĩa bộ kinh này là thông đạt tất cả pháp. Chẳng những thông 

Phật  pháp  của  các  tông  các  phái,  mà  còn  thông  cả  khoa  học  và  triết  học  hiện  đại. 

Thông tất cả, nên nó có thể giải quyết mọi vấn đề. 

Nếu chúng ta hỏi, xã hội động loạn trong thế giới ngày nay, Kinh Vô Lượng Thọ 

có thể giải quyết chăng? Có thể, nhất định được. Quý vị không tin thì không còn cách 

nào  khác.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  có  thể  giải  quyết  thiên  tai  hiện  tại  trên  địa  cầu  hay 

không? Đáp án cũng là khẳng định. Nhất định được. Chẳng những như thế, mà phương 

pháp còn rất đơn giản. Thật vậy, đây là pháp khó tin! Phương pháp nào? Tức là câu 

Nam Mô A Di Đà Phật sẽ giải quyết được, nhưng không ai tin. Người không học Phật 

không tin, mà người học Phật cũng không tin. Vì sao họ không tin? Bởi đối với cả lý 

và sự của việc này họ đều không biết. Thật sự hiểu rỏ họ sẽ tin tưởng. 

Câu  danh  hiệu  Phật  này  nên  niệm  ra  sao?  Cách  niệm  của  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí, 

chúng ta có thể làm được. Bồ Tát Đại Thế Chí dạy niệm  cách nào? “Đô nhiếp lục căn, 

tịnh niệm tương tục”. Dùng phương pháp này để niệm là đúng. Đô  nhiếp lục  căn là 

buông bỏ vạn duyên. Đô nhiếp lục căn là chế tâm một chổ. Đoạn trước trong kinh này 

chúng ta đã học qua, “chỉ tâm nhất xứ”. Tịnh niệm, không hoài nghi, không xen lẫn tạp 

niệm. Tương tục, niệm này tiếp niệm kia, không gián đoạn. Như vậy có thể giải quyết 

vấn đề của chính mình, có thể giải quyết vấn đề xã hội, có thể giải quyết vấn đề của địa 

cầu. Có thể giải quyết nhiều vấn đề phức tạp trong thái không. Cho nên chế tâm nhất 

xứ, vô sự bất biện là như vậy. 

Xã hội này xảy ra vấn đề, có thể giải quyết được chăng? Được. Địa cầu xảy ra tai 

biến, có thể giải quyết chăng? Được. Vận chuyển của hệ mặt trời trong hư không, quỷ 

đạo xảy ra vấn đề có thể giải quyết chăng? Được. Chẳng có gì là không thể giải quyết. 

Ngày nay khó là khó ở chổ mọi người không tin tưởng. Khó ở điểm này! Khó ở chổ 

không ai hộ trì Phật pháp. Sứ mạng hộ pháp này, lúc Đức Thế Tôn còn tại thế ngài giao 

trách nhiệm này cho các quốc vương đại thần. Nên lịch đại đế vương hộ pháp dẫn đầu 

đến học tập, nhân dân khởi lòng tin cũng theo đó học tập. Bây giờ thời đại dân chủ, 

người lãnh đạo quốc gia không học những điều này, lãng quên không coi trọng nó, do 

đó thiên tai sẽ phát sinh. 

282  Tập 317 



Vì sao thiên tai phát sinh? Bởi tâm  con người hư hoại. Hiện nay vấn đề của toàn 

thế giới, bao gồm vấn đề tai biến của địa cầu, là phản ứng của tâm con người. Cư dân ở 

thế giới tây phương Cực Lạc, mổi người đều là thượng thiện nhơn. Trong Kinh Di Đà 

nói  rất hay   “chư thượng thiện nhơn câu hội nhất  xứ”.  Thượng thiện! Thế giới ngày 

nay của chúng ta, tâm người bất thiện. 

Trong kinh nói về địa ngục rất nhiều, nói rất tường tận. Năm trước  các bạn đồng 

học đã siêng năng, tra trong Đại Tạng kinh, tìm được 25 bộ kinh luận. Đức Phật nói về 

tình trạng ở địa ngục, nói về nhân quả ở địa ngục. Chúng tôi đem những kinh văn này 

ghi chép lại, biên tập thành một bộ sách “Chư Kinh Phật Thuyết Địa Ngục Tập Yếu”. 

Bộ sách này nếu mọi người đều đọc, phản tỉnh một chút xem mình có tạo nghiệp địa 

ngục hay không? Đạo giáo cũng có một bộ sách “Ngọc Lịch Bảo Sao”, số lượng lưu 

thông rất rộng. 

“Địa Ngục Biến Tướng Đồ” của thầy Giang là căn cứ “Ngọc Lịch Bảo Sao” để vẽ 

ra. Chúng ta đem ra đối chiếu với “Thái Thượng Cảm Ứng Thiên”. Đối chiếu tỷ mỷ, 

chúng ta phạm bao nhiêu tội nghiệp trong địa ngục. Phạm bao nhiêu tội nghiệp của ngạ 

quỷ và súc sanh, sẽ biết được. 

Người ở thế giới tây phương Cực Lạc, nghiệp chướng của họ đều tiêu hết, đều báo 

hết. Phục hồi đến chổ thanh tịnh, nên khi gặp Phật pháp họ mới vãng sanh suông sẻ. 

Nếu nghiệp  chướng sâu nặng, không có lương tâm, không thể quay đầu. Thì dù cho 

niệm danh hiệu Phật có nhiều cũng đều không thể vãng sanh. Chúng ta phải thật tâm 

phản tỉnh, sẽ biết được con đường trước mắt của mình. Một con đường là đại từ đại bi 

của Phật A Di Đà, nhiếp thọ chúng ta vãng sanh thế giới Cực Lạc. Và con đường khác 

chính là Vô Gián địa ngục. Hai con đường này bày ra trước mắt, chúng ta nên chọn con 

đường nào? Chọn thế giới tây phương Cực Lạc, nhưng mình đã tạo nhiều tội nghiệp 

như vậy làm thế nào để tiêu trừ đây? Chỉ cần chế tâm một chổ, nhất tâm chuyên niệm 

Phật A Di Đà. Trong kinh giảng rất nhiều về vấn đề này, phải tin tưởng không nên hoài 

nghi. Một câu  Phật hiệu diệt 80 ức kiếp tội nghiệp sanh tử. 

Vì sao chúng ta niệm mà không tiêu trừ được. Vì sao? Một mặt thì niệm Phật, còn 

một mặt thì trong tâm trôi nổi, chính là tạo nghiệp, nên làm cho công đức niệm Phật 

mất hết. Tôi nói cho quý vị biết, nên dùng tâm thanh tịnh mà niệm. Quý vị xem, đô 

nhiếp lục căn chính là buông bỏ tất cả. Trong tâm chỉ có một câu danh hiệu Phật, ngoài 

ra không có ý niệm nào khác. Như vậy sức mạnh này sẽ rất lớn, nên mới nói là chế tâm 

một chổ thì không có việc gì là không làm được. Tội nghiệp đã tạo từ trong vô thỉ đến 

Tập 317  283 



nay, chỉ trong vài ngày liền được tiêu trừ. Khó, khó ở chổ chế tâm vào một chô. Khó là 

khó ở chổ không hiểu rỏ ràng đối với đạo lý thậm thâm vi diệu này. Chưa hiểu rỏ nên 

có hoài nghi, hoài nghi là chướng ngại rất lớn, tham sân si mạn nghi, là căn bản phiền 

não! Người không hoài nghi là người có phước, thật sự có phước báu. Người hoài nghi 

sẽ rất khó khăn. 

Ở đây mới nói một chữ “A”.  “Mật tông Phật bộ, lý trí bất nhị, pháp giới thể tướng. 

 Di tự, liên hoa bộ nghĩa, diệu quan sát trí, sanh pháp nhị không. Thật tướng bổn lai 

 bất nhiễm lục trần, như liên hoa cố”.  



Đây chính là thanh tịnh tâm, phải dùng trí tuệ vi diệu để quan sát. “Sanh pháp 

nhị không”, sanh là chúng sanh, pháp là vạn pháp. Chúng sanh và vạn pháp đều bất 

khả đắc. Quan sát bằng cách nào? Trong Hoàn Nguyên Quán Hiền Thủ quốc sư nói, 

trước phải hiểu rỏ về lý. Sanh pháp chính là từ nhất thể khởi nhị dụng. Nhị dụng là y 

báo và chánh báo. Pháp là y báo, sanh là chánh báo. Y báo và chánh báo đều từ tự tánh 

thanh tịnh viên minh thể mà sanh ra. Thể  không nhiễm bụi trần. Tất cả hiện tượng đều 

không tồn tại, nên tuy từ thể mà hiện tướng. Tướng không  phải thật, tướng là huyễn 

tướng. 

Trong kinh Kim Cang Bát Nhã Đức Phật nói: Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng. 

“Đương thể tức không, liễu bất khả đắc”. Đức Phật giảng Bát Nhã 22 năm. Tôn chỉ của 

Bát Nhã là gì? Nói với chúng ta tất cả pháp trong thế xuất thế gian đều bao hàm hết 

trong đó. “Nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Nên tất cả pháp ta 

có thể thọ dụng, nhưng không thể khống chế, không thể chiếm hữu. Nếu muốn chiếm 

hữu, muốn khống chế, ta sẽ tạo tội nghiệp. Tạo tội nghiệp mà không đạt được nó. Nếu 

tạo tội nghiệp mà có thể đạt được nó, thì tội nghiệp như vậy cũng còn cưỡng được. Tạo 

tội  nghiệp  mà đạt  không được!  Nên tự mình phải  suy nghĩ, thứ  nhất  thân thể này ta 

không đạt được. Ta có biết khi nào chết chăng? Đến thân thể cũng không thể khống 

chế, không thể chiếm hữu, huống gì là vật ngoài thân. Nên nó là giả, nó không phải 

thật. 

Chỉ có một thứ là thật nhưng ta đã lãng quên. Linh tánh là thật, vĩnh viễn bất diệt. 

Linh tánh không phải là linh hồn. Trên thực tế linh hồn và linh tánh là một, nhưng linh 

hồn là trong trạng thái mê, còn linh tánh là trạng thái giác. Nên linh hồn giác ngộ gọi là 

linh tánh, linh tánh mê hoặc gọi là linh hồn. Nên không thể mê, mê thì nó sẽ luân hồi 

trong lục đạo, không ra khỏi lục đạo. Giác ngộ nó  sẽ vượt ra ngoài lục đạo, vượt ra 

mười pháp giới. Mê như thế nào? Tình chấp là mê, phân biệt chấp trước là mê. Đây là 

284  Tập 317 



hiện  tượng  mê  của  tình  chấp,  phân  biệt,  chấp  trước.  Họ  không  biết  đây  là  giả  chứ 

không phải thật. 

Chuyện này chỉ có Phật pháp đại thừa mới nói rỏ ràng. Khuyên chúng ta buông bỏ 

vạn duyên, sanh và pháp đều là không. Thật tướng vốn không nhiễm lục trần. Lục tổ 

Huệ Năng nói “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, từ trước đến nay chưa từng ô nhiễm. 

 “Như liên hoa cố. Đà tự kim cang bộ nghĩa. Như Lai diệu trí, tự tánh kiên cố, năng 

 phá nhất thiết vọng tưởng oán địch cố”.  Đây là phân ba chữ A Di Đà để nói. Tự tánh 

kiên cố, không sanh không diệt, vốn không dao động. Sao lại nói có thể phá tất cả vọng 

tưởng? Nó vốn không có tất cả vọng tưởng, cũng không có tất cả oán địch. Oán địch 

tức là  phiền não. Địch là đối địch, đối lập, hoàn toàn không có. Đối với tất cả pháp 

trong thế xuất thế gian hoà mục đồng thể, không có đối địch, không có oán hận. Đồng 

thể đại bi, vô duyên đại từ. 

 “Hựu a tự, không nghĩa. Nhất tâm pháp thể bổn tự hư vọng tướng không vô cố”.  Nhất 

tâm  là  chân  tâm.  Tất  cả  tướng  hư  vọng  trong  thế  và  xuất  thế  gian,  là  không  vô.  Nó 

không tồn tại, không có tướng hư  vọng. Ngài Huệ Năng nói, tự tánh thanh tịnh tâm 

không hư vọng. Vốn tự thanh tịnh, vốn không sanh diệt, vốn tự đầy đủ, vốn không dao 

động, năng sanh vạn pháp. Đây là bản lai diện mục của tự tánh thanh tịnh tâm. Thật 

hiếm có ngài nói một cách rỏ ràng như vậy, nói một cách đơn giản như vậy.  “Di tự, giả 

 hữu nghĩa. Chân không diệu hữu. Nhất tâm bình đẳng, chư pháp như huyễn giả hữu cố. 

 Thể không tịch, tướng giả hữu. Đà tự, trung đạo nghĩa, nhất tâm bình đẳng, chư pháp 

 ly nhị biên, vô định tướng khả đắc cố”. 

Trung đạo là gì? Trung đạo chính là bình đẳng tâm. Không thiên về không cũng 

không thiên về có. Vì sao? Vì không và có là một không phải hai. Có ở trong không, 

không ở trong có, bất tức bất ly. Nên Bồ Tát thị hiện trong mười pháp giới gọi là tùy 

duyên diệu dụng. Tùy duyên là cùng với mọi người không  có gì khác. Diệu dụng là 

gì? Là tâm địa thanh tịnh, không nhiễm chút trần. Đây gọi là diệu! 

Tâm của Bồ Tát thường ở trong thanh tịnh bình đẳng giác, không giống chúng ta. 

Tâm chúng ta thường ở trong vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Thiệt thòi quá lớn. 

Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  tương  ưng  với  phiền  não,  không  tương  ưng  với  chân 

tâm. Khổ chính là do điều này, chẳng thể không biết. 

 “Hựu a tự, hữu nghĩa. Nhất tâm thể tướng, bổn hữu bất sanh, vô diệt tận cố”.  A là 

pháp thân, là thường tịch quang. Vốn sẵn có, không sanh không diệt. Vô  diệt tức là 

không diệt. Ý này chính là trong câu thứ hai mà ngài Huệ Năng nói, “đâu ngờ tự tánh 

Tập 317  285 



vốn không sanh diệt”. Không có sanh diệt. Đây là chân tâm của mình, là chân thật bản 

ngã của chính mình. Mục tiêu cuối cùng của sự tu học Phật pháp, hay nói cách khác là 

tìm  lại  bản  lai  diện  mục  của  chính  mình.  Không  cần  giả  ngã,  phát  hiện  bản  ngã  giả, 

không phải thật. Ta phải tìm ra chân bản ngã. Chân ngã chính là pháp tánh thân, chân 

ngã chính là A Di Đà. Chân ngã  chính là Lô Xá Na, chân ngã chính là Đại Nhật Như 

Lai. Đức Phật không phải đã nói rất rỏ ràng rồi sao? “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”. 

Chúng ta vốn là Phật mà. 

Chúng ta là vị Phật nào? Toàn bộ danh hiệu của các vị Phật này đều là danh hiệu 

của ta. Ta và các ngài không hai không khác. Trung Phong thiền sư nói rất hay, tâm ta 

tức  là  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật  tức  là  tâm  ta.  Tâm  này  là  chân  tâm,  không  phải 

vọng tâm. 

       “Di tự, không nghĩa. Nhất tâm chư pháp, tự tánh bất khả đắc cố”.  Tất cả các pháp 

là  từ  nhất  tâm  mà  sanh  ra.  Nhất  tâm  chính  là  tự  tánh,  tự  tánh  bất  khả  đắc.  Các  pháp 

cũng bất khả đắc. Nên các pháp có thể thọ dụng, có thể thưởng thức, nhưng không thể 

chấp trước, không thể khống chế, không thể chiếm hữu. Như vậy chính là dùng chân 

tâm. Còn muốn khống chế nó, muốn chiếm hữu nó, như vậy là dùng vọng tâm. Vọng 

tâm là tạo nghiệp, vọng tâm rất khổ. Chân tâm tự tại, chân tâm không tạo nghiệp. Chân 

tâm tùy duyên diệu dụng, toàn bộ đều trong sinh hoạt hằng ngày. Quý vị nghĩ xem diệu 

dụng biết bao! 

 “Đà tự, bất không nghĩa”.  Đây là trung đạo.  “Nhất tâm chư pháp. Bổn lai pháp 

 thân công đức, vô đoạn tuyệt cố”. A Di Đà, Di là nghĩa không, Đà nghĩa là bất không. 

Bất không là nói gì? Công đức pháp thân vô đoạn tuyệt. Trong pháp thân, có trí tuệ Bát 

Nhã vô đoạn tuyệt, có tự tánh bổn định vô đoạn tuyệt. Có vô lượng công đức, chúng ta 

nói đức năng. Người bây giờ nói là vô lượng tài nghệ, nói như vậy sẽ dể hiểu hơn. Vô 

lượng năng lực, ta có năng lực. Bất cứ việc gì ta cũng có thể làm được, đều không đoạn 

tuyệt.  Vô  lượng  tướng  hảo,  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  Đức  Thế  Tôn  nói  “tất  cả  chúng 

sanh đều có đức tướng trí tuệ của Như Lai”. Đây là pháp thân công đức. Nên nó là bất 

không, trong không có bất không, trong bất không có không. Ta phải dung hợp tất cả 

thể tướng dụng lại. Khi đã dung thông sẽ hoát nhiên đại ngộ! 

 “Hựu a tự, nhân nghĩa. Phật giới chúng sanh. Nhân nhất tâm giác, nhân nhất 

 tâm mê cố”.  Phật giới chúng sanh, vì nhất tâm mà giác là Bồ Tát. Vì nhất tâm mà mê 

là chúng sanh. Giác mê đều là Phật giới chúng sanh, giác mê không hai. Giác mê là 

286  Tập 317 



tướng có giác mê, tánh không có. Sự có giác mê nhưng  lý không có. Trong vọng tâm 

có giác mê, trong A lại da có giác mê, nhưng trong chân tánh không có. 

 “Di tự, hành nghĩa. Đoạn nhân pháp nhị ngã, chứng sanh pháp bất không, chí 

 Phật quả cố”.  Thứ hai là nói về hành. Hành là tạo tác. Điều này rất quan trọng. Nhân 

ngã, pháp ngã, đây là ngã chấp. Nhân ngã chấp, pháp ngã chấp cần phải đoạn. Nhân 

ngã chấp là phiền não chướng, pháp ngã chấp là sở tri chướng. 

Đức Thế Tôn thị hiện cho chúng ta thấy, ngài 19 tuổi xuất gia. Rời xa gia đình để 

đi cầu đạo, ngài đã buông bỏ nhân ngã chấp. Ngài đi cầu học cầu pháp suốt 12 năm. 

Đến năm 30 tuổi ngài ngồi dưới cội bồ đề nhập sâu vào thiền định,  đem sở học của 12 

năm trước buông bỏ hết. Đây gọi là buông bỏ pháp ngã chấp. Hai loại chấp trước đều 

buông bỏ hết. Ngài đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Đây gọi 

là thật sự tu hành! Nên chứng đuợc sanh pháp bất không. 

       “Nhất thiết pháp, tướng hữu tánh vô”.  Nhìn từ tướng là bất không, nhìn từ tánh là 

bất hữu. Phi không phi hữu, đây là thật tướng các pháp, “chí Phật quả cố”. Có thể đạt 

đến quả vị diệu giác . “Đà tự, quả nghĩa” , có nhân có quả. Mấy câu này là dùng nhân 

quả để giải thích A Di Đà.  “Thị bất nhị nhất tâm như như lý trí, thị tắc Phật quả cố”.  

Đây chính là công đức đã cứu cánh viên mãn. 

Bất nhị là chỉ điều gì? Tất cả pháp trong biến pháp giới hư không giới là bất nhị. 

Nhị là nói về tánh và tướng, nói về lý và sự, nói về nhân và quả. Đều là nhị, là đối lập. 

Còn bất nhị thì nó là một không phải hai. Tánh tướng nhất như, lý sự bất nhị, nhân quả 

cũng nhất như. Trong tâm thanh tịnh không có cái gì đối lập. Vì sao không có? Vì nó là 

một thể. Nhân quả là một thể, lý sự là một thế, tánh tướng là một thể, làm sao có thể 

phân khai được? 

       “Như  thị  sai  biệt  pháp  môn,  tức  danh  tự  tướng”.   Nên  những  tướng  danh  tự  này, 

trong Khởi Tín Luận Mã Minh Bồ Tát nói, không nên chấp trước là đúng. Nếu ta chấp 

trước  là sai lầm. Chấp trước thì tâm không thanh tịnh. Danh tự là giả danh không phải 

thật, nói nó như thế nào cũng được. Chỉ cần hiểu được điều này, tướng danh tự là một 

cách, một phương pháp để Phật giáo hóa chúng sanh, nên không thể chấp trước. Chấp 

trước ta sẽ chịu thiệt, là sai. Mã Minh Bồ Tát dạy chúng ta nghe giáo, chính là nghe 

giảng.  Nghe  giảng  không  nên  chấp  trước  tướng  ngôn  ngữ.  Chúng  ta  không  phải  đến 

Tập 317  287 



nghe họ nói. Không nên chấp trước tướng danh tự. Ở đây dạy chúng ta không nên chấp 

trước tướng danh tự. 

Thứ ba là không nên chấp trước tướng tâm duyên. Tướng duyên tâm tức là sau khi 

nghe rồi, dùng ý của mình để giải thích là sai. Thực tế mà nói, Phật nói tất cả kinh đều 

không có ý nghĩa. Vì không có ý nghĩa nên từng chữ từng câu đều là vô lượng nghĩa. 

Có ý nghĩa chính là có một cách giải thích, sẽ không có cách giải thích thứ hai. Không 

có ý nghĩa tức có vô lượng nghĩa. Vì sao? Nó tương ưng với tự tánh. Trong tự tánh một 

pháp cũng không thành lập, còn ngược lại mà nói thì một pháp cũng không xả. Đây là 

chân tướng sự thật, pháp nhĩ như thị. 

Ngày  nay  chúng  ta  học  kinh giáo, học  bao  nhiêu năm  mà  vẫn  chưa  khai  ngộ.  Đã 

học  rất  nhiều  Phật  pháp,  không  phải  phương  pháp  của  Phật,  là  Phật  pháp  của  chính 

mình.  Vì  sao?  Đều  là  tự  mình  nghĩ  ra  sao,  nghĩ  như  thế  nào.  Đều  là  Phật  pháp  của 

chính  mình,  không  phải  Phật  pháp  của  Như  Lai.  Phật  pháp  của  Như  Lai  không  học 

được. Nguyên nhân là gì? Dụng tâm bị sai. Chúng ta cứ chấp vào tướng văn tự, chấp 

vào  tướng  danh  tự,  chấp  vào  tướng  tâm  duyên.  Nên  vĩnh  viễn  không  biết  chân  thật 

nghĩa mà đức Như Lai đã nói. 

Trong bài kệ khai kinh nói rất hay. Dạy ta khi mở kinh ra là “nguyện giải Như Lai 

chân thật nghĩa”. Như thế nào mới hiểu Như Lai chân thật nghĩa? Dùng tâm chân thật, 

dùng  chân  tâm.  Như  vậy  sẽ  được  chân  nghĩa,  nghĩa  chân  thật  của  Như  Lai,  nhưng 

chúng ta đều dùng vọng tâm. Vọng tâm làm sao hiểu được chân thật nghĩa của Như 

Lai! 

 “Hựu như thị tự tướng, hổ vô định tướng”.  Nói cho chúng ta biết nhiều tướng danh tự 

như vậy, nhưng không có định tướng nên nói thế nào cũng được. “Như đế võng châu” 

Đây là đưa ra một ví dụ để nói. Giống như màng lưới mắc trong cung điện ở Đao Lợi 

Thiên Vương. Mổi ô lưới đều có châu bảo. Ta có thể xem nhưng không thể lấy hay bỏ, 

không có ý niệm lấy đi hay để lại. Không có lấy và bỏ là không có yêu và ghét. Lấy đi 

là thích nó, bỏ đi là ghét nó. Vứt nó đi vì ghét nó. Không có lấy hay bỏ là không có yêu 

hay ghét. Nghĩa là sao? Là tâm bình đẳng. 

Bên  dưới  nói  “nhất  tâm  bình  đẳng  bất  khả  đắc  cố”.   Chúng  ta  thường  nói  có  thể 

thưởng thức, có thể thọ dụng nhưng không thể chiếm hữu. Ngày nay chúng ta sinh hoạt 

trên thế giới này, cần phải hiểu đạo lý này, hiểu rỏ chân tướng sự thật . Ở thế gian này 

288  Tập 317 



tất cả đều có thể thọ dụng, nhưng không nên chiếm hữu, không nên khống chế. Có ý 

niệm  khống  chế,  ý  niệm  chiếm  hữu,  ý  niệm  chi  phối,  đây  chính  là  tạo  nghiệp.  Nhất 

định phải dùng tâm bình đẳng mới có thể lợi ích chúng sanh. Nếu là tâm tư tư tự lợi, 

như vậy là đã tạo tội nghiệp. 

Nên dùng tâm bình đẳng, dùng tâm thanh tịnh. Như vậy về mặt sự ta đã làm một 

cách  viên  mãn,  làm  rất  tốt.  Tâm  thanh  tịnh  không  nhiễm  chút  trần  nào,  như  vậy  ta 

chính là Bồ Tát, không phải là phàm phu. 

Đoạn này chúng ta chưa học xong, nhưng hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến 

đây thôi. 



 

Tập 318 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 06 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải”, trang 374, bắt đầu xem từ câu cuối cùng của hàng thứ nhất. 

 “Hựu viết, thị cố xướng A Di Đà tam tự, diệt vô thỉ trọng tội. Niệm A Di Đà nhất Phật, 

 thành vô chung phước trí. Như đế võng nhất châu, đốn hiện vô tận châu bảo. Di Đà 

 nhất Phật, tốc mãn vô biên tánh đức dã”.  



Đoạn văn này vẫn là trong “A Di Đà Bí Thích” nói. Kinh văn càng nói càng hay, 

khiến chúng ta đối với danh hiệu Di Đà, vô lượng vô biên công đức có thể hiểu được. 

Ở trước nói rất nhiều, có thể nói toàn là bàn đến việc xưng tánh. 

Xướng A Di Đà chính là chúng ta to tiếng đọc câu Phật hiệu. Công đức của nó có 

thể diệt được trọng tội từ vô thỉ. Chúng ta mổi ngày đều xướng niệm, thì tội nặng từ vô 

lượng kiếp đến nay có thật sự diệt tận chăng? Hình như không có. Chẳng những không 

Tập 318  289 



có, mà hầu như là tăng thêm tội nghiệp của chúng ta. Nên hiện nay có người bài xích 

Phật giáo, bài xích Phật A Di Đà. Tình hình này là sao? Chúng ta từ trước học cho đến 

đây trong lòng đều hiểu rỏ. Vấn đề của chúng ta ngày nay là ở chổ “biết không?” Chư 

vị cổ đức trong tông môn đều dùng lời này để khảo nghiệm người học. Giáo môn cũng 

không  ngoại  lệ.  Quý  vị  biết  niệm  Phật  chăng?  Sao  lại  gọi  là  biết  niệm?  Sao  gọi  là 

không  biết niệm? Điều  này  phải  hiểu  cho  rỏ.  Nếu  không  hiểu  rỏ  ta  sẽ  nói,  lời  trong 

kinh nói không đúng, là lời không thật. Nếu hiểu thì ta sẽ tin tưởng, lời trong kinh hoàn 

toàn không sai. Khi lâm mạng chung nhất tâm niệm mười niệm nhất định được vãng 

sanh. Biết niệm mới được. 

Tiêu chuẩn biết hay không biết này, trong Kinh Lăng Nghiêm “Đại Thế Chí Bồ Tát 

Viên Thông Chương”, đã dùng tám chữ  rất đơn giản  khai  thị  cho chúng ta, kiến  lập 

tiêu chuẩn. Bồ tát Đại Thế Chí dạy: “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục”  . Đây gọi là 

biết niệm. Niệm Phật như vậy thì chỉ cần niệm một tiếng Phật hiệu, trong kinh nói tiêu 

80 ức kiếp trọng tội sanh tử. Đây đều là sự thật. Hai câu này chúng ta chưa làm được. 

Nếu làm được hai câu này, trình độ cao là lý nhất tâm bất loạn, trình độ thứ hai cũng là 

sự  nhất  tâm  bất  loạn.  Không  phải  là  công  phu  thành  phiến.  Công  phu  thành  phiến 

không có công đức lớn như vậy. 

Sao gọi là đô nhiếp lục căn? Lục căn là nhãn nhĩ tỷ thiệt thân ý. Nhiếp là thu nó trở 

về. Mạnh Tử  nói: “Học vấn chi  đạo vô tha, cầu kỳ phóng tâm nhi  dĩ”. Câu  này của 

Mạnh  Tử  có  thể  dùng  để  chú  giải  đô  nhiếp  lục  căn.  Mạnh  tử  hiểu  được,  thật  là  đại 

thánh đại hiền. Lục căn của chúng ta nó chạy rong bên ngoài. Mắt chạy theo sắc trần, 

nhìn  thấy  sắc  tướng,  hợp  với  tâm  ý  của  chính  mình  liền  khởi  tham  ái,  không  hợp  ý 

mình thì bài xích. Đây là mắt từ sáng đến tối chạy rong bên ngoài. Nhiếp là gì? Tức là 

thu trở về. Mắt không nên chạy rong bên ngoài, không nên chạy theo sắc tướng, mà 

phải thu trở về. Trở lại để nhìn điều gì? Trở là để nhìn vào tự tánh. 

Nhĩ  không  nên  chạy  theo  âm  thanh,  phải  thu  trở  về.  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm  dùng 

pháp môn này. “Phản văn văn tự tánh, tánh thành vô thượng đạo”. Quay đầu lại sẽ kiến 

tánh. Chạy rong bên ngoài, những điều ta thấy đều là sắc trần, thanh trần, lục trần. Lục 

căn tiếp xúc với lục trần, đây là tạo nghiệp luân hồi, khó mà ra khỏi luân hồi lục đạo. 

Còn tạo nghiệp này đều là tội, nghiệp tội. Quả báo ở tam đồ rất đáng sợ. Ý căn. Ý là ý 

niệm, là tư tưởng. Nó duyên với pháp trần. Pháp trần là gì? Hình ảnh của tiền ngũ căn 

lưu lại gọi là pháp trần. Thông thường chúng ta gọi là ấn tượng, họ đang nghĩ. 

290  Tập 318 



Khi nhãn nhĩ tỷ thiệt thân rời cảnh giới bên ngoài, thì nó nghĩ đến hiện tượng này. 

Hôm nay gặp được người nào đó, gặp được việc gì đó. Nó đang nghĩ những điều đó. 

Thậm chí chúng ta xem ti vi, nghe quảng cáo. Cũng là lục căn chạy rong bên ngoài, 

nhưng không ai hiểu để  thu nó trở lại. Thu trở lại sẽ như thế nào? Trở thành nhất tâm. 

Chỉ tâm nhất xứ, chế tâm nhất xứ đó chính là thiền định. Thiền định không phải là ngồi 

xếp bằng xoay mặt vào vách, thật sự thiền định là chế tâm vào một chổ. Nên đi đứng 

ngồi nằm đều ở trong định. 

Trong kinh thường nói: “na già thường tại định, vô hữu bất định thời”. Trong nhị 

lục thời đều ở trong định. Dùng tâm như vậy niệm Phật sẽ được tịnh niệm. Tịnh là gì? 

Là không hoài nghi, không xen tạp. Chúng ta niệm Phật xen lẫn vọng niệm, khiến toàn 

bộ công phu đều bị phá hoại, thật không dể. Trong “Văn Sao” Ấn Quang đại sư cũng 

nói rất nhiều, chính là nói về công phu niệm Phật. Thông thường thật sự niệm Phật ở 

nơi niệm Phật đường, thời gian một cây hương. Người xưa không có nhiều đồng hồ. 

Thời gian niệm Phật trong điện Phật dùng cái gì để tính? Dùng hương để tính. Hương 

dài là một tiếng rưỡi, hương thường là một tiếng đồng hồ. Đây gọi là một cây hương. 

Trong một cây hương, còn có năm ba tạp niệm. Có đấy chứ chẳng phải không có 

đâu. Ấn Quang đại sư nói công phu như vậy cũng xem là không tệ. Công phu như vậy 

ở trong niệm Phật đường, ít nhất phải niệm trên ba năm. Một cây hương có thể giảm 

đến  năm  ba  vọng  niệm.  Từ  đó  cho  thấy,  nếu  trong  cây  hương này  mà  không  có  tạp 

niệm nào. Như vậy là công phu gì! Tại sao có tạp niệm? Chưa buông bỏ. Quá nhiều 

chuyện vướng bận. Điều này chẳng thể không biết. Có những tạp niệm này, niệm Phật 

chẳng  những  không  thể  diệt  được  tội,  mà  còn  tăng  thêm  tội  nghiệp,  tăng  trưởng  tội 

nghiệp.  Tăng  trưởng  tội  nghiệp  gì?  Niệm  Phật  A  Di  Đà  mà  tâm  không  chân  không 

thành. Vì sao? Bởi chưa thu nhiếp lục căn. Không chân, không thành, đó là dùng vọng 

tâm, chứ không phải dùng chân tâm. Quý vị nghĩ xem như vậy có tội hay không? 

Đối với pháp môn tịnh độ vẫn giữ thái độ hoài nghi. Cầu sanh thế giới tây phương 

Cực Lạc cũng đặt ra rất nhiều dấu hỏi. Thế giới tây phương Cực Lạc có thật hay không? 

Phật A Di Đà là thật hay là giả? Rất nhiều câu hỏi. Những vấn đề này đức Phật tuyệt 

đối sẽ không trách chúng ta. Vì sao? Vì thế giới Cực lạc không ở trên địa cầu, chưa 

từng có người đến đó xem qua. Người vãng sanh rồi cũng không trở lại báo cáo. Đi rồi 

thì bặt vô âm tín, như vậy làm sao khiến người ta tin được. 

Khi  đức  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  còn  tại  thế,  pháp  môn  này  tuy  đã  nhiều  lần 

tuyên thuyết, kinh Vô Lượng Thọ đấy. Nhưng từ trước đến nay chưa từng có ai giải 

Tập 318  291 



thích rỏ việc này, nên khiến cho chúng ta có nhiều nghi vấn. Pháp môn này Đức Phật 

cũng thừa nhận là pháp khó tin. Khó tin nhưng có thể tin, thật không dể! Khó tin nhưng 

tin được là nguyên nhân gì? Trong quá khứ đã từng học, nền tảng sâu dày. Nên đời này 

gặp được đã rất quen thuộc, chính là đạo lý này. Người như vậy cuối cùng cũng là số ít, 

còn phần đông vẫn rất khó tiếp thu. Tại sao người xưa không đem sự việc này, nói ra 

một cách tường tận rỏ ràng?      Điều này do ta không biết, thật ra chư vị cổ nhân đã nói 

rất rỏ. Tâm người xưa tịnh hơn so với chúng ta hiện nay, vọng niệm cũng không nhiều 

như vậy. 



Chúng ta lấy điện thoại di động để làm ví dụ. Trước khi chưa phát minh ra điện 

thoại di động, điện thoại di động phát triển chưa lâu, chỉ mấy năm gần đây thôi. Tôi 

thấy nhiều nhất không quá 20 năm, 30 mươi năm trước không có điện thoại di động. 

Coi như là 30 năm, 30 năm người Trung Quốc gọi là một đời. Sau khi  điện thoại di 

động phát triển, con người đã bị nó nhiễu loạn, vượt trội hơn người đời trước, nghĩa là 

con người của 30 năm trước, ít nhất là vượt trội hơn 100 lần. Như vậy tâm làm sao mà 

định được?   Nếu tính trước đó 30 năm nữa, điện thoại  chưa phát triển. Lúc đó điện 

thoại không dây còn chưa có, đều là điện thoại có dây. Còn có tổng đài nghe điện thoại, 

khoảng thời kỳ thế chiến lần thứ hai. Nên khi muốn biết thông tin phát sanh tình huống 

bên ngoài xã hội, thông thường ít nhất đều phải sau một tuần mới có thể nghe được. 

Không như bây giờ, hiện nay thông tin phát đạt. Bất cứ ở đâu trên thế giới xảy ra vấn 

đề nhỏ gì, trong vòng một tiếng thì toàn thế giới đều biết. Đây là chính con người đã 

hại mình. Người xưa nói rất hay, “tri sự đa thời phiền não đa, thức nhân đa xứ thị phi 

đa”.  Quen  biết  nhiều  người  thì  thị  phi  nhiều,  biết  được  nhiều  chuyện  thì  phiền  não 

nhiều. Như vậy thì tâm làm sao mà thanh tịnh được? Làm sao có thể đô nhiếp lục căn? 

Đô  nhiếp lục  căn,  biện pháp  trước tiên  là  vứt  bỏ  điện thoại di động,  cắt  dây  điện 

thoại ở nhà. Đây là thủ đoạn tất yếu để thu nhiếp lục căn. Một đoàn thể có một hai cái 

điện thoại di động là được, chuyên môn phụ trách liên lạc với người bên ngoài. Việc 

quan trọng thì nói với mọi người, không quan trọng thì chẳng cần nói. Người xưa nói 

rất hay “Ninh động thiên giang thuỷ, bất động đạo nhân tâm”. Nên biết tâm như mặt 

nước lặng, đây là cảnh giới tốt nhất. 



Chư Phật Bồ Tát công phu thiền định thâm sâu, điều này không có gì để nói. 

Các  ngài  động  hay  tĩnh  đều  nhất  như.    Lục  căn  của  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  lục  trần, 

nhưng tâm địa không chút nhiễm trước, đây gọi là công phu. Chúng ta không có được 

công phu này, nên biện pháp tốt nhất là cự tuyệt duyên bên ngoài. Họ có dụng cụ khoa 

292  Tập 318 



học kỷ thuật, phát triển về thông tin ngày càng đổi mới. Tôi có quyền không tiếp nhận. 

Tôi không xem những thứ này, không nghe những thứ này, để duy trì thanh tịnh bình 

đẳng của chính chúng ta. Thanh tịnh bình đẳng giác là chân tâm của chúng ta. Thanh 

tịnh bình đẳng giác chính là Phật A Di Đà. Nên tâm ta tức là Phật A Di Đà, Phật A Di 

Đà tức là tâm ta. 

Dùng tâm như vậy niệm một danh hiệu Phật là tương ưng với tánh đức. Một tiếng 

niệm Phật tiêu 80 ức kiếp tội nặng sanh tử là không nhiều. Vì sao? Bởi tà không thắng 

chánh. Tội nghiệp là tà. Nhất niệm Phật hiệu là chánh, tà không thắng chánh. Một niệm 

chánh có thể địch lại vạn tà, vượt qua một vạn. 80 ức kiếp tội nặng sanh tử. 



 Niệm A Di Đà nhất Phật thành vô chung phước trí. Vô chung là không có cảnh 

dừng lại. Thông thường chúng ta nói vô lượng vô biên vô số vô tận, nói không hết đại 

phước đại trí này. Vậy tại sao không niệm A Di Đà! Nếu thật sự chúng ta hiểu rỏ được 

điều  này, sẽ biết rằng trong một  ngày  đến tối  việc gì  là quan trọng nhất. Niệm Phật 

quan trọng nhất. Niệm Phật thành tựu phước báo cho chúng ta, thành tựu trí tuệ cho 

chúng ta. Trí tuệ và phước báo đều là cảnh giới không có điểm dừng. Thật sự tu đại 

phước , tu đại trí không gì qua niệm Phật. Nhưng hiện nay mọi người lại không tin. 

Trong  kinh đức  Phật  nói  rất  nhiều,  nói  rất  rỏ  ràng,  rất  thấu  triệt.  Thực  sự  tập  khí 

phiền  não của chúng sanh quá nặng. Nên họ đã nghe, không thể nói  họ nghe không 

hiểu. Nhưng cũng không thể nói họ thật sự nghe hiểu. Thật sự hiểu sẽ y theo để thực 

hành, họ đã thực hành. 

Tôi giảng kinh dạy học đã 53 năm. Tôi học Phật bảy năm mới xuất gia. Học Phật 

bảy năm xuất gia, tôi học giảng kinh khi còn tại gia. Nên xuất gia là giảng kinh ở phật 

học viện, không làm những việc gì khác. Tụng kinh bái sám chưa từng tham dự. Thầy 

có dạy tôi một vài nguyên tắc nguyên lý, điều này cho tôi rất nhiều lợi ích. Chúng ta 

thường thấy trong kinh đức  Phật dạy: “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Chúng ta phải 

cố gắng phản tỉnh, mổi ngày ta đang nghĩ gì? Nghĩ điều gì thì trong cảnh giới nó hiện 

ra điều đó. Cảnh tuỳ tâm chuyển, tướng tuỳ tâm chuyển. Nếu mổi ngày đều nghĩ đến 

Phật A Di Đà, thì làm sao tướng chúng ta không tốt! Thân thể sao không tốt được! 

Phật A Di Đà là thân kim cang bất hoại. Nên mổi ngày đều nghĩ Phật A Di Đà, thì 

tự nhiên ta cũng trở thành thân kim cang bất hoại. Chính mình không hay không biết 

đã trở thành tướng hảo trang nghiêm. Tâm tưởng sinh mà. Hàng ngày nghĩ đến thế giới 

Cực Lạc, tất cả những thiên tai trên địa cầu của chúng ta tự nhiên sẽ không còn. Ít nhất 

thì nơi ta cư trú sẽ không có thiên tai. Sức mạnh của một con người, chưa kiến tánh thì 

Tập 318  293 



sức mạnh có hạn. Sức mạnh này có thể ảnh hưởng đến nơi ở của ta. Chúng sanh có 

cộng nghiệp, hoá giải không nổi cộng nghiệp của toàn thế giới, nhưng có thể địch lại 

cộng nghiệp của khu vực này. 

Thành thị này có 100 vạn dân cư, một mình ta tu hành, thật sự niệm Phật A Di Đà, 

thì 100 vạn người này sẽ không gặp thiên tai. Điều này là thật, hoàn toàn không hề giả. 

Nên phải như lý như pháp. Nếu không biết niệm thì không còn cách  nào khác. Tâm 

niệm Phật đó không như tâm người niệm Phật, là giả không phải thật, cho nên không 

thể chuyển được. Một câu Phật hiệu A Di Đà này, thật sự không thể nghĩ bàn. 

Một  câu  danh  hiệu  Phật  tượng  trưng  cho  tự  tánh  viên  mãn,  tánh  đức  viên  mãn. 

Tượng trưng cho vô lượng kinh luận của tất cả chư Phật trong mười phương ba đời đã 

nói, vô lượng pháp môn. Một câu danh hiệu là bao gồm tất cả. Các bạn đồng học nếu 

hỏi tôi, mổi ngày tôi niệm gì? Tôi nói với mọi người, tôi giảng bộ kinh nào thì đọc bộ 

kinh đó, chắc chắn không xem thứ khác. Bất luận giảng kinh gì tôi đều niệm Phật A Di 

Đà. Đều trở về với Phật A Di Đà để hồi hướng cầu sanh tịnh độ. Việc này tôi học Phật 

nhiều năm mới hiểu được. Tôi cảm ân, cảm ân thầy, cảm ân hộ pháp, cảm ân tất cả 

chúng sanh. Tất cả chúng sanh thành tựu cho tôi. Họ không biết nhưng chính tôi hiểu 

rỏ. Chúng sanh khen ngợi tôi là họ thành tựu tôi, họ đang kiểm tra tôi. Tôi nghe rồi có 

sanh tâm vui thích hay không? Nếu nghe lời tán thán liền vui thích, tôi sẽ đoạ lạc. Vì 

sao? Vì họ đã khơi dậy phiền não của tôi. Hoan hỷ là phiền não. Hỷ- nộ -ai- lạc-ái-ố-

dục gọi là thất tình, là phiền não. Người huỹ báng tôi, người sĩ nhục tôi, người hãm hại 

tôi đều là người tốt, việc tốt vì họ đang khảo nghiệm tôi. Tôi nghe rồi, tiếp xúc rồi có 

sanh tâm oán hận chăng? Nếu có tâm oán hận là tôi đã sai. Thanh tịnh bình đẳng giác 

của tôi đã mất thì làm sao chịu được thử thách? Cho nên nếu ta biết tu thì tất cả chúng 

sanh đều là Phật Bồ Tát. 

Phương pháp này là Chương Gia đại sư dạy tôi. Về sau 53 lần tham cầu học hỏi 

của Thiện Tài Đồng Tử trong kinh Hoa Nghiêm đã ấn chứng cho tôi, đây là phương 

pháp chính xác. Bất luận là thuận cảnh, ác cảnh, thuận duyên, ác duyên, trước sau đều 

phải  duy  trì  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác.  Đây  gọi  là  thật  sự  thực  hành.  Đối  với  tất  cả 

chúng sanh sanh tâm cảm ân, nên mọi người đều là người tốt, mọi việc đều là việc lành. 

Họ dùng tâm như thế nào không liên quan đến ta, không nên vọng tưởng. Quan trọng 

nhất là ta sanh tâm như thế nào. Người khác dùng tâm hành như thế nào để cảm, thì ta 

dùng  tâm  hành  như  thế  để  ứng.  Cảm  không quan trọng, ứng  mới  quan  trọng.  Trong 

294  Tập 318 



ứng mà mang theo phiền não, mang theo ngu si, mang theo ngạo mạn là sai, sai đến 

cùng rồi. 

Vĩnh  viễn  không  rời  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  là  tam 

bảo. Thanh tịnh bình đẳng giác là Phật A Di Đà. Nương Phật A Di Đà chính là nương 

thanh tịnh bình đẳng giác. Nên trong thanh tịnh bình đẳng giác có vô lượng phước báo, 

vô lượng trí tuệ. 

Tôi  học  Phật  60  năm,  nhiều  người nghe nói  như  vậy  cho  là không  đúng.  Vì  sao? 

pháp sư Tịnh Không suốt đời lưu lạc, không có chổ ở nhất định, đến chổ ở cũng không 

có, mà gọi là có phước báo sao? Người đời nhìn phước báo là nhìn về danh văn lợi 

dưỡng, đều là nhìn của cải địa vị và các thứ hưởng thụ, như vậy là sai. Tôi hỏi quý vị, 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni có phước báo chăng? có trí tuệ chăng? Suốt đời đức Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  có  chổ  ở  chăng?  Không  có.  Suốt  đời  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  

chưa kiến lập một đạo tràng nào, ngài đã sống cuộc đời du mục. Mổi buổi tối đều ngồi 

thiền nghỉ dưới gốc cây một chút là được. Hơn nữa một gốc cây tuyệt đối không ở hai 

đêm. Đêm thứ hai sẽ chọn cây đại thụ khác, để tránh tham luyến đối với cây này. Cho 

nên một cây chỉ ở một đêm không được hai đêm. Khất thực dọc đường, ngày ăn một 

bữa. Trong mắt của người đời thì đây là cuộc sống ăn xin. Như vậy ngài có phước báo, 

có trí tuệ chăng? Có phước báo, có đại trí tuệ. 

Ngày tôi học Phật là ngày Chương Gia đại sư khuyên tôi xuất gia, khuyên tôi học 

theo đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Tôi rất nghe lời. Thật là rất nghe lời, thật thà, và thật 

sự làm theo. Phước báo là gì? Trong lòng không có chướng ngại, thân tâm thanh tịnh. 

Không có chút tiêm nhiễm nào, an vui biết bao! 

Chúng ta nghe thấy, xã hội ngày nay rất nhiều người nói áp lực quá nặng. Nào là áp 

lực tinh thần, áp lực vật chất. Tôi cảm thấy tôi không có chút áp lực nào. Thầy Lý ở 

Đài Loan 38 năm, còn làm nên không ít sự nghiệp. Phật giáo Liên Xã Đài Trung do 

Thầy sáng lập. Thư viện Từ Quang, bệnh viện Bồ Đề, còn có viện dưỡng lão, hai chổ 

nuôi trẻ mồ côi. Thầy đã làm nên không ít sự nghiệp. Kiêm dạy trong ba trường đại 

học. Tôi theo thầy 10 năm, nên rất hiểu. Thật không dể chút nào. Có sự nghiệp thì phải 

lao tâm, phải có hạnh Bồ Tát, phàm phu không làm được. Nhiều sự nghiệp như vậy 

làm sao có thể bảo chứng là tâm mình thanh tịnh? Nên những người này là Phật Bồ Tát 

tái sanh, không phải người phàm . 

Chư Phật Bồ Tát đến thế gian này là vì phục vụ cho chúng sanh, đến để thành tựu 

người có duyên. Bồ tát đến làm hộ pháp. Những người có thiện căn thành tựu trong đời 

Tập 318  295 



này,  giúp  họ  tu  hành,  giúp  họ  khai  ngộ,  giúp  họ  chứng  quả,  giúp  họ  vãng  sanh.  Đó 

không phải là phàm phu, phàm phu làm không được. Nên thầy Lý thường nói với tôi. 

Thời xưa, các vị phương trượng trú trì trong danh sơn bảo sát đều là người tái sanh. 

Thiện Đạo đại sư là Phật A Di Đà tái sanh. Phương trượng của Thiên Thai sơn ở Triết 

Giang, Trí Giả Đại Sư là Đức Thích Ca tái sanh. Vĩnh Minh Diên Thọ cũng là Phật A 

Di Đà tái sanh. Đều không phải là người phàm. 

Chúng ta học Phật điều trước tiên phải biết chính minh. Chính mình là phàm phu, 

nhất định phải học quy củ. Không có quy cũ sẽ chẳng thành hình. Quy củ là giới luật. 

Ngày nay Phật giáo suy yếu, suy yếu đến cùng. Nguyên nhân do đâu, do giới không 

còn. Người tại gia học Phật không thực hành được thập thiện nghiệp đạo. Thập thiện 

nghiệp  đạo không thực  hành  được,  thì  tam  quy  ngũ  giới đều  là  giả  không  phải  thật. 

Người xuất gia học Phật, Sa di luật nghi không giữ được. Sa di luật nghi không giữ 

được, thì Tỳ Kheo giới, Bồ tát giới cũng không phải thật. Như vậy nên Phật giáo đã 

suy yếu. 

Thấy Lý lúc còn tại thế thường nói: “có chùa mà không có đạo, giáo pháp không 

thể hưng thịnh”. Thế xuất thế gian pháp, nhân tài là đệ nhất! Bồi dưỡng có được nhân 

tài, ít nhất phải hai ba mươi năm. Khó khăn lớn nhất hiện nay là gì? Gốc của chúng ta 

không còn. Từ xưa đến nay, từ Nghiêu, Thuấn, Vũ, Thang đều có lịch sử ghi chép. Cho 

đến những năm cuối của nhà Thanh, đều hiểu cội rễ giáo dục. Dân quốc thành lập đến 

nay đã 100 năm, cội  rễ giáo dục không chỉ  lãng quên, mà không còn nữa. Đến khái 

niệm cũng không có. Được mấy người biết được cội rễ giáo dục? Cội rễ giáo dục của 

người xưa là dạy từ trong bụng mẹ_thai giáo. Khi mẹ mang thai, biết được trong thời 

kỳ mang thai đứa trẻ, tư tưởng hành vi của người mẹ, nó đều bị ảnh hưởng. Nên thời 

kỳ mang thai tư tưởng phải đoan chánh. Không có tà niệm, không có tự tư, không có 

ngạo mạn, không có tham sân. Những điều này rất quan trọng. Nếu như có những tập 

khí này, thì khi đang mang thai đứa trẻ sẽ học theo, nó sẽ học hư. Ta làm sao dạy được. 

Sanh ra đến ba tuổi, 1000 ngày này là giai đoạn cội rễ giáo dục. Giáo dục này ai 

chịu trách nhiệm? Người mẹ chịu trách nhiệm. Ngày nay chúng ta giảng “Đệ Tử Quy”, 

“Cảm Ứng Thiên”, “Thập Thiện Nghiệp”. Trên thực tế người mẹ phải làm được, làm 

để đứa trẻ thấy. Tuy đứa trẻ mới ra đời chưa hiểu chuyện, chưa biết nói. Nhưng nó biết 

nhìn, biết nghe. Chúng đã bắt đầu học theo, đang học tập. Đây thật sự chính là những 

điều cổ nhân nói: “thiếu thành nhược thiên tánh, tập quán thành tự nhiên”. Chúng đang 

bắt chước đang học tập. Nên ngạn ngữ xưa có câu: “Tam tuế khan bát thập, thất tuế 

296  Tập 318 



khán chung thân”. Những điều ba tuổi học được, đến 80 tuổi  cũng sẽ không mất  đi. 

Bây giờ giáo dục này không còn nữa, đến nghe cũng không còn nữa. 

Trẻ  con phải từ sáu bảy tuổi mới bắt đầu học. Đã trể,  nó đã học những điều xấu. 

Nên Trung Quốc mấy ngàn năm lại đây xã hội an định, quốc gia trị an lâu dài. Dựa vào 

điều  gì?  Dựa  vào  gia  giáo,  dựa  vào  người  mẹ.  Dạy  trẻ  em  đều  dạy  rất  tốt,  đều  dạy 

thành thánh hiền quân tử. Nên mọi người đều là người tốt, mọi việc đều là việc lành. 

Bây giờ không còn nữa. Hiện nay ai dạy? Ti vi đang dạy. Trẻ  con vừa mới chào đời 

mở mắt đã nhìn ti vi, nên ti vi đang dạy chúng. Dạy chúng điều gì? Dạy chúng bạo lực, 

sắc tình, sát đạo dâm vọng. Đến tuổi đi học, ở trường học của ngoại quốc, tiểu học lớp 

một  đã  dùng  vi  tính.  Vi  tính  thì  ngoài  nội  dung dạy  học  của  nó  ra,  còn  có  thể  nhận 

được rất nhiều thông tin, trẻ con cũng nhận được. Cha mẹ không dạy nó, chỉ có vi tính 

dạy nó. 

Hiện nay người lớn rất đau đầu, vì trẻ con không dể dạy. Các thầy giáo ở trường 

cũng đau đầu, vì học trò khó dạy. Tôi đã thấy rất nhiều, khó! Rất khó. Trong tình trạng 

này, có thể có thánh hiền quân tử xuất thế ư? Có thể có Phật Bồ tát tái sanh ư? Phật Bồ 

Tát tái sanh cũng phải chịu khảo nghiệm rất nghiêm khắc, xem có thể thông qua không? 

Không thông qua được thì sẽ đoạ lạc. Hằng ngày xem ti vi có thể không bị nhiễm ô sao? 

Hàng ngày chơi vi tính có thể không động tâm ư? Ngày nay chúng ta giảng về Phật học, 

giảng đến niệm Phật, ta đang dùng tâm gì để niệm Phật? Trong kinh nói những công 

đức lợi ích này. Vô lượng trí tuệ, vô lượng phước đức hoàn toàn là thật. Đáng tiếc ta 

dùng tâm và thái độ không đúng. 

Phật giáo đại thừa trước tiên là dạy người phát bồ đề tâm. Như thế nào là tâm bồ đề? 

Gốc của tâm bồ đề, bản thể là chân thành. Trong “Quán Kinh” nói là “chí thành tâm”. 

Trong “Khởi Tín Luận” nói là “chân tâm”. Khi chúng ta cùng nhau học tập. Tôi nói dễ 

dàng hơn, tôi dùng chân thành. Chân thành là thể, khởi tác dụng đối với chính mình là 

tự thọ dụng. Dùng tâm như thế nào đối với chính mình? Tôi lấy năm chữ trên đề kinh 

Vô Lượng Thọ, “Thanh tịnh bình đẳng giác” để đối với chính mình. Dùng tâm này đối 

xử chính mình, chính là vô lượng trí tuệ, vô lượng phước báo. Phước báo không phải là 

của cải, phước báo không phải là địa vị. Phước báo là an vui, phước báo là hoan hỷ. 

Như Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thường sanh tâm hoan hỷ, pháp hỷ sung mãn. Đây là 

phước báo. 

Trí tuệ là do tâm thanh tịnh sanh ra trí tuệ, không cần tìm cầu. Thật sự đến thanh 

tịnh bình đẳng, người ta đến hỏi bất luận là vấn đề gì đều có thể tuỳ khẩu giải đáp. Nếu 

Tập 318  297 



gặp những vấn đề hơi gay go, khi giải đáp xong nghĩ lại sao ta lại có năng lực này. 

Không ngờ, sao tôi lại trả lời hay như vậy. Trí tuệ của tự tánh khởi tác dụng, không 

phải bên ngoài đến. Tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng sẽ thông trí tuệ. Nó là chân tâm, 

không cần phải suy nghĩ, không cần nghiên cứu, không cần những thứ đó. Dụng công 

không có gì ngoài 8400 pháp môn. Đức Phật nói “pháp môn bình đẳng, không có cao 

thấp”. Nên bất luận là học pháp môn nào, chúng ta gặp được đều nên cung kính lễ bái 

tán thán, học Thiện Tài Đồng Tử.      Quý vị xem, Thiện Tài Đồng Tử 53 lần tham bái 

cầu học. 53 vị thiện tri thức pháp môn học của mổi người không giống nhau. Thiện Tài 

Đồng Tử  thấy ai cũng lễ bái tán thán, như vậy là đúng. Vì sao? Tất cả đều có thể kiến 

tánh. Còn đối với chính mình học pháp môn nào, đó nhất định xem căn tánh của mình. 

Thiện Tài tu pháp môn niệm Phật. 

Ngài tham phỏng vị thiện tri thức đầu tiên là Đức Vân Tỳ Kheo trong “Bát Thập 

Hoa  Nghiêm”,  và  Kiết  Tường  Vân  Tỳ  Kheo  trong  “Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm”  là  một 

người. Nghĩa của kiết tường chính là đức. Kiết Tường Vân tượng trưng cho sơ trú Bồ 

Tát, ngài tu pháp môn gì? Thuyền châu tam muội, chuyên niệm A Di Đà Phật. Thiện 

Tài  Đồng Tử  tham  vấn và học với ngài, dạy  cho Thiện  Tài  21 môn pháp môn niệm 

Phật.  21  là  tượng  trưng  của  Mật  tông,  tượng  trưng  cho  đại  viên  mãn.  Triên  khai  21 

môn này là bao gồm vô lượng vô biên pháp môn, tất cả đều trở về Tịnh độ. Tuyệt diệu 

không thể nói! Vị thiện tri thức sau cùng là Bồ Tát Phổ Hiền. 

Quý vị xem, vị thầy đầu tiên tu thuyền châu tam muội, chuyên niệm Phật A Di Đà. 

Vị thiện tri thức sau cùng là Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vương đạo quy Cực Lạc. 

Quý vị thấy lần tham bái đầu tiên và lần sau cùng sẽ hiểu được Thiện Tài tu gì? Ngài tu 

pháp môn niệm Phật. Trong đó 51 vị thiện tri thức tượng trưng cho đại thừa tiểu thừa 

vô lượng vô biên pháp môn. Ngài tham vấn nên biết và thấu triệt tất cả các pháp môn, 

nhưng chính mình vẫn chọn pháp môn niệm Phật. Như vậy tại sao phải đi tham vấn? 

Để thành tựu hậu đắc trí, không điều gì là không biết. Ngài mới có thể giáo hoá chúng 

sanh. Chúng sanh căn tánh bất đồng, họ thích gì thì dạy cái đó, không chút miễn cưỡng. 

Đến khi cảnh giới của ngài nâng lên tầng lớp nhất định, thì tất cả đều trở về Tịnh 

độ. Tu thành công vô lượng pháp môn, chứng được địa vị sơ địa Bồ Tát Biệt Giáo. Họ 

đi đến đâu? Tất cả đều đến thế giới Hoa Tạng. Sau khi đến Hoa Tạng, Văn Thù Phổ 

Hiền lãnh đạo họ đến thế giới Cực Lạc. Như vậy mới biết sự thù thắng của thế giới 

Cực  Lạc.  Thế  giới  Cực  Lạc  được  Phật  Tỳ  Lô  Giá  Na  tán  thán.  Tỳ  Lô  Giá  Na  Phật 

không đố kỵ. Văn Thù, Phổ Hiền là đại đệ tử của ngài, là trợ giáo_người giúp ngài giáo 

298  Tập 318 



hoá chúng sanh. Đem tất cả học trò này đến thế giới Cực Lạc. Nên Phật A Di Đà được 

tất cả chư Phật tôn xưng là “quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”. Pháp môn này 

khó hiểu nhưng dễ hành. Hiểu được thế giới Cực Lạc thì khó nhưng vãng sanh thì dễ. 

Biết niệm thì dễ dàng vãng sanh, nhưng biết thì quá khó. Đặc biệt là áo nghĩa thâm sâu 

của câu danh hiệu Phật này, thật là vô lượng vô biên vô tận vô số. Ý là nói không bao 

giờ cùng tận. 

 “Như  đế  võng  nhất  châu,  đốn  hiện  vô  tận  bảo  châu”.   Ví  dụ  này  khi  Đức  Thế  Tôn 

giảng kinh thường dùng. Đế chính là trời Đế Thích, người xưa gọi là Ngọc Hoàng Đại 

Đế. Trong kinh nói Đao Lợi Thiên Chủ chính là ông ta. Trong cung điện Thiên Vương 

có mành lưới. Mổi chổ giao nhau của mành lưới đều có châu bảo, hạt châu tròn, có thể 

nhìn thấy tất cả châu bảo khác. Tất cả châu bảo đều trong một viên châu, hiện ra vô tận 

châu bảo. Đem viên châu này để so sánh với Phật A Di Đà, còn các viên châu khác là 

tất cả chư Phật Như Lai trong mười phương ba đời. Công đức niệm một vị Phật này là 

có tất cả chư Phật ở trong đó. Niệm một vị Phật chính là niệm tất cả Phật, niệm tất cả 

Phật chính là niệm một vị Phật. 

Nếu tôi nói tôi không niệm Phật A Di Đà, tôi niệm Đức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni 

được chăng? Được. Phật Thích Ca là một vị Phật trong đó, có hàm nhiếp Phật A Di Đà 

chăng? Có hàm nhiếp. Viên dung, tự tại. Niệm Phật nào cũng được, chỉ cần nhất tâm 

xưng niệm, như vậy mới có thể kiến tánh. Lúc thế này lúc lại khác là không thể kiến 

tánh, vì sức mạnh bị phân tán. Nên chỉ được tu một pháp môn. Một pháp môn nhưng vì 

sao có nhiều đức Phật cường điệu Phật A Di Đà thế? Vì A Di Đà có đới nghiệp vãng 

sanh, còn các pháp môn khác của tất cả chư Phật không có đới nghiệp vãng sanh. Nên 

Đức  Phật  tán  thán Phật  A  Di  Đà.  Ngài  đới  nghiệp  vãng  sanh,  vị  khác  không  có  đới 

nghiệp. Không đới nghiệp thì rất khó. Chúng ta cần phải đoạn tận hết tập khí phiền não 

từ vô lượng kiếp của mình, mới có thể thành tựu. Thế giới tây phương Cực Lạc không 

cần, chỉ cần khống chế tập khí của nghiệp không cho nó khởi tác dụng là có thể vãng 

sanh. Nên chư vị cổ đức có một ví dụ, đoạn phiền não giống như nhổ cỏ tận gốc vậy, 

phải đào cho sạch. Đới nghiệp vãng sanh không cần nhổ cỏ tận gốc, giống như dùng 

tảng đá đè nó xuống đừng để nó khởi tác dụng là được. Quý vị nghĩ xem tảng đá đè cỏ 

dễ hay nhổ cỏ tận gốc dễ? Khai ngộ, chứng quả, thành Phật nhất định phải nhổ cỏ tận 

gốc. Việc nhổ cỏ tận gốc này đến thế giới Cực Lạc làm tiếp, không làm ở đây. Ở thế 

giới Cực Lạc ta nhất định làm được. Vì sao? Thế giới Cực Lạc là trường học. Nên việc 

này nhất định phải hiểu rỏ ràng. 

Tập 318  299 



Thế giới Cực Lạc chỉ có hai hạng người. Thầy là Phật A Di Đà, còn lại đều là học 

sinh. Chư thượng thiện nhơn là đồng học, Bồ Tát đều là sư huynh. Thế giới Cực lạc có 

tứ độ, cũng giống như tiểu học, trung học, đại học và nghiên cứu sở. Đồng cư độ là tiểu 

học.  Phương  tiện  độ  là  trung  học.  Thật  báo  độ  là  đại  học.  Thường  tịch  quang  độ  là 

nghiên cứu sở. Nó là trường học. Thế giới Cực Lạc không có tổ chức chính trị. Thế 

giới Cực Lạc không có sĩ nông công thương. Nên thế giới Cực Lạc rất đơn thuần, chỉ 

có thầy và học trò. Chúng ta vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, nên biết là chúng ta đi 

học. Tốt nghiệp sẽ thành Phật. 

Phật A Di Đà là vị thầy tốt nhất, từ bi nhất trong các chư Phật. Thành lập đạo tràng 

này,  thành lập trường học này hoàn toàn là thành tựu chúng sanh không có năng lực 

đoạn hoặc trong lục đạo. Thành tựu cho lớp người này, khiến cho hạng người đó trong 

một đời gặp được pháp môn này, gặp được Phật A Di Đà, như vậy là có duyên. Nếu 

thật sự có thể nghe hiểu, có thể lý giải, có thể khẳng định. Quyết định buông bỏ tất cả 

pháp trong thế và xuất thế gian, nhất tâm chuyên niệm. Như vậy thì chẳng có ai không 

vãng sanh, chẳng có ai không thành tựu. Một thành thì tất cả điều thành. 

Pháp  mà  tất  cả  chư  Phật nói,  pháp môn  mà  tất  cả  chư  Phật  tu  ta  sẽ  đạt được  hết. 

Nên nói  “Di Đà nhất Phật tốc mãn vô biên tánh đức dã”.  Tổng kết này rất hay. Tánh 

là tự tánh. Tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ đức tướng, là đại viên mãn. Không có chút khiếm 

khuyết nào. Trong đời này của chúng ta có thể nắm bắt được, cơ hội này không thể bỏ 

lỡ. Bỏ lỡ thì thật đáng tiếc! 

 “Dĩ thượng Bí Thích chi thuyết”.  Tất cả những điều giảng trên đây đều trong cuốn sách 

A Di Đà Bí Thích.  “Đốn khai chư Phật bí tạng. Trực hiển trì danh nhất pháp, nhiếp 

 cái nhất thiết pháp công đức, chuyên niệm Di Đà. Tức khả tấn tốc viên mãn, tự tánh 

 bổn cụ chi vô biên diệu đức”.  



Hoàng  Niệm  Tổ  đúc  kết  rất  hay,  tổng  kết  quá  hay.  Việc  này  chư  vị  đã  biết, 

chẳng phải Phật không từ bi, chẳng phải chư vị tổ sư không từ bi. Các ngài đã nói rỏ 

ràng như vậy, minh bạch như vậy. Người xưa họ hiểu tất cả không có chút nghi hoặc 

nào.  Trừ  phi  không  có  duyên  tiếp  xúc  đến.  Đây  đều  là  do  ngày  xưa  kỷ  thuật  in  ấn 

không phát triển, nên số lượng kinh điển lưu thông ở thế gian không nhiều. Có thể gặp 

được thực sự rất hiếm có. Không như bây giờ giá thành rất thấp, in ấn rất dễ dàng. Đặc 

biệt hiện nay dùng internet, dùng ti vi dễ dàng biết bao. 

Chúng ta ở đây mọi người cùng nhau học tập. Rất nhiều người đồng tu gọi điện cho 

tôi  như  ở  Mỹ,  Trung  Quốc,  HongKong,  Đông  Nam  Á,  Âu  Châu.  Hôm  qua  còn  có 

300  Tập 318 



người gọi điện cho tôi nói, pháp sư chiều hôm qua sao thiếu một bài giảng? Chúng con 

không  nghe  thấy.  Tôi  nói,  hôm  qua  chúng  tôi  làm  lễ  kỷ  niệm  thầy,  buổi  chiều  thực 

hành tam thời hệ niệm nên bài giảng này dừng lại. Có thể biết được họ rất siêng nghe 

giảng, cơ hội như thế này ngày trước không có. Duyên này sẽ không có. Vì số lượng 

kinh lưu thông ít. 

Như kinh Vô Lượng Thọ bây giờ, khi in ít nhất là một vạn cuốn. Khi nhiều in năm 

vạn cuốn, mười vạn cuốn. Chúng tôi in như vậy là để tặng. Ngày xưa được vậy thì quá 

tốt đúng không? Ngày xưa in mười cuốn, hai mươi cuốn là đã quá nhiều rồi. Có thể in 

trên 100 cuốn đó là gia đình giàu có. Trước đây giá thành của sách rất cao, toàn là thủ 

công.  Chúng  tôi  muốn  giúp  người  đời,  nên  trước  đây  đã  giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ 

mười lần. Lần này đặc biệt chọn chú giải của cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. Tôi thấy ông chú 

giải  quá  vất  vã.  Khi  chú  giải  kinh  sức  khoẻ  không  được  tốt,  thân  mang  trọng  bệnh. 

Thật  là  dùng  thân  mạng  để  làm.  Nhưng  cuối  cùng  Tam  bảo  gia  trì,  ông  được  toại 

nguyện, cuốn chú giải này đã hoàn thành. 

Chúng  tôi  quen  biết  nhau  khi  tuổi  đều  đã  lớn.  Hoằng  truyền  bản  hội  tập  của  Hạ 

Liên Cư lúc đó chỉ có hai người chúng tôi. Ông ở trong nước, tôi ở nước ngoài. Hai 

người chúng tôi gặp nhau vui mừng vô hạn. Ông hoan hỷ tôi cũng hoan hỷ  vì đã tìm 

được đồng bạn. Ông là truyền nhân của Hạ Liên Cư. Pháp môn này là cư sĩ Lý Bính 

Nam truyền cho tôi. 

Bản hội tập này ở Đài Trung thầy Lý giảng qua một lần, rồi đem bản thảo của mình 

cho tôi. Bản thảo của thầy Lý là chú thích ở lề sách, tôi cũng đã đem nó in ra. Đại khái 

có  khoảng  mấy  mươi  vạn  cuốn  lưu  hành  trên  toàn  thế  giới.  Bản  này  thầy  Lý  khẳng 

định, tôi cũng khẳng định, đây là chính ngàn năm thời mạt pháp gặp được Phật pháp. 

Có thể thật sự một đời thành tựu vãng sanh Cực Lạc chính là bộ kinh này, chính là chú 

giải này. Nên chúng ta ngày nay dùng chú giải này, để mọi người cùng nhau học tập, 

chia sẽ báo cáo tâm đắc những điều tôi đã học được. Chúng tôi xưng là Diễn Nghĩa, 

cung cấp thêm tư liệu cho các bạn đồng học tham khảo. Nên hiểu  một  cách rỏ ràng 

rằng, trong đời chỉ một bộ kinh, một bộ chú giải, một câu A Di Đà Phật ta sẽ thành 

công! 

Bí  quyết  thành  công,  điều  kiện  thứ  nhất  chính  là  buông  bỏ  vạn  duyên.  Buông  bỏ 

thân tâm tự tại và an vui không gì sánh bằng. Người xưa nói, sống đến già, học đến già 

học cũng không hết. Học không hết ở đây không phải là nhiều mà là thâm sâu. Nghĩa 

lý kinh điển thâm sâu không cùng tận. Ngày trước tôi giảng qua mười lần, nếu quý vị 

Tập 318  301 



có thời gian để nghiên cứu, tôi giảng mổi lần không giống nhau. Nên tôi không lưu lại 

những thứ của mình. Đều do người khác làm còn tôi thì không. 

Ngày  xưa  khi  còn  làm  học  sinh, thầy  không  cho  phép  viết bài.  Chúng  tôi  hơn 20 

học sinh nghe thầy giảng kinh, thầy sắp chổ ngồi của tôi ngay ở giữa bàn đầu tiên, đối 

diện  với thầy. Dạy  tôi  nhất  tâm chuyên chú nghe giảng, không nên viết bài. Tôi  hỏi 

thầy vì sao? Thầy nói, sang năm cảnh giới của tôi đã cao hơn không như năm nay, nên 

những thứ tôi viết đều vô dụng. Tôi nghĩ có lý, thật sự là như vậy. Cảnh giới mổi năm 

mổi cao hơn, nên năm ngoái giảng với năm nay không giống nhau. Không phải cùng 

một cảnh giới thì giữ nó làm gì? 

Nhưng đối với người mới học thì hữu dụng. Tại sao? Trước đây nói cạn, càng nói 

càng sâu, càng nói ý nghĩa càng rộng. Nên người mới học nghe những điều đó dễ hiểu, 

còn nghe những lần sau khó hiểu hơn. Nhưng cần phải nghe. Nên các vị nghe tôi giảng 

kinh, những đĩa, ghi âm. Nghe kỷ sẽ thấy mổi năm giảng đều không giống nhau. Đây 

chính là “kỳ lạc vô cùng, pháp hỷ sung mãn, lạc thử bất bì”. Niềm vui này ở cõi trời 

hay cõi người đều tìm không thấy. Thật sự gọi là lìa khổ được vui. Nếu làm việc mà 

không có niềm vui, làm điều này để chịu khổ thì làm để làm gì? Tôi sẽ không làm! 

Ai muốn chịu khổ? Lạc, chân lạc. Người đời có nằm mơ cũng không nghĩ đến được. 

Đây là “tấn tốc viên mãn tự tánh, bổn cụ chi vô lượng diệu đức”.Trong Hoàn Nguyên 

Quán nói bốn loại, bốn cương lĩnh. “Tuỳ duyên diệu dụng, oai nghi hữu tắc, nhu hoà 

chất trực, đại chúng sanh khổ”. Đại chúng sanh khổ tức là vì chúng sanh làm gương lìa 

khổ được vui thật sự. Nói với họ họ nghe không hiểu, nên phải làm như vậy để họ thấy, 

họ sẽ hiểu. Người đời mê hoặc điên đảo. Chúng ta không học Phật sẽ như người đời 

không có gì khác. Sau khi học kinh Phật rồi mới hiểu, mới biết mình đã sai. Nghĩ sai, 

làm sai. Nên chúng ta làm gương, từ trong tội ác, khổ nạn, từ trong nghiệp chướng đi 

ra nhẹ nhàng dễ dàng. 

Người thật sự có duyên và muốn học, khi nghe thấy và nhìn thấy như vậy. Nếu họ 

đi con đường này nhất định được thông suốt. Con đường này chính là đường lớn mà 

chư Phật Bồ Tát đã đi. Phải tin rằng, con đường này có thể thông đạt tự tánh, thông đạt 

bồ đề. 

       “Như thượng diệu đế trực thị Phật chi tri kiến, chánh hiển thử pháp thật thị, nhất 

 thiết thế gian nan tín chi pháp”.  



Nói rất hay. Diệu đế là chân lý, người thời nay gọi là chân lý. Trực tiếp chỉ rỏ 

tri kiến của Phật. Trong kinh Pháp Hoa nói “Khai Phật tri kiến, thị Phật tri kiến”. Chư 

302  Tập 318 



Phật Bồ Tát, chư vị Tổ Sư đã làm cho chúng ta. Người biết học gọi là thiện học, người 

biết học. Vừa tiếp xúc đã khai ngộ, ngộ tri kiến của Phật. Đã chứng nhập, nhập vào tri 

kiến của Phật. Giáo hoá của Phật thành tựu viên mãn. Pháp này đích thực là pháp khó 

tin  trong  tất  cả  thế  gian,  nhưng  nếu  thật  sự  tin  tưởng  thì  vấn  đề  gì  cũng  có  thể  giải 

quyết. Không tin, không tin ta sẽ có phiền phức. 

 “Hựu „A Tự Quán‟ viết, tự a tự xuất nhất thiết đà la ni, tự nhất thiết đà la ni sanh nhất 

 thiết Phật”.  Điều này là trong “A Tự Quán” nói. “A” là nguyên âm. Văn tự ngữ ngôn 

trên toàn thế giới, thì mẫu âm đầu tiên chính là “a”. Nên từ chữ “a” mà sinh ra tất cả đà 

la ni. Đà la ni là phạn ngữ,  dịch sang chữ Hán có nghĩa là tổng trì. Tổng tất cả pháp, trì 

tất  cả  nghĩa.  Giống  như  người  ta  thường  gọi  là  cương  lĩnh.  Tổng  cương  lĩnh,  tổng 

nguyên tắc. Chính là ý này. Từ đà la ni sanh tất cả Phật. Tất cả ở đây chính là vô lượng 

pháp môn, tám vạn bốn ngàn pháp môn. Mổi pháp môn đều có thể thành Phật đạo, dù 

là phương pháp hành trì không giống nhau. Nhưng nếu ta quan sát tỷ mỷ thì chỉ có một 

mục tiêu, một phương hướng. Bí quyết tu hành cũng là một, bí quyết chính là nhìn thấu, 

buông bỏ. Nhìn thấu là đối với chân tướng sự thật, thật sự minh bạch gọi là nhìn thấu. 

Khi đã nhìn thấu thì  tự nhiên  không còn chấp trước, không còn phân biệt nên họ sẽ 

buông bỏ. Nhìn thấu là trí tuệ, buông bỏ là công phu! 

Nếu  nói  ta  học  rất  nhiều,  nên  hình  như  đã  nhìn  thấu,  nhưng  chưa  buông  bỏ  một 

điều gì. Chương Gia đại sư nói, nhìn thấu đó là giả, chưa nhìn thấu, nên phải thừa nhận. 

Khai thị này rất quan trọng! 

Vì sao? Tập khí của chúng ta xưa nay thường cảm thấy tôi học cũng không tệ, nhưng 

bị thầy dùng tiêu chuẩn để đo lường mới biết không có giá trị. Là thật chứ không phải 

giả, vẫn chưa buông bỏ! Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng, chưa buông bỏ những 

vẫn có thể nói được như thế. Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh. Tam 

tâm bất khả đắc, mà ta vẫn dùng tam tâm như vậy làm sao được? So với Chư Phật Như 

Lai, với những pháp thân Bồ Tát, cho đến Thanh Văn Duyên Giác đều không sao sánh 

bằng. Người ta thật sự buông bỏ, thật sự được tự tại, chúng ta vẫn còn thị phi nhân ngã. 

Sai, sai đến cùng. Nếu đời này mà còn sai lầm nữa thì phiền phức rất lớn. Vì sao? Khi 

mất thân người thì đến bao giờ mới đạt được thân người? Được thân người đến bao giờ 

mới nghe được Phật Pháp? Sai lầm này có thể phải trải qua rất nhiều kiếp. Không phải 

dùng ngàn năm vạn năm để ghi, phải trải qua rất nhiều kiếp mới gặp được một lần. 

Cư sĩ Bành Tế Thanh nói rất hay. Đời này chúng ta có nhân duyên gặp được tịnh 

độ, là ngày hy hữu khó gặp nhất từ vô lượng kiếp đến nay, nhưng chúng ta đã gặp được. 

Tập 318  303 



Vô lượng kiếp hy hữu khó gặp ta mới gặp được, cơ hội này bỏ lỡ thì phải qua vô lượng 

kiếp nữa. Gặp được nếu có thể hiểu rỏ nắm bắt, thì ngay trong đời này chắc chắn thành 

tựu. Như vậy là đúng. Bỏ lỡ cơ hội này thì khó mà có lại. Như vậy có thể không được 

buông bỏ sao? Có thể không xả bỏ sao? Không xả bỏ thì thiệt thòi lớn, tiếp tục ngụp 

lặn trong luân hồi lục đạo. Thật sự buông, thật sự xả thì đến thế giới Cực lạc làm Phật. 

Trong danh hiệu Phật, một chữ a mà công đức đã như vậy.  “Cố Phật hiệu chi công 

 đức, bất khả tư nghì, minh hỷ”.  Như vậy chúng ta sẽ hiểu rỏ. Một chữ mà công đức đã 

không thể nghĩ bàn như thế, vậy thì câu “Nam Mô A Di Đà Phật” thì công đức làm sao 

có thể tính đếm được? Then chốt là ở chỗ  biết niệm hay  không. Hiện nay người học 

đạo, học Phật cho đến học thiện pháp thế gian, thật sự rất khó. Khó chỗ nào? Khó ở 

chổ không biết dụng tâm, dụng tâm sai lầm. Dùng vọng tâm không biết dùng chân tâm. 

Cách nói này rất thâm sâu, không dể hiểu. 

Chúng ta nói cụ thể một chút, cạn một chút. Người bây giờ không có tâm hiếu thảo 

cha  mẹ.  Không  hiểu  hiếu  là  gì,  không  ai  dạy  họ.  Không  có  tâm  tôn  sư  trọng  đạo. 

Không có tâm thành tín, không có tâm cung kính. Không có lòng cảm ân, không có 

tâm khiêm hạ. Họ  học gì  cũng không thành. Dù  cho Khổng Tử  đến dạy họ cũng vô 

dụng. Phật Bồ Tát đến dạy họ cung vô ích. Họ chỉ nghe qua loa, trồng thêm một chút 

chủng tử trong A lại da mà thôi. Lợi ích mà họ đạt được chính là điều này. Nhưng lợi 

ích này cũng không thể nghĩ bàn, nhiều đời nhiều kiếp sau họ lại gặp, thì chủng tử này 

sẽ khởi hiện hành, khởi tác dụng và bắt đầu học tập. Mới học được chút ít, thọ mạng 

đến thì họ lại đi. Qua vô lượng kiếp nữa lại gặp được, lại học thêm một ít. Khó! Nên 

nhiều kiếp luân hồi. 

Hoàng Niệm Tổ viết chú giải này, trích dẫn rất nhiều nguyên văn kinh luận để cho 

chúng ta tham khảo. Công đức này thật vô lượng vô biên. Chúng ta muốn tìm nhiều 

sách như vậy cũng không tìm thấy. Đọc bộ chú giải này, chính là đọc 193 loại tư liệu 

quan trọng trong kinh luận. Giúp chúng ta phá mê sanh tín, giúp chúng ta quay đầu là 

bờ, giúp chúng ta kiên định tín tâm. Đời này nhất định được về tịnh độ, thời gian càng 

nhanh càng tốt. 

Bây giờ con người trên toàn thế giới đều biết, địa cầu sẽ có thiên tai. Trước đây tôi 

đi qua các nước trên thế giới, quen biết rất nhiều nhân sĩ cấp cao. Trước giờ chưa từng 

bàn đến vấn đề thiên tai. Mùa xuân năm ngoái, tôi phỏng vấn 10 tôn giáo ở Âu Châu. 

Khi  tiếp  xúc  với  họ,  họ  đều  chủ  động  đề  xuất  vấn  đề  thiên  tai.  Tôi  rất  ngạc  nhiên. 

Tháng  sáu  năm  ngoái,  tôi  đi  với  đoàn  tôn  giáo  Malaysia  để  phỏng  vấn  toà  thánh 

304  Tập 318 



Vatican.  Giao lưu với chủ giáo  toà thánh Vatican.  Ở toà thánh Vatican hai  ngày, họ 

cũng đưa ra vấn đề thiên tai. 

Tối nhớ năm 2005 tôi có phỏng vấn qua một lần, họ không đưa ra vấn đề này. Lúc 

đó Giáo hoàng là Bênêđitô, không bàn đến vấn đề này, chỉ bàn đến vấn đề về tôn giáo. 

Nên năm ngoái, năm này mọi người đều bàn luận đến về vấn đề thiên tai. Có thể thấy 

mọi người đều rất coi trọng việc này. Tháng 8 năm ngoái, có năm nhà khoa học người 

ngoại quốc, tổ chức hai ngày toạ đàm ở Tuyết Lê. Học viện chúng tôi cũng phái bảy 

tám người đến tham dự, họ viết một bài báo cáo cho tôi xem. Trong đó có mấy người 

là học giả nổi tiếng trên thế giới. Nửa phần báo cáo trước là nói đến một vài thành tựu 

của lượng tử lực học thời cận đại. Chúng tôi nhìn thấy đều rất hoan hỷ, vì nó hoàn toàn 

tương đồng với những gì trong kinh đại thừa nói. 

Họ phát hiện nguồn gốc của vật chất. Như thế nào gọi là vật chất, như thế nào gọi 

là  tinh  thần.  Ngày  càng  tiếp  cận  với  cách  nói  của  pháp  tướng  tông.  Đã  chứng  minh 

được những điều mà Ái Nhân Tư Thản nói. Sự kết hợp của Tôn giáo và khoa học, Ái 

Nhân  Tư  Thản  cho rằng dể nhất  là kết  hợp với  Phật  giáo. Nửa sau của bản  báo cáo 

chính là thảo luận lời dự đoán về thiên tai năm 2012 ở Mã Nhã. Do ông Bố Lai Đăng 

người Mỹ đưa ra. Nếu con người trên toàn thế giới đều có thể bỏ ác hướng thiện, cải tà 

quy chánh, đoan chánh tâm niệm. Thiên tai này có thể hoá giải. Chẳng những có thể 

hoá giải, mà còn dẫn địa cầu hướng đến một tương lai tốt đẹp hơn. Lời nói này quá hay, 

như trong kinh Phật nói vậy. 

Nhưng  vấn  đề  là  con  người  ở  thế  gian  này  ai  chịu  quay  đầu?  Ai  chịu  đoạn  ác  tu 

thiện? Ai chịu cải tà quy chánh? Vấn đề là ở đây. Vấn đề này tháng sáu năm ngoái ở 

toà  thánh  vatican,  chủ  giáo  đoàn  có  thảo  luận  đến.  Những  thảo  luận  của  tôi  và  họ,  ý 

nghĩa hầu như hoàn toàn tương đồng. Ứng phó với thiên tai này, chỉ có dựa vào tín đồ 

của tôn giáo. Trên thế giới Thiên chúa giáo, Cơ đốc giáo hợp lại. Tín đồ của họ hợp lại 

có trên 20 ức. Tín đồ của Hồi giáo trên toàn thế giới có khoảng 15 ức người, hợp lại 

trên  30  ức.  Còn  thêm  Phật  Giáo,  Phật  giáo  dự  tính  có  khoảng  6  ức  người.  Tất  cả  có 

khoảng 40 ức. 

Nhân khẩu trên toàn thế giới dự tính là 65 ức. Người có tín ngưỡng tôn giáo nhiều 

hơn so với người không tin tôn giáo. Người có tín ngưỡng tôn giáo nếu có thể quay đầu, 

thì thế giới này sẽ được cứu. Làm cách nào để giúp tín đồ tôn giáo? Mọi người quay 

đầu, mọi người phát tâm, vì việc này mà cầu nguyện. Giáo đình thông báo cho giáo 

Tập 318  305 



hữu toàn cầu. Chúng tôi giảng kinh sẽ thông báo với bạn bè và tất cả các học hội của 

Tịnh độ tông. 

Mấy năm gần đây chúng tôi khởi xướng “Tam thời hệ niệm Phật sự”, thuộc về cầu 

nguyện. Đem những công đức này hồi hướng hoá giải thiên tai. Đệ tử Phật cần nên làm. 

Nhưng cầu nguyện, như những việc tụng kinh bái sám, bao gồm tam thời hệ niệm, đều 

thuộc về cầu nguyện. Cầu nguyện là trị ngọn chứ không phải trị gốc, nên hiểu điều đó. 

Như thế nào gọi là trị gốc? Giáo dục là trị gốc. Nên khi chúng ta giao lưu, trong lúc 

giao lưu đặc biệt đưa ra vấn đề này, hy vọng mỗi tôn giáo đều có thể khôi phục lại nền 

giáo dục. Đưa tôn giáo trở về với giáo dục. 

Con người trong xã hội hiện nay bài xích tôn giáo, nói tôn giáo mê tín. Không thể 

trách họ, họ không sai. Người xưa thường nói  “ Hành hữu bất đắc, phản cầu chư kỷ”. 

Chúng ta nhìn lại để phản tỉnh, chúng ta làm không tốt khiến người khác sanh tâm ngộ 

nhận.  Người  ta  hỏi  tôn  giáo  có  cống  hiến  như  thế  nào  đối  với  xã  hội?  Chúng  ta  nói 

hàng  ngày  cầu  phúc  cho  mọi  người,  đây  là  mê  tín.  Vì  họ  không  tin  có  thần.  Nhưng 

chúng  ta  nghĩ  đến  giáo  dục,  ngày  nay  trên  toàn  thế  giới,  đã  dạy  hư  con  người.  Từ 

trường mẫu giáo đến đại học đến thạc sĩ, sao lại dạy hư con người? Không có giáo dục 

luân lý, không có giáo dục đạo đức, không có giáo dục nhân quả. Trong tất cả giáo dục 

đều không có những môn học này. Nên tôi đề nghị, tôn giáo chúng ta cần phải hướng 

đến giáo dục. Đem ba loại giáo dục này bổ túc thêm vào. Trong kinh điển của mỗi tôn 

giáo đều có luân lý, đạo đức, nhân quả rất phong phú. Chúng ta có thể phổ biến những 

điều này, để cho tín đồ giáo hữu cùng nhau học tập. Bù đắp vào chổ thiếu sót của giáo 

dục xã hội hiện nay. 

Hiện nay toàn nghành giáo dục đều thiếu đức. Giáo dục thiếu đức nên xã hội động 

loạn, dẫn đến thiên tai của địa cầu. Chúng ta đem đức này bổ sung vào. Nên nói chúng 

ta làm giáo dục bổ khuyết. Nó thiếu thì chúng ta bổ sung vào. Như vậy là tôn giáo đã 

cống hiến cho xã hội. Tôn giáo giúp xã hội an định, giúp thế giới hoà bình, giúp chúng 

sanh có cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. Đây là điều mà tôn giáo hiện tại cần phải làm. 

Nghi thức cầu nguyện có thể giữ lại, nhưng phải lấy giáo dục làm chủ. Những nghi 

thức quy tắc này làm phụ đạo, chánh phụ song tu. Để cho mọi người trong xã hội sanh 

khởi tín tâm đối với tôn giáo làm. Tôn giáo mới có lý do tồn tại, nếu không đi theo con 

đường giáo dục này, tôi công khai nói với mọi người, suy nghĩ này của tôi đại khái đã 

có 30 năm. 30 năm sau tôn giáo trên xã hội này sẽ mất đi, không ai tin tưởng. Giáo 

đình này làm ra một bản báo cáo. Họ có điều tra những năm gần đây, tỷ lệ số người tín 

306  Tập 318 



ngưỡng trên toàn thế giới ngày càng ít. Đặc biệt là lớp trẻ tuổi. Người học khoa học 

cũng ngày càng ít, nên giáo đình cũng rất lo lắng. Vì vậy giáo dục tôn giáo rất quan 

trọng. 

Đức Thế Tôn lúc còn tại thế cũng suốt đời dạy học. Năm 30 tuổi sau khi ngài khai 

ngộ,  79  tuổi  viên  tịch.  Suốt  49  năm  không ngày  nào  chẳng  lên  lớp  dạy.  Không  ngày 

nào mà chẳng cùng mọi người chia sẽ. Việc này quan trọng biết bao! Chúng ta là người 

duy trì huệ mạng của Phật, là người duy trì huệ mạng dạy học của Phật. Đức Thế Tôn 

tại thế, quý vị thử tra lại kinh điển xem, ngài chưa từng làm qua một lần bái sám nào. 

Như những việc siêu độ hiện nay, không có, một lần cũng không. Chưa từng tổ chức 

một lần pháp hội, pháp hội của ngài chính là giảng kinh. Cũng chưa từng tổ chức Phật 

Thất, thiền thất, không có. Trong kinh điển hoàn toàn không tìm thấy. 

Đó là gì? Đức Phật nói tu hành là ở mổi người. Đức Phật chỉ giảng dạy. Bài học nào 

nghe hiểu, nghe minh bạch thật sự y theo mà hành trì. Đức Phật đều tán thán. Chỉ cần 

thâm nhập vào  một  môn và huân tu lâu ngày, thì chẳng có chuyện không được định, 

chẳng có chuyện không khai trí tuệ. Mục tiêu tu học của Phật pháp là được định, được 

tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng. Là khai ngộ, khai trí tuệ. Nên những thứ ngài dạy rất có 

giá trị, vì thế người học rất nhiều, đã truyền đến hơn 3000 năm. 

Theo ghi chép của lịch sử Trung quốc, Đức Thế Tôn diệt độ đến nay là 3038 năm. 

Người ngoại quốc nói hơn 2500 năm. Người Trung Quốc nói, Đức Thế Tôn ra đời vào 

năm thứ 24 của Chu Chiêu Vương. Lịch sử Trung Quốc ghi chép rất rỏ ràng, khi Thế 

Tôn nhập diệt là thời đại của  Chu Mục vương. Bảy  mươi chín tuổi ngài niết bàn. Là 

giáo dục không phải tôn giáo. Phật pháp biến thành tôn giáo thật là không sao hiểu nổi. 

Sao lại biến thành tôn giáo? Khi truyền đến Trung Quốc, giáo dục này, giáo dục của 

Đức Phật do đức vua trực tiếp quản lý, nên nó truyền bá rất nhanh, phương diện ảnh 

hưởng rộng. Người Trung Quốc tôn kính Hoàng đế. 

Giáo dục Nho giáo tượng trưng cho truyền thống văn hoá xưa, do Tể tướng quản. 

Nên  phạm  vi  của  nó  giới  hạn  như  trường  tư,  giới  hạn  như  trường  học  của  quốc  gia. 

Không như Phật giáo, Phật giáo do vua quản lý, nên các nơi đều có tự viện am đường, 

truyền  bá  rất  rộng.  Đối  với  xã  hội  khởi  tác  dụng  rất  lớn nên  xã  hội  an  định. Luân  lý 

Phật giáo, luân lý là nói về quan hệ, quan hệ giữa con người với con người. Hoàn toàn 

tương đồng với ngũ luân của truyền thống văn hoá xưa. Phật pháp rất chú trong về tôn 

sư trọng đạo. Phật là thầy. Phật dạy chúng ta phương pháp rất đơn giản nhưng vô cùng 

quan trọng, không hề phức tạp. 

Tập 318  307 



Pháp môn tuy nhiều, kinh luận tuy nhiều. Nhưng Đức Phật chỉ yêu cầu ta học một 

thứ. Một kinh đã thông suốt thì các kinh khác đều thông suốt. Đây là phương pháp dạy 

học ngày xưa. Thầy nói với tôi, điều này là thầy Lý nói với tôi. Học Phật, học giáo lý 

trong kinh điển. Vì sao? Lý thông thì tất cả đều thông. Không có năng lực này thì học 

giáo nghĩa. Giáo nghĩa cũng là lý, nhưng nó có giới hạn. Có thể thông một bộ phận mà 

không thể thông toàn thể. Ví dụ như Tịnh Độ tông. Tịnh độ tông có thể thông, nhưng 

các tông phái khác không thể thông. Nếu là giáo lý sẽ thông hết. Không thể học văn tự, 

học  văn  tự  là  hỏng  hết.  Học  một  bộ  chỉ  biết  một  bộ,  không  học  thì  không  biết.  Phải 

hiểu về lý, chú trọng về khai ngộ. Điều này không thể không biết. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



Tập 319 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: SC Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 07 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem  “Đại Thừa Vô Lượng 

 Thọ Kinh Giải” , trang 374. Bắt đầu xem từ đoạn thứ hai, tức là hàng thứ bảy. 

 “Thành Phật dĩ lai, ư kim thập kiếp”.  Trong phẩm này, đoạn trước đã giới thiệu thế 

giới Cực Lạc của Phật A Di Đà. Đây thuộc về y báo. Đoạn sau giới thiệu về danh hiệu 

công đức của Di Đà, thuộc về chánh báo. Y báo chánh báo đều là công đức xưng tánh, 

cho nên không thể nghĩ  bàn. Hoàng Niệm Tổ trích  lục những khai  thị  đặc sắc trong 

“Mật  Thích”,  khiến  chúng  ta  đối  với  danh  hiệu  công  đức  nhận  thức  thêm  được  một 

bước. 

Công phu niệm Phật sở dĩ không đắc lực ,  là đối với danh hiệu thiếu sự hiểu biết. 

Trước đây Chương Gia đại sư nói, Phật pháp khó hiểu nhưng dể hành. Trải qua nhiều 

năm như vậy, đã chứng minh lời nói của đại sư. Đây là một vấn đề của triết học. Phàm 

phu thành Phật thực sự  không khó. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni vì chúng sanh mà thị 

hiện, sự việc của 3000 năm trước. Lục Tổ Huệ Năng vì chúng ta thị hiện, đây sự việc 

308  Tập 319 



của 1300 năm trước. Cho chúng ta biết phàm phu thành Phật chỉ trong một niệm. Một 

niệm chánh sẽ thành Phật, một niệm tà sẽ đoạ lạc thành phàm phu. Trong phàm phu 

cũng có chánh tà. 

Chánh này nếu đem so sánh với đại thừa thì vẫn coi là tà. Đại thừa phải ngộ nhập 

tự tánh mới là chánh trong các điều chánh. Chánh trong lục đạo, quả báo là ba đường 

lành. Tà trong lục đạo, quả báo là ba đường ác. Điều này không thể không biết. Đức 

Thế Tôn cũng chính là vì việc này, vì việc khó hiểu dể hành này, nên ngài nghĩ cần 

phải  dạy  học.  Phải  dùng  phương  pháp  này  để  giúp  mọi  người  giác  ngộ.  Giúp  mọi 

người thấu triệt thật tướng các pháp. Đây là trí tuệ chân thật của Đức Thế Tôn. Lợi ích 

chân thật đối với tất cả chúng sanh. Đem chân tướng của vũ trụ nói rỏ ràng, đây là điều 

thiện lớn thứ nhất. Phước đức lớn nhất chính là niệm Phật. 

Lần  này  chúng  tôi  sẽ  giảng  một  cách  tường  tận  về  đoạn  nói  đến  danh  hiệu  này. 

Hình  như  giảng  ba  lần  6  tiếng  đồng  hồ.  Danh  hiệu  công  đức  không  thể  nghĩ  bàn. 

Chúng ta thật sự biết, thật sự hiểu rỏ, mới thật sự đem Phật A Di Đà để vào tâm. Trong 

tâm chỉ có Phật A Di Đà. Ngoài Phật A Di Đà ra thì không có gì hết. Vì sao? Vì nó là 

công đức chân thật đệ nhất trong thế xuất thế gian. Trong Kinh Di Giáo Đức Thế Tôn 

dạy  “ chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”  ,  điều này ở trước chúng ta đã học trong kinh này 

nói “chỉ tâm nhất xứ”. Chế tâm và chỉ tâm cùng một nghĩa. Trong tâm không có tạp 

niệm, không có ý niệm thứ hai. Chỉ có Phật A Di Đà thì chẳng có gì là không làm được. 

Đến chuyển phàm thành thánh mà còn làm được, huống gì các việc khác? 

Tuy  nói  như  vậy,  nhưng  Đức  Phật  nói  rất  rỏ,  chư  vị  tổ  sư  cũng  chú  giải  rất  rỏ. 

Chúng tôi cũng cố gắng đem vấn đề này nói rỏ ràng. Có ai nghe hiểu chăng? Không 

nhiều. Nghe hiểu được, thật sự quay đầu, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà. Được mấy 

người? Rất ít. Chỉ cần trong tâm có Phật A Di Đà thì họ sẽ thành Phật. Vì sao lại khó 

như vậy? Không buông bỏ được các pháp trong thế xuất thế gian, buông không được 

danh văn lợi dưỡng trong lục đạo. Mặc dù hiểu được y chánh trang nghiêm trong thế 

giới Cực Lạc, nhưng lợi nhỏ trước mắt cũng tiếc không bỏ được. Như vậy thì lợi ích 

lớn về sau sẽ chẳng có phần. Về sau lợi ích này rất lớn. Không chỉ về sau mà ngay hiện 

tại cũng đạt được. 

Nếu thật sự có thể một lần nghe mà ngàn lần ngộ. Sau khi nghe liền hiểu liền giác 

ngộ. Thật sự buông bỏ, thật sự hành trì. Người này không phải người thường. Thực sự 

là anh hùng hào kiệt, đại thánh đại hiền. Nói lên rằng phàm phu làm không được nhưng 

họ làm được. Làm thế nào mới thật sự hiểu rõ? Buông bỏ là được. Không buông bỏ 

Tập 319  309 



được thì vĩnh viễn không hiểu rõ, vĩnh viễn không minh bạch. Người học Phật chân 

chánh nên biết điều này. 

Chuyện trong thế xuất thế gian là chuyện nhỏ, những chuyện nhỏ nhặt không phải 

việc lớn. Không thoát khỏi luân hồi thì đâu phải là việc lớn? Không thoát khỏi mười 

pháp giới cũng không coi là việc lớn. Trong kinh Pháp Hoa nói, Đức Phật vì một đại sự 

nhân duyên mà xuất hiện ở đời. Đức Phật không dễ xuất hiện ở thế gian, nếu xuất hiện 

ở thế gian nhất định có nhân duyên lớn. Nhân duyên lớn là gì? Làm việc lớn. Làm việc 

lớn tức là trong thời đại này thực sự có chúng sanh căn cơ thuần thục, họ có thể thành 

Phật. Nên Phật mới thị hiện ở thế gian này. Một người cũng cần phải độ “Phật thị môn 

trung, bất xả nhất nhân”. Còn những người khác? Những người khác là dự thính. Nghe 

được bao nhiêu thì tốt bấy nhiêu, cũng đều coi như là người có duyên. 

Phật A Di Đà đã thành Phật. Phương pháp thành Phật đơn giản nhất, trực tiếp nhất, 

ổn định nhất và nhanh nhất, không có gì hơn niệm Phật. Niệm Phật nào? Niệm Nam 

Mô A Di Đà Phật. Đức Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta, chư Phật mười phương đều 

tán thán. Chư phật mười phương tán thán, hay nói cách khác là chư Phật mười phương 

đều tán  thán, đều tán  thành giáo  huấn của  Đức  Thế Tôn. Nói cách khác là  nhất  tâm 

chuyên niệm Phật A Di Đà. Chính là khuyến cáo của tất cả chư Phật Như Lai trong 

mười phương ba đời. Chúng ta có nên tiếp thu chăng? Có nên nghe lời chăng? Thật 

tiếp nhận, thật  nghe lời thì  phải  buông xả vạn duyên. Tự  mình thành tựu, sau đó độ 

chúng sanh. Tự mình chưa thành tựu thì không thể độ chúng sanh. Dù có tận lực chúng 

sanh cũng không tin, không có lòng tin. 

Trong kinh Đức Phật dạy: Mình chưa giác ngộ mà giác ngộ cho người, không có 

việc đó. Không có đạo lý này. Nếu không cần như vậy, không cần tự độ,  năm 19 tuổi 

Đức Thế Tôn nên ra độ chúng sanh, hà tất phải đợi đến 30 tuổi sau khi thành đạo? Khi 

thành đạo, còn phải xem nhân duyên. Nhân duyên chưa đến cũng không được. Ngài 

Huệ Năng 24 tuổi thành đạo, ngài thật sự đại triệt đại ngộ minh tâm kiến tánh. Cảnh 

giới của ngài lúc đó cùng với cảnh giới của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ngồi dưới cội 

cây Bồ đề, khi sao mai vừa mọc ngài đại triệt đại ngộ. 





Kiến tánh thành Phật, Ngũ Tổ liền đem y bát truyền cho ngài và dặn ngài nên 

ẩn trốn vì nhân duyên chưa đến. Ngài ẩn mình trong nhóm thợ săn 15 năm. Mười lăm 

năm sau mọi người trong xã hội đã lãng quên chuyện này. Nhân duyên đã thành thục 

nên ngài  xuất hiện, thiền tông lập tức hưng thịnh trở lại. Tông môn như vậy, giáo môn 

cũng không ngoại lệ. Chưa khai ngộ, chưa thành tựu viên mãn vẫn chưa thể độ chúng. 

310  Tập 319 



Tịnh độ tông đặc thù, những cũng không ngoại lệ. Quý vị xem, lịch đại tổ sư của Tịnh 

độ tông. Chính họ chưa thành tựu, thì làm sao có thể độ người? Thế xuất thế pháp cũng 

không ngoại lệ. Thời nay thành tựu vô cùng khó khăn. Vì sao? Vì không có nơi tu hành. 

Không có đạo tràng tu học chân chánh. Ấn Quang đại sư kỳ vọng hậu thế thật sự làm 

được.  Ngài  kiến  nghi  nên  lập  ra  những  đạo  tràng  nhỏ,  các  vị  đồng  tu  không  quá  20 

người. Như vậy tâm mới có thể chuyên được, nhất định không phan duyên bên ngoài. 

Đạo tràng nhỏ 20 người tu, chỉ cần hai ba người hộ pháp là đủ, họ đến hộ trì chúng ta. 

Sinh hoạt bình thường tương đối là được, nhưng phải thật sự buông bỏ vạn duyên nhất 

tâm chuyên niệm. Hai mươi người đó đều thành tựu, đều vãng sanh hết. Đạo tràng nhỏ 

này thành tựu 20 vị Phật, không quá tuyệt sao! 

Sự  thành  tựu  của  đạo  tràng,  không  phải  là  phú  lệ  đường  hoàng,  vàng  ngọc  huy 

hoàng, mọi người đông đúc náo nhiệt, không phải như vậy. Đó là đạo tràng náo nhiệt, 

không phải đạo tràng của Phật. Đạo tràng Phật pháp thanh tịnh trang nghiêm, khi bước 

vào không thấy gì hết. Đạo tràng trang nghiêm của đạo Phật, là xem trong đó có bao 

nhiêu người khai ngộ, bao nhiêu người chứng quả, bao nhiêu người vãng sanh. Đây là 

trang nghiêm, chứ không phải là đông người náo nhiệt. 

Tối hôm qua có một vị đồng tu trong nước gọi điện thoại nói với tôi, họ thấy có hai 

người dùng danh nghĩa tôi để quyên góp. Nói tôi năm nay tổ chức một hoạt đông tại 


liên hiệp quốc nên cần tiền. Tôi ấn tống “Tứ Khố Hội Yếu”, ấn tống “Quốc Học Trị 

Yếu”, và “Quần Thư Trị Yếu” của Đường Thái Tông. Không sai, có việc này. 

“Trị Yếu” đã in xong. “Hội Yếu” “Tứ Khố Hội Yếu”  khoảng tháng 9 có thể giao 

hàng. Tôi nói  với  quý vị, tiền đã trả xong hết. Suốt  đời tôi  chưa từng đi quyên góp, 

chưa từng đưa tay lấy  của ai  một  đồng nào. Tiền  của tôi  từ đâu mà có? Tôi nói  với 

những người có phước đức lớn rằng. Bây giờ có cơ hội cần mấy trăm vạn mỹ kim, quý 

vị có đồng ý làm không? Tôi chỉ vận động một người, tôi không đi quyên góp nhiều 

nơi. Có người xuất tiền, thì  việc này làm thành công, không có thì  thôi. Nên quý vị 

phải biết, phàm những việc dán quảng cáo bên ngoài cần tiền, hoặc đưa tài khoản ngân 

hàng ra. Tôi cũng không biết là thật hay là giả. Đó đều là việc của họ không liên quan 

đến tôi. 

Ngày  xưa  tôi  có  giấy  chứng  minh  của  Trung  Quốc.  Ở  Trung  Quốc  có  thể  giảng 

kinh có thể dạy học. Nên lúc đó tôi ở quê nhà Lô Giang, cũng có đi làm hai hay ba thẻ 

ngân hàng, tôi cũng không nhớ rỏ. Bây giờ giấy chứng minh đã thu lại, tôi thuộc người 

Tập 319  311 



nước  ngoài.  Về  nước  đi  tham  quan  du  lịch,  đi  thăm  thân  thích  bằng  hữu  thì  được, 

không vấn đề gì. Nhưng giảng kinh dạy học nhất định không được. 

Thân mạng cả đời của chúng tôi là giảng kinh dạy học. Quý vị nên biết tôi không 

thể trở về nước, nên đây là việc không thể. Trong nước nếu có bất cứ hoạt động nào 

dùng tên tôi, mọi người phải biết đó toàn là giả. Quý vị đồng ý cúng dường họ rất tốt, 

nhưng không liên quan đến Tịnh Không pháp sư. Tôi đã nhiều lần thanh minh, quý vị 

chắc cũng đã biết. Thẻ ngân hàng ngày trước ở Lô Giang, tôi không biết ai đang dùng? 

Nên hy vọng chư vị đồng học hiểu. Tôi không phải là một người đa sự, không phải là 

người thích náo nhiệt. Tôi chưa từng làm việc mà không có nắm chắc. Tôi muốn làm 

việc gì, thì tiền và mọi thứ đều đã đầy đủ, chứ không phải quyên tiền để làm việc, tôi 

không làm những việc đó. Việc này gọi là phan duyên. Hàng ngày  vì việc này mà lo 

lắng, thì làm gì còn tâm thanh tịnh. 

Trở ngại sự thanh tịnh nhất định không thể làm. Dù việc có tốt đến đâu đều không 

được. Đây là điều Chư Phật Bồ Tát dạy chúng ta, thầy giáo dạy chúng ta. Suốt đời y 

giáo phụng hành nhất định không sai lầm. Đức Thế Tôn không có đạo tràng nào hết. 

Trong đời của tôi cũng không có đạo tràng. Mổi đạo tràng họ đều có tổ chức, có tổ 

chức của hội đồng giám đốc. Tịnh tông học hội ở Âu Châu, ở đây cũng có để tên tôi. 

Là ý gì? Để cho họ dễ làm việc hơn. Vì quan hệ của tôi với chính phủ, với địa phương 

sâu hơn một chút. 

Năm nay tôi muốn sửa đổi, danh không cần nữa, hoàn toàn nghĩ hưu. Không bao 

lâu nữa chúng tôi sẽ sửa đổi, chính thức làm trường học, chính phủ cũng đã phê chuẩn. 

Nên  chổ  này  tương  lai  chính  thức  là  một  học  viện  được  chính  phủ  thừa  nhận.  Làm 

thành học viện Tịnh tông. Học viện Tịnh tông thuộc văn hoá đa nguyên. Chúng tôi mời 

giáo thọ về dạy và học tập tại đây. Chiếu theo quy định của nhà nước Âu Châu, chúng 

tôi thu học phí. Khi tốt nghiệp cũng có cấp phát văn bằng. Văn bằng đại học, văn bằng 

Thạc sĩ đều có thể cấp phát. Hai ba năm sau khi học viện đã tổ chức tốt, có thể cấp phát 

văn bằng Tiến sĩ. Tôi về hưu rồi, đã 85 tuổi thời gian không còn nhiều. Đây là việc duy 

nhất trong đời tôi làm cho Phật giáo. Việc này cũng là các bạn đồng học dòng chữ Ngộ, 

mọi người nhận được ân huệ của cư sỹ Hàn. Sau khi cô ta đi, mọi người lưu lạc khắp 

nơi, tâm không an định. Chúng tôi đến Âu Châu mới kiến lập nên đạo tràng này, hy 

vọng mọi người định tâm ở lại đây tu hành. Đã mười năm qua đi, nói thật mười năm 

này tôi  rất thất  vọng. Vì sao?  Vì không có người  nào thành Phật. Tịnh tông có mấy 

người được công phu thành phiến? Có mấy người được nhất tâm bất loạn? Đó là thành 

312  Tập 319 



tựu. Quanh chúng ta không có, đạo tràng không có, nhưng bên ngoài có. Học tập từ 

internet có, có thành tựu. Học tập trên truyền hình vệ tinh có thành tựu. Đây là an ủi 

lớn nhất của tôi. Nếu không có vài người thành tựu, chắc tôi đã đi từ lâu rồi. Ở thế gian 

này thêm mất mặt, tự mình cầu vãng sanh cũng được. Nhưng họ thật sự thành tựu, thật 

sự nghe lời. 

Từ trước đến nay, không những thế giới Ta bà mà thế giới tha phương cũng không 

ngoại lệ. Người thật sự thành tựu bí quyết chỉ có sáu chữ. Thứ nhất thành thật, thứ hai 

nghe lời, thứ ba thực hành. Chỉ cần đầy đủ ba điều kiện này, không ai chẳng thành tựu. 

Chẳng những như thế  mà 10 năm sau chắc chắn được đại thành tựu. Chuyên tu tịnh độ 

có thể được tam  muôi, sẽ khai  ngộ. Niệm Phật  tam  muội  chính là thiền  định, sẽ đạt 

được  tâm  thanh  tịnh.  Công  phu  cao  hơn  một  chút  thì  được  tâm  bình  đẳng.  Chẳng 

những thanh tịnh mà còn được tâm bình đẳng. 

Một bộ kinh Vô Lượng Thọ có thể niệm trên 3000 lần, thêm vào đó có thời gian 

nghe giảng ta sẽ khai ngộ. Khai ngộ là hiện tượng gì? Không học qua tất cả các kinh, 

nhưng đối với các kinh vẫn thông đạt vô ngại. Ta đều hiểu, đều có thể giảng. Giáo môn 

thường nói là đại khai viên giải. Trong Tịnh độ tông nói, nhất tâm bất loạn chính là 

thành tựu. Vĩnh thoát luân hồi, vãng sanh bất thoái thành Phật. Là thật hiểu không phải 

giả hiểu đâu. Nên chúng ta nhận thức được đại thừa, nhận thức được tịnh độ phải thực 

hành. Tự lợi sau đó tự nhiên thành lợi tha. Từ đoạn kinh văn này chúng ta xem tiếp. 

       “Thành Phật dĩ lai, ư kim thập kiếp. Biểu tứ thập bát nguyện viên mãn thành tựu. 

 Thành đẳng chánh giác hiệu A Di Đà Phật”.  



Từ Pháp Tạng thành Phật đến Đức Thích Tôn thuyết kinh, lúc đó đã trãi qua 

mười kiếp. Ngài đã nói rỏ thời gian.  “Đãn ứng trước nhãn, thử vân thập kiếp. Chánh 

 thị  vi  thù  nguyện  độ  sanh  thị  hiện  chi  sự  tướng.  Thử  nãi  nhất  kỳ  ứng  cơ  chi  quyền 

 thuyết, như đồng Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế”.  Đương thời sống đến 80 năm, người 

xưa gọi là hư tuế -80 năm. Đây là một giai đoạn, thị hiện một giai đoạn. Phật A Di Đà 

ở thế giới tây phương cũng giảng giai đoạn này. Đại ý của đoạn này là tượng trưng 48 

nguyện của Phật Di Đà thành tựu viên mãn, thành chánh đẳng giác. Chánh đẳng giác 

chính là vô thượng chánh đẳng chánh giác. Chứng được cứu cánh Phật quả, hiệu là A 

Di Đà Phật. 

Ý nghĩa của Phật A Di Đà, ở trước đã giải thích tường tận. A Di Đà Phật, danh hiệu 

này  chính  là  đức  hiệu  của  tự  tánh.  Không phải  không  thể  dịch,  mà  vì  tôn  trọng nên 

không dịch. A nếu dịch thành chữ Hán có nghĩa là vô. Di Đà dịch là lượng. Phật dịch 

Tập 319  313 



là  giác,  tức  là  Vô  Lượng  Giác.  Đây  là  đức  hiệu  của  tự  tánh,  tự  tánh  vô  lượng  giác. 

Cũng  là  đức  hiệu  của  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai.  Mổi  người  minh  tâm  kiến  tánh  đều 

chứng được vô lượng giác. Nói cách khác đều có thể gọi họ là A Di Đà Phật, chắc chắn 

không sai. 

Phật A Di Đà Phật là thông hiệu, tổng hiệu của tất cả Chư Phật Như Lai trong mười 

phương ba đời. Cũng là đức hiệu của tự tánh chúng ta. Tuy hiện tại chúng ta mê thất tự 

tánh. Tự tánh vẫn còn đó không hề mất, tự tánh bất sanh bất diệt. Tự tánh vốn tự thanh 

tịnh xưa nay chưa từng nhiễm ô. Tạo vô lượng vô biên tội nghiệp sẽ đoạ vào địa ngục 

A tỳ, địa ngục Vô Gián. Họ vẫn là vô lượng giác, họ vẫn là thanh tịnh không nhiễm ô. 

Nhiễm ô là vọng tâm, Phật A Di Đà là chân tâm. Chân tâm không bị nhiễm ô. Ngày 

nay chúng ta bị mê, nghĩa là thế nào? Nghĩa là mê thất Phật A Di Đà, nên không biết, 

không biết có những thứ này. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác toàn là vọng tâm. 

Vọng tâm là A lại da. Trong A lại da có mê ngộ. Ngộ thì sẽ thành Phật, mê  là luân hồi 

trong lục đạo. Mê là tạo nghiệp, tạo nghiệp không có gì chẳng phải là nghiệp luân hồi. 

Điều này là thật không phải giả. 

Lịch  sử  Trung  Quốc  liên  quan  đến  vấn  đề  cảm  ứng  không  thể  nghĩ  bàn  này,  đại 

chúng đều nhìn thấy đều nghe thấy. Sự thật này trong lịch sử có ghi chép, cung cấp cho 

hậu thế tham khảo. Đầu năm dân quốc trong đạo Phật có vài vị đại đức, đem những sự 

việc cảm ứng trong lịc sử biên tập thành một cuốn sách, mang tên “Lịch Sử Cảm Ứng 

Thống Ký”, tập trung lại một chổ. Mấy ngàn năm nay trong này có ghi chép về câu 

chuyện  luân  hồi.  Nữa  thế  kỷ  lại  đây  thuật  thôi  miên  của  Tây  phương  rất  phát  triển. 

Thông qua thôi miên ta có thể trở về quá khứ. Một đời trong quá khứ, hai đời trong quá 

khứ,  ba  đời  trong  quá  khứ.  Sự  việc  trong  năm  ba  đời  quá  khứ  cũng nói  rất  rỏ  ràng. 

Điều này là thật hay giả? Điều tra. Kết quả điều tra thật có việc này không phải giả. 

Họ nói trong quá khứ họ là đại vị gì, tên gì, ở đâu. Đến đó điều tra, tìm trong tài 

liệu của chính phủ  thực sự có người này, họ sanh năm nào, khi nào bệnh chết, bệnh gì 

mà chết. Họ đều có thể nói ra hết, người này chưa từng đến nơi đó. 

Ngày xưa khi tôi ở Mỹ. Đạt La Tư có cư sĩ Thái Văn Hùng. Ông ta nói đây là lần 

đầu tiên ông ta đến Mỹ, bạn của ông ở Cựu Kim Sơn lái xe đưa ông ra ngoài du lịch, đi 

chơi nhưng lạc đường, đến một thị trấn nhỏ. Ông ta liền nói với các bạn ở đây. Ông ta 

nói nơi đây tôi nhớ rất rỏ ràng. Có mấy con đường, có ký hiệu gì. Kết quả đi vào thì 

quả nhiên không sai. Mọi người không sao hiểu được, vì ông ta chưa từng đến đây, làm 

sao biết được những kiến trúc ký hiệu trong những con đường này? Chắc chắn trong 

314  Tập 319 



quá khứ ông ta ở đây rất lâu, còn đời này ông chưa từng đến đó. Cho nên khi nhìn thấy 

ông ta liền nhớ ra. Việc này xảy ra rất nhiều không phải chỉ có một chuyện này, chính 

chúng ta cũng có kinh nghiệm. 

Đi  du  lịch  đến  một  nơi,  thực  sự  là  lần  đầu  tiên  đến  chổ  này,  cũng  chưa  thấy  qua 

tranh  ảnh  hay  bất  cứ  vật  gì.  Không  có  những  tư liệu  này,  nhưng  vừa  đến  nơi  thì  có 

trạng thái hình như chổ này rất quen thuộc. Nói lên điều gì? Luân hồi. Ngày trước Thái 

Văn Hưng không học Phật, đến khi mẹ mất. Ông đứng nơi cửa sổ chổ để linh cữu mẹ, 

nhìn thấy tượng Phật A Di Đà ngồi trên cửa sổ. Tận mắt nhìn thấy, thời gian nhìn thấy 

rất dài, không phải trong một sát na. Ông ta từ đây bắt đầu tin tưởng. Sau đó ông ta 

kinh doanh, thích đồ cổ. Đột nhiên trong tiệm đồ cổ nhìn thấy một tượng Phật, chính là 

tượng khi mẹ ông mất ông đứng nơi cửa sổ nhìn thấy, hoàn toàn giống nhau. Ông ta 

liền thỉnh tượng Phật này về nhà. Sau đó tượng Phật này thờ ở  hội Phật giáo ở Đạt La 

Tư. Ông ta nói nhìn không sai chút nào. Đây là tượng Phật hiển linh, tiếp dẫn ông học 

Phật.  Không  phải  chính  mình  trải  qua,  thì  dù  có  nói  ông  ta  cũng  không  tin.  Những 

người này đều là những người có nhân duyên lớn với Phật, nên mới có nhiều cách thị 

hiện như vậy. Ông ta thật sự quay đầu và thật sự thực hành. 

Trong Giáo môn thường nói: “Phật không độ người vô duyên”  .  Vô duyên là gì? Là 

không tin tưởng. Có duyên là trong quá khứ có kết duyên. Đem duyên trong quá khứ 

đó  với  duyên  hiện  tại  kết  hợp  lại  ta  sẽ  tin  tưởng.  Có  rất  nhiều  trường  hợp  như  vậy, 

không thể kể hết. Nên chư Phật Bồ tát thị hiện ở thế gian này, đã thị hiện ra rất nhiều 

hình tướng khác nhau, để giúp ta giác ngộ, giúp ta hồi đầu. Có thể hồi đầu, các ngài 

giúp ta. Không thể hồi đầu, ngài cũng đã giúp ta. Không thể quay đầu nhưng cũng cho 

ta một ấn tượng, đời sau kiếp sau ấn tượng này lại hiện ra, từ từ cũng có ngày tin tưởng. 

Chư Phật Bồ Tát độ chúng sanh, các ngài không nôn nóng, không phải nói cần gấp 

rút, không có đạo lý này. Chưa  thuần thục thì không được. Chư Phật Bồ Tát có thể đợi 

một đời, hai đời, ba đời thậm chí trăm ngàn đời, các ngài đều kiên nhẫn chờ đợi. Khi 

nào thuần thục thì khi đó đến giúp chúng ta. 



Phật Di Đà thành Phật cũng là như vậy. Thành Phật, từ khi Phật A Di Đà thành 

Phật đến lúc Đức Thế Tôn giảng kinh thuyết pháp đã trãi qua mười kiếp. Đây chính là 

lịch sử của thế giới Cực Lạc. Thế giới tây phương Cực Lạc mà hiện nay chúng ta, nói 

thời gian chưa lâu mới có mười kiếp. Trong vô lượng kiếp, thì mười kiếp là thời gian 

quá ngắn. Đây là một thế giới mới, giống như một thành thị mới thành lập, thời gian rất 

ngắn. Ngày nay chúng ta vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, sau này ở thế giới Cực Lạc 

Tập 319  315 



đều là bậc kỳ cựu, mười kiếp trước đã đến đây rồi. Nếu mấy trăm kiếp, mấy ngàn kiếp, 

vô lượng kiếp. Chúng ta mười kiếp trước đã đến rồi, như vậy không phải là bậc kỳ cựu 

sao? Đây là cơ hội tốt. Đời này chúng ta không thể vãng sanh, thì phải luân hồi thêm 

một vòng nữa. Như vậy thì không biết còn trải qua bao nhiêu kiếp, chắc chắn không 

chỉ  mười kiếp. Vì  Sao? Cư  sĩ  Bành Tế Thanh nói. Đời này  của chúng ta có thể gặp 

được tịnh độ, gặp được tịnh tông, từ vô lượng kiếp đến nay khó gặp được ngày này. Vô 

lượng kiếp mới gặp được đấy. 

Bài kệ khai kinh do bà Võ Tắc Thiên viết. Trong bài kệ nói “bách thiên vạn kiếp 

nan tao ngộ”. Chúng ta ngụp lặn trong luân hồi đã trăm ngàn kiếp. Quý vị xem, bây giờ 

có một vài bạn đồng tu đã vãng sanh. Họ mười kiếp đã đến thế giới Cực Lạc làm Phật. 

Lần luân hồi này của ta tương đương trăm ngàn kiếp. Những việc này suy nghĩ nhiều 

một chút, cố gắng suy nghĩ, mới có thể buông bỏ được thế gian này. Ngay trong cương 

vị hiện tại. Bất luận là ai, làm nghành gì đều nên nghiêm chỉnh thực hành. Mục đích là 

thành Phật, là lợi ích chúng sanh, hành Bồ Tát đạo. Không phải vì kiếm tiền, không 

phải vì danh lợi. 

Nên biết nếu mục tiêu là danh lợi, sẽ đoạ lạc trong luân hồi. Học Phật cũng đoạ lạc 

trong luân hồi. Chúng ta tạo nghiệp luân hồi, tâm luân hồi tạo nghiệp luân hồi. Phải 

đem tâm luân hồi điều chỉnh lại. Tâm niệm ở nơi thành Phật đạo, ở nơi quyết định cầu 

sanh  tịnh  độ.  Trong  nhà  Phật  chỉ  có  hai  hạng  người,  một  là  người  hộ  pháp,  một  là 

người hoằng pháp. Công đức hộ pháp rất lớn. Hộ pháp là sau khi hoằng pháp thành tựu 

rồi mới hộ pháp, họ sẽ hiểu hộ pháp là sao. 

Nhưng xã hội hiện nay, khắp xã hội đều loạn. Quy củ làm người đều mất hết. Quy 

tắc làm người mấy ngàn năm của người xưa, đều tuân thủ ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, 

bát đức. Nền tảng làm Phật là Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện. Thập thiện tuy chỉ có 

mười điều. Thánh giả tiểu thừa triển khai mười điều này thành ba ngàn oai nghi. Đại 

thừa  Bồ  tát  càng  đáng  nể  hơn.  Thập  thiện  nghiệp  đạo  triển  khai  thành  tám  vạn  bốn 

ngàn tế hạnh. Đây là các ngài thành tựu viên mãn. 

Triển khai 48 nguyện của Phật A Di Đà là vô lượng tế hạnh của pháp thân Bồ Tát, 

niệm  niệm  tương  ưng.  Khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác,  không  có  pháp  nào 

chẳng tương ưng. 

Tại sao Phật A Di Đà kiến lập nên thế giới Cực Lạc? Câu này nói rất hay. Chính là 

vì thực hiện nguyện độ sanh mà thị hiện việc này. Chúng sanh có duyên với Phật A Di 

Đà rất nhiều. Điều này chúng ta có thể lãnh hội được. Vô lượng chư Phật Bồ Tát trong 

316  Tập 319 



mười phương thế giới đều giúp ngài tuyên truyền, giúp ngài giới thiệu. Nên trong mười 

phương cỏi Phật người niệm Phật A Di Đà rất nhiều, vì thế ngài phải kiến lập nên đạo 

tràng này, tiếp dẫn tất cả mọi người đến đạo tràng này. Là thành tựu bổn nguyện cho 

chính ngài, cũng thành tựu bổn nguyện của tất cả chúng sanh có duyên. 

Cũng  như  tịnh  tông  chúng  ta  hiện  nay  có  không  ít  bạn  đồng  học  muốn  thành  lập 

thôn Di Đà, lớn ra là thành Di Đà. Kiến lập một thành thị. Trên địa cầu người thật sự 

muốn thành Phật cầu sanh tịnh độ đều có thể đến chổ này. Các bạn đồng học nhiều, 

mổi người đều tinh tấn tu hành, thì mình sẽ không giải đãi. Mổi người đều buông bỏ 

triệt để, đối với thế gian này không có chút lưu luyến gì. Mới có thể thành tựu, mới có 

thể vãng sanh. 

Bên dưới  “nhược cứu kỳ thật”,  chính là  “khắc thật nhi luận, tắc Di Đà thật cửu dĩ 

 thành  Phật.  Di  Đà  tức  Đại  Nhật  Như  Lai.  Dĩ  kiến  ư  thượng  sở  dẫn  chứng  chi  „Đại 

 Thừa  Mật  Nghiêm  Kinh‟”.   Đại  Nhật  Như  Lai  chính  là  Phật  A  Di  Đà.  Tôi  tin  tưởng 

cách nói này. Nếu chúng ta học tập “Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa”, không ngừng học tập 

những người đi trước, chắc chắn sẽ không hoài nghi. Vì sao? Bởi danh hiệu này của 

Phật A Di Đà là tổng danh hiệu của tất cả chư Phật. Tất cả chư Phật đều có thể gọi là 

Phật A Di Đà. Phật A Di Đà là vô lượng thọ, vô lượng quang sao lại chỉ có 10 kiếp? 10 

kiếp là thời gian thành lập thôn Di Đà này. Chính là ý như vậy. Ngài ở đó kiến lập một 

nước  Di  Đà_Thế  giới  Cực  Lạc,  thế  giới  Di  Đà.  Cung  cấp  cho  tất  cả  chúng  sanh  có 

duyên trong pháp giới hư không giới một nơi tu hành. Cũng ví như ở nơi đó thành lập 

lên  trường  học,  sự  viêc  chính  là  như  vậy.  Chính  ngài  là  người  dạy,  ngài  cũng  cung 

thỉnh nhiều chư Phật, không ngừng dạy học ở thế giới Cực Lạc. Nên bất luận thích học 

pháp môn nào, đến thế giới Cực Lạc đều có thể thành tựu. Đích thực đây là một trường 

đại học Phật giáo. 

Bên dưới Lão cư sĩ nói   “tư cánh dẫn tam chứng”.  Chứng minh Phật A Di Đà đã 

thành Phật từ vô lượng kiếp lâu xa về trước. Trong Kinh Pháp Hoa Phẩm Hoá Thành 

Dụ nói  “nãi  vãng quá khứ”.  Vãng chính là trước đây, trong quá khứ . “Vô lượng vô 

 biên bất khả tư nghì a tăng kỳ kiếp”.  Đây là nói thời gian trong quá khứ, là việc rất lâu 

về trước.  “Nhĩ thời hữu Phật, danh Đại Thông Trí Thắng Như Lai. Hựu kỳ Phật vị xuất 

 gia thời hữu thập lục tử”.  Khi chưa xuất gia là ngài Quốc vương, là người đại phước 

đức, sau đó bỏ vương vị và đi xuất gia.  “Nhĩ thời thập lục vương tử giai dĩ đồng tử 

 xuất gia nhi vi sa di. „Ngã kim ngữ nhữ‟”.  “Ngã” ở đây là Đức Thế Tôn nói, nói với 

đại chúng trong hội. Nói trong hội Pháp Hoa.  “Bỉ Phật đệ tử thập lục sa di, kim giai 

Tập 319  317 



 đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”.  Tức đều đã thành Phật, mười sáu vị sa di 

này hiện nay đều đã thành Phật. 

 “Ư thập phương quốc độ hiện tại thuyết pháp”.  Ở đây nói rỏ, sau khi thành Phật. Ngài 

làm công việc gì? Không việc gì  ngoài  việc dạy học.  Đều lấy  cương vị  là thầy xuất 

hiện ở thế gian. Trong mười pháp giới đều lấy cương vị là thầy. Thầy và trò là bình 

đẳng, ngài thị hiện ra nhiều hình dạng khác nhau, đều là phương tiện thiện xảo để giúp 

đở chúng sanh thành tựu. 

 “Tây  phương  nhị  Phật,  nhất  danh  A  Di  Đà”.   Là  con  thứ  chín,  thứ  chín  trong  16  vị 

vương tử, xếp hàng thứ chín.  “Đệ thập lục ngã Thích Ca Mâu Ni Phật, ư Ta bà quốc 

 độ thành A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”.  Ở đây ngài đã nói ra, Phật A Di Đà là 

người thứ 9 trong 16 vị vương tử. Đức Thế Tôn là vương tử thứ 16 sau cùng. Đức Phật 

Thích  Ca thành Phật  thành Phật  đến nay đã vô lượng kiếp. Ngài là vị vương tử nhỏ 

nhất trong 16 vị. Phật A Di Đà xếp hàng thứ 9, là anh của ngài. Quý vị xem, thành Phật 

đến nay đã vô lượng kiếp. Không chỉ 10 kiếp. Nên   “ư kim thập kiếp” , đây là thời gian 

kiến lập thế giới Cực Lạc. Tổ chức một hoạt động như vậy. Thế giới Cực Lạc tổ chức 

thành tựu xong đến nay là 10 kiếp. 

Bên dưới  “Như „Pháp Hoa. Thọ Lượng phẩm‟ vân”.  Vẫn là Kinh Pháp Hoa.  “Nhĩ 

 thời Phật cáo đại Bồ Tát  chúng, chư thiện nam tử, kim đương phân minh tuyên ngũ 

 nhữ đẳng, thị chư thế giới. Nhược trước vi trần cập bất trước giả, tận dĩ vi trần, nhất 

 trần nhất kiếp. Ngã thành Phật dĩ lai, phục quá ư thử bách thiên vạn ức na do tha a 

 tăng kỳ kiếp” . Đây là nói thời gian thành Phật rất lâu xa về trước mà chúng ta không 

cách nào tưởng tượng được. 

Đức Thế Tôn thành Phật từ lâu xa như vậy, thì ta sẽ hiểu được Phật A Di Đà thành 

tựu còn lâu xa hơn nữa. Thời gian không có cách nào tính toán được . “Hựu Như Lai 

 kiến chư chúng sanh lạc ư tiểu pháp. Đức bạc cấu trọng giả, vi thị nhân thuyết. Ngã 

 thiếu xuất gia, đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”.  Đây là phương tiện thiện xảo 

để giáo hoá chúng sanh. Đức Phật không nói pháp nào nhất định. Nhưng lời Phật dạy 

là thật, là lời chân thật. Đức Thế Tôn thị hiện tại nhân gian. Đối với những người căn 

tánh thấp, đức mỏng, phiền não dày. Họ thích tiểu thừa, tiểu thừa là gì? Pháp của nhân 

thiên. Tham luyến cõi trời cõi người, không biết có pháp lớn thù thắng hơn, họ không 

biết. 

Đức Phật độ chúng sanh, tất cả đều tuỳ duyên của chúng sanh, Đức Phật không có 

ý gì. Điểm này chúng ta cần phải biết. Nếu Phật có ý kiến thì ngài chính là phàm phu. 

318  Tập 319 



Thành Phật như thế nào? Đoạn sạch vô minh phiền não, trần sa phiền não và kiến tư 

phiền  não.  Đây  gọi  là  Phật.  Nên  Phật  thị  hiện  ở  thế  gian,  ở  bất  cứ  thế  gian  nào  đều 

không khởi tâm động niệm, phân biệt  chấp trước đương nhiên  cũng không có. Phân 

biệt là trần sa phiền não, chấp trước là kiến tư phiền não, khởi tâm động niệm chính là 

vô  minh  phiền  não.  Không  có,  không  có  khởi  tâm  động  niệm.  Điều  này  chẳng  thể 

không biết. 

Phật  với  pháp  thân  Bồ  Tát,  ở  trong  lục  đạo,  ở  trong  mười  pháp  giới  thị  hiện  ra 

nhiều loại hình tướng, hoàn toàn là chúng sanh sở cảm. Kinh Lăng Nghiêm nói rất hay 

“tuỳ chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”. Tuỳ tâm chúng sanh muốn gì thì hiện ra như 

thế, chính ngài không có khởi tâm động niệm. Điều này rất khó hiểu. Chúng ta thấy 

tiến sĩ Giang Bổn Thắng, nhà khoa học người Nhật làm thí nghiệm nước, có thể lãnh 

hội  được  ý  này.  Nước  là  khoáng  vật.  Nó  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không 

phân biệt, không chấp trước, nhưng nó hiểu được ý của con người. Đối với hoàn cảnh 

bên ngoài nó biết hết. Không có gì che đậy được nó. Chúng ta lấy thiện tâm, ý niệm 

thiện đối với nó. Quý vị thấy trong lúc thí nghiệm, nó hiện ra kết tinh rất đẹp. Chúng ta 

dùng tâm bất thiện đối với nó, ghét nó, oán hận nó, không thích nó. Phản ứng của nó là 

những  tấm  hình  rất  khó  coi.  Thí  nghiệm  này  làm  mấy  vạn  lần,  đáp  án  vẫn  là  tương 

đồng, không có ngoại lệ. Chứng minh nước có thể thấy, có thể nghe hiểu được ý của 

con người. 

Như vậy chúng ta sẽ tin, có thể tin tưởng tánh đức. Tánh đức vốn đầy đủ kiến văn 

giác  tri.  Kiến  văn  giác  tri  là  tánh  đức.  Bất  sanh  bất  diệt,  thanh  tịnh  bất  nhiễm,  vốn 

không  dao  động.  Nhưng  khi  mê  nó  sẽ  biến  chất.  Kiến  văn  giác  tri  khi  mê  liền  biến 

thành thọ tưởng hành thức. Thọ tưởng hành thức có nhiễm ô, kiến văn giác tri không 

nhiễm  ô.  Hiện  tượng  tinh  thần  từ  đâu  mà  có?  Tự  tánh  vốn  có.  Trong  kinh  đại  thừa 

thường nói: ngoài  tâm không  có pháp, ngoài  pháp không có tâm. Tâm  chính là kiến 

văn giác tri, trong tự tánh vốn có. Chúng ta cần nên biết, chúng ta khởi tâm động niệm, 

ngôn ngữ tạo tác, nếu muốn người khác không biết, đó là gạt mình gạt người. Phật Bồ 

Tát biết, quỷ thần biết. Chẳng những quỷ thần biết, mà bậc cổ nhân thường nói “trời 

biết đất biết”. Lời này là thật không phải giả. 

Trời là gì? Là hiện tượng đại tự nhiên. Đất là gì? Đất là sơn hà đại địa, cỏ cây hoa 

lá. Nó biết hết. Chúng ta đọc kinh Hoa Nghiêm, đọc Hoàn Nguyên Quán của quốc sư 

Hiền Thủ, thì sẽ hiểu rõ. 

Tập 319  319 



Trong kinh này Hoàng Niệm Tổ nói rỏ với chúng ta. Trang 338, chúng ta đem đoạn 

văn này đọc qua một lần trang 338. Chúng ta bắt đầu từ hàng thứ tư ở dưới lên, bắt đầu 

đọc từ trong ngoặc đơn này. 

Từ sau năm1980, giới khoa học phát hiện vi trung tử, nghĩa là lượng tử. Nó chiếm 

một khu vực trong không gian, chỉ bằng phần một trên một trăm ức. Vật chất nhỏ như 

vậy  nhưng  nó  tràn  khắp  cả  không  trung.  Đây  chính  là  trời  biết.  Vi  trung  tử  có  thể 

xuyên suốt một tấm nhôm hoặc tấm gang dày mười ức, như xuyên qua đám mây mù 

vậy. Dó chỉ là một hạt nhỏ như vậy. Trong Phật pháp gọi là vi trần.  “Kinh vị, Cực Lạc 

 dữ mật nghiêm, giai phi như thị lạp tử chi sở thành. Cử thể như thị lai diệu tâm thị 

 đương nhân tự tánh”.  Nó sao lại không biết? Mổi hạt vi trần đều biết. Quý vị xem tiếp 

đối thoại giữa Thế Tôn và Di Lặc Bồ Tát sẽ hiểu. 

Bồ Tát Di Lặc nói, thời gian một khảy móng tay rất ngắn, có “32 ức một trăm ngàn 

niệm”. Đơn vị là trăm ngàn, chúng ta nhân lên thử xem. Một khảy móng tay có bao 

nhiêu  ý niệm? Ba trăm hai  mươi triệu. “Niệm niệm thành hình”. Hình chính là hiện 

tượng vật chất, mổi niệm đều có hiện tượng vật chất. “Hình giai hữu thức”. Thức là gì? 

Thọ tưởng hành thức. Nói cách khác, thọ tưởng hành thức là ngũ uẩn. Hiện tượng ngũ 

uẩn ở đâu? Trong lạp tử. Chính là vi trần nhỏ nhất đầy đủ sắc thọ tưởng hành thức. Nói 

cách khác, chúng ta khởi tâm động niệm mổi một hạt vi trần đều biết. 

Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói,  ý  niệm  vừa  khởi  liền  “chu  biến  pháp  giới”.  Biến 

pháp giới hư không giới toàn bộ đều biết. Ta có thể dấu được ai? Sau khi biết được nó 

liền có phản ứng. Phản ứng là “xuất sanh vô tận”. Đây chính là tướng từ tâm chuyển, 

cảnh tuỳ tâm chuyển. Tuỳ theo ý niệm mà chuyển. Niệm thiện thì cảnh giới thiện hiện 

ra, ác niệm thì cảnh giới ác hiện tiền. Nên nói nhiễm tịnh thiện ác đều tuỳ theo ý niệm 

mà biến hoá. Nên nó là giả không phải thật. Nhưng ta mê mà không giác, nên mới thật 

sự chịu khổ, thật sự có cảm thọ này. Giống như người thấy ác mộng vậy, trong mộng 

chịu rất nhiều đau khổ, khi tỉnh lại mới biết là một cơn ác mộng. Con người trong lục 

đạo luân hồi chính là đang nằm thấy ác mộng. Không học Phật sẽ không tỉnh lại được. 

Sau khi học Phật sẽ tỉnh lại. 

Nên  mấy  câu  này  trong  phẩm  Thọ  Lượng  nói  rất  hay.  Đức  Phật  dạy:  Chư  phật 

trong thế giới nếu chấp vi trần .  Chấp tướng là phàm phu, không chấp trước vi trần là 

Bồ Tát. Bất kể là chấp trước hay không chấp trước, tất cả đều là vi trần. “Nhất trần 

nhất kiếp”, đây là ví dụ, một vi trần là một kiếp. “Từ khi ta thành Phật đến nay”, vượt 

320  Tập 319 



qua môt trần một kiếp ở trước nói trăm ngàn vạn ức na do tha a tăng kỳ kiếp. Thời gian 

quá dài, không cách nào tính kể được. Đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn. 

Đức Phật vì chúng sanh mà hiện thân thuyết pháp, hoàn toàn là cảm ứng của chúng 

sanh. Chúng sanh có cảm Phật liền có ứng. Phật chắc chắn không có khởi tâm động 

niệm, chắc chắn không có phân biệt chấp trước. Hiện thân gì, thuyết pháp gì, hoàn toàn 

là do cảm, tự nhiên nó sẽ tương ưng. Đây là tự tánh công đức không thể nghĩ bàn. Nên  

cuộc đời con người đời đời kiếp kiếp đều là tự làm tự chịu, không ai ca thiệp, không ai 

chi phối, không ai chọc ghẹo, không ai mê hoặc, hoàn toàn là do chính mình. Nên tất 

cả phải do chính mình chịu trách nhiệm. Đây là sự thật hoàn toàn chính xác. Chúng ta 

cầu Phật Bồ Tát giúp đở. Phật Bồ Tát giúp đở chính là dạy bảo, đem chân tướng sự thật 

nói cho ta nghe. Đây là Phật Bồ Tát giúp chúng ta. Sau khi nghe hiểu, mới biết chân 

tướng sự thật rốt cuộc là như thế nào. 

Hiểu rỏ chân tướng thì tự mình có thể giải quyết. Thật như người ta thường nói: mở 

gút cần phải là người thắt gút .  Đức Phật không có năng lực giúp chúng ta. Nếu đức 

Phật có năng lực giúp chúng ta giác ngộ, giúp chúng ta thành Phật, thì hà tất phải đi 

một vòng lớn như vậy? Không giúp được. Đều là ta tự làm tự chịu. Phật cũng là tự làm 

tự chịu. Đoạ địa ngục A tỳ vẫn là do ta tự làm tự chịu, không thể trách bất cứ ai. Trách 

người khác đó là tạo tội. 

Đức Thích Ca thành Phật ở Ấn Độ. Từ khi ngài thành Phật đến nay đã hơn 2000 năm. 

Thật là vì phương tiện quyền xảo mà ngài thị hiện .  Chính là ý này. Hơn hai ngàn năm, 

đây là cách nói của người ngoại quốc. Nhưng người Trung Quốc ghi chép thì đến năm 

nay là 3038 năm. Các pháp sư đời trước đều dùng năm của Trung quốc cổ đại. Quý vị 

xem, trong cuốn Thích Ca Mâu Ni Phật, Phổ Phật đều nói đến. Đức Thế Tôn ra đời vào 

năm  Giáp  dần  thứ  24  đời  Chu  Chiêu  Vương,  viên  tịch  vào  thời  đại  của  Chu  Mục 

Vương. Trung Quốc dùng niên đại này từ lâu rồi. 

Đức Phật A Di Đà thành Phật ở thế giới Cực Lạc đến nay đã 10 kiếp .  Giống như 

Đức Thế Tôn lúc thành Phật ở Ấn Độ vậy, cách chúng ta ngày nay là 3000 năm. Phật 

A Di Đà thành tựu thế giới Cực Lạc, ở thế giới Cực Lạc thị hiện thành Phật đến nay đã 

10 kiếp.  “Thực giai cửu viễn thành Phật”, trên thực tế mà nói thì ngài đã thành Phật rất 

lâu. Trong kinh Pháp Hoa nói như vậy. 



 Đệ  nhị  ,  linh  chi  Di  Đà  Kinh  Nghĩa  Sớ  vân.  Lăng  Nghiêm  Thế  Chí  Chương. 

Chính là Đại Thế Chí Bồ Tát Viên Thông Chương .  Một đoạn trong kinh Lăng Nghiêm 

nói: Tôi nhớ hằng hà sa kiếp về trước, có Phật ra đời hiệu Vô Lượng Quang. Mười hai 

Tập 319  321 



vị Như Lai liên tục xuất thế trong một kiếp. Đây là kinh văn trong kinh Lăng Nghiêm. 

 “Chuẩn đại bổn trung”.  Đại bổn chính là kinh Vô Lượng Thọ.  “Tức Di Đà dã”. Thập 

nhị Như Lai đều là biệt hiệu của Phật A Di Đà.  Kỳ ý vi, căn cứ Vô Lượng Thọ Kinh, 

 Lăng Nghiêm trung chi Vô Lượng Quang Như Lai tức A Di Đà Phật. Kim Kinh chỉ A 

 Di  Đà  Kinh,  đại  bổn,  giai  ngôn  thập  kiếp.   Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói  10  kiếp.  Trong 

Kinh Di Đà cũng nói 10 kiếp. Đây là cùng một thời kỳ mà tuỳ cơ thuyết pháp, không 

có gì để nghi ngờ nữa. Ý này rất rỏ ràng. 

Pháp Tạng tỳ kheo trong mười kiếp trước, ngài tu hành năm kiếp. Ở thế gian, thời 

Tự Tại Vương Như Lai phát tâm thành tựu, kiến lập thế giới Cực Lạc, đến nay đã 10 

kiếp, chính là ý này. Trên thực tế, Phật A Di Đà thành Phật từ vô lượng kiếp lâu xa về 

trước. Đây là giai đoạn thị hiện. 

Chúng ta ở đây, các bạn đồng học ở Tịnh tông  cũng có hứng thú này. Muốn kiến 

lập thôn Di Đà ở đây. Nếu nhân số đông biến thành thị trấn Di Đà. Nhiều hơn nữa thì 

biến thành thành phố Di Đà, thành Di Đà. Đây cũng chính là nhất kỳ thị hiện. Nếu thôn 

Di Đà kiến lập thành công. Tôi có bàn bạc với thị trưởng, ông ấy rất hoan hỷ. Tiểu thôn, 

tiểu trấn hay tiểu thành này, mệnh danh là dùng Phật A Di Đà. Phiên dịch qua tiếng 

Anh là Amitabha. Trấn nhỏ này hình thành từ từ thành một thành nhỏ, một thành phố 

nhỏ đều gọi là Amitabha.“Thập kiếp chỉ là quyền thuyết”, không phải thực tế. Chúng ta 

nhất định phải hiểu đạo lý này. 

       “Đệ  tam,  Tiên  Chú  vân,  y  chân  tông,  chỉ  cho  giáo  nghĩa  của  mật  tông ,  tắc  tây 

 phương chi A Di Đà. Ư thái tạng giới chủ chứng bồ đề chi đức.Ư kim cang giới chủ 

 đại trí huệ môn, diệu quan sát trí chi sở thành dã. Nhiên tắc Đại Nhật Như Lai thành 

 đạo chi niên kiếp. Bất khả thuyết, bất khả tư nghị. Di Đà chi thành đạo, diệc bất khả 

 thuyết, bất khả tư nghì. Dĩ Di Đà tức Đại Nhật cố”.  



Phật A Di Đà chính là Đại Nhật Như Lai. Kinh văn đã cho chúng ta sự nhắc 

nhở rất lớn. Một vị Phật có thể hoá thành vô lượng vô biên chư Phật, phân thân đến các 

thế  giới  khác  nhau,  các  khu  vực  khác  nhau.  Hiện  thân  giáo  hoá  chúng  sanh.  Những 

thân các ngài hiện ra không giống nhau, nhất định các ngài hiện thân đồng loại ở khu 

vực đó. Chúng tôi ở Ma Lục Giáp,  thấy một ngôi chùa Miến Điện. Tôi vào lễ Phật, 

trong  đại  điện  thờ  hơn  30  tôn  tượng Đức  Thế  Tôn,  đều  là  điêu  khắc  bằng  ngọc  của 

Miến Điến, rất trang nghiêm. Hơn 30 mươi tượng tất cả đều là tượng Đức Thích Ca 

Mâu Ni. 

322  Tập 319 



Quý  vị  quan  sát  tỷ  mỷ  sẽ  thấy,  khuôn  mặt  mổi  tượng  đều  không  giống  nhau.  Có 

một tượng giống người Miến Điện, cũng có một tôn tượng giống người Trung Quốc. 

Có một tôn tượng giống người Hàn quốc. Có một tôn tượng giống của người Nhật Bản. 

Chính là các khu vực phụ cận không giống nhau. Nói lên điều gì? Đức Thế Tôn ở mổi 

khu vực là hiện thân đồng loại ở khu vực đó. Rất có ý nghĩa biểu pháp, tạo tượng rất 

tốt. Nên tôi thường nghĩ đến Thiên Thủ Quan Âm. Trên đỉnh đầu của Quan Âm Bồ Tát 

có 32 khuôn mặt, tượng trưng cho 32 ứng hoá. Nhưng tướng đều là giống nhau, điều 

này nhìn không ra được. 

Bậy  giờ  thì  sao?  Tướng  của  các  dân  tộc  khác  nhau,  tướng  của  các  tôn  giáo  khác 

nhau. Toàn là Quan Thế Âm Bồ Tát thị hiện. Tôn giáo trên thế giới là một nhà. Sau khi 

vẽ ra, mọi người xem, Giáo chủ của chúng ta là Quán Thế Âm Bồ Tát thị hiện. Người 

đầu tiên hiểu được ý này là Hoà Thượng Trung Thôn Khang Long Nhật Bản. Năm tôi 

gặp ngài, ngài đã 100 tuổi. Gặp tôi ngài rất hoan hỷ và nói với tôi, tất cả người khai 

sáng tôn giáo trên toàn thế giới đều là hoá thân của Bồ Tát Quan Thế Âm. Tôi nghe 

cảm thấy rất vui. Lúc ra về đệ tử của ngài là Kiều Mục, người phụ trách tiếp đãi tôi nói, 

cả đời Hoà thượng xưa nay chưa từng nói như thế. Hôm nay gặp pháp sư, không biết 

sao lại nói ra lời này? Ngài nói đúng, nói rất hay. Nên mổi lần tôi đến Nhật Bản nhất 

định phải đến gặp ngài. Hình như năm trước ngài đã vãng sanh, thọ 103 tuổi. Khi ngài 

đi là 103 tuổi. Đạo lý này chúng ta nhất định phải hiểu. 



Chẳng  những  tôn  giáo  thế  giới  là  một  nhà,  mà  dân  tộc  thế  giới  là  một  nhà. 

Nhân loại thế giới là một nhà, vạn vật thế giới là một nhà. Nhất thể, là một thanh tịnh 

viên minh thể. Trong Hoàn Nguyên Quán nói rỏ ràng minh bạch. Nếu thấu triệt được, 

chắc chắn tâm từ bi tự nhiên sanh khởi. Tâm từ bi là gì? Mao Trạch Đông nói, toàn tâm 

toàn ý vì tất cả chúng sanh mà phục vụ. Ông ta nói là vì nhân dân phục vụ, Phật là vì 

tất cả chúng sanh. Toàn tâm toàn ý vì tất cả chúng sanh phục vụ, giúp chúng sanh giác 

ngộ. Chính là câu này, giúp tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ. Sau khi phá mê khai 

ngộ, mới đạt đến chỗ lìa khổ được vui. Tất cả khổ là do mê biến hiện ra. Niềm vui thật 

sự là do khai ngộ hiểu rỏ. Thật sự khai ngộ hiểu rỏ, thì làm gì có không an vui? Pháp 

hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ. 

Chư vị đồng học chúng ta cùng nhau học tập. Mổi ngày chúng ta cùng nhau học tập 

kinh  giáo  4  tiếng,  chúng  ta  cùng  nhau  chia  sẽ.  Mổi  ngày  nếu  được  8  tiếng  đồng  hồ 

niệm Phật. Một ngày 16 tiếng là thời khóa bình thường. Thời khoá sát sao, có thể làm 

cho vọng tưởng tạp niệm trong tâm đều dứt sạch. Kinh là giúp chúng ta đoạn nghi sanh 

Tập 319  323 



tín, công dụng của nó là như vậy. Nên lấy lòng tin chân thành. Tâm cảm ân, tâm hiếu 

thảo, tâm hoan hỷ, tâm cung kính để chấp trì câu danh hiệu này. Đó chính là một niệm 

tương ưng niệm niệm Phật, niệm niệm tương ưng niệm niệm Phật. 

Một ngày có thể được 12 tiếng niệm Phật, 4 tiếng nghe kinh. Như vậy mà không 

thành Phật sao? Có thể không hoan hỷ sao? Tương lai chúng ta kiến lập thôn Di Đà, 

không gì khác chính là để làm việc này. Bộ kinh này giảng xong, lại tiếp tục giảng lần 

thứ hai. Không bao giờ tận giảng hết ý nghĩa của nó, mổi lần giảng ý nghĩa đều không 

giống nhau. Càng giảng càng sâu sắc. Giảng từ từ sẽ tiếp cận thế giới Cực lạc và đi vào. 

Nên người xưa nói, thế vị không đậm bằng bằng pháp vị. Đây là lời chân thật không 

phải giả. Niềm vui ở cõi trời cõi người, không vui bằng học tập kinh giáo và niệm Phật. 

Niệm đến lúc nếm được pháp vị rồi, thì không muốn bỏ đâu. 

Hằng  ngày  cùng  ở  với  Phật  A  Di  Đà,  Hàng  ngày  cùng  ở  với  chư  Phật  Như  Lai 

trong mười phương, cùng ở với chư đại Bồ Tát là niềm vui lớn nhất trong thế xuất thế 

gian. 

Chúng ta xem tiếp đoạn ở sau.  “Kim hiện tại thuyết pháp”. Thế giới Cực Lạc không 

phải là khu hành chánh. Trong thế giới này không có quốc vương, không có đại thần, 

cũng không có sĩ nông công thương. Thế giới này nói thật thì nó là một trường học, chỉ 

có thầy và trò. Phật A Di Đà là thầy, chư vị Bồ Tát đều là học trò. Rất đơn giản, không 

có chút phức tạp nào.  “Ngôn kim hiện tại, tắc phi quá khứ dữ vị lai”.  Không phải quá 

khứ, không phải vị lai, chính là hiện tại, ngay lúc này.  “Trực chỉ đương hạ, cố vân kim 

 hiện tại. Biểu A Di Đà Phật thị hiện tại Phật. Đương hạ thử thời chánh vi chúng sanh 

 thuyết pháp. Cố ưng phát nguyện vãng sanh, lễ cận thính pháp. Y pháp tu hành, tốc bổ 

 Phật vị”.  Mấy câu này nói rất hay. 

Chúng ta muốn thành tựu đạo nghiệp, muốn trở về với tự tánh, muốn biết mục tiêu 

cuối cùng của việc học Phật, chính là trở về với tự tánh. Minh tâm kiến tánh, kiến tánh 

thành Phật. Đây là tổng mục tiêu, tổng phương hướng. Bất luận tu học pháp môn nào, 

bất luận tu học tông phái nào. Đó chỉ là phương pháp và đường đi không giống nhau, 

nhưng phương hướng và mục tiêu hoàn toàn giống nhau. Nên đệ tử  chân chánh của 

Phật, đối với các tông phái và pháp môn bất đồng đều phải sanh tâm cung kính. 

Chúng  ta  xem  Thiện  Tài  Đồng  Tử  53  lần  tham  bái  cầu  học.  53  vị  thiện  tri  thức 

tượng trưng cho pháp môn bất đồng, nhưng pháp môn nào Thiện Tài Đồng Tử cũng 

cung  kính,  cũng  tán  thán.  Nhưng  bản  thân  Thiện  Tài  Đồng  Tử  tu  pháp  môn  gì?  Tu 

pháp môn niệm Phật. 53 tham bái cầu học, lần thứ nhất là Đức Vân Tỳ Kheo. Ngài tu 

324  Tập 319 



bát châu tam muội. Ngài giảng cho Thiện Tài Đồng Tử 21 loại pháp môn niệm Phật. 

21 loại, 21 không phải là chữ số, nó là biểu pháp. Tượng trưng cho đại viên mãn. Cũng 

có nghĩa là vô lượng vô biên pháp môn, đều có thể nói nó là pháp môn niệm Phật. Có 

niệm Phật mới có thể thành Phật. 

Vị thiện tri thức cuối cùng, vị thứ 53 là Bồ tát Phổ Hiền. Thập đại nguyện vương 

đạo quy Cực Lạc thì càng rỏ ràng hơn. Chúng ta thấy một vị đầu một vị cuối là hiểu. 

Thiện Tài Đồng Tử trước sau đều thấu triệt, chính là pháp môn niệm Phật. 51 vị thiện 

tri  thức  đó  là  biểu  pháp.  Quý  vị  xem,  Thiện  Tài  Đồng  Tử  đều  đi  tham  bái  cầu  học, 

thành tựu hậu đắc trí cho chính mình. Cũng chính là tất cả pháp môn ngài đều biết hết, 

nhưng chính ngài tu pháp môn niệm Phật. Ngài thị hiện cho chúng ta tấm gương như 

thế. Vô lượng pháp môn là tiếp dẫn vô lượng chúng sanh không giống nhau. Rốt ráo tu 

tập thì chắn chắn được thành tựu. Trong đời này đảm bảo sẽ thành tựu. 

Các pháp môn khác phải đoạn phiền não. Phiền não chưa đoạn thì không thể thành 

tựu. Pháp môn này không cần đoạn phiền não. Như vậy là quá dễ dàng. Chỉ cần niệm 

Phật đúng pháp sẽ chế phục được phiền não, thì có thể vãng sanh. Dùng cách gì để chế 

phục? Dùng Phật A Di Đà. Nên chúng ta niệm Phật A Di Đà, Phật A di Đà niệm thuần 

thục, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà. Tự nhiên không cần nghĩ đến phiền não, không 

cần để ý đến nó. Chỉ để ý đến Phật A Di Đà, tuyệt đối không để ý đến bất cứ tạp niệm 

nào. Ý niệm khởi không sao, cứ mặc kệ nó. Không để ý đến nó tự nhiên sẽ không còn. 

Chỉ quan tâm đến Phật A Di Đà, niệm niệm đều là A Di Đà Phật. Như vậy sẽ được 

thành tựu. Phương pháp này ai ai cũng có thể thành công, bất luận là người nào,  nam 

nữ già trẻ, hay các  nghành các nghề nào. Tất cả đều có thể thành tựu. Pháp môn này 

rất vi diệu! 

Huống gì chỉ cần nghe vào tai là vĩnh viễn trở thành hạt giống bồ đề. Nên cần phát 

nguyện vãng sanh, thân cận Phật  A Di Đà. Nghe ngài  giảng kinh  dạy học và y giáo 

phụng hành. Như vậy sẽ mau chóng chứng được Bổ Xứ Bồ Tát. Bổ Xứ là Đẳng Giác 

Bồ Tát. 

Bành  Tế  Thanh  cư  sĩ  nói   “bất  duy  nhĩ  thời”.   Nhĩ  thời  là  khi  Thế  Tôn  thuyết  pháp. 

 “Danh vi hiện tại. Nãi chí ư kim, dĩ chí hậu hậu vô tận, đồng danh hiện tại. Dĩ Phật 

 thọ vô lượng dã”.  Bành Tế Thanh nói rất hay! Người này thực tế mà nói thì cũng là 

người tái sanh. Thông minh tuyệt  đỉnh, sinh trưởng trong gia đình quý tộc. Cha của 

ông là Binh bộ Thượng thư của Vua Càn Long, tương đương Bộ trưởng bộ quốc phòng 

hiện nay. Ông sinh trong gia đình phú quý này, thông minh hiếu học. Trong truyện ký 

Tập 319  325 



ghi chép, lúc còn nhỏ đã thi đậu tiến sĩ. Đây là học vị cao nhất của quốc gia. Chưa đầy 

20 tuổi, 20 tuổi mới mặc quan phục. Hay nói cách khác, ông ta có thể là 18 hay 19 tuổi. 

18 hay 19 tuổi đã thi đậu tiến sĩ. Cuộc sống gia đình tốt nên ông không làm quan. Mà 

ông chỉ học Phật, học đạo. Thông tông thông giáo, hiển mật viên dung, làm cư sĩ tại gia. 

Ông  cũng  có  rất  nhiều  trước  tác  lưu  truyền  cho  hậu  thế.  Kinh  Hoa  Nghiêm  ông  có 

“Hoa Nghiêm Niệm Phật Luận”. Cách nói này rất hay. 

 “Cố  tri  thử  phi  tam  thế  thiên  lưu  chi  hiện  tai,  nhi  ngôn hậu hậu  vô  lượng.  Trực  thị 

 thường  trú,  cố  vĩnh  xưng  hiện  tại”.   Hiện  tại  này  chính  là  tức  thì,  ngay  tại  đây,  mà 

không phải hiện tại của 2000 năm trước khi Thế Tôn giảng kinh. Ngay bây giờ Phật A 

Di Đà vẫn như xưa đang giảng kinh thuyết pháp.  “Thả bất luận kim hậu nhược can 

 cửu viễn thời kiếp”.  Phàm có người đọc đến câu “kim hiện tại thuyết pháp”, tức là chỉ 

cho  ngay  bây  giờ,  hiện  nay,  Phật  A  Di  Đà  vẫn  đang  thuyết  pháp.  Bởi  thế  đức  Phật 

thuyết pháp không hề  gián đoạn. Từ đó chúng ta sẽ hiểu rỏ. Phật Di Đà thuyết pháp 

không gián đoạn. 

Đức Thế  Tôn thuyết pháp có gián đoạn chăng? Cũng không gián đoạn. Thích Ca 

Như Lai có báo thân. Thích Ca Như Lai trong cỏi thật báo trang nghiêm là ngay bây 

giờ đây đang thuyết pháp. Trong cỏi phàm thánh đồng cư, Đức Thế Tôn ngay hiện tại 

có thuyết pháp chăng? Có thuyết pháp. Chỉ là con người không chịu nghe, nên không 

thể nghe thấy nhìn thấy. Phật Thích Ca ở đâu? Đức Phật nói “Chổ nào có kinh điển tức 

là chổ đó có Phật”. Bây giờ kỷ thuật in ấn phát triển, kỷ thuật in ấn kinh ngày càng cao. 

Về điều này thì người bây giờ có phước hơn so với người xưa. Ví dụ tôi muốn mua 

một bộ “Đại Tạng Kinh”. Chỉ cần ta nói với tiệm sách tôi muốn mua một bộ, họ liền có 

thể giúp ta in một bộ. 

Ngày xưa nếu muốn in thì phải in hơn 1000 bộ, ít nhất phải in 300 bộ. Nếu không 

sẽ không thu hồi được vốn. Bây giờ quá phương tiện, như Photo một bộ, đươc! In cho 

bạn một bộ. Điều này năm trước tôi mới biết. Tôi đặt một trăm bộ “Tứ Khố Toàn Thư” 

nơi nhà in ấn Thương Vụ. Họ nói, in một bộ họ cũng có thể in, đương nhiên giá cao 

một chút. Nếu in 100 bộ thì rất rẻ. Các bạn đồng học thật sự muốn thỉnh Phật trú thế. 

Trong gia đình mình thỉnh một bộ đại tạng kinh chính là có Phật trú thế. Chổ nào có 

kinh  điển  thì  có  Chư  Phật  hộ  niệm,  Thiên  Long  Thiện  Thần  gia  hộ.  Hiện  nay  rất 

phương tiện tai sao không làm? Ngày xưa rất khó khăn. 

Chúng  tôi  ấn  tống  Đại  Tạng  Kinh,  số  lượng  một  vạn  bộ.  Bây  giờ  đã  tặng  hết 

khoảng hơn 8000 bộ, còn hơn 1000 bộ nữa thì nguyện vọng chúng tôi  sẽ thành tựu. 

326  Tập 319 



Chắc trong vòng một hai năm nữa sẽ đủ, không vấn đề gì. Nên chư vị đồng học nên 

nhớ, tiền in ấn kinh là có sẵn không  quyên góp. Không cần bất cứ ai đem tiền đến. 

Đem tiền đến tôi lại không biết nên làm việc gì. Bây giờ không muốn làm nữa, nên đưa 

tiền tôi cũng không cần, không muốn phiền phức này nữa. Tôi khuyên quý vị, tìm nơi 

in ấn hoặc tìm tiệm sách. Tiệm sách có thể thay quý vị làm. Đây là việc tốt, họ sẽ rất 

vui làm việc này. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

Tập 320 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 12 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi.  Mời  quý  vị  xem   “Đại  Thừa  Vô 

 Lượng Thọ Kinh Giải” , trang 376, hàng thứ 6 đếm từ dưới lên. 

 “Chí ư thuyết pháp giả thị hà thân”, chúng ta bắt đầu xem từ đoạn này.  “Chí ư thuyết 

 pháp giả thị hà thân. Cứ Di Đà Sớ Sao ý, thuyết pháp giả đương thị ứng thân, nhiên 

 diệc kiêm báo. Như Quán Kinh vân lục thập vạn ức na do tha hằng hà sa do tuần chi 

 thân. Tắc thị báo thân thuyết pháp. Sớ Sao hựu vân, hữu vị thuyết pháp thị ứng thân 

 báo thân. Hữu vị tam thân tề thuyết, các tuỳ cơ kiến”. 

  

Cách nói này rất hợp lý. Về  mặt lý luận mà nói thì ba thân đều thuyết pháp. 

Đây là tiếp tục nói rỏ về “kim hiện tại thuyết pháp”. 

Phật A Di Đà thuyết pháp ở thế giới Cực Lạc, xưa nay chưa hề dừng nghỉ. Nếu quí 

vị muốn hỏi dùng thân nào để thuyết pháp? Mọi người đều biết Phật có ba thân là pháp 

thân, báo thân, ứng thân. Pháp thân không có tướng, nhưng nó có thể hiện tướng, có 

thể hiện tất cả tướng. Như Hoàn Nguyên Quán nói “xuất sanh vô tận”. Trong Pháp Bảo 

Đàn Kinh nói “năng sanh vạn pháp”. Đó là pháp thân. Pháp thân là pháp tánh, pháp 

tánh hiện tướng gọi là pháp tướng. Pháp tánh và pháp tướng là một  không phải  hai, 

Tập 320  327 



giống như lấy vàng làm đồ trang sức, thì mọi thứ đều là vàng. Như vậy có thể nói tất cả 

hiện tượng đều là pháp thân Như Lai. 



Quí vị  phải  đặc biệt  chú ý hai  chữ  “Như Lai” này. Trong kinh điển  đại  thừa 

xưng chư Phật là từ tướng mà nói, xưng Như Lai tức là từ tánh mà nói. Nên chúng ta 

biết pháp tánh biến khắp mọi nơi, pháp tướng cũng không ngoại lệ. Pháp tướng chính 

là pháp tánh. Nên chúng ta có thể nói, tất cả pháp tướng đều là pháp thân của Như Lai. 

Ở đây dẫn chứng một câu trong Sớ Sao: “các tuỳ cơ kiến” . Câu này nói rất hay. Cũng 

có nghĩa là căn tánh của ta như thế nào, sẽ  thấy hình tướng Chư Phật Bồ Tát không 

giống nhau. 

Từ  đó  cho  thấy,  chúng  ta  có  thể  chứng  minh  cảnh  tuỳ  tâm  chuyển.  Tâm  Bồ  Tát 

nhìn  thấy  pháp  thân  là  tướng  Bồ  Tát,  là  tướng Phật.  Thiện  tâm,  tâm  thanh  tịnh nhất 

định  thấy ứng thân, báo thân của Như Lai. Nếu là tâm tham sẽ thấy tướng ngạ quỷ. 

Tâm sân hận nhất định thấy tướng địa ngục. Không có tướng nhất định, tướng tuỳ theo 

ý niệm mà chuyển. Tâm như thế nào sẽ nhìn thấy tướng như thế đó. Đều là pháp thân 

Như Lai, đều là tự tánh biến hiện. Thông thường chúng ta thường hỏi về thế giới Cực 

Lạc, Thế giới Cực Lạc có tứ độ, có tam bối cửu phẩm. Mỗi cấp bậc không giống nhau 

nên nhìn thấy tướng Phật cũng không giống nhau. Thông thường nói, cỏi phàm thánh 

đồng cư nhất định  thấy ứng hoá thân. Cỏi phương tiện hữu dư cũng là thấy ứng hoá 

thân. Tuy là ứng hoá thân, nhưng trong đó sự thắng liệt không tương đồng. 

Bồ Tát trong cỏi phương tiện thấy Phật A Di Đà,  chắc chắn tướng thù thắng hơn 

cỏi  đồng cư  nhìn thấy. Đây là đạo lý nhất  định. Cỏi thật báo nhất  định thấy là pháp 

thân Như Lai. Trong Quán Kinh nói: “Phật hiện cao đại thân, lục thập vạn ức na do tha 

hằng sa do tuần chi thân”. Thân tướng này chúng ta không cách nào tưởng tượng được, 

quá cao lớn. Đây chắn chắn  là Bồ Tát cỏi thật báo thấy. Vì sao? Bởi trong cỏi thật báo 

đều  chứng  được  báo  thân.  Thân  Phật  A  di  Đà  cao  lớn  như  vậy,  thân  của  mọi  người 

cũng cao lớn như vậy, nên không có gì lạ. Họ thấy thực sự là thân bình đẳng. Cảnh giới 

này tuỳ theo trí tuệ, thần thông, đạo lực của mỗi người mà hiện ra tướng bất đồng. Nên 

đây là báo thân thuyết pháp. 

 “Sớ Sao hựu vân”.  Sớ Sao là của Liên Trì Đại sư.  “Hữu vị thuyết pháp thị ứng thân, 

 báo thân” . Tất cả đều nói thông suốt. Trong mười pháp giới là ứng thân, cũng chính là 

cỏi đồng cư và cỏi phương tiện. Trong cỏi thật báo khẳng định là báo thân. “Hữu vị 

tam thân tề thuyết”, điều này có thể nói được. Ba thân đều thuyết pháp, biến pháp giới 

hư không giới. Cổ nhân thường nói, sơn hà cho đến đại địa đều hiện thân Như Lai. Đó 

328  Tập 320 



chính là pháp thân. Tất cả  hiện tượng hiện ra, đều là giúp chúng sanh tiêu trừ nghiệp 

chướng, tăng trưởng trí tuệ, nâng cao cảnh giới. Vấn đề là ở chỗ chúng ta có biết như 

vậy hay không thôi. 

Tục ngữ có câu: “Nội hàng khán môn đạo, ngoại hàng khán nhiệt náo”. Nội hàng 

chính là người biết, người biết thì nhìn tài năng. Ngoại hàng là người không biết, người 

không biết thì nhìn sự đông đúc. Mười pháp giới y chánh trang nghiêm, người không 

trong nghề chỉ là xem náo nhiệt, nhưng người trong nghề đều biết. Mười pháp giới y 

chánh trang nghiêm không có pháp nào không phải Phật pháp. Thành tựu chúng sanh 

tiêu nghiệp chướng, đoạn phiền não, khai trí tuệ, thành Phật đạo. Phải là người trong 

nghề mới có thể nhìn ra được. 

Nhà nghề nghĩa là sao? Y theo giáo huấn trong kinh điển đại thừa. Thật sự rất đơn 

giản. Buông bỏ phân biệt chấp trước chính là người trong nghề. Khởi tâm động niệm, 

phân biệt chấp trước là người không trong nghề. Người không trong nghề là sao? Dùng 

tâm luân hồi, nhìn  đường luân hồi, tạo nghiệp luân hồi, chịu quả báo luân hồi, đây là 

không trong nghề. Nhà nghề thấy luân hồi lục đạo đều là Bồ Tát đạo. Giúp mình và 

người tiêu nghiệp chướng, tăng trí tuệ, chứng bồ đề. Cảnh giới không thay đổi, dùng 

tâm không giống nhau. Đạo của Phật Bồ Tát, đạo của Thánh hiền, luôn ở chổ dụng tâm. 

Chúng  ta  dùng  tâm  như  thế  nào  để  sinh  hoạt,  dùng  tâm  như  thế  nào  để  học  hỏi. 

Dùng tâm như thế nào để đối nhân xử thế tiếp vật. Đối với sự vận hành của vạn vật 

trên toàn vũ trụ, tự nhiên có cảm ứng không giống nhau. 

       “Pháp báo ứng tam thân tề thuyết. Tam thân thị hiện, các tuỳ cơ kiến, sở kiến bất 

 đồng. Tam thân tề thuyết tức thuyết pháp giả tuy thị ứng thân báo thân”.  Thực tế mà 

nói cũng có pháp thân ở trong đó.  “Thật diệc kiêm pháp thân hỷ”. Rời pháp thân thì 

làm  gì  có  báo  thân  và  ứng  thân.  Đây  là  nói  về  thuyết  pháp.  Sơn  hà  cho  đến  đại  địa 

không có gì chẳng thuyết pháp. 

 “Hữu vô lượng vô số Bồ Tát, Thanh văn chi chúng, cung kính vi nhiễu. Cực Lạc thế 

 giới A Di Đà Phật tam thân thuyết pháp”.  Thính chúng bao nhiêu? Vô lượng vô biên 

vô tận vô số. Đây là những người trong quốc độ mười phương chư Phật đến thế giới 

Cực Lạc để cầu học. Có hàng trời người, có bậc nhị thừa, có bậc Bồ Tát cung kinh vây 

quanh. Vây quanh nghĩa là thân cận. Học Phật, học đạo, học thánh hiền. Ta có thể đạt 

được mấy phần, có thể học được bao nhiêu. Hoàn toàn ở chỗ do ta có tâm cung kính 

hay  không.  Có  tâm  cung  kính  sẽ  thật  sự  đạt  được.  Không có  tâm  cung  kính,  tuy  vây 

quanh bên cạnh Phật A Di Đà nhưng không đạt được lợi ích nào cả. Mọi người chúng 

Tập 320  329 



ta đều vây quanh Phật nghe Phật thuyết pháp, nhưng mổi người có sự cảm nhận không 

giống nhau. Có người nghe giảng kinh thuyết pháp khai ngộ, có người đại triệt đại ngộ, 

có  người  chứng  sơ  quả,  có  người  chứng  tứ  quả.  Cũng  có  số  ít  người  có  thể  triệt  để 

buông bỏ, những điều họ đạt được trong đại thừa giáo gọi là đốn xã. Họ lập tức buông 

bỏ, không có chút lưu luyến nào. Buông sạch tất cả. Minh tâm kiến tánh, họ đã thành 

Phật. Có rất nhiều ví dụ. 

Ngày  xưa  khi  Đức  Thế  Tôn  ngồi thiền  định  dưới  cội  Bồ  Đề,  đã  minh  chứng  cho 

chúng ta. Ở Trung Quốc Lục Tổ Huệ Năng của thiền tông, nhân vật số một này cũng 

đã thể hiện cho chúng ta thấy. Nên những điều này là thật không phải giả. Tại sao họ 

làm được còn người khác thì không, rốt cuộc là nguyên nhân gì? Tâm cung kính chân 

thành  không  giống  nhau.  Ngài  Huệ  Năng  có  mười  phần  tâm  cung  kính  chân  thành, 

không hề có chút nghi ngờ nào. Tâm cung kính này xuất hiện lúc nào? Tôi nói với quý 

vị là mọi lúc mọi nơi. Xưa nay chưa từng gián đoạn, xưa nay chưa từng mất đi. 

Quý vị đọc kỹ Lục Tổ Đàn Kinh, xem ngài đã đối với ai không cung kính? Lục Tổ 

đối với việc gì không cung kính? Chúng ta sẽ hiểu, chúng ta bình thường nói cung kính. 

Đến giảng đường nghe kinh phải cung kính, đối diện với Phật Bồ Tát phải cung kính, 

cũng xem là không tệ. Nhưng quay đầu đối mặt với đại chúng lại không biết cung kính. 

Thì cung kính đó là giả không phải thật. Vì sao? Bởi thật sẽ miên viễn không thay đổi, 

thay đổi là không phải thật. Đối xử với oán thân trái chủ đều phải cung kính, giống như 

đối Phật vậy, phải thật tâm. Chân thành cung kính không hề thay đổi, đối với yêu ma 

quỷ quái cũng không thay đổi, cũng là cung kính. Đối với loài bò bay ngựa chạy cũng 

cung kính như vậy, như vậy mới là tâm cung kính thật sự hiện tiền. Mới có thể vừa 

nghe đã đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. 

Nếu tâm cung kính không sanh khởi , thì sẽ không học được điều gì cả. Thánh nhân 

trong thế và xuất thế gian, dạy chúng ta câu đầu tiên chính là cung kinh, nhưng chúng 

ta lãng quên. Quý vị xem thánh nhân trong thế gian, tác phẩm Lễ Ký của mấy ngàn 

năm trước, câu đầu tiên nói:“Khúc lễ viết, vô bất  kính”. Không có gì  là chẳng cung 

kính. Đối nhân, đối sự, đối vật chẳng có việc nào là không cung kính. Thánh nhân quân 

tử trong thế gian. Trong Phật pháp quí vị thấy rất nhiều nghi thức sám hối. Câu đầu 

tiên là  “Nhất tâm đảnh lễ, nhất tâm cung kính”,  đều là những câu như vậy. Đối tượng 

là ai? Đối tượng là tất cả con người sự vật trong biến pháp giới hư không giới. Chúng 

ta cần phải dùng tâm cung kính như vậy để xử sự đối nhân tiếp vật, Dùng tâm cung 

kính này để học Phật pháp, học tập thánh hiền mới có thể thật đạt được. Nên nói đến 

330  Tập 320 



hai  chữ  cung  kinh  này  thật  không  dể,  nhưng  hai  chữ  này  là  then  chốt  quan  trọng. 

Chúng ta một đời tu học thành tựu nhiều ít đều ở trong hai chữ này. 

Ấn Quang đại sư nói rất hay: một phần cung kính được một phần lợi ích, hai phần 

cung kính được hai phần lợi ích. Không phải ở bên ngoài, không phải ở người khác mà 

hoàn  toàn  là  ở  chỗ  chính  mình.  Ta  có  mấy  phần  tâm  cung  kính,  điều  đó  không  liên 

quan đến ai cả. Chư Phật Bồ Tát, đại thánh đại hiền chỉ có thể khuyến khích chúng ta. 

Đem chuyện này nói cho chúng ta hiểu rỏ ràng minh bạch. Phải tự chúng ta thể hiện, tự 

mình không thể hiện được tâm cung kính thì không có chút phần lợi ích nào cả. 

Quý  vị xem  các  nhà  khoa học  nói với  chúng  ta,  đưa  ra  một  số  liệu  căn  cứ.  Ngày 

nay trên địa cầu này, tổng số nhân khẩu khoảng trên dưới 65 ức. Tổng nhân khẩu 65 ức, 

một  phần  trăm  căn  số  bậc  hai,  tức  là  khoảng  8000  người.  Nếu  trên  thế  gian  này  có 

8000 người đầy đủ tâm chân thành cung kính, thì thế giới này sẽ không có thiên tai. 

Trận động đất hôm qua ở Nhật Bản sẽ không phát sanh. Đây là lời chân thật,  tuyệt đối 

không phải giả. Giới khoa học khẳng định, sức mạnh ý thức tập thể rất lớn, chúng ta 

không thể tưởng tượng được. Loại năng lượng lớn này có thể hoá giải xung đột, có thể 

hoá giải những thiên tai trên địa cầu. Điều này nói rỏ, địa cầu có nhiều thiên tai như 

vậy  là  do  người  thiện  trên  địa  cầu  quá  ít,  chưa  đến  8000  người.  Có  rất  nhiều  người 

nghe rồi, dũng khí rất đáng được người kính phục. Tôi đến, tôi đến gia nhập thêm vào 

một trong 8000 người đó. Nhưng hỏi quý vị, quý vị có mấy phần tâm cung kính? Tôi 

có mười phần tâm cung kính, tôi chân thành cung kính. Nhưng đối xử với oán thân trái 

chủ không có chút cung kính nào, vẫn hận họ thấu xương. Như vậy chứng tỏ cung kính 

đó là giả, không phải thật. 

Phải luôn ghi nhớ rằng nhất thiết cung kính, nhất tâm đãnh lễ. Nhất tâm, nhất thiết 

đó nói cách nào? Câu đầu tiên trong Lễ Ký nói “vô bất kính”. “Vô bất kính” đó phải 

nói như thế nào? Đây là tiêu chuẩn. Các nhà khoa học đưa ra số liệu căn cứ 8000 người 

là  muốn  tiêu  chuẩn  như  vậy.  Đối  mặt  với  một  đống  phân  bò  cũng  phải  cung  kính, 

giống như đối với Phật vậy, nhất định không có chút tâm khinh mạn nào. Vì sao? Bởi 

đó cũng là tự tánh biến hiện. Tự tánh chính là Tỳ Lô Giá Na Phật, có thể không cung 

kính sao? Trong kinh điển đại thừa thường nói Ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp 

không có tâm. Tâm ở đây là chân tâm. Tất cả pháp là chân tâm sở hiện, chân tâm sở 

sanh. Có thể không cung kính sao? Còn có thể đi khắp nơi nói mình là độc tôn chăng? 

Chúng ta dùng tiêu chuẩn này để đo lường mới biết 8000 người là quá khó. 

Tập 320  331 



Trong  Phật  pháp,  nhân  số  Phật  nói  ít  hơn  so  với  các  nhà  khoa  học  nói.  Các  nhà 

khoa học yếu cầu 8000 người. Phật yêu cầu mấy người? Bốn người. Bốn người là một 

tăng đoàn. Tăng đoàn này là thực hiện viên mãn lục hoà kính, là tăng đoàn lục hoà. 

Tăng đoàn này ở đâu thì tất cả thiên tai đều được hoá giải. Quý vị có đồng ý tham gia 

vào tăng đoàn này chăng? Tăng đoàn có hai điều kiện quan trọng nhất là kiến hoà đồng 

giải và giới hoà đồng tu. 

Như thế nào là kiến hoà đồng giải? Lục căn đối với cảnh giới lục trần, thật sự làm 

được không khởi tâm không động niệm là hoà. Tức kiến hoà đồng giải. Đây là người 

như thế nào? Dùng tiêu chuẩn trong Kinh Hoa Nghiêm để nói, thì bốn người này là 

hàng Sơ trụ của Viên giáo trở lên, không phải là người phàm. Bốn người này ở cùng 

nhau là chuyển phàm thành thánh. Đến đâu để tìm? Một người cũng tìm không thấy! 

Vì sao tìm không thấy? Bởi chính mình chưa thành tựu. Nếu chính mình lục căn đối 

với cảnh giới lục trần mà như như bất động, không khởi tâm không động niệm, thì mới 

có thể tìm thấy. Chính mình chưa đến trình độ này, thì đó đều là vọng tưởng, như vậy 

làm sao có thể tìm được. Đây là tiêu chuẩn của đại thừa. 

Chúng ta đem tiêu chuẩn này hạ thấp xuống, hạ đến thấp nhất. Thấp nhất là gì? Là 

Sơ tín vị trong thập tín Bồ Tát, đây là thấp nhất. Thấp nhất cũng phải làm được phá tứ 

tướng mà trong kinh Kim Cang nói. Không chấp trước ngã tướng, nhân tướng, chúng 

sanh tướng, thọ giả tướng. Thật sự đã buông bỏ như trong kinh Kim Cang nói vô ngã 

tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng. Như vậy là Sơ tín vị 

trong thập tín vị của Viên giáo, là năm nhất của tiểu học. Chỗ chúng ta ở, mặc dù vẫn 

có thiên tai nhưng không lớn, sẽ không có tai hại nghiêm trọng. Vì sao? Chúng ta là 

người có phước báo chân chánh. Người có phước ở đất phước, đất phước thì người có 

phước ở. Có phước báo thì có thể chuyển cảnh giới. 

Chuyển  cảnh  giới,  thứ  nhất,  cảnh  giới  và  thân  thể  của  chúng  ta  là  thân  mật  nhất. 

Bên ngoài nhãn nhĩ tỷ thiệt thân, bên trong là lục phủ ngũ tạng. Mổi khí quản, mổi tế 

bào đều bình thương. Bình thường chính là mạnh khoẻ, tật bệnh là không bình thường. 

Tật bệnh có sợ hay không? Không sợ. Tâm trạng chỉ cần bình thường. Tế bào không 

bình thường tự nhiên khôi phục trở lại bình thường. Đây là tâm lý trị liệu, nhưng thực 

tế mà nói mọi người đều không biết. Một người bị bệnh, tìm bác sĩ điều trị, bệnh được 

chữa lành. Phải chăng là cách trị liệu này có gì hay? Nói với chư vị, không phải. Là 

lòng tin đã trị lành nó. Tôi tin bác sĩ, tôi tin phương pháp trị liệu y học, tôi tin tưởng 

332  Tập 320 



thuốc này. Tôi đối với họ mười phần cung kính, không có chút hoài nghi nào nên thật 

sự có hiệu quả. Là tâm lý trị lành bệnh. 

Dù bác sĩ có giỏi, thuốc men có tốt. Nếu không có niềm tin với họ, hoài nghi họ. 

Thì thời gian trị liệu có dài cũng không có hiệu quả. Sau đó ta mới biết rằng y học trị 

liệu thật sự có được kết quả là tâm lý mạnh khoẻ. Tôi nói lời này là 30 năm trước, khi ở 

Mỹ tôi cùng bác sĩ người Mỹ có thảo luận về vấn đề này. Bác sĩ này đồng ý với cách 

nhìn của tôi. Bác sĩ là người Trung Quốc làm việc trong nghành y ở Mỹ. Lúc đó tôi bị 

ho nên đến ông ta khám bệnh. Ông ta thừa nhận. Đây đều là những gì trong kinh điển 

đại thừa, các bậc thánh hiền dạy. Bây giờ con người gọi những điều này là huyền học. 

Không dễ sanh khởi lòng tin. Tín tâm không sanh, đương nhiên đối với nó sẽ không có 

hiệu quả. 

Mấy năm trước tôi nghe được thông tin về “Sơn tây tiểu viện” ở Trung Quốc. Hơn 

40 người bị ung thư, bác sĩ tuyên bố ngừng trị liệu. Theo dự kỳ thì số người này nhiều 

nhất chỉ có thể sống được ba tháng. Đồng nghĩa với tuyên bố tử hình họ. Cũng may là 

số người này đều niệm Phật. Mặc dù bác sĩ đã tuyên bố còn ba tháng nữa là thời kỳ 

mình vĩnh viễn ra đi. Như trong kinh Di Đà nói, nếu một ngày, hai ngày cho đến bảy 

ngày. Thời gian ba tháng rất dài chắc chắn còn kịp nhất tâm niệm Phật. Ba tháng sau 

thân  thể  ngày  càng  tốt,  hoàn  toàn tương  phản  với  dự  kỳ  của  bác  sĩ.  Đến    bệnh  viện 

kiểm  tra  lại  thì  hoàn  toàn  lành  mạnh.  Bác  sĩ  cảm  thấy  rất  kinh  ngạc,  hỏi  họ  dùng 

phương  pháp  trị  liệu  gì?  Không  có  phương  pháp,  chỉ  có  nhất  tâm  niệm  Phật,  không 

nghĩ đến bất cứ điều gì. Vì tuyên bố thọ mạng chỉ có ba tháng, còn nghĩ gì, không nghĩ 

gì cả. Một lòng chỉ muốn vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc, nào ngờ họ vẫn còn 

thọ mạng. Tho mạng vẫn còn nên Phật không đến tiếp dẫn. Không phải một người mà 

hơn 40 người. 

Từ đó cho thấy, ý niệm thật sự  quyết định tất cả. Chúng ta hoàn toàn khẳng định 

không còn hoài nghi. Trong kinh Phật nói “chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. Chỉ sợ 

tâm  loạn,  quá  tạp,  vọng  niệm  quá  nhiều.  Điều  này  đối  với  thân  tâm  mạnh  khoẻ  của 

mình chướng ngại rất lớn. Tâm phải tịnh, thân phải động. Thân là cơ khí, nên cần phải 

vận động. Không vận động nó sẽ bị rỉ sét. Thân phải vận động, tâm phải tịnh. Bây giờ 

con  người  hoàn  toàn  tương  phản.  Thân  nên  phải  vận  động  họ  lại  không  vận  động. 

Không nên vận động là tâm, thì tâm luôn luôn phải động. Hoàn toàn đi hướng ngược 

lại, như vậy thân tâm họ làm sao có thể mạnh khoẻ. Đạo lý là ở chỗ này. 

Tập 320  333 



Trong Phật pháp chẳng những có đạo dưỡng sinh, mà còn có con đường phát tài. Y 

theo giáo huấn trong kinh Phật, thật sự được phát tài. Tôi nói là thật sự phát tài. Như 

thế nào là thật phát tài? Số mạng không có tài, họ đạt được của cải, nên gọi là thật phát 

tài. Số mạng họ có tiền mà đạt được tài bảo, đó không phải là phát tài. Số mạng có, tại 

sao trong số mạng có? Vì đời trước có tu. Nên đời này đến hưởng phước. Đời trước 

trồng nhân thì đời nay hưởng quả. Đời trước không trồng nhân, thì đời nay đến đâu để 

tìm? Đời trước trồng nhân gì? Bố thí. 



Trong kinh  Đức  Phật dạy  rất  hay.  Phật  dạy  bố  thí  tài được  tài  bảo,  càng thí  càng 

nhiều. Trên đời này có được vạn ức tài sản. Đại phú gia sở hữu nhiều tài sản như vậy, 

ít nhất cũng bố thí đến mười đời, mới tích luỹ được của cải lớn như vậy. Nếu họ hiểu 

được đạo lý này. Dùng của cải của họ đi cứu tế một quốc gia, một khu vực. Nếu bố thí 

thì tài sản sau đó được tăng lên nhiều lần. Không những của cải đến, mà quả báo cũng 

rất tốt đẹp. Đời sau là quốc vương của quốc gia đó, khu vực đó. Vì sao? Nhân dân cảm 

ân đức mà quý vị đã bố thí. Nếu ta dạy họ tốt đó là trí tuệ bố thị. Quan tâm đến cuộc 

sống của họ là bố thí vô uý, thì quả báo đạt được là của cải. Thông minh trí tuệ, mạnh 

khoẻ trường thọ. Là người đại phước báo. 

Trong lịch sử Trung Quốc, chúng ta thấy một người là Hoàng Đế Càn Long. Phước 

báo của ông ta, đứng về mặt quả báo mà nói thì phước báo của ông, đời trước ít nhất là 

trên mười đời. Đời đời kiếp kiếp tu ba loại bố thí này, vì cả ba loại bố thí này ông ta 

đều  đạt  được.  Khi  ông  ta  làm  Hoàng  đế,  sửa  “Tứ  Khố  Toàn  Thư”,  sửa  “Đại  Tạng 

Kinh”. Đây là bố thí pháp đối với tất cả chúng sanh trên toàn thế giới, quả báo đạt được 

là  đại  trí  tuệ.  Chúng  ta  học  Phật,  như  vậy  mới  thật  sự  hiểu  được  những  đạo lý  này. 

Quan trọng nhất là y giáo phụng hành, phải thật sự thực hành. Hy vọng quả báo của 

chúng ta có thể giống như Phật A Di Đà vậy. Tương lai thành tựu cũng là vô lượng vô 

biên vô tận vô số Bồ Tát, Thanh Văn cung kính vây quanh. Cung kính vây quanh này 

không phải là vinh dự của mình. Có tâm niệm vinh dự chính mình là sai, sẽ bị đoạ lạc, 

lại khởi tham sân si mạn. 

Tâm địa thanh tịnh không nhiễm chút trần. Đó mới là phước báo chân thật. Chỉ cần 

có một chút đắc ý là sai, là phiền não khởi hiện hành. Phiền não khởi hiện hành thì trí 

tuệ  bị  chướng  ngại,  phước  đức  bị  chướng  ngại,  phước  báo  không  bị  chướng  ngại. 

Nhưng phước báo hưởng hết rồi thì không còn nữa. Điều này không thể không biết. 

334  Tập 320 



Đại chúng trong thế giới tây phương Cực Lạc số lượng rất nhiều. Nói thật thì Đức Phật 

cũng không đếm hết. 

 “Nhân bỉ độ thánh chúng vô lượng. Phục hữu thập phương tiền vãng lễ cận thính pháp 

 chi thánh chúng diệc giai vô lượng”.  Không phải phát tâm chân thật vãng sanh đến thế 

giới Cực Lạc. Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc là chúng thường trú của thế giới Cực 

Lạc. Không phát tâm vãng sanh, nghe đến danh hiệu của Phật A Di Đà, nghe đến công 

đức của Phật A Di Đà, đến để tham học trước, đến đột xuất. Số người đó cũng không ít, 

rất đông, cũng vô lượng. 

 “Tất giai vi nhiễu bỉ Phật toạ hạ, nhất tâm cung kính thính Phật thuyết pháp”.  Ở trước 

là cung kính vây quanh, nhưng ở đây là nhất tâm cung kính. Như vậy mới đạt được lợi 

ích chân thật. Pháp sư thuyết pháp không có đạo đức, không có tu. Trên bục giảng nói 

năng bậy bạ, như vậy có thể đối với họ nhất tâm cung kính chăng? Nếu có thể thật sự 

nhất tâm cung kính, thì bất kể ngồi trên đài là phá giới phạm trai, tạo nhiều tội ác, thì ta 

cũng đắc được chánh pháp. Ta nghe họ thuyết pháp mổi câu đều là chánh pháp. Vì sao? 

Bởi cảnh tuỳ tâm chuyển. Cảnh giới bên ngoài tuỳ theo tâm ta mà chuyển. Trong tâm 

đối với pháp sư này không cung kính, không để họ trong mắt. Thì dù họ là Phật A Di 

Đà tái sanh cũng vô dụng, cũng không đạt được phần lợi ích nào. 

Họ là yêu ma quỷ quái, mạo xưng một vị tỳ kheo để thăng toà thuyết pháp, nhưng 

ta nhất tâm cung kính, những gì ta đạt được là chánh pháp của Như Lai. Đây đều là sự 

thật không hề giả. Cảnh tuỳ tâm chuyển, mình là chủ tể vũ trụ, chủ tể của tất cả, không 

phải người khác làm chủ tể mình. Đây gọi là Phật pháp đại thừa. Nên Phật pháp đại 

thừa không có vấn đề gì chẳng giải quyết được. Đạo lý là ở chỗ này. Pháp thế và xuất 

thế gian khó. Khó ở chổ nào? Khó ở chổ cầu xin người khác. Cầu xin người khó, Phật 

pháp không cầu xin người chỉ cầu chính mình. 

Đức Thế Tôn chưa từng cầu xin người khác. Chư Phật Bồ Tát cũng chưa từng cầu 

xin người khác. Lịch đại tổ sư cũng chưa cầu xin người khác. Chỉ nghe nói có người 

đến cầu họ, chứ chưa nghe nói họ đi cầu người khác. Những điều này chúng ta đều có 

thể hiểu. Phẩm này chúng ta giảng đến đây, mời quý vị xem phẩm bên dưới. 

 “Giai nguyện tác Phật đệ thập”.  Đề mục của phẩm này rất thù thắng “giai nguyện tác 

Phật”. Chúng ta xem chú giải phẩm đề của Hoàng Niệm Tổ.  “Bổn phẩm duy kiến ư 

 Hán Ngô lưỡng cổ dịch”.  Trong phẩm này có hai ý nghĩa quan trọng.  “Nhất giả, A Xà 

 Vương Tử đẳng, văn kinh hoan hỷ, phát nguyện thành Phật. Như A Di Đà Phật, Thích 

 Tôn tức vị chứng minh”.  Kinh văn này có hai đoạn, đây là đoạn thứ nhất. A Xà Vương 

Tập 320  335 



Tử,  lúc  Đức  Phật  giảng  “Vô  Lượng  Thọ  Kinh”,  họ  là  thính  chúng.  Sau khi  họ nghe 

xong, kinh vẫn chưa giảng xong. Khi nghe đến đoạn này, nghe nói Pháp Tạng ở thế 

giới Cực Lạc thành Phật. Thành Phật chưa bao lâu, mới chỉ có thời gian mười kiếp, và 

hiện nay đang nói pháp. Họ nghe đến đây liền sanh tâm hoan hỷ . Phát đại nguyện tôi 

cũng muốn làm Phật, giống như Phật A Di Đà vậy. Đức Thế Tôn đã chứng minh cho 

họ. Nguyện này có thể thực hiện được chăng? Được. 

 “Thị vi khởi phát ngã đẳng kim nhật đắc văn thử kinh, diệc đương như A Xà Vương Tử 

 phát khởi đại nguyện dã”.  A Xà Vương Tử và đồng bạn không phải là người phàm. Họ 

cũng là Phật Bồ Tát hoá thân, thị hiện đến để gợi ý cho chúng ta, giúp đở chúng ta, 

khiến chúng ta nhìn thấy tấm gương tốt, thì chính mình cảm động cũng phát tâm muốn 

giống như họ vậy, giống như A Xà Vương Tử vậy, quyết định phát tâm cầu sanh tịnh 

độ. 

Sanh đến tịnh độ Phật A Di Đà hỏi, ngươi đến thế giới Cực Lạc gặp ta là muốn cầu 

điều gì? Con muốn xin Phật thu nhận con làm đệ tử để theo ngài học tập. Phật A Di Đà 

cũng gật đầu hoan hỷ. A Xà Vương Tử không phải như vậy. Ông đến thế giới Cực Lạc 

là để làm Phật, hy vọng được giống như Phật A Di Đà. Phật A Di Đà nghe càng hoan 

hỷ hơn. Người ở trước là đến học tập, nhưng người này đến là để lấy bằng tốt nghiệp, 

đến là tốt nghiệp. Nên nhớ tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, thật không thể nghĩ bàn. 

       “Đệ nhị, Phật thuyết thị chư Vương Tử dĩ ư vô lượng kiếp trung hành Bồ Tát đạo. 

 Quá khứ sanh trung tức Phật đệ tử, cố kim phục tướng trực. Thử biểu nhất thiết chư 

 pháp bất ly nhân duyên”.  



Tất cả pháp đều có nhân có duyên có quả có báo, nhân duyên quả báo. Thế xuất 

thế gian pháp cũng không tách rời định luật này. Trồng nhân gì thì gặp được duyên đó. 

Nhân gặp được duyên thì quả báo sẽ hiện tiền. Nên những người này trong quá khứ là 

đệ  tử  của  đức  Thế  Tôn.  Lần  này  Đức  Thế  Tôn  thị  hiện  thành  Phật  lại  gặp được  họ. 

Chứng tỏ những người này thiện căn sâu dày. Trong này hiển bày cho chúng ta một 

thông tin là, tất cả pháp trong thế xuất thế gian đều không tách rời nhân duyên quả báo. 

Thật sự hiểu rỏ ràng minh bạch rồi, việc gì trên thế gian này là quan trọng nhất? Trồng 

thiện nhân là quan trọng nhất, kết thiện duyên là quan trọng nhất. 

Thiện  nhân  thiện  duyên  rất  nhiều,  vậy  nhân  nào  mới  là  quan  trọng  nhất?  Giúp 

chúng  sanh  giác  ngộ  là  quan  trọng  nhất.  Quý  vị  thấy,  Chư  Phật  Như  Lai  không  làm 

việc gì khác, chỉ chuyên môn làm việc này. Điều này là thật không phải giả. Cuộc đời 

của Đức Thế Tôn giảng kinh giáo hoá là pháp bố thí. Kinh Bát Nhã, Kinh Kim Cang 

336  Tập 320 



quí vị đọc rất nhiều. Ví dụ trong kinh Kim Cang nói, bố thí bảy báu trong thế giới đại 

thiên, cũng không bằng vì người khác nói bài kệ bốn câu. Bài kệ bốn câu là pháp bố thí, 

bố thí bảy báu trong thế giới đại thiên cũng không hơn được. Vì sao? Bố thí bảy báu 

chỉ có thể giải quyết vấn đề vật chất. Cuộc sống vật chất của họ quá khổ, bố thí vật 

chất khiến họ sống thoải mái hơn nhưng không thể giác ngộ. Không thể giác ngộ chính 

là không thể cải thiện tự ngã, phải dựa vào người khác, như vậy mới là khổ! Nên Đức 

Phật không làm việc này. Suốt cuộc đời chỉ chuyên môn tận lực dạy học_pháp bố thí. 

Trụ thế dạy học 49 năm, vui vì điều này mà không thấy mệt nhọc! 

Ấn  Quang  đại  sư  đặc  biệt  thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy.  Thị  hiện  như  thế  nào?  Thị 

hiện không có duyên dạy học. Ngài là người Sơn Tây, nên giọng nói rất nặng. Giảng 

kinh  một  số  người  nghe  không  hiểu.  Ngài  đã  dùng  phương  pháp  gì?  Dùng  văn  tự. 

Dùng thông tin, dùng văn tự dạy học rất thành công. Ngài 70 tuổi mới ra hoằng pháp, 

trước 70 tuổi đọc sách. Ngài thị hiện như cổ nhân nói “hậu tích bạc phát”. Quý vị xem, 

70 công lực, vừa phát ra sức mạnh rất lớn. Ngài hoằng pháp chỉ 10 năm, 80 tuổi viên 

tịch. 10 năm, 10 năm thành tựu. Trong 100 năm nay, bất luận là tại gia hay xuất gia, 

chưa có người nào có thể vượt hơn ngài. Thật quá vĩ đại! Người mộ danh đến thân cận 

ngài rất đông. Sau khi nổi danh cúng dường cũng nhiều. Cúng dường cho ngài  ngài 

không hưởng một đồng một xu nào cả, vẫn mặc y phục cũ kỷ của mình, vẫn ăn rau củ 

như bình thường. Mọi thứ cúng dường đều là ngài dạy chỉ làm một việc là in kinh bố 

thí. Ngài đem tiền người ta cúng dường thành lập một xưởng in ấn, tự mình in sách. 

Xưởng in ấn này ở Chùa Báo Quốc -Tô Châu, gọi là Hoằng Hoá Xã. Đây là sự nghiệp 

của ngài, cũng chính là của thập phương cúng dường, in ấn kinh luận. 

Năm 1977, lần đầu tiên tôi rời Đài Loan đến HongKong giảng kinh. Lần đó tôi ở 

HongKong bốn tháng giảng Kinh Lăng Nghiêm. Hai tháng trước ở nơi thư viện Phật 

giáo Trung Hoa của Đàm Hư pháp sư. Vì ở nơi thư viện, thấy trong thư viện cất giữ 

sách Hoằng Hoá Xã của Ấn Quang đại sư rất đầy đủ. Tôi vô cùng hoan hỷ, vì thầy giáo 

của tôi là Lý Bính Nam là học trò của Ấn Quang đại sư. Tôi gọi Ấn Quang đại sư là sư 

tổ. Có phần cảm tình này mới biết được sự nghiệp vĩ đại một đời của ngài. Đây mới 

thật sự gọi là một môn thâm nhập và huân tu lâu ngày. 

Lâu lâu các nơi có thiên tai như khô hạn, lụt lội, có thiên tai như vậy. Ngài cũng 

cứu trợ, tiền cứu trợ từ đâu mà có? Lấy ra một ít từ trong khoản tiền in ấn kinh để cứu 

trợ. Chủ chốt là in ấn kinh, còn các sự nghiệp khác là phụ. Điều này nói lên một điều, 

tiền chuyên dùng. Có thiên tai lớn có thể lấy ra vài ngàn trong số tiền dùng riêng. Lúc 

Tập 320  337 



đó là đồng tiền, rất có giá. Tôi nhìn thấy trong Hộ quốc tức tai pháp hội ở Thượng Hải 

nói,  lấy  trong  khoản  tiền  in  kinh  là  3000  đồng  để  cứu  trợ  thiên  tai.  Đây  đều  là  làm 

gương cho chúng ta, gợi ý cho chúng ta. Chúng ta nên biết phải làm cách nào. 

Sau khi tôi xuất gia học Phật, hoàn toàn học Ấn Quang đại sư. Đây là thầy Lý dặn 

dò tôi. Khi tôi học với thầy, thầy rất khiêm tốn nói với tôi. Thầy có thể dạy tôi năm 

năm. Sau 5 năm thầy sẽ giới thiệu cho tôi một vị thầy để theo học tập. Tôi nói ai vậy? 

Ấn Quang đại sư. Ấn Quang đại sư không còn nữa làm sao học với ngài? Văn Sao còn. 

Nên thầy Lý tặng tôi bốn cuốn Ấn Quang Đại Sư Văn Sao. Hai cuốn chính, hai cuốn 

viết tiếp. Đây là lúc sớm nhất, 60 năm trước. Hiện nay đã tập trung toàn bộ, tất cả là 

một tập bảy cuốn dày như vậy. 

Đọc sách ngài, y giáo phụng hành chính là đệ tử của ngài. Nên tứ chúng đồng học 

cúng dường cho tôi, tôi dùng 80 phần trăm thậm chí 90 phần trăm đều dùng vào việc in 

ấn  kinh  sách.  Đại  Tạng  Kinh  chúng  tôi  sắp  được  mười  ngàn  bộ.  Tứ  Khố  Toàn  Thư 

chúng tôi in 100 bộ. Tứ Khố Hội Yếu chúng tôi in 200 bộ. Quý vị đồng tu nên nhớ, về 

sau không nên đưa tiền cho tôi. Tôi đã lớn tuổi, còn đưa tiền để tôi làm những việc này, 

quý vị không ngại sao? Có tiền quý vị tự đi làm, cần gì tìm tôi? Tôi đã lớn tuổi, làm 

việc đến đây là dừng. Tôi không muốn làm nữa nên không cần tiền. 

Không phải sách Phật, nhưng đối với đại chúng trong xã hội có lợi ích, có ưu điểm 

thật sự, cũng nên làm, cũng nên in. Như tôi hiện nay trong xưởng in ấn có mười ngàn 

bộ xuất bản, là Quần Thư Trị Yếu của Đường Thái Tông. Tôi đã in mười ngàn bộ. Bộ 

sách này tôi hy vọng giúp toàn thế giới, làm cách nào để trị xã hội tốt, trị quốc gia tốt, 

trị thế giới tốt. Triều đại nhà Đường là triều đại hưng thịnh nhất, nền chính trị thời này 

rất tốt chính là nhờ bộ sách này. Chúng tôi muốn đem bộ sách này truyền ra cho khắp 

thế giới. 

Ngoài  ra  còn  có  một  bộ  Quốc  Học  Trị  Yếu.  Đầu  năm  dân  quốc  những  vị  đại  sư 

quốc học, họ dùng thời gian 10 năm để biên tập thành. Chính là tinh hoa của Tứ Khố 

Toàn  Thư,  tất  cả  có  8  cuốn.  Thật  là  hy  hữu  khó  gặp.  Tôi  có  được  bộ  sách  này.  Rất 

nhiều người nói với tôi, có thể muốn tìm bộ thứ hai cũng không có. Tôi cũng đem nó in 

ra mười ngàn bộ. Đây là gì? Phục hưng cơ sở của văn hoá truyền thống xưa. Ngày nay 

chúng ta nói văn hoá truyền thống xưa, nên bắt đầu học từ đâu? Bắt đầu học từ bộ sách 

này. Tất cả chỉ có 8 cuốn. Là chìa khoá của Tứ Khố Toàn Thư, là con đường nhanh 

nhất để vào Tứ Khố Toàn Thư. Nên đọc trước sách này, sau đó tìm hiểu Tứ Khố. Khi 

338  Tập 320 



đã hiểu Tứ Khố rồi, mà còn thích điều gì nữa thì cứ chuyên môn nghiên cứu. Vì bộ 

sách này quá hay. 

Không có bộ này thì quý vị xem Tứ Khố Toàn Thư. Bây giờ sách trong nhà sách 

thương vụ in chữ rất lớn, in cũng rất đẹp. 1500 cuốn sách thì nên bắt đầu học từ đâu? 

Tôi mua 100 bộ, vốn là muốn tặng cho các trường đại học trong nước, nhưng duyên 

chưa đủ. Nên nay tôi đã phân chia. Âu Châu 10 bộ, Indonesia 10 bộ, Malaysia 10 bộ. 

Tôi còn muốn tặng mổi địa phương trên thế giới. Không có ý gì khác ngoài việc bảo 

tồn truyền thống văn hoá xưa. Không nên để nó bị huỷ diệt hết trong những trận thiên 

tai lớn. Dụng tâm của chúng tôi là như vậy. 



Quan trọng nhất là lớp trẻ phải biết lập chí. Vì kế thừa tuyệt học của thánh hiền, 

vì thiên hạ thái bình. Vì chánh pháp cửu trú, vì hoằng pháp lợi sanh. Ngoài việc này ra 

thì  không  có  mong  cầu  gì  nữa.  Làm  người  truyền  thừa  của  Phật  Bồ  Tát,  làm  người 

truyền thừa của các bậc thánh hiền. Đây chính là “giai nguyện tác Phật”. 

Gợi  mở  của  phẩm  kinh  này  đối  với  chúng  ta.  Thật  sự  phát  tâm  này,  chúng  ta  tin 

rằng  người  đó  không  phải  là  thường.  Người  thường  không  phát  tâm  được  như  vậy. 

Phát ra cũng gọi là lộ thuỷ đạo tâm, họ làm không được. Thật sự phát tâm, thật sự có 

thể làm được sẽ như trong kinh này, trong quá khứ đã học, có thiện căn, có phước đức. 

Ngày nay các bậc thánh hiền, Chư Phật Bồ Tát giao sứ mạng cho chúng ta, đem ngọn 

đèn trí tuệ này vĩnh viễn truyền về sau. Đã biết tất cả pháp không tách rời nhân duyên 

quả báo. 

 “Cố tri ngã đẳng kim nhật đắc ngộ thử kinh”. Đây là Hoàng Niệm Tổ nói, ngày nay 

chúng ta gặp được bộ kinh này.  “Văn thị Tịnh độ diệu pháp. Diệc tất đa sanh dĩ lai. 

 Mong  thọ  lưỡng  độ  đạo  sư  giáo  hoá  tề  độ”.   Đây  là  thật  hoàn  toàn  không  phải  giả. 

Lưỡng độ là thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà, và thế giới Ta Bà này của Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni, là đạo sư của hai cỏi này. Hai vị này đều là thầy của chúng ta. Trong 

nhiều đời quá khứ, chúng ta đã từng tiếp nhận sự giáo hoá của hai vị thầy này. Như vậy 

mới có duyên, nên vừa tiếp xúc liền sanh tâm hoan hỷ, mới chân thật phát nguyện.  “Cố 

 ư  kim  nhật  phương  năng  hữu,  như  thị  thù  thắng  nhân  duyên  dã”.   Nhân  duyên  này 

không dể gặp được, nhất định phải trân quý. 

Chúng ta xem tiếp, phẩm kinh văn này không dài chỉ có hai đoạn. Chúng ta xem 

trước đoạn này.  “Phật thuyết A Di Đà Phật vi Bồ Tát cầu đắc thị nguyện thời. A Xà 

 Vương Tử dữ ngũ bách đại trưởng giả, văn chi giai đại hoan hỷ, các trì nhất kim hoa 

 cái câu đáo Phật tiền tác lễ, dĩ hoa cái thượng Phật dĩ”.  Đây là cũng dường.  “Khước 

Tập 320  339 



 toạ nhất miên thính kinh, tâm trung nguyện ngôn, linh ngã đẳng tác Phật thời, giai như 

 A Di Đà Phật”. Đây là đoạn thứ nhất. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ.  “Thử vương tử” chính là A Xà Vương 

tử.  “Dữ ngũ bách trưởng giả”,  500 trưởng giả này là đồng bạn của A Xà Vương tử, 

đều là bạn tốt của ông ta. Hay nói cách khác cũng đều là hàng quý tộc.  “Chánh thị hiện 

 tại dữ đương lai, nhất thiết hàm linh chi điển phạm”.  Họ ở trong hội thể hiện như vậy 

là làm gương, làm mô phạm cho chúng ta. Ý nghĩa này rất thâm sâu, nhưng chúng ta 

có thể lãnh hội được. 

 “Văn chi giai đại hoan hỷ. Thử hoan hỷ phi nhất thiết thế lạc khả tỷ”.  Niềm vui của 

cõi trời hay cõi người cũng không thể so sánh với niềm vui này. Cũng như người xưa 

thường  nói:  “Thế  vị  không  đậm  bằng  pháp  vị”.  Thật  sự  khế  nhập  vào  kinh  giáo  đại 

thừa. Niềm vui này trong thế gian tuyệt đối không thể sánh bằng. Chân lạc đấy! Ngạn 

ngữ có câu:  “ Nhân phùng hỷ sự tinh thần sảng”. Niềm vui lớn nhất trong thế xuất thế 

gian là gì? Nghe pháp học Phật là niềm vui lớn nhất. Đến thế giới tây phương Cực lạc 

để làm gì? Đến lễ Phật nghe pháp, giống như A Xà Vương Tử vậy. Lấy kim hoa cái 

cúng  Phật.  Đây  là  lễ  Phật.  Sau    khi  lễ  Phật  xong  liền  ngồi  vào  chổ  ngồi  nghe  Phật 

thuyết pháp. Thế giới tây phương Cực Lạc cũng như vậy. 

Nghe pháp sẽ khai ngộ. Khai ngộ là pháp hỷ sung mãn. Đồng thời lại có thể đến 

mười phương thế giới giúp chúng sanh có duyên với mình. Có thể vì họ mà hiện ra các 

hình tướng để cảm hoá họ, khuyên dạy họ quay đầu là bờ. Giống như mình niệm Phật 

cầu sanh tịnh độ vậy. 

Chúng ta xem tiếp đoạn văn  “nãi nhân Di Đà cứu cánh viên mãn”.  Đây là nói rỏ vì 

sao  “văn chi giai đại hoan hỷ. Nhân Di Đà cứu cánh viên mãn”.  Viên mãn này là đại 

viên mãn. Trí tuệ viên mãn, đức năng viên mãn, tướng hảo viên mãn. Không có điều gì 

chẳng viên mãn. “Siêu thế hy hữu chi đại nguyện nhi hỷ”.  Siêu thế ở đây tức là vượt ra 

ngoài thế xuất thế gian. Đại nguyện hy hữu chính là 48 nguyện. Ở trước chúng ta đã 

học, hoan hỷ là từ đây mà có.  “Vi Di Đà viên chứng bồ đề đại nguyện thành tựu nhi 

 hỷ” . Chính là rất hoan hỷ. 

Thứ nhất đại nguyện hy hữu. Thứ hai là đại nguyện viên mãn, đại nguyện thành tựu. 

Thứ ba càng tiến hơn nữa là  “Vi Di Đà chứng thử cứu cánh phương tiện. Dĩ trì danh 

 diệu pháp phổ độ nhất thiết nhi hỷ”.  Đây là chân thật hoan hỷ! Phương pháp này của 

Phật A Di Đà thực tế quá tuyệt diệu, tuyệt diệu không sao nói được. Chính là dùng một 

câu Phật hiệu. Là thật hoàn toàn không phải giả. Vấn đề bây giờ là chúng ta không biết 

340  Tập 320 



câu Phật hiệu này, đã lãng quên nó. Nếu thật sự biết, tôi tin rằng quý vị sẽ từng giây 

từng phút ở đây niệm Phật, không để thời gian uổng phí. Vì sao? Niệm Phật có được 

niềm vui lớn. Nếu nói những thứ khác là sanh phiền não, còn niệm một câu Phật hiệu 

là sanh niềm vui rất lớn. Vì biết rằng niệm câu Phật hiệu này sẽ thành Phật. Suy nghĩ 

bậy bạ sẽ đoạ vào tam ác đạo, sẽ trôi lăn trong lục đạo luân hồi. 

Chúng ta bây giờ là muốn trôi lăn trong luân hồi lục đạo, hay muốn đến thế giới tây 

phương Cực Lạc làm Phật? Nếu muốn đến thế giới Cực Lạc làm Phật, thì không được 

rời câu Phật hiệu này phút giây nào cả. Muốn trôi lăn trong luân hồi thì cứ niệm Phật 

tuỳ tiện. Nhớ đến thì niệm, không nhớ thì thôi. Như vậy là sao? Tiếp tục trôi lăn trong 

luân hồi lục đạo. Thử nghĩ lại xem từ sáng đến tối trong tâm ta niệm gì? Là ý niệm tự 

tư tự lợi nhiều,  ý niệm danh văn lợi dưỡng nhiều,  ý niệm được mất nhiều hay là ý 

niệm Phật A Di Đà nhiều? So sánh một chút là biết ngay. Suốt ngày hôm nay ta làm gì? 

Sau đó sẽ biết thế giới Cực Lạc tuy tốt, nhưng đời này ta có thể đến đó được hay không 

thì ta sẽ hiểu, không cần hỏi người khác. Hỏi người khác họ sẽ nói lời khách sáo để 

không tổn thương mình. Đều là nói ông được, ông tốt, ông không tệ, đời này nhất định 

được vãng sanh. Ta được vãng sanh hay không làm sao họ biết được. 

Ta được vãng sanh hay không hỏi Phật A Di Đà, Phật A Di Đà cũng không biết, 

chỉ có chính mình mới biết. Đây đều là sự thật. Lời nói an ủi người của các bậc thánh 

hiền trong thế xuất thế gian rất nhiều. Đây không phải là sai lầm quá lớn, mà các ngài 

đều quan sát căn cơ. Họ sẽ không trách cứ ai, vì sao? Phật độ chúng sanh là đời này 

qua đời khác chứ  không phải  chỉ  một  đời này. Đời này không muốn đi  là vì nghiệp 

chướng ta nặng không đi được, cũng để ta hoan hỷ niệm vài câu Phật hiệu, để A lại da 

thức trồng một chút thiện căn. Đời sau kiếp sau gặp lại sẽ độ. 

Nếu ta muốn hỏi đời nào mình được vãng sanh? Thì trong đời đó câu Phật hiệu ở 

trong tâm phải nhiều hơn nhiều lần tạp loạn. Ví dụ chúng ta nói 24 giờ. 20 giờ trong 

tâm chỉ để câu Phật hiệu, 4 giờ tạp loạn. Như vậy có năng lực rời xa cỏi ta bà này. Nếu 

nói tôi một ngày niệm Phật 12 giờ, còn 12 giờ suy nghĩ lung tung. Không chắc được, vì 

điểm số chỉ có 50 điểm. Đời này có được vãng sanh hay không là chưa biết. Nhất định 

phải vượt qua, khẳng định được vãng sanh là 24 tiếng đồng hồ không để một phút có 

tạp niệm. Người này nhất định vãng sanh. 

Trong tâm thật có Phật A Di Đà. Ngoài Phật A Di Đà ra điều gì cũng không có. Cái 

gì cũng không nghĩ, cái gì cũng không cần. Người này nhất định vãng sanh. Mổi việc 

đều hỏi người khác, hỏi quỷ thần “tôi được hay không được”. Nói một câu là ta còn 

Tập 320  341 



hoài nghi. Nghi là chướng ngại lớn nhất của bậc tinh tấn Bồ Tát. Không nghi sao lại 

hỏi người khác? Điều đó không cần. Trong tâm nếu thật sự có Phật, chắc chắn được 

vãng sanh. 



Thiên tai là có thật không phải giả. Làm sao biết là có? Xem nhân tâm. Xem 

người trên thế gian này họ nghĩ điều gì, họ nói gì và họ làm điều gì. Như vậy không 

phải đã rỏ ràng thấu triệt rồi sao? 

Nếu  nghĩ  là  thiện  pháp,  nói  là  thiện  pháp,  làm  là  việc  tốt.  Thì  thiên  tai  gì  cũng 

không xảy ra, thiên  hạ thái  bình. Nếu suy nghĩ, ngôn ngữ, hành động hoàn toàn trái 

ngược với luân lý, đạo đức, nhân quả. Như vậy là phiền phức rất lớn! 

Vì sao trước đây không xảy ra nhiều thiên tai như vậy. Vì sao bây giờ mổi năm lại 

mổi  nhiều  hơn  như  vậy?  Điều  này  chứng  tỏ  suy  nghĩ  chúng ta  bất  thiện,  lời  nói  bất 

thiện và việc làm cũng bất thiện, nên năm nay nghiêm trọng hơn năm trước. Dẫn đến 

xã hội động loạn, địa cầu tai biến, sự việc chính là như vậy. Giới khoa học đưa ra báo 

cáo, không phải là lời đồn đãi mà là sự thật. Họ đo lường được núi lửa trên địa cầu đã 

vươt bậc. Như công viên Hoàng Thạch ở Mỹ như vậy cũng có mười mấy nơi, phần lớn 

đều ở dưới đáy biển. Nếu loại núi lửa siêu cấp dưới đáy biển này bộc phát. Ít nhất có 

sóng lớn đến 1000 mét Anh. 1000m Anh là bao nhiêu mét? Khoảng hơn 300 mét, dẫn 

đến sóng lớn hơn 300 mét. Như vậy sẽ tạo nên đại sống thần. 

Sóng biển này nếu vổ vào bờ biển, dọc theo bờ biển  khoảng 20 cây số đều không 

an toàn. Những thành thị ở ven biển trong sát na sẽ bị huỷ diệt hết. Điều này thật đáng 

sợ. Động đất lớn cũng là giới khoa học dự tính. Những điều họ nói năm ngoái. Họ nói 

từ đây về sau, loại động đất siêu cấp này. Cấp 8 cấp 9 ngày càng nhiều. Không phải 

cấp năm cấp sáu mà là siêu động đất cấp tám cấp chính. Núi lửa ở công viên Hoàng 

Thạch lộ lên  trên  mặt  đất.  Mổi  khi  muốn bộc phát, trên mạng đều có thông tin. Hai 

phần ba của Mỹ không còn. Đáng sợ nhất là đối với sự huỷ diệt của toàn thế giới. Vì 

khói của núi lửa phun ra, phun lên trên không trung khoảng 15 đến 20 cây số. Khói của 

núi lửa phun lên cao như vậy. 

Hiện  nay  máy  bay  trên  quốc  tế,  từ  chổ  này  bay  đến  nước  Mỹ,  bay  cao  lên  trên 

không khoảng 10 vạn mét. Hay nói cách khác, nếu khói của núi lửa phun lên 20 cây số, 

là chỉ có thể bay lên một nửa. Khói núi lửa này cứ tuần hoàn theo địa cầu, có thể gây 

nên một tháng đến nữa năm trên địa cầu sẽ không nhìn thấy mặt trời. Khói núi lữa sẽ 

che khuất đi. Một tháng đến nữa năm không nhìn thấy mặt trời, thì động thực vật trên 

mặt đất đều không thể sanh tồn. Ngũ cốc rau xanh đều không thể sinh tồn vì không có 

342  Tập 320 



ánh nắng. Quý vị thử nghĩ đã mang đến thiên tai như thế nào. Thật không thể tưởng 

tượng được! 

Không chỉ là thiên tai ở Mỹ mà là trên toàn địa cầu. Như thế nào mới có thể cứu 

thiên  tai  này?  Trong  Phật  pháp  đại  thừa  có  nhưng  con  người  không  tin.  Có  thể  cứu 

thiên tai chính là bộ kinh Vô Lượng Thọ này, chính là câu hồng danh sáu chữ này. Nếu 

chúng ta siêng năng niệm A Di Đà Phật, thì thiên tai này có thể hoá giải. Không thể 

hoá giải hoàn toàn thì cũng sẽ giảm nhẹ, rút ngắn thời gian lại. Chúng ta hy vọng rằng 

những  núi  lửa  siêu  cấp  trên  địa  cầu  này  đừng  bộc  phát.  Chư  vị  đồng  học  niệm  Phật 

nhiều, chúng ta niệm Phật nên hồi hướng cho việc này. Nguyện cầu bất luận là núi lửa 

trên mặt đất hay dưới lòng biển trên toàn thế giới đều không bộc phát. 

Chính mình được lợi ích không thể nghĩ bàn. Thiên tai đến không sợ hãi. Túi bất 

tịnh này mất đi thì thôi, không cần nữa, sẽ đến thế giới Cực Lạc. Phật pháp nói cho ta 

biết một việc vô cùng quan trọng,  đó chính là sinh mạng vĩnh hằng. Ta là bất sanh bất 

diệt, thân thể này không phải là ta. Thân thể là ta sở hữu như áo quần vậy, nó không 

phải ta. Chúng ta từ vô lượng kiếp đến nay đều luân hồi trong lục đạo. Đã từng làm vua 

trời,  cũng  đã  từng  làm  vua  người.  Cũng  từng  đoạ  làm  ngã  quỷ,  địa  ngục,  súc  sanh. 

Không biết đã thọ bao nhiêu thân. Không phải thân này đều đã từng mất đi rồi sao? Hà 

tất phải chấp trước thân này, chấp thân là sai. Mới biết rằng trong lục đạo thường hoan 

thân đổi cốt. Đây gọi là vô thường. Cần phải hiểu rỏ chân tướng sự thật này, không còn 

lưu luyến, chắc chắn không tạo ác nghiệp. 

Nhận thức của chúng ta đối với Phật A Di Đà quá ít. Không như A Xà Vương Tử, 

họ nghe được đều tâm sanh hoan hỷ. Mọi người đều có thể nói được vì sao tâm sanh 

hoan hỷ. Biết Phật A Di Đà cứu cánh viên mãn, chứng được tự tánh cứu cách viên mãn. 

Chúng ta đều có, nhưng vì mê nên không chứng được. Chúng ta hy vọng chứng được 

đức tánh cứu cánh viên mãn như Phật A Di Đà vậy. Cũng nên như thế, không quá đáng 

chút nào. Đây là bổn phận công việc của người học Phật chúng ta. Ngài có thể phát 48 

nguyện, mổi nguyện đều là vì lợi ích chúng sanh. Không có nguyện nào là tự lợi, toàn 

là nghĩ cho chúng sanh. Vì sao? Ngài biết chúng sanh với chính mình là một thể chứ 

không phải hai. Nói cách khác, quan tâm chúng sanh mới thật là quan tâm chính mình. 

Lợi ích chúng sanh mới thật sự là lợi ích của chính mình. Thật sự dùng toàn tâm toàn 

lực phục vụ chúng sanh. 

Vương tử và những người này vì Phật A Di Đà mà hoan hỷ, cũng vì nhân duyên 

này của chính mình mà hoan hỷ. Ngày nay chúng ta đã gặp được. Gặp được bộ kinh 

Tập 320  343 



này,  gặp  được  chú  giải  tường  tận  như  vậy  của  Hoàng  Niệm  Tổ.  Nên  nhận  thức  của 

chúng ta đối với Phật A Di Đà, đối với thế giới Cực Lạc lại nâng lên một bậc. Vẫn phải 

không ngừng nâng cao. Vì sao? Chúng ta vẫn chưa làm được từng giờ từng phút trong 

24 tiếng không rời Phật A Di Đà. Đây là mục tiêu của chúng ta. Mục tiêu này hy vọng 

sẽ hoàn thành trong vòng hai năm. Không thể đợi nữa, chỉ sợ không còn thời gian để 

đợi. 

Trên thế giới chổ nào tốt? Chổ nào có người chịu niệm Phật là chổ đó tốt. Người 

niệm Phật chân thật thì nơi đó chính là chổ tốt, không cần lựa chọn. Trong tâm có Phật, 

thì Phật A Di Đà đang ở chổ này. Long thiên thiện thần sẽ ủng hộ gia trì chúng ta. Lý 

và sự này chúng ta đều phải rỏ ràng, đều phải thấu triệt. Trước tiên là chính mình được 

độ_Hoan hỷ! Sau đó là giúp người có duyên. Như thế nào gọi là người có duyên? Họ 

nghe và sanh tâm hoan hỷ, nghe rồi có thể tiếp nhận, nghe rồi liền y giáo phụng hành. 

Đây chính là người có duyên. 

Họ nghe rồi mà không thích, nghe rồi mà huỷ báng, nghe rồi bài xích. Như vậy vẫn 

là người không có duyên. Duyên đời này chưa thuần thục, đời sau kiếp sau sẽ thành 

thục.  Nên  tất  cả  đều  cung  kính.  Người  có  duyên  chúng  ta  cung  kính  họ,  không  có 

duyên  cũng  cung  kính  đói  với  họ,  nhất  định  không  có  phân  biệt.  Cung  kính,  cúng 

dường, quan tâm, hợp tác qua lại. Có thể làm được bao nhiêu thì làm bấy nhiêu. Đây 

gọi là công đức viên mãn. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 





 

 

344  Tập 320 



Tập 321 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 13 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem  “Đại Thừa Vô 

 Lương Thọ kinh Giải” , trang 377. Chúng ta bắt đầu xem trong kinh văn. Trang 377, 

chúng ta đọc kinh văn qua một lượt. 

       “Phật thuyết A Di Đà Phật vi Bồ Tát, cầu đắc thị nguyện thời, A xà vương tử dữ 

 ngũ bách đại trưỡng giả, văn chi giai đại hoan hỷ, các trì nhất kim hoa cái, câu đáo 

 Phật tiền tác lễ, dĩ hoa cái thượng Phật dĩ, khước toạ nhất miên thính kinh, tâm trung 

 nguyện ngôn, linh ngã đẳng tác Phật thời giai như A Di Đà Phật”.  



Câu kinh văn này là Đức Phật nói Phật A Di Đà, khi ở nhân địa làm Bồ tát, phát 

nguyện  kiến  lập  thế  giới  Cực  Lạc,  làm  nơi  để  tiếp  dẫn  chúng  sanh  tu  hành  trong  lục 

đạo, vào trong quốc độ của mười phương nhất thiết chư Phật. Điều này ở trước đã nói 

qua. A Xà vương tử và đồng bạn của anh ta, năm trăm đại trưởng giả là đồng bạn của 

anh ta, đều tham gia lần pháp hội này, ở trong pháp hội nghe kinh. Nghe được tin tức 

này  vô  cùng  hoan  hỷ.  Cho  nên  trước  là  cúng  Phật,  sau  khi  cúng  Phật  không  nói  gì, 

trong tâm đều có cách nghĩ này. Tương lai khi tôi làm Phật, cũng muốn giống như Phật 

A Di Đà vậy, sanh khởi ý niệm này. Ý niệm vừa mới động, Đức Phật liền biết ngay. 

Chúng  ta  xem  trước  đoạn  chú  giải  này.  “Thử  vương  tử  dữ  ngũ  bách  trưởng  giả 

 chánh thị hiện tại dữ đương lai” . Đương lai là tương lai.  “Nhất thiết hàm linh chi điển 

 phạm”, điển hình mô phạm. Hay nói cách khác, chúng ta cũng nên giống A Xà vương 

tử vậy, nhưng có hay không? Kinh giảng đến chổ này, rất nhiều bạn đồng học đều nghe. 

Trong tâm có phát nguyện hay không , tương lai tôi thành Phật cũng giống như Phật A 

Di Đà vậy. Như vậy chúng ta mới không uổng công nghe, chúng ta đã thật sự đã nghe. 

Nghe  rồi  mới  có  phản  ứng như  vậy.  Không  có phản  ứng này,  tức  là  nghe  chưa  hiểu. 

Cũng chính là nói, nghe lâu như vậy, vẫn còn không dám nhận, không dám trực tiếp 

thừa nhận, tôi muốn giống như Phật. Như vậy có xem là nói khoác chăng? Không phải. 

Vì sao? Đức Phật trong kinh đại thừa, quý vị nói ngài giảng bao nhiêu lần tất cả chúng 

sanh vốn là Phật. Chúng ta vốn là Phật,  muốn giống như Phật A Di Đà vậy.  Sự việc 

này là bổn phận của ta, nên không khuếch trương chút nào. 

Tập 321  345 



Đối nhân xử thế tiếp vật phải khiêm tốn, nhưng chổ này không thể khiêm tốn. Ái 

chà,  giống  Phật  A  Di  Đà,  làm  sao  tôi  giám  nhận.  Không  thể  khiêm  tốn,  ở  dây  mà 

khiêm tốn là sai, nhất định là phải giống A Di Đà Phật. Chúng ta bây giờ là phàm phu, 

nhất phẩm phiền não chưa đoạn, cũng không có phước báo. Cá nhân tôi học Phật A Di 


Đà, học để được như ngài. Chúng ta sẽ có thể cảm động cả gia đình mình, như vậy gia 

đình của ta chính là đạo tràng. Một gia đình là tấm gương tốt cho mổi gia đình trong xã 

hội. Như vậy không phải chúng ta đang hoằng pháp lợi sanh sao? Như vậy là chúng ta 

đang thật sự tu tịnh độ. 

Các bậc cổ thánh tiên hiền dạy  “kiến hiền tư tề”,  hiền là thánh hiền nhân. Phật A 

Di Đà là trong số thánh hiền đó, là một bậc thánh hiền viên mãn nhất. Chúng ta nhìn 

thấy và cũng nghe thấy, nên cần phải học tập ngài. Chúng ta có thể phát tâm này,có thể 

phát nguyện này. Không những Phật A Di Đà hoan hỷ, mà chư Phật đều hoan hỷ. Chư 

Phật Bồ Tát ứng hoá tại thế gian, vì tất cả chúng sanh mà thị hiện vô lượng. Vì sao? 

Các ngài có mục tiêu gì, có dự định gì? Điều này trong lòng ai cũng hiểu. Chư Phật Bồ 

Tát đối với cá nhân mà nói, họ đã hoàn toàn buông bỏ. Họ không có mục đích, không 

có ý đồ. Chỉ có một kỳ vọng duy nhất, là hy vọng tất cả đều được thành Phật. 

Ở trước đọc qua “nhất  thiết giai thành Phật”. Nên chúng ta đang đi trên con đường 

thành Phật. Chư Phật Bồ Tát làm gì có chuyện không hoan hỷ! Thực sự người tin Phật 

không nhiều. Chúng ta thường nói người học Phật rất nhiều, nhưng người học Phật mà 

thật sự tin Phật thì không nhiều. Học Phật mà họ chưa hiểu. Phật là gì? Không biết. Cứ 

cho rằng, Phật là nặn bằng đât khắc bằng gổ, thờ trên điện đường trong miếu, như vậy 

gọi là Phật. 

Hay nói cách khác, đối với Phật không quen biết. Như vậy làm sao học Phật? Thật 

tin  mới  thật  học.  Nhập  môn  nên  bắt  đầu  từ  đâu?  Từ  kinh  điển  nhập  môn.  Kinh  điển 

không phải để tụng, kinh điển là sách hướng dẫn. Nói rỏ Phật là gì, làm sao học Phật, 

tại  sao  phải  học  Phật?  Nói  rỏ  những  đạo  lý  này  cho  chúng  ta,  phương  pháp,  kinh 

nghiệm. Kinh điển nói những điều này. Hiện nay trong đạo Phật, cao tăng đại đức đều 

không giảng. Tôi được coi như là người rất may mắn, trong vô ý nghe được. Thật sự 

nghe được và hiểu nên muốn học, đến chư vị trưởng lão cầu xin họ dạy. Nếu thật muốn 

học, thì họ sẽ thật tâm dạy. Đây là Chương Gia đại Sư dạy tôi. Có rất nhiều người gặp 

ngài nhưng ngài không có nói những lời này. 

Hoà thượng Trung Thôn Khang Long Nhật bản, lần đầu tiên tôi gặp ngài, ngài đã 

một trăm tuổi. Nói với tôi một câu: Người khai sáng các tôn giáo trên toàn thế giới đều 

346  Tập 321 



là hoá thân của Bồ Tát Quán Thế Âm. Đại đệ tử của  ngài là Kiều Bản tiếp đãi tôi, nói 

với tôi. Ông ta nói “pháp sư Tịnh Không , lão Hoà thượng hôm nay nói câu này. Chúng 

tôi theo ngài mấy mươi năm, chưa từng nghe ngài nói qua câu này”. Lão Hoà thượng 

này là người giác ngộ, không phải người bình thường. Tôi gặp qua rất nhiều người xuất 

gia, chưa nghe người nào nói câu này. Người khai sáng tôn giáo trên toàn thế giới là 

hoá thân của Bồ Tát Quán Thế Âm. Ngài nói không sai chút nào. 

Bồ tát đại từ đại bi, ba mươi hai ứng hiện, phổ độ chúng sanh. Nên tôn giáo đều là 

người một nhà. Chúng ta tuyên dương lý tưởng này, mười mấy năm lại đây không có ai 

phản đối. Mọi người nghe được ý kiến này đều sanh tâm hoan hỷ, cũng đã nhắc nhở 

chúng ta, kinh điển sách tịch của Tôn giáo cần phải hổ tương học tập. 

Tôn giáo tây phương thừa nhận vũ trụ chỉ có một vị thần thật. Người Trung Quốc 

cho đó là Bồ Tát Quán Thế Âm. Quán Thế Âm Bồ Tát là lời tán thán vị đó, Quán thế 

cứu thế. Thiên thủ thiên nhãn là tượng trưng cho mắt đến thì tay đến, nhìn thấy chúng 

sanh có khổ nạn, lập tức đưa bàn tay ấm áp ra giúp đở họ. Đây là đại từ đại bi. Nên A 

Xà vương tử đã làm minh hoạ cho chúng ta. Họ nghe trước đó Đức Thế Tôn vì chúng 

ta mà giới thiệu, giới thiệu thế giới tây phương Cực Lạc, giới thiệu Phật A Di Đà, giới 

thiệu mười phương Bồ Tát đều đến thế giới Cực Lạc đi học tập. Họ nghe rồi tâm sanh 

đại hoan hỷ.  “Thử hoan hỷ phi nhất thiết thế lạc khả bỉ”. Ở thiên thượng hay nhân gian 

đều có rất nhiều sự việc khiến người ta hoan hỷ vui vẻ, nhưng tuyệt đối không có một 

việc vui nào có thể so với thế giới Cực Lạc, và Phật A Di Đà  mà Đức Thế  Tôn giới 

thiệu.  A  Xà  Thế  Vương  với  đồng  bạn  cùng  với  đại  chúng  trước  mặt  mà  đương  thời 

Đức Thế Tôn vì mọi người giới thiêu. Họ đều nghe và hiểu, cho nên pháp hỷ sung mãn. 

Thường sanh hoan hỷ tâm. Thường ở dây chính là không gián đoạn. Hoan hỷ tâm 

như vậy vĩnh viễn không gián đoạn. Ở nơi thế giới này, hoan hỷ với Cực lạc tương ưng. 

Có cảm thì được Phật A Di Đà đến tiếp dẫn đến thế giơi tây phương Cực Lạc. Không 

phải Phật thích Ca thuyết pháp, mà chính Phật A Di Đà nói pháp cho chúng ta. Chúng 

ta đi sớm một ngày thì sớm một ngày nghe pháp, thì sớm một ngảy đạt được pháp hỷ 

cứu cánh viên mãn. Đi trể một ngày thì ở trên thế gian này chịu khổ thêm một ngày. Ở 

thế gian này không có việc gì vui, một việc vui nhỏ nhặt cũng phải trả một giá rất đắt. 

Là người thông minh thì thử tính kỷ xem, tính không lại. Nếu tính rỏ ràng thì chỉ có 

một kết luận, chỉ có khổ mà không có vui. Làm sao có thể so với thiên nhân? Làm sao 

có thể so với thế giới Cực Lạc? 

Tập 321  347 



Hỷ sự rất nhiều, chúng ta từ chổ này xem sẽ biết, A Xà Vương tử và đồng bạn đã 

nghe được những gì? Thử quay đầu suy nghĩ lại xem chúng ta đã nghe được những gì? 

So sánh một chút xem. Họ nghe được Di Đà cứu cánh viên mãn, từ tu nhân đến chứng 

quả_Cứu  cánh  viên  mãn.  Cứu  cánh  viên  mãn  thành  tựu  như  thế  nào?  Tâm  tâm  niệm 

niệm vì chúng sanh, không có niệm nào vì mình. Đây là nhân chính để ngài đạt được 

cứu cánh viên mãn, gọi là thành tựu công đức. Có một niệm vì mình gọi là tạo nghiệt. 

Vì sao nói như vậy? Nói thật với chư vị, không có bản ngã, bản ngã ở đâu? 

Trong  đại  thừa  giáo  vừa  mới  vào  đã  nói  với  chúng  ta,  “vô  ngã  tướng,  vô  nhân 

 tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng” . Tất cả tướng đều không có. Chúng ta 

vì sao phải chấp trước tướng, buông bỏ bốn tướng này là góc của viên mãn. Nguồn góc 

của  cứu  cánh  viên  mãn  là  ở  chổ  này.  Chúng  ta  tu  như  thế  nào  cũng  tu  không  thành 

công, nguyên nhân chính là do chúng ta chấp trước kiên cố vào bốn tướng này, không 

chịu buông bỏ. Trong kinh Phật dạy, chúng ta vốn đã là cứu cánh viên mãn, nhưng vì 

phân biệt chấp trước làm  mê  muội cứu cánh viên mãn, nên viên mãn không khởi tác 

dụng. 

Cứu cánh viên mãn chỉ điều gì? Thực tế nói là vô lượng vô biên bất khả tư nghị, 

không cách gì nói được, cũng không cách gì tưởng tượng được, vì nó quá nhiều. Trong 

tình huống thực tại bất đắc dĩ, Đức Phật đưa ra ba ví dụ. 

Thứ nhất là trí tuệ, tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ Bát Nhã cứu cánh viên mãn, mà Phật 

A Di Đà đã chứng được, mười phương chư Phật Như Lai chứng được. 

Thứ hai là năng lực, thực tế nói là không gì không thể, không gì không biết. Đây là 

bản năng của chúng ta, Đức Phật không nói vọng ngữ. 

Thứ ba là phước báo, trong kinh Phật giảng cái gọi là tướng hảo, chính là phước 

báo. Cũng là trong tự tánh của ta vốn đầy đủ cứu cánh viên mãn. Đức Phật vì chúng ta 

mà nói cụ thể ba việc này. Hỏng là hỏng ở nơi chổ tự tư tự lợi, hỏng nơi chổ phân biệt 

chấp trước. Chấp trước thân này là tôi, chấp trước địa vị trước mắt, chấp trước của cải 

trước mắt, hưởng thụ trước mắt. Chấp trước những thứ này, nhưng nó hoàn toàn là giả. 

“Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Trong giáo lý đại thừa chúng ta thường đọc đến. 

Hiện tượng tự nhiên, hiện tượng tinh thần, hiện tương vật chất đều là giả, không có một 

thứ nào là thật. 

Đức Phật nói rất hay, nói lời chân thật. Tam giới lục đạo chỉ có khổ không có vui! 

Thực tế nói, lục đạo chúng sanh lấy khổ làm vui. Lời này đều là thật, chính xác trăm 

phần trăm. Lấy khổ làm vui là sao? Tức là chúng ta hưởng thụ một chút niềm vui, mà 

348  Tập 321 



phải trả giá rất khổ đau, mới đạt được một chút niềm vui. Như vậy làm sao có thể so 

sánh với chư Phật Chư Bồ Tát. Chư Phật Bồ Tát tập khí phiền não hoàn toàn đều đoạn 

tận, nên gọi là cứu cánh viên mãn. 

Khởi tâm động niệm là nguyện vọng, là hy vọng tìm cầu, Nhưng họ không cầu tự 

thân  được  an  lạc.  Ở  trước,  chúng  ta  đọc  qua  48  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà,  nguyện 

nguyện  đều  là  vì  tất  cả  chúng  sanh  trong  biến  pháp  giới  hư  không  giới,  không  có 

nguyện nào là vì chính mình, nguyện nguyện là chính mình trả giá cho sự viên mãn. 

Toàn  tâm  toàn  lực  vì  tất  cả  chúng  sanh  trong biến  pháp  giới  hư  không  giới  phục  vụ, 

giúp họ ly khổ đắc lạc. Chư Phât Bồ Tát dùng phương pháp nào để giúp đở họ? Dùng 

cách  dạy  học,  dùng  mô  phạm.  Mô  phạm  là  thân  giáo  làm  tấm  gương  cho  mọi  người 

nhìn thấy. Trước là dể cho họ thấy rỏ ràng minh bạch, sau đó mới nói rỏ với họ. Nói rỏ 

chính là ngôn giáo. Đây là phương tiện thiện xảo mà chư Phật Như Lai dùng để giáo 

hoá chúng sanh. Họ không nhìn thấy cũng không tin tưởng, thì có nói cũng vô ích. Còn 

khi họ đã nhìn thấy, đã tin tưởng thì tự nhiên họ sẽ đến thỉnh giáo, lúc đó nên tường tận 

giải thích cho họ nghe. Họ hiểu rồi , sẽ sanh tâm hoan hỷ, và mới phát nguyện làm Phật. 

Lấy Phật A Di Đà làm tấm gương. Tôi làm Phật muốn được giống như ngài vậy. 

Nếu chúng ta cũng có thể học A Xà Vương Tử, cũng có thể phát đại nguyện như vậy. 

Chúng ta sẽ đạt được điều gì? Khẳng định được Chư Phật hộ niệm, Thiên long thiện 

thần ủng hộ chúng ta. Vì sao? Chúng ta là Bồ Tát, là chân thật Bồ Tát không phải giả. 

Nên khi ta ở nơi nào thì ở đó ít tai nạn, ít thiên tai. 

Hôm qua ở Nhật Bản có trân động đất cấp 8. 9. Ba năm trước có người nói với tôi, 

nói với tôi hình như lớn hơn lần này, động đất cấp 9.1, ở miền nam Trung Quốc. Nếu 

miền nam Trung quốc không phát sanh, thì sẽ phát sanh ở Nhật Bản. Nhưng động đất 

năm đó, Trung quốc và Nhật bản đều không phát sanh, có phải là kéo dài đến bây giờ 

mới bộc phát? Điều này rất có khả năng. Chúng ta nhìn thấy phân tích và báo cáo của 

giới khoa học, hoàn toàn là do địa cầu vật lý và thái không vật lý. Từ trên góc độ này 

phân tích, nghĩa là giới khoa ngày nay chưa thể đem hiện tượng tinh thần liên kết lại. 

Nhưng các nhà lượng tử lực học đã có thể đem tinh thần liên kết lại. 

Hiện tượng vật chất làm sao sinh sản? Là do ý niệm tích luỹ hình thành. Cơ sở của 

hiện tượng vật chất là ý niệm,  cần phải liên kết đến tầng lớp này, vấn đề  mới có thể 

giải quyết thật sự. Đây là Phổ Lãng Khắc người Đức nói, là thầy của Ái Nhân Tư Thản. 

Ông ta nói chúng ta cần phải nhận định cơ sở năng lượng tạo thành vật chất là ý thức 

và tâm chí. Nên ông ta nói một câu khẳng định như vậy, tâm thức chính là ý niệm, là 

Tập 321  349 



cơ sở của tất cả vật chất. Phải cần có nhận định này, chúng ta mới biết nguyên nhân tai 

biến thật sự  trên thái không, tinh cầu, tinh hệ, địa cầu. Cũng thật sự có năng lực như 

Phật Bồ Tát vậy, có thể hoá giải nó. 

Chúng ta mổi ngày đều tụng hai thời công phu, kinh giáo của hai thời này tụng hết, 

chúng ta đều có hồi hướng. Hồi hướng thứ nhất, chính là những thiên tai do tự nhiên 

hay do con người gây nên trên thế gian này, cầu khẩn Chư Phật Bồ Tát từ bi hoá giải. 

Chư Phật Bồ Tát có từ bi chăng? Từ Bi. Có chịu hoá giải chăng? Chịu hoá giải. Nhưng 

vì sao hoá giải không được? Họ thiếu một chữ duyên. Duyên ở đây là gì? Cư dân trên 

địa cầu chúng ta phải hợp tác với các ngài, phải có tâm từ bi giống như chư Phật Bồ 

Tát. Phải có tâm chân thành mới có thể hoá giải. Sức mạnh này hầu như là ngang nhau. 

Trong kinh thường nói, sức mạnh của tâm. Tâm, Phât, Chúng sanh_ba loại này năng 

lượng ngang nhau. Tâm- Phật- chúng sanh, ba cái không sai biệt, điều này trong kinh 

thường giảng. 

Nên  chúng  ta  có  Phật  lực,  có  chúng  sanh  lực.  Tâm  lực  này  gọi  là  hiện  tượng  tự 

nhiên. Hiện tượng tự nhiên cũng có thể khống chế, cũng có thể hoá giải. Đạo lý này chỉ 

có  trong  kinh  điển  đại  thừa  có.  Đáng  tiếc  bây  giờ  con  người  không  tin  tưởng,  nếu 

không tin ta tìm không được phương pháp hoá giải, như vậy ta phải gánh vác hậu quả 

thiên tai này. Nếu ta biết hiện tượng này, chí ít cũng có thể tự độ. Hay nói cách khác, 

thiên tai này không liên quan đến chúng ta, không bị thiên tai làm ảnh hưởng. Trong 

mắt một số người nhìn thấy, rỏ ràng họ đã chết trong thiên tai đó, nhưng trên thực tế 

mắt  chúng  ta  đã  nhìn  nhầm.  Họ  chưa  chết,  họ  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  họ  đến  thiên 

đường, họ chưa chết, mà chỉ đi đến chổ tốt hơn. 

Còn người tâm hành bất thiện, người sợ hải, người báo oán, họ đã chết và đi vào 

trong  tam  đồ  ác  đạo.  Chổ  đến  không  giống  nhau.  Ở  đây  nói  với  chúng  ta  một  chân 

tướng sự thật, bất luận rời xa thế giới này bằng cách nào, họ vẫn chưa chết. Người nào 

đi đến chổ của người đó. Ai bảo họ đi? Chính họ thích đi. Người tâm tham nặng nhất 

định ở chung với người có tâm tham sâu nặng. Tham ái danh văn lợi dưỡng, tham ái 

ngũ dục lục trần, nhất định cùng đi với những người này. Đó là đâu? Là quỷ đạo. Tham 

ái là đường quỷ , oán hận là đường địa ngục, ngu si là đường súc sanh. Nhưng phải nhớ 

Ngũ Giới Thập Thiện là nhân đạo, thượng phẩm Thập Thiện là thiên đạo. Đều nhiếp 

lục căn, tịnh niệm tương tục mới là Phật đạo của thế giới Cực Lạc. 

Còn chúng ta đi về đâu? Không cần hỏi người vì người cũng không biết. Hỏi Phật 

Bồ Tát, Phật Bồ Tát cũng không biết. Phật Bồ Tát chỉ có thể nói hiện tại của chúng ta. 

350  Tập 321 



Vì ý niệm của chúng ta vừa biến đổi, thì lời của họ nói hoàn toàn không đúng. Nên chỉ 

có chính mình mới thật sự hiểu rỏ, thật sự thấu triệt. 

Học  Phật,  Phật  gọi  là  Vô  y  đạo  nhân.  Y  là  nương  tựa,  Phật  không  có  nương  tựa. 

Nương tựa duy nhất là tự tánh. Thánh hiền trong thế xuất thế gian đều dạy chúng ta 

như vậy. Khởi tâm động niêm, ngôn ngữ tạo tác phải tương ưng với tánh đức, như vậy 

mới đúng. Phàm phu đều muốn tìm nơi nương tựa. Không có chổ nương tựa, tâm họ 

liền lo lắng, sợ hải. Nên Phật giáo cho chúng ta bốn y pháp. Chúng ta chưa ly khai lục 

đạo luân hồi, Phật giáo cho chúng ta, y pháp không y nhân. Pháp là gì? Là kinh điển. 

Chư  Phật  Bồ  Tát  thường  nói,  trong  này  bao  gồm  cả  kinh  điển  thánh  hiền, cũng  bao 

gồm kinh điển của tất cả Tôn giáo, đây gọi là Pháp. Chúng ta nương vào đây tu hành là 

việc tốt. 

Không có Tôn giáo nào dạy ta làm việc sai trái, dạy ta đi làm việc không tốt, không 

có. Tổng cương lĩnh mà cổ thánh tiên hiền dạy mọi người là hiếu đệ trung tín, lễ nghĩa 

liêm sĩ, nhân ái hoà bình. Đây là tánh đức, là quan hệ giữa người với người, quan hệ 

người với tất cả chúng sanh, quan hệ giữa người với đại tự nhiên là nhất thể, vô cùng 

thân mật. Từ bi tâm từ đây sanh ra. Trong kinh Vô Lượng Thọ nói bác ái, nhân từ bác 

ái.  Chúng  ta  minh bạch  và  đã  khẳng định,  đối với  tất  cả  chúng  sanh  trong  biến  pháp 

giới hư không giới phải bình đẳng, làm đến nhân từ bác ái. Như vậy thì bất cứ tai nạn 

gì đều hoá giải đươc. Tánh đức cứu cánh viên mãn. Lại có thể giống như Pháp tạng Bồ 

Tát, nhìn thấy chúng sanh đáng thương. Chúng sanh mê hoặc điên đảo, tạo nghiệp thọ 

báo. Vĩnh viễn quay lăn trong vòng luân hồi, mãi không ra được, thật đáng thương. 

Phát  48  đại  nguyện,  mổi  nguyện  đều  giúp  chúng  sanh,  thoát  ly  thống  khổ  trong 

luân hồi, chứng được niết bàn an vui. Đại nguyện này còn chưa ghê gớm sao? 

A Xà Vương Tử thích điều gì? Đây là cái thích đầu tiên. Hành tự của Phật A Di Đà 

không  vì  chính  mình  mà  vì  chúng  sanh.  Thứ  hai  là  vì  Di  Đà  viên  chứng  bồ  đề  đại 

nguyện thành tựu mà vui. Ở trước là phát tâm, bây giờ ngài đã thành Phật. 48 nguyện, 

tất cả đều đã thực hiện. Viên chứng bồ đề, bồ đề là giác ngộ, giác ngộ triệt để, người 

xưa gọi là đại triệt đại ngộ. Viên chứng bồ đề chính là đại triệt đại ngộ. Đây là thành 

tựu  trí  tuệ  đức  năng  tướng  hảo  chính  mình.  Đại  nguyện  thành  tưu,  thì  hoá  độ  chúng 

sanh của Ngài cũng thành tựu. Lời này không phải nói suông. Đạo tràng kiến lập rồi, 

xác thực đã có đạo tràng tu học cụ thể cho mọi người. Chỉ cần ta chịu đi, còn ta không 

chịu đi thì họ không có cách nào kéo ta đi. Phải chính ta tự nguyện đi, mà còn rất dể đi. 

Tập 321  351 



Điều kiện rất đơn giản là chỉ cần chúng ta tin tưởng, thật muốn đi, thì chúng ta sẽ phát 

nguyện, thật sự muốn đi. 

Phải có hành động thật, là buông bỏ thế gian này. Nếu thế gian này không buông 

bỏ, thì đi không được. Điều cần thiết phải buông bỏ thế giới này, mới có thể đi được, 

quá hoan hỷ! 

Thứ ba là vì Di Đà chứng cứu cánh phương tiện này. Đây là đặc biệt chỉ phương 

pháp quá xảo diệu, lấy trì danh diệu pháp phổ độ tât cả mà vui. Phương pháp này quá 

đơn giản, quá dễ dàng. Chính là một câu A Di Đà Phật, sáu chữ. Chúng ta phải niệm 

chân thật! Người niệm Phật chân chánh, giống như Đại Thế Chí Bồ Tát nói  “đô nhiếp 

 lục căn, tịnh niêm tương tục”. Niệm bao lâu có thể vãng sanh? Trong kinh Di Đà nói, 

người lợi căn, thiện căn thâm hậu thì một ngày là được. Căn tánh bậc trung thì hai ngay, 

ba ngày, bốn ngày, năm ngày. Còn người căn tánh cực kém, thực tế nói là người không 

có thiện căn thì sáu ngày, bảy ngày đều có thể thành công. Bảy ngày quyết định vãng 

sanh. 

Bảy ngày niệm Phật này một chút tạp niệm cũng không có. Vì sao? Triệt để buông 

bỏ.  Vì  sao  niệm  Phật  có  tạp  niệm?  Bởi  chưa  buông  bỏ.  Chính  là  nói  thế  gian  này, 

chuyện  để  nhớ  nhung  quá  nhiều.  Bất  cứ  lúc  nào  một  ý  niệm  khởi  lên,  làm  phá  hoại 

công phu niêm Phật của chúng ta. Chúng ta niệm Phật mà trong ý niệm có xen tạp, có 

hoài nghi. Hoài nghi là gì? Họ nghĩ rằng thế giới đó tốt, nhưng chưa nhìn thấy thế giới 

Cực Lạc, rốt cuộc  là thật hay là giả? Cứ hoài nghi như vậy. Nếu không hoài nghi, thì ý 

niệm  này  sẽ  không  sanh.  Nhưng  người  không  hoài  nghi  thì  quá  ít.  Trong  một  vạn 

người tìm không ra một người. Quý vị có thể nói, họ đối với thế giới Cự Lạc không 

hoài nghi chăng? Đối với thế giới Cực Lạc không hoài nghi, thì đối với thế giới này 

không còn tham luyến. 

Chúng ta ở trên thế gian này, quý nhất là tự biết rỏ mình. Điều này rất quan trọng. 

Tôi đối với thế giới này còn có chút lưu luyến, thì tôi đối với thế giới Cục Lạc vẫn còn 

chút hoài nghi. Tác dụng lớn nhất của kinh giáo. Đức Thế Tôn giảng suốt 49 năm đã 

tận tình khuyên bảo. Vì sao? Kinh giáo có thể giúp ta phá mê khai ngộ. Đây là tác dụng 

thứ nhất của kinh điển, chúng ta cần phải hiểu rỏ, phải thật sự minh bạch, không hoài 

nghi. Nhất tâm muốn được vãng sanh Cực Lạc, như vậy thì làm gì có lý không thành 

tựu! 

Ở trước nói rất nhiều, câu Phật hiệu này công đức vô lượng vô biên. Có thể giúp ta 

thành Phật. Quý vị tin tưởng không? Không tin tưởng. Vì sao? Tôi hôm nay thân thể 

352  Tập 321 



không được khoẻ mạnh, tôi niệm câu A Di Đà Phật này không có tác dụng. Một việc 

nhỏ như vậy Phật A Di Đà không thể giải quyết. Vậy việc thành Phật ngài có thể giải 

quyết chăng? Lời nói không tệ, rất có đạo lý. Tưởng như là có đạo lý, kỳ thật không có 

đạo lý. Vì sao? Vì chúng ta n không nhận thức rỏ đối với Phật A Di Đà, nên niệm A Di 

Đà Phật không như pháp. Vì sao có một số người niệm Phật rất hiệu quả, còn ta thì 

không? 

Doanh Kha pháp sư nhà Tống, chỉ niệm Phật ba ngày ba đêm. Phật A Di Đà liền 

hiện thân để gặp mặt. Đó là một vị Tỳ Kheo phá giới, tội nghiệt sâu nặng. Vì sao họ có 

thể  ba  ngày  ba  đêm  liên  tục  niệm  Phật  A  Di  Đà?  Như  vậy  là  đã  nói  rỏ.  Trong  kinh 

Quán thường nói, một câu danh hiệu Phật A Di Đà, có thể tiêu trừ 80 ức kiếp tội nặng 

sanh tử. Ngiệp mà họ tạo tuy rất nặng, nhưng do họ niệm Phật đúng pháp. Ba ngày ba 

đêm niệm Phật, thì tội nghiệp của ông từ vô thỉ kiếp đến nay đều tiêu trừ tất cả. Vì sao? 

Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục. Ông ta không hoài nghi, không xen lẫn tạp niệm, 

ông ta niệm quên mình không nghĩ gì khác, chỉ nghĩ đến thế giới Cực Lạc. Không nghĩ 

đến thân hay bất cứ điều gì, như vậy đã thành công. 

Bây  giờ  chúng  ta  niệm  Phật  mà  tâm  không  ở  nơi  Phật.  Làm  sao  biết  được?  Có 

người đang gọi chúng ta, tâm ta lập tức động, muốn đi xem thử. Điện thoại reng, nhanh 

chân đi nghe, tâm để đâu đâu. 

Trước đây tôi ở Đài Trung cầu học, thầy lý đưa ra một ví dụ, ví dụ gì? Chúng ta ở 

đạo  tràng  chuyên  tâm  nghe  kinh.  Tâm  chuyên  chú  nghe  kinh,  người  nhà  của  ta  có 

người đến báo, nhà chúng ta bị cháy rồi, nhưng ta vẫn không nghe thấy. Không có để ý, 

vì đang chuyên tâm nghe kinh. Như vậy là sao? Nghe Pháp quan trọng hay ngôi nhà 

quan trọng? Nhà không quan trọng. Coi Phật pháp là điều quan trọng nhất trong cuộc 

đời. Chúng ta chuyên tâm nghe pháp như vậy, sẽ được tam muội, sẽ khai ngộ. 

Ngày nay chúng ta nghe pháp, nghe cả một đời cũng không khai ngộ, cũng không 

được thiền định. Là vì nguyên nhân gì? Tâm không tập trung. Chúng ta ở nơi đạo tràng 

nghe kinh, đã dùng mấy phần tâm? Một phần, hai phần còn bảy phần tám phần đang 

suy  nghĩ  lung  tung.  Không  phải  thật  nghe,  niệm  Phật  cũng  như  vậy.  Không  phải  là 

chân tâm niệm Phật. Nhìn bên ngoài thì ta đang tin phật, như trên thưc tế không phải 

thật. Nếu như thật, thì hiệu quả này lớn biết bao! Có thể chuyển cảnh giới. Nhà tôi bị 

lửa đốt cháy, có thể chuyển cảnh giới chăng? Có thể. Ta thật sự như như bất động, lửa 

đó sẽ tự động dập tắt. Nên nhiếp tâm vào một chổ, không có việc gì không làm được. 

Khó khăn của chúng ta hiện nay là không để tâm ở một chổ. 

Tập 321  353 



Tôi thường khuyến khích mọi người, đem tâm để nơi Phật A Di Đà. Trong tâm trừ 

Phật A Di Đà ra thì không có gì cả. Trong sinh hoạt hằng ngày tất cả tuỳ duyên, sao 

cũng được, một chút tính toán cũng không có. Niệm niệm không rời A Di Đà Phât. Đặc 

biệt là chúng ta thấy, bộ phim 2012. Phim ghi lại vấn đề của năm 2012, bốn đĩa tôi đều 

xem qua. Cảm thấy thế nào? Thời gian quá bức bách, đến không kịp. Không bỏ cũng 

phải bỏ. Việc tốt thì tuỳ duyên, một chút cũng đừng nên miễn cưỡng, điều này rất quan 

trọng. Làm việc tốt thì phải thật làm, quyết định không cầu phước, cũng không nên cầu 

trường thọ. Lục đạo, thập pháp giới tất cả đều xả hết. 

Chúng ta chỉ có một mục tiêu và một phương hướng duy nhất, là đến thế giới Cực 

Lạc làm Phật. Chính là một câu danh hiệu này có thể phổ độ tất cả chúng sanh. Pháp 

môn  này  quá  thù  thắng,  thật  không  thể  nghĩ  bàn!    A  Xà  Vương  Tử  nghe  được,  sanh 

tâm đại hoan hỷ. 

       “Vi ngã đẳng dữ đương lai nhất thiết hàm linh giai y thử pháp dĩ độ sanh tử nhi 

 hỷ” .  Không  những  vấn  đề  của  tôi  được  giải  quyết,  mà  khi  pháp  môn  này  lưu  truyền 

đến hậu thế. Chúng sanh đời sau nghe được pháp môn này, tất cả đều có thể được độ. 

Chúng ta hôm nay có duyên, học được bản hội tập của Hạ Liên Cư, đọc được chú giải 

của cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. Mọi người chúng ta cùng nhau học tập, cùng nhau chia sẽ. 

Thật sự đem sự việc này hiểu rỏ ràng minh bạch. Không còn chút nghi ngờ nào nữa, 

đây là một việc hết sức vui mừng. Hoan hỷ của ta với A xà Vương Tử không có gì sai 

biệt. Chúng ta phát nguyện, tâm đã quyết định. Đời này quyết định cầu vãng sanh. Lục 

đạo luân hồi xã bỏ hoàn toàn. Tu hành  ở đâu ? Nơi đâu cũng là đạo tràng. Tâm nơi 

Phật A Di Đà, mổi niệm là thanh tịnh đạo tràng, niệm niệm là Cực Lạc quốc độ. Không 

còn  phân  biệt  và  chấp  trước  nữa.  Nội  tâm  của  chính  mình  thành  tựu  viên  mãn,  bên 

ngoài Chư Phật hộ niệm, thiên long thiện thần ủng hộ. Đây là sức mạnh gia trì từ bên 

ngoài. Nội không có thì ngoại cũng không có. Có nội nhất định sẽ cảm động cảnh giới 

bên ngoài. 

       “Tịnh vi ngã đẳng diệc khả triển chuyển giáo đạo chúng sanh phổ linh độ thoát nhi 

 hỷ”.  Đây là nói chúng ta tuỳ duyên giúp đở người khác. Ở đâu có duyên thì đi đến chổ 

đó, vui vẻ hoan hỷ. Đem pháp môn này giới  thiệu cho mọi  người, thời gian dài  hay 

ngắn còn xem nhân duyên. Không có bất cứ câu thúc nào. Có duyên một ngày thì nói 

với họ một ngày, có duyên hai ngày thì nói hai ngày. Không dể! Thật là một lần thoáng 

nghe thì vĩnh viễn trở thành hạt giống đạo. Nói ra nhiều nguyên nhân hoan hỷ như vậy, 

 “thị cố thử hỷ, thế sở vị hữu”.  Niềm vui này thế gian tìm không thấy. 

354  Tập 321 



Tôi nói tiếp cho quý vị nghe, trong Phật pháp cũng không tìm thấy. Phật pháp có 

nhiều pháp môn, tu học có dể có khó. Thật sự tu hành thành tựu vô cùng khó, duy chỉ 

độc nhất pháp môn này. Lời đại sư Thiện Đạo không sai chút nào, vạn người tu là vạn 

người  đi.  Tu  mà  không  thể  đi,  đó  là  họ  tu  không  được  như  pháp.  Tuy  tu  học  chưa 

buông bỏ, chưa có thật sự buông bỏ. Thật buông bỏ, y giáo phụng hành, thì không có ai 

là không thành công. Nhưng có thể khai ngộ chăng? Có thể vãng sanh chăng? Là chính 

mình quyết định, không phải người khác giúp ta quyết định. “Cố viết đại hoan hỷ”. 

Ở trên nói “Cái”, cái là bảo cái “dĩ chi hiến Phật”, Bảo cái, trong nhà Phật toàn là 

tượng trưng. Bảo cái giống như một cái dù vậy, giống như một cây dù vậy, nó phòng 

chóng sự ô nhiễm. Ý nghĩa thật sự của nó là phòng chỉ ô nhiễm của ngũ dục thất tình 

trong lục đạo, là tượng trưng cho ý này. Phàm phu mắt thấy sắc bị sắc làm nhiễm ô, 

hợp với ý của mình thì khởi tham ái, không hợp với ý mình thì ghét bỏ, không thích. 

Tai vì âm thanh mà nhiễm ô, mũi vì mùi hương mà nhiễm ô, lưỡi vì năm vị chua ngọt 

đắng cay mặn mà nhiễm ô. Nên lục căn chúng ta bị lục trần làm nhiễm ô. Bảo cái là 

tượng trưng cho ý này. 

Không kể là thuận cảnh hay nghịch cảnh, thiện duyên hay ác duyên, tất cả đều phải 

duy trì tâm thanh tịnh, không bị cảnh giới bên ngoài làm nhiễu loạn. Đây là biểu pháp 

tượng trưng cho bảo cái, nên khi chúng ta nhìn thấy bảo cái, là lập tức nhắc lại làm sao 

để bảo hộ thanh tịnh bình đẳng giác cho chính mình, chính là hiến Phật để tượng trưng. 

“Tác  lễ  giả,  lễ  bái,  lễ  kính  cúng  dường,  biểu  trung  tâm  kính  tín”.   Lễ  kính  cúng 

dường  cần  phải  học.  Vì  sao?  Nó  là  tượng  trưng.  Tương  trưng  chính  là  làm  để  mọi 

người thấy. Mọi người xem hiểu rồi thì họ sẽ thật sự học tập. Thế xuất thế gian pháp, ta 

cần muốn đạt được. Nếu trong tâm không có niềm tin cung kính, chúng ta bình thường 

dùng chân thành, chân thành kính tin. Đơn giản thì như Ấn Quang Đại sư nói đến hai 

chữ “thành kính”. Thành  ở dây nói là trong tâm. Kính chính là nói kính tin. Ngài  Ấn 

Quang  nói,  một  phần  thành  kính được  một  phần  lợi  ích, mười  phần  thành  kính  được 

mười phần lợi ích. 

Bây giờ người học Phật khó, quá khó. Vì sao? Tâm không yên ổn. Đừng nói là một 

phần tâm thành kính không có,  mà đến một trên  một trăm phần trăm tâm thành kính 

đều không có. Như vậy làm sao có thể nhận được lợi ích? Công đức lợi ích thù thắng 

trong Phật pháp, họ không đạt được. Chư Phật Bồ Tát ở đây giảng kinh thuyết pháp, họ 

mổi  ngày  đều  đến  nghe  nhưng  cũng  không  nghe  được,  cũng  đạt  không  được.  Do 

nguyên nhân gì? Tâm chân thành thanh tịnh không có. Bất luận tại đâu, bất luận ở hoàn 

Tập 321  355 



cảnh  nào.  Chỉ  cần  mình  đầy  đủ  chân  thành  cung  kính.  Đọc  kinh  cũng  tốt,  nghe  kinh 

cũng tốt, hay nghe  ở trên  mạng, nghe trên truyền hình  vệ tinh, không có chổ nào là 

không đạt lợi ích. “Cố thượng chư câu”, Ở trên giảng  những điều này. 

 “Biểu chí tâm tín lạc”, Chí tâm chính là tâm chân thành. Đem tâm chân thành để nghe, 

họ nghe hiểu và minh bạch, nên họ tin tưởng không hoài nghi. Lạc là hiếu kỳ là thích. 

 “Khước toạ thính kinh dĩ hạ, biểu hy cầu Phật trí”.  A Xà Vương Tử và đồng bạn, mọi 

người đều ngồi xuống nghe Phật giảng kinh. Ở chổ này cũng là tượng trưng. Tương 

trưng điều gì? Nghe kinh là hy vọng cầu Phật trí.  “Văn pháp vô yểm túc dã”. Thế giới 

tây phương Cực lạc, vì chúng ta mà thị hiện vô cùng rỏ ràng. Đó chính là, Phật ở đó 

giảng kinh giáo hoá không mỏi mệt. Mười phương Bồ Tát ở đó nghe kinh nghe không 

chán. 

Chúng  ta  ở  thế gian  này,  khi  lên  lớp  thời gian  hơi lâu là  ngũ gục.  Thầy  giáo  dạy 

thời  gian  hơi  dài  thì  mệt  mỏi,  không  thể  so  với  người  khác.  Chúng  ta  có  thể  tưởng 

tượng được, Phật A Di Đà thật quá cao siêu. Thời gian lâu dài như vậy mà ngài chưa 

từng  ngừng  giảng.  Thành  Phật  mười  kiếp,  ngài  giảng  mười  kiếp.  Vĩnh  viễn  giảng 

không  hết,  vĩnh  viễn  khiến  người  nghe  không  chán.  Nghe  rồi  còn  muốn  nghe,  muốn 

ngừng mà không được. Có ai ở trong hội Di Đà nghe mười kiếp chăng? Đương nhiên 

có. Khi Phật A Di Đà mới thành Phật, thì lớp học sinh đó nghe đến bây giờ, không phải 

họ đã nghe mười kiếp rồi sao? Mổi ngày đều nghe. Thật không thể nghĩ bàn! 

Một vị thầy tốt như vậy đến đâu để tìm? Vì sao chư vị Bồ Tát này nghe không chán? 

Mổi ngày đều có chổ ngộ, ngày ngày cảnh giới không tương đồng, pháp hỷ sưng mãn. 

Không những không rời xa thế giới Cực Lạc, mà còn không ngừng đến đạo tràng mười 

phương chư Phật để tham học, nhưng thân của họ không rời Phật A Di Đà. Đến mười 

phương thế giới để tham học là hoá thân đi, phân thân đi. Thế giới Cực Lạc cỏi Phàm 

thánh đông cư hạ hạ phẩm vãng sanh, đều được 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, 

đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. Trí tuệ, thần thông, đạo lực của họ đều bình đẳng với 

pháp thân Bồ Tát. Nên họ có năng lực hoá vô lượng vô biên thân. Trên cầu Phật đạo, 

dưới độ chúng sanh. Có bản lĩnh rất lớn. 

       “Tịnh  giai  phát  nguyện  tác  Phật,  giai  như  A  Di  Đà  Phật,  kiến  hiền  tư  tề”.  Gặp 

được Phật A Di Đà, bội phục đến lạy sát đất. Phải phát nguyện như ngài vậy, Phật  A 

Di Đà nhất định gia trì và giúp đở chúng ta, giúp chúng ta sớm ngày được mãn nguyện. 

Thật giống như Phật A Di Đà.  “Nguyện ngã chi đại nguyện, đại hạnh, đại từ, đại bi, 

 đại trí, đại lực. Như thị nhất thiết, giai năng như A Di Đà Phật”.  Nói tuyệt vời! Chúng 

356  Tập 321 



ta học tập phẩm kinh thứ sáu, nên đem 48 lời nguyện của Phật A Di Đà, biến thành đại 

nguyện của mình, như vậy là đúng. Nguyện của chúng ta với Phật A Di Đà hoàn toàn 

tương đồng. Tâm của chúng ta với tâm Phật A Di Đà hoàn toàn tương đồng. Tâm Phật 

A Di Đà Phật như thế nào? Tất cả đều thành Phật, nguyện cho tất cả chúng sanh trong 

biến pháp giới hư không giới đều thành Phật đạo. Đây là tâm Phật. 

Tâm đồng Phật, nguyện đồng Phật, chúng ta còn không thể vãng sanh chăng? Nếu 

không  vãng  sanh  thì  đi  đâu?  Quyết  định  vãng  sanh,  quyết  định  thành  Phật.  Sau  khi 

thành Phật, hạnh của chúng ta, hạnh của Bồ Tát đều phổ độ chúng sanh. Đại từ là ban 

vui,  đại  bi  là  bạt  khổ,  đại  trí  là  phá  mê,  đại  lực  là  giúp  tất  cả  chúng  sanh  khai  ngộ. 

 “Như  thị  nhất  thiết,  giai  năng  như  A  Di  Đà  Phật”.   Giống  như  Phật  A  Di  Đà.  “Trú 

 chân thật huệ, nhiếp tịnh Phật quốc”. Phật A Di Đà dùng thời gian năm kiếp để thành 

tựu thế giới Cực Lạc. Chúng ta có cần đi thành tựu thêm một cỏi nước Phật nữa chăng? 

Không cần thiết. Cỏi Phật của chúng ta chính là cỏi Phật của A Di Đà Phật. Nơi tiếp 

dẫn chúng sanh trong mười phương thế giới, vãng sanh thế giới Cực Lạc là được. 

Họ đến thế giới Cực Lạc, chúng ta tin không bao lâu họ cũng có những thành tựu 

như  chúng  ta vậy,  và  có  thành  tựu giống như  Di  Đà  vậy.  “Phổ lợi  hữu  tình,  thị  tức 

 chân  phát  bồ  đề  tâm  dã”.   Đây  là  chân  phát  tâm,  không  phải  phát  tâm  giả.  “Cố  ngã 

 đẳng văn kinh chi nhân giai ưng như thị, tín lạc lễ kính, phát vô thượng tâm”. Mấy câu 

này là Hoàng Niệm Tổ nói, để khuyến khích chúng ta. Chúng ta hôm nay cũng nghe 

được bộ kinh này, thì nên giống như A Xà Vương Tử. Tôi nghe hiểu, tôi nghe đã minh 

bạch, tôi tin tưởng, tôi không hoài nghi, tôi hoan hỷ. Lạc ở đây là hoan hỷ yêu thích. Lễ 

kính Cực Lạc thế giới, lễ kính pháp môn tịnh độ, lễ kính Phật A Di Đà, lễ kính Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni. Y giáo tu hành, phát tâm vô thượng. Phát tâm muốn vãng sanh 

thế giới Cực lạc. Tâm này chính là tâm vô thượng. 

Vì sao? Sanh đến thế giới Cực Lạc, thì đã đi làm Phật và có trí tuệ giống như Chư 

Phật Như Lai. Đức năng giống nhau, đạo lực giống nhau, thần thông giống nhau. Có 

năng  lực  giúp  đở  tất  cả  chúng  sanh  có  duyên  trong  biến  pháp  giới  hư  không  giới. 

Chúng sanh có duyên được bao nhiêu? Nói không hết. Đời này chúng ta ở trên địa cầu 

này, trên địa cầu này tất cả chúng sanh có duyên với tôi. Trong quá khứ tôi ở một tinh 

cầu khác, vì tinh cầu đó có duyên với tôi. Từ vô lượng kiếp đến nay chúng ta đã sống 

qua bao nhiêu tinh cầu? Thực tế nói thì đếm không hết, chắc chắn không phải ít. Chúng 

sanh có duyên nhiều, nhưng trong số chúng sanh có duyên. Có người căn tánh thuần 

thục,  có  người  căn  tánh  chưa  thành  thục.  Có  người  có  thiện  căn,  có  người  không  có 

Tập 321  357 



thiện căn. Cho nên Bồ Tát, họ có cảm thì Bồ Tát có ứng. Nên nhất định có thân phận 

bất đồng, có phương pháp bất đồng, có nội dung bất đồng. Vì thế tất cả chúng sanh có 

duyên cũng được lợi ích không giống nhau. 

Từ từ, thì đối tượng chủ yếu là chúng sanh có căn tánh thành thục, còn ngoài ra thì 

lệ thuộc. Chúng sanh căn tánh thành thục thì một đời thành tựu. Niệm Phật vãng sanh 

tịnh độ là chúng sanh căn tánh thành thục, trong đời này họ có thể thành Phật, không 

nên  đợi  đến  đời  thứ  hai.  Nên  Tịnh  độ  tông  là  pháp  môn  vô  thượng,  thành  tựu  vô 

thượng. Chúng ta xem đoạn kinh văn ở sau. 

“Phật tức tri chi” . Quý vị xem, Vương Tử vừa phát nguyện đã  “linh ngã đẳng tác 

 Phật thời, giai như A Di Đà Phật”. Phật đây là Đức Thế Tôn, như vậy thì đã biết. Họ 

thì khởi tâm động niệm, còn Phật thì nói ra  “Cáo chư tỳ kheo”. Là nói với đại chúng 

trong hội. “Thị Vương tử đẳng”,A Xà Vương Tử và tất cả mọi người. “Hậu đương tác 

 Phật”,  sau  này  họ  sẽ  làm  Phật.  “Bỉ  ư  tiền  thế  trú  Bồ  Tát  đạo,  vô  số  kiếp  lai,  cúng 

 dường tứ bách ức Phật, Ca Diếp Phật thời, bỉ đẳng vi ngã đệ tử”. “Ngã” ở đây là Đức 

Thế Tôn.  “Kim cúng dường ngã, phục tướng trực dã”.  Lần này đến nhân gian lại gặp 

được, lại  tụ hội.  “Thời  chư Tỳ Kheo, văn Phật  ngôn giả, mạc bất  đại  chi  hoan hỷ”.  

Toàn  thể  đại  chúng  nghe  Phật  nói  như  vậy,  biết  rằng  họ  với  kiếp  trước  của  Phật  có 

duyên, nên đều hoan hỷ. 

Chúng ta xem đoạn chú giải ở sau của Hoàng Niệm Tổ.  “Phật tức tri chi giả, Như 

 Lai  tất  tri  tất  kiến  dã” .  Ý  niệm  chúng  sanh  vừa  mới  khởi,  Đức  Phật  liền  biết  ngay. 

 “Quán Kinh viết, chư Phật Như Lai thị pháp giới thân, nhập nhất thiết chúng sanh tâm 

 tưởng trung. Thị dĩ nhân tâm dữ Phật tâm, vô hào lí hứa gian cách. Cố cảm ứng đạo 

 giao bất khả tư nghị”.  Tâm Phật tâm chúng sanh, thật ra chỉ là một. Điều này là chúng 

ta học trong “Hoàn Nguyên  Quán”  của  Hiền Thủ Quốc sư. Biến pháp giới hư không 

giới  là  một  tự  tánh,  chính  là  một  cái  chân  tâm.  Trong  “Hoàn  Nguyên  Quán”  nói,  từ 

nhất thể khởi nhị dụng. Nhị dụng này là lúc Ngài Huệ Năng khai ngộ đã nói, đâu ngờ 

tự tánh năng sanh vạn pháp. Đây là nói về khởi nhị dụng. 

Tác dụng thứ nhất khởi: vũ trụ xuất hiện, đây là y báo. Khi tác dụng thứ hai khởi 

thì tự ngã xuất hiện. Trong kinh thường nói y chánh trang nghiêm. Y báo và chánh báo 

là từ trong tự tánh hiện ra. Bất luận y báo hay là chánh báo, nó  nhất định có ba hiện 

tượng, chính là ba loại chu biến. Thứ nhât, chu biến pháp giới. Ý này nói là vì hiện 

tượng  vật  chất  và  hiện  tượng  tinh  thần,  còn  có  hiện  tượng  tự  nhiên.  Nó  đều  là  hiện 

tượng của một dao động. Bây giờ giới khoa học nói định luật đàn hồi, chính là nói việc 

358  Tập 321 



này. Nó là hiện tượng dao động, chỉ cần nó vừa dao động đã chu biến pháp giới. Tốc 

độ ánh sáng cũng không thể so sánh. Ánh sáng mặt trời chiếu đến địa cầu là cự ly gần, 

không xa. Tốc độ ánh sáng một giây đi đến ba mươi vạn dặm, hai giây là sáu mươi vạn 

dặm. 

Ánh sáng mặt trời chiếu đến địa cầu phải tám phút, không coi là xa. Buổi tối chúng 

ta xem hệ tinh tú trên trời, đều là dùng năm ánh sáng (ánh sáng của năm) để tính. Cự ly 

của tinh tú gần nhất, dùng tốc độ ánh sáng đại khái được hai ba năm. Còn tinh tú ở cự 

ly xa, thì hai ba trăm năm_tốc độ ánh sáng. Nhưng tốc độ này trong tự tánh chúng ta 

thật là không thể nghĩ bàn. Bất luận là tinh thần hay vật chất, nó đều có hiện tượng dao 

động. Dao động của nó vừa mới động đã châu biến pháp giới. Biến pháp giới hư không 

giới, cũng giống như mạng internet vậy, nó thông tất cả. Cảm ứng là thông tất cả, cho 

nên ý niệm chúng ta mới khởi lên Phật lập tức biết ngay. Không những Phật biết, mà 

tất  cả  những  người  tâm  tánh  không  chướng  ngại  đều  tiếp  nhận  được.  Tâm  tánh  có 

chướng  ngại  cũng  tiệp  nhận  được.  Tiếp  nhận  được  nhưng  không  khởi  tác  dụng  chứ 

không phải không nhận được. Tất cả đều tiếp nhận được. 

Khởi  một  thiện  niệm,  không  nên  cho  rằng  Phật  Bồ  Tát  không  biết,  toàn  bộ  nhận 

được. Khởi một ác niệm tất cả quỷ thần đều biết, chẳng ai không biết. Không biết là do 

tình huống bệnh trạng, nó đã làm tê liệt. Dao động không phải không đến nơi chổ của 

họ, đến nhưng họ không có phản ứng,  không có cảm ứng. Phàm phu lục đạo chính là 

loại người này. Dao động trong pháp giới của Phật, đến chổ này không có phản ứng. 

Hiện  tượng  này  trong  thập  pháp  giới  và  lục  lục  đạo,  chúng  ta  cũng  nhận  được,  cũng 

không có phản ứng. Chỉ  có hiện tiền  cùng một không gian duy thứ, thì cảm  ứng của 

chúng ta rất kịch liệt. Hợp tâm ý thì vui mừng cuồng nhiệt, đây là phản ứng kịch liệt. 

Không như ý thì nổi giận dữ, đây cũng là phản ứng kịch liệt. 

Nếu chúng ta đột phá không gian duy thứ, các loại tình huống dao động hoàn toàn 

có  thể  tiếp  nhận  được.  Giống  như  một  không  gian  duy  thứ  vậy.  Tình  trạng  đó  thật 

không giám tưởng tượng, nó quá khủng khiếp. Nhưng trên thực tế đích thực là như vậy. 

Trong “Quán Kinh” nói rằng:  “Chư Phật Như Lai là pháp giới thân”. Pháp giới thân 

chính là thân pháp tánh.  “Nhập nhất thiết chúng sanh tâm tưởng trung”, là trong tâm 

tưởng của tất cả chúng sanh. Cũng cùng một đạo lý. Tất cả chúng sanh có phải là thân 

pháp tánh chăng? Phải. Vì chúng ta mê, nên xưng nó là thân phàm phu. Nếu ta thật sự 

giác ngộ, thì tìm không thấy mê ngộ . Mê ngộ là giả danh, mê ngộ là giả tướng. Trong 

biến  pháp giới hư không giới,  chúng  sanh nào  không phải là  pháp  thân?  Chúng  sanh 

Tập 321  359 



nào không phải là pháp tướng? Tâm người và tâm phật không có chút khác biệt nào. 

Tâm  con  người  với  tâm  con  người,  tâm  con  người  với  tâm  tất  cả  chúng  sanh,  cũng 

không có chút khác biệt nào. Toàn thể vũ trụ là nhất thể. 

Trên chúng ta là Chư Phật Như Lai, dưới là sơn hà đại địa đều nhất thể. Một chút 

khác  biệt  cũng  không  có.  Việc  này  rất  khó  hiểu  và  thật  không  thể  nghĩ  bàn.  Nhưng 

ngày nay các nhà lượng tử lực học đã biết, họ phát hiện được tất cả hiện tượng vật chất. 

Kể cả thân thể của chúng ta. Thân thể là hiện tượng vật chất. Cứu cánh của hiện tượng 

vật chất là gì? Là những gì năng lượng của tâm niệm tạo thành, mà còn là hư huyễn. 

Điều này giới khoa học cũng biết. Vật chất có thể biến thành năng lượng. Nhưng vật 

chất không phải là thật. Năng lượng từ đâu đến, điều này thì giới khoa học còn chưa 

biết. Nếu nói ra thì nó là bịa đặt vô lý, cũng rất ghê gớm. Chữ “vô” đó với chữ vô trong 

kinh Phật rất tương đương. Vô không phải là cái gì cũng không. Nó có thể sanh, có thể 

hiện,  có  thể  biến,  tác  dụng  rất  lớn.  Nó  có  thể  sanh  ra  vạn  pháp.  Nó  có  thể  hiện  biến 

pháp giới hư không giới y chánh trang nghiêm. Nó có thể biến thành mười pháp giới, 

có thể biến thành lục đạo. Một năng lượng rất lớn. 

Trong Phật pháp nói, tự tánh chân như vốn đầy đủ. Hiện tượng này trong đại thừa 

giáo nói rất rỏ ràng, “duy chứng phương tri”. Chỉ có chính mình chứng được, thì mới 

rỏ ràng minh bạch. Còn nếu không phải tự thân mình chứng, thì không có cách nào lý 

giải được. “Ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt”, nói không rỏ được. Nói còn không 

rỏ ràng, thì làm sao mà nghe cho rỏ ràng? Chỉ có tự thân chứng được mới có thể biết. 

Dùng phương pháp nào để chứng? Buông bỏ sẽ chứng được. Buông bỏ mới tìm thấy ta 

thật sự. Ta thật sự là sao? Là Phật! Là vị Phật nào? Phật A Di Đà. Hoàn toàn là thật. 

Làm sao biết đó là Phật A Di Đà? Nói cho chư vị biết, tất cả chư Phật đều gọi là Phật 

A Di Đà. Phật A Di Đà là tổng danh hiệu của tất cả chư Phật_chính là ngài. 

Chúng ta cũng có thể nói, tất cả  chư Phật đều là hoá thân của Phật A Di  Đà. Nói 

như vậy, trong khái niệm của mổi người sẽ dể hiểu hơn một chút. Đó thật là hoá thân. 

Cao hơn một bước mà nói, tất cả chúng sanh trong biến pháp giới hư không giới, đều là 

hoá thân của Phật A Di Đà. Cây cỏ hoa lá cũng vậy, sơn hà đại địa cũng vậy, đến hư 

không  cũng  như  vậy.  Như  vậy  chúng  ta  từ  từ  sẽ  thể  hội  được,  công  đức  Phật  hiệu 

không thể nghĩ bàn. 

Vì sao kêu chúng ta chỉ để Phật A Di Đà trong tâm. Ngoài Phật A Di Đà ra, trong 

tâm không để gì cả. Như vậy ta sẽ khai ngộ, sẽ thành Phật. Như vậy là sao? Đây là một 

bí quyết từ mê đến ngộ, đây là phương pháp khai ngộ thiện xảo nhất,  tốt nhất, ngoài ra 

360  Tập 321 



đều rất phức tạp, đều rất khó khăn. Phương pháp này là dể nhất, đơn giản nhất, nhanh 

nhất  và  ổn  định  nhất.  Chỉ  cần  ta  hiểu  rỏ  ràng  minh  bạch  vấn  đề  này,  và  phải  thật  sự 

chịu  làm,  dù  trong  khoảnh  khắc.  Trong  một  khoảnh  khắc  đó  phàm  phu  có  thể  thành 

Phật. Ngài Huệ Năng đã thể hiện cho chúng ta rất tường tận thấu triệt. Ngài làm như 

vậy để chúng ta xem, không có gì khác ngoài mục đích lập tức buông bỏ vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước.  Có  thể  đối  với  tất  cả  cảnh  giới  không  khởi  tâm,  không  động 

niệm. Không khởi tâm, không động niệm đó hoàn toàn là tự tánh. Là diện mạo vốn có 

của tự tánh. 

Do khởi tâm động niệm mới biến thành mười pháp giới, biến thành lục đạo, biến 

thành tam  đồ.  Còn  không khởi  tâm  không động niêm,  thì  tất  cả  những  cảnh giới  đó 

hoàn toàn không có. Trong “Quán Kinh” có câu nói vô cùng quan trọng, “đại chúng 

 phát tâm”  Phật lập tức biết được.  “Phật tức tri chi, tịnh lập tức chứng minh bạch  thị 

 Vương Tử đẳng, hậu đương tác Phật, nãi vi thọ Phật ký dã”.  Đây là Đức Phật vì họ mà 

thọ  ký,  nói  trước  với  họ  là  tương  lai  họ  khẳng  định  làm  Phật.  Đây  là  tượng  trưng 

nguyện lực không thể nghĩ bàn. 

 “Phổ hiền dĩ thập đại nguyện vương đạo quy cực lạc. Di Đà dĩ từ thập bát nguyện tiếp 

 dẫn chúng sanh. Nhất thiết giai lại, tín nguyện hạnh vi tư lương nhi chứng bỉ ngạn. Thị 

 cố Tĩnh Am sư vân, tu hành cấp vụ, lập nguyện cư tiên”.  Ý nghĩa trong mấy câu này vô 

cùng  hay.  Lập  nguyện  gì?  Nguyện  cầu  sanh  tịnh  độ.  Lập  nguyện  vãng  sanh  thế  giới 

Cực  lạc  thân  cận  Phật  A  Di  Đà.  Cần  phải  thật  sự  lập  lời  nguyện  này.  Tôi  đặc  biệt 

cường điệu chữ “Thật” này, thật có là gì? Thật  tức là ta thật sự buông bỏ, thì sẽ thật sự 

có. Không nên cho rằng tự mình cũng đã thật có, như vậy là còn chưa buông bỏ. Đó là 

giả  không  phải  thật.  Thật  là  đối  với  thế  gian  này  đích  thực  không  còn  một  chút  lưu 

luyến nào, những gì của thế gian thật không có chút ý nghĩa nào. 

Con người sống trên thế gian là tuỳ duyên, không nên chấp trước, không nên  phân 

biệt. Toàn tâm toàn ý ở nơi thế giới Cực Lạc, ở nơi Phật A Di Đà. Như vậy là đúng. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



Tập 321  361 



 

 

 

Tập 322 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình minh 

Thời gian: ngày 13 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “Đại Thừa Vô 

 lượng Thọ Kinh Giải”  trang 379. Chúng ta bắt đầu xem từ hàng thứ nhất. 

 “Phật tức tri chi giả, Như Lai tất tri tất kiến dã. Quán Kinh viết, Chư Phật Như Lai thị 

 pháp giới thân, nhập nhất thiết chúng sanh tâm tưởng trung. Thị dĩ nhân tâm dữ Phật 

 tâm,  vô  hào  lí  hứa  gian  cách.  Cố  cảm  ứng  đạo  giao  bất  khả  tư  nghị”.       Đoạn  trước 

chúng ta đã học đến đây. Khái niệm này đối với người học Phật như chúng ta, đặc biệt 

là đối với những người học tịnh độ mà nói thì vô cùng quan trọng. Đây là chánh tri 

chánh kiến. 

Ở đây nói rỏ về vũ trụ. Trong Phật pháp nói, pháp giới hư không giới xác thực là 

nhất  thể.  Trong  “Hoàn  Nguyên  Quán”  của  Hiền  Thủ  quốc  sư  nói,  bất  luận  là  hiện 

tượng  tinh  thần  hay  là  hiện  tượng  vật  chất.  Nó  đều  đang  chấn  động  vô  cùng  nhanh 

chóng, nó là hiện tượng dao động. Hiện tượng này trong đại thừa giáo gọi nó là vô thỉ 

vô minh. Nên biết tự tánh chân tâm là bất động, nên không có hiện tượng này. Chúng 

ta  gọi  loại  hiện  tượng  này  là  hiện  tượng  tự  nhiên.  Từ  hiện  tượng  tự  nhiên  biến  hiện 

thành hiện tượng tinh thần, có thọ tưởng hành thức. Từ hiện tượng tinh thần, lại diễn 

biến ra hiện tượng vật chất. Điều này trong đại thừa giáo gọi là tam tế tướng của A lại 

da thức. 

A lại da kỳ thật nó chính là vũ trụ trước mắt chúng ta. Tam tế tướng đang ở trước 

mắt chúng ta, nhưng mắt chúng ta có thể nhìn thấy chăng? Nói cho chư vị biết là nhìn 

không thấy. Vậy mắt của ai có thể thấy rõ chân tướng? Thấy rỏ tam tế tướng của A lại 

da? Mắt Phật. Đại thừa pháp tướng Duy thức tông, có thể nói là  các nhà tâm lý học 

trong đại thừa. Mắt của chúng ta giống như máy quay phim vậy. Mở ống kính thì cảnh 

362   



quan bên ngoài sẽ thu nhiếp vào bên trong máy, không có phân biệt lớn nhỏ. Ống kính 

con mắt chúng ta không phải lớn lắm, nhưng xác thực nó hiện rỏ trước màn hình. Thức 

thứ sáu ý thức là phân biệt, thức thứ bảy là chấp trước. 

Trên thực tế, nó thật ra không có chấp trước cảnh giới bên ngoài. Vì thức thứ sáu 

và thức thứ bảy đang ở trong đó. Nó phân biệt chấp trước hiện rỏ hoàn toàn trước thức 

thứ sáu, nó không có cách nào tiếp xúc đến cảnh giới bên ngoài. Cảnh giới bên ngoài là 

tam tế tướng của A lại da, như vậy 51 tâm sở thì lại càng không thật. Tứ phần của nó là 

kiến phần, tướng phần, tự chứng phần, chứng tự chứng phần. Những thứ này đều là từ 

sáu thức trước. Chúng ta nói sáu thức ở trước , nhãn-nhĩ-tỷ-thiệt-thân-ý, đều từ đó tiếp 

nhận tin tức. Và truyền bá rộng rãi là do thức thứ sáu ý thức và thức thứ bảy, truyền bá 

vào trong A lại da. Chỉ có người bỏ thức dùng căn mới nhìn thấy chân tướng của A lại 

da.  Chúng  ta  bây  giờ  đều  là  giả,  đều  không  phải  là  thật.  Chân  tướng sự  thật  này  cần 

phải hiểu rỏ ràng minh bạch. 

Chúng ta hoàn toàn sinh hoạt trong hư huyễn, nên không có cách nào tiếp xúc được 

chân thật. Chỉ có buông bỏ phân biệt, vọng tưởng, chấp trước. Trong kinh Hoa Nghiêm 

nói, viên giáo sơ trú trở lên, họ tiếp xúc được chân tướng. Tiếp xúc được chân tướng, 

đó chính là cỏi thật báo trang nghiêm của Chư Phật Như Lai. Nên cỏi thật báo trang 

nghiêm không  xa rời chúng ta, giống như chúng ta đang  ở trong nhà nhiếp ảnh vậy, 

cảnh giới bên ngoài không nhìn thấy. Nhưng từ trong ống kính truyền bá cảnh giới bên 

ngoài,  chúng  ta  ở  trong  nhìn  thấy  toàn  bộ.  Sự  việc  như  vậy.  Phân  biệt,  vọng  tưởng, 

chấp trước của chúng ta sẽ hiện toàn bộ trên màn hình, tuyệt đối không phải là trên sự 

thật. 

Điều  này  trước  đây  chúng  ta  học  Hoa  Nghiêm  đã  giảng  qua  rất  nhiều  lần,  cũng 

giảng rất rỏ ràng. Xác thực kiểu liên hệ này giống như mạng internet vậy. Quý vị thấy 

tám  thức  chính  là  tám  màn  hình,  51  tâm  sở  chính  là  51  màn  hình.  Thật  ra  51  là  quy 

nạp,  nhưng  triển  khai  ra  vô  lượng  vô  biên.  Tự  nó  có  thể  trao  đổi,  giống  như  mạng 

internet  hiện  nay  vậy.  Từ  mạng  internet  của  tôi  có  thể  nhìn  thấy  người  khác,  người 

khác cũng có thể truyền tin tức cho tôi, có thể hổ tương trao đổi, hổ tương truyền bá, 

biến pháp giới hư không giới. Tất cả tin tức chúng ta đều nhận được. Một sát na là thời 

gian rất nhanh, sau khi vừa nhận được, ba loại hiện tượng đều cải biến tất cả. 

Trong  “Hoàn  Nguyên  Quán”  nói  là  xuất  sanh  vô  tận,  hiện  tượng  này  giống  như 

ống vạn hoa vậy. Chỉ người có định công thật sự mới biết,  “phàm sở hữu tướng giai thị 

 hư vọng”.  Họ có năng lực không bị cảnh giới bên ngoài phiền nhiễu. Đây là pháp thân 

Tập 322  363 



Bồ Tát. Phật Bồ Tát trong mười pháp giới đều không có biện pháp. Vì họ vẫn dùng A 

lại da như chúng ta vậy, chỉ là họ dùng một cách thuần chân, còn chúng ta thì lệch lạc. 

Như vậy là sai, chúng ta đã dùng sai. Có thể nói là đã dùng sai tâm, tất cả đều trái với 

luân lý, đạo đức, nhân quả_chính là dùng sai. Luân lý, đạo đức, nhân quả vốn là chánh 

đáng. Nên trong kinh điển của Tôn giáo thường gọi là chánh pháp. 

Những gì mà cổ thánh tiên hiền giáo huấn là chánh pháp. Con người phải tin tưởng 

chánh pháp, phải nương theo chánh pháp mà sống, làm việc, đối nhân tiếp vật. Vũ trụ 

là một không gian an tường hoà bình, không có bất cứ thiên tai gì. Còn dùng sai, dùng 

tà nguỵ, dùng không chánh  đáng. Tai nạn nhỏ thì cũng là bệnh tật tử vong của chính 

mình, đây là tai nạn nhỏ. Còn tai nạn lớn chính là những tai biến của địa cầu như động 

đất, sống thần, gió bảo, núi lữa bọc phát. Đây là hậu quả do tham-sân-si-mạn dẫn phát. 

Phật dạy chúng ta, cần tu giới định tuệ, diệt trừ tham sân si thì những tai biến của thuỷ-

hoả-phong  sẽ  không  còn  nữa.  Nên  tham  sân  si  là  căn  nguyên  của  tất  cả  bệnh  tật,  là 

nguồn góc tai hoạ của tất cả thiên tai. 

Ngày xưa có những đại thánh hiền giáo hoá chúng sanh, hiện nay không có. Vì sao 

ngày nay chư vị thánh hiền không đến? Vì người ngày nay không có lòng tin. Đến giáo 

hoá  họ,  chẳng  những  họ  không  tin  tưởng  mà  còn  nói  ta  mê  tín,  và  muốn  cười  nhạo 

chúng ta. Chư Phật Bồ Tát thị hiện ở nhân gian là tuỳ theo căn cơ mà giáo hoá. Trên 

hội Lăng Nghiêm Phật nói rất hay, họ đến thế gian là  “tuỳ chúng sanh tâm, ứng sở tri 

 lượng”, tuỳ theo mức độ cảm ứng không có chút gì miễn cưỡng. Đem tánh tướng lý sự 

trong toàn bộ vũ trụ nói một cách rỏ ràng minh bạch, để giúp chúng ta giác ngộ. Sau 

khi giác ngộ đem sai lầm của chính mình sữa đổi lại, thì chúng ta sẽ chứng quả. 

Giai đoạn này gọi là tu hành. Hành là hành vi. Khởi tâm động niệm là hành vi của 

ý, ngôn ngữ là hành vi của miệng, tạo tác là hành vi của thân. Hành vi sai lầm thì nhất 

định phải sữa đổi. Như vậy gọi là tu hành, tu hành là cải đổi hành vi sai lạc của mình. 

Tiêu chuẩn của sai trái là gì? Là tánh đức. Tự tánh vốn đầy đủ thiện đức thiện năng, 

cần phải y cứ vào điều này. Trong Phật pháp nói, ngũ giới thập thiện là tánh đức. Các 

bậc cổ thánh tiên hiền thường nói ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức. Nên những 

giáo  huấn  của  thánh  hiền,  chúng  ta  có  lý  do  để  tin  tưởng,  nhất  định  vượt  qua  mười 

ngàn năm. 

Ấn độ Bà la môn giáo, hơn 13 ngàn năm lịch sử. Chúng ta tin rằng, giáo dục mà 

thánh hiền truyền lại cũng không thua gì nó. Chỉ là lúc đó không có văn tự. Phát minh 

văn  tự  của  Trung  quốc  là  vào  thời  đại  hoàng  đế,  cách  chúng  ta  bây  giờ  4500  năm. 

364  Tập 322 



Khổng tử nói rất hay,  chúng ta tin rằng người đọc sách này là người của thánh hiền. 

Tuyệt đối sẽ không nói vọng ngữ, sẽ không gạt người. Người thật thà nhân hậu, lời của 

ông ta có thể tin tưởng. Ông ta tự nói một đời mình là  “thuật nhi bất tác, tín nhi háo 

 cổ”.   Ý  này  chính  là  nói,  sở  học,  sở  tu,  sở  giáo,  sở  truyền  một  đời  của  Phu  Tử,  đều 

không  phải  của  chính  mình,  là  của  cổ  thánh  tiên  hiền.  Ngày  xưa  từng  đời  từng  đời 

truyền lại, nhưng không có ghi bằng văn tự. Nhưng thời của Khổng Tử đã có văn tự, 

đem những truyền thuyết của cổ nhân, dùng văn tự viết ra rồi lưu truyền cho hậu thế. 

Nên người đời sau gọi ông là người tập đại thành. Xưng ông là  “Đại thành chí thánh 

 tiên sư”,  tập đại thành của cổ kim, không phải của chính mình. Ông ta tin tưởng người 

xưa, thích những giáo huấn này của cổ nhân. 

Do hai câu nói này của ông, khiến chúng ta nhớ lại những gì trong luận ngữ nói. Là 

Khổng Tử nói, cũng có thể là hơn mười ngàn năm trước tổ tông truyền lại. Giáo huấn 

của tổ tông rất đơn giản, thấu triệt, quan trọng, cũng dễ nhớ, không có văn tự cũng có 

thể nhớ được. Như năm câu của ngũ luân:  “Phụ tử hữu thân, phu phụ hữu biệt, quân 

 thần hữu nghĩa, trưỡng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín”.  Tôi nghĩ truyền mười vạn năm 

cũng không truyền sai, vì nó quá đơn giản. Ngũ thường thì càng đơn giản hơn chỉ có 

năm chữ:  “nhân lễ nghĩa trí tín”.  Tứ duy có bốn chữ:  “lễ nghĩa khiêm sĩ”. Bát đức có 

tám  chữ:  “hiếu  đệ  trung  tín,  nhân  ái  hoà  bình”.   Đây  là  Khổng  tử  ghi  lại  truyền  đến 

chúng ta ngày nay. Đây là tánh đức! 

Người  Trung  quốc  ngày  xưa,  từ  đời  này  sang  đời  khác  cho  đến  cuối  đời  Mãn 

Thanh, năm đầu của dân quốc, đều vẫn tuân thủ những đạo đức này. Chỉ là đến dân 

quốc, không nói cũng không nhắc đến những điều này. Từ từ mọi người quên mất. Bây 

giờ nhắc đến những vấn đề này, có rất nhiều người trong nước cảm thấy vô cùng xa lạ. 

Trước  đây  vài  năm  tôi  ở  tiểu  trấn  Thang  Trì  làm  thực  nghiệm.  Chỉ  làm  một  thực 

nghiệm  của  Đệ  tử  quy,  dân  ở  đó  đều  cảm  thấy  vô  cùng  kinh  ngạc.  Lão  tổ  tông  của 

chúng ta sao lại có những thứ hay như vậy, mà chúng tôi không biết? 

Triển khai dạy học ba bốn tháng, tiểu trấn này đã thay đổi 180 độ. Lương tâm của 

con người đã thức tĩnh, khiến chúng tôi cảm nhận câu tánh người vốn thiện của tổ tông 

nói một cách sâu sắc . Thiện là thật, ác chỉ là giả. Chúng ta vốn là thiện, chỉ là ta làm 

cho thiện bị mê. Thiện mất đi, ác mới khởi lên. Tìm thiện trở về thì ác lập tức bị tiêu 

trừ, bị hoá giải. Nên sau ba năm làm thí nghiệm ở Thang trì, tôi đúc kết thành hai câu 

nói:   “ nhân  chi  sơ  tánh  bản  thiện”.  Câu  thứ  hai  làcon người  rất  dễ  dạy.  Trước  khi  tôi 

làm việc này, cứ nghĩ rằng phải cần hai đến ba năm mới thấy hiệu quả. Không ngờ mới 

Tập 322  365 



ba bốn tháng mà hiệu quả đã rỏ ràng. Những thầy giáo như chúng tôi đều cảm thấy vô 

cùng kinh ngạc. 

Ông Cao Xướng Lễ, bộ trưởng tư pháp nhiệm kỳ trước của đại lục Trung quốc. Ở 

trung tâm  của  chúng tôi nữa tháng, ông ta nói với thư ký của vùng đó, vừa đúng lúc 

ngày đó tôi dạy. Tôi nghe ông ta nói:  “kinh nghiệm của Thang Trì có thể cứu Trung 

 quốc”.   Đây  là  thật.  Cho  nên  có  người  hỏi  tôi,  quốc  gia  đang  gặp  thiên  tai,  chúng  ta 

phải hỏi ai? Đây là trong việc hài hoà cứu vãn nguy cơ, do ông Trần Đại Huệ đề xuất. 

Tôi nói với ông ta, ông xem đứa bé ba tuổi, khi nó gặp khó khăn nó tìm ai? Nhất định 

đi tìm ba mẹ nó, chứ không tìm người khác. Ngày nay xã hội quốc gia gặp khó khăn thì 

nên tìm ai? Tìm tổ tông thì có thể giải quyết, nếu tổ tông không còn thì họ cũng lưu lại 

những bảo bối này. Trong những kinh điển này có phương pháp giải quyết. Nếu ta làm 

mất nó, thì dù có ra bên ngoài tìm cũng không tìm thấy. Nhất định phải trở về tìm tổ 

tông. 

Trong  lịch  sử  Trung  quốc,  triều  đại  huy  hoàng  nhất  là  nhà  Đường.  Trên  quốc  tế 

hiện nay, chúng ta đi du lịch qua nhiều quốc gia, nhìn thấy quốc lộ Đường nhân. Vì sao 

họ không nói là Hán nhân, không nói là Tống nhân, mà gọi là quốc lộ Đường nhân? 

Điều này nói rõ, trị quốc, giáo dục của nhà Đường các triều đại khác không sao bì kịp. 

Đây là sự nghiệp của Đường Thái Tông. 

Mười sáu tuổi, Đường Thái Tông theo phụ thân khởi nghĩa. Đó là những năm sau 

triều  đình  Tuỳ  Thang  Đế  mục  nát,  nhân  dân  lầm  than.  Nên  người  phản  kháng  chính 

phủ rất đông. Cha con Đường Thái Tông cũng một trong số đó. Thời gian năm sáu năm 

bình định được động loạn, xã hội củng an định, dựng nên chính quyền nhà Đường. Phụ 

thân ông là Đường Cao Tổ. Sau khi phụ thân qua đời, ông ta kế thừa vương vị, tức la 

Đường Thái Tông. Năm đó Thái Tông hai mươi bảy tuổi còn rất trẻ. Ông ta nghĩ làm 

sao để trị tốt quốc gia, khiến nhân dân có thể sống những tháng ngày hạnh phúc. Vua 

còn trẻ đọc sách chưa nhiều, nhưng ông ta biết tìm tổ tông, nên phái Nguỵ Trừng lãnh 

đạo một tổ. Thành viên của tổ này lúc đó đều là nhà nho. 

Điển tịch mà Trung Quốc lưu lại tổ tông lưu lại, kinh-sử-tử-tập bốn loại lớn này rất 

phong phú. Nên không biết bắt đầu đọc từ đâu? Làm gì có nhiều thời gian như vậy để 

đọc? Nên hạ lệnh cho Nguỵ Trừng, hi vọng Nguỵ Trừng thay ông sưu tập, trong những 

điển tịch này những điều có liên quan đến tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ. Những 

văn tự này ông ta cần. Họ đến phòng sách tìm, thấy rồi thì đem nó viết ra và đưa cho 

ông ta xem, tìm trong số lượng lớn sách đó . Tìm được sáu mươi lăm loại kinh-sử -tử, 

366  Tập 322 



còn tập thì không cần, vì tập là văn học ông ta không cần xem. Trong sáu mươi lăm 

loại đó, những gì ông ta cần đều viết ra, biên tập thành bộ sách gọi là “Quần Thư Trị 

Yếu”. 

“Quần” là rất nhiều, những điển tịch này trong một “đại quần”. Tu thân , tề gia, trị 

quốc,  bình  thiên  hạ  là  những  văn  hiến  quan  trọng  nhất.  Số  lượng  không  nhiều,  tổng 

cộng có năm mươi vạn chữ. Sau khi bộ sách này thành công, Đường Thái Tông ngày 

ngày đọc nó không rời tay. Vương công đại thần và quan ngũ phẩm trở lên, tất cả đều 

phải học. Đây chính là đại Đường thịnh thế, họ nương tựa giáo huấn của tổ tông. Sở dĩ 

ông ta lợi hại vì ông biết tìm tổ tông. Tinh tuý của tổ tông ông ta đều đọc được. Nên 

chúng ta hiểu, chỉ có bảo bối của tổ tông để lại. Không những có thể cứu đất nước và 

còn có thể cứu toàn thế giới nữa. 

Có thể cứu toàn thế giới không phải là tôi nói, là tiến sĩ Thang Ân Tỷ người Anh 

nói. Trong niên đại 70 của thế kỷ 20, tiến sĩ Thang Ân Tỷ đã nói điều này. Muốn giải 

quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh của Trung quốc và 

Phật pháp đại thừa_là người nước Anh nói. Trí tuệ, tu thân và lý niệm tề gia, trị quốc, 

bình thiên hạ, cùng với phương pháp, kinh nghiệm, thành quả của cổ nhân. Thành quả 

là  chứng  minh.  Nếu  thật  sự  y  theo  lời  cổ  nhân  mà  làm  thì  thái  bình  thạnh  thế  ngay 

trước mắt. Điều vô cùng đáng tiếc chính là cuốn sách “Quần Thư Trị Yếu” này, sau khi 

nhà Đường mất, cuốn sách này cũng không thấy vá đã thất truyền. Nên các triều đại 

Tống Nguyên Minh Thanh đều không xem được cuốn sách này. 

Khi  Càn  Long  Hoang  Đế  thoái  vị,  trao  vương  vị  cho  con  và  làm  Thái  hoàng 

thượng. Trong lịch sử Trung quốc chỉ một mình ông làm Thái hoàng thượng. Con trai 

Gia Khánh, Hoàng Đế Gia Khánh đăng cơ, người Nhật Bản tặng ông một phần lễ vật. 

Trong lễ vật có một bộ “Quần Thư Trị Yếu”, nhờ vậy mới phát hiện và tìm lại được. 

Nên bộ sách “Quần Thư Trị Yếu” này từ Nhật Bản lại truyền về Trung quốc. Đầu năm 

dân  quốc,  lúc  đó  truyền  đến  Trung  quốc.  Tôi  nhìn  thấy  trong  lời  tựa  viết  không  quá 

mười cuốn, phân lượng quá ít. Nhưng người biết nó không nhiều, người xem qua nó thì 

càng ít. 

Tôi  biết  có  sự  tình  như  vậy,  có  bộ  sách  như  vậy,  nhưng  tôi  chưa  xem  qua.  Nên 

trong tâm cũng thường nghĩ đến. Mười mấy năm trước, tại nhà in ấn thương vụ Đài 

Loan, đem “Tứ Khố Toàn Thư” in ra. Thư cục thế giới đem “Tứ Khố Hội Yếu” in ra. 

Đây là hai quốc bảo của Trung quốc, chúng tôi rất vui. Vì sao? Sẽ không thất truyền, vì 

có nhiều bộ như vậy phân tán trên toàn thế giới, trong thư viện của các quốc gia, thư 

Tập 322  367 



viện các trường đại học cũng lưu giữ. Sách này sẽ không thất truyền. Chúng tôi cảm 

thấy vô cùng an ủi. Tuổi của tôi cũng đã lớn, lúc đó tôi hơn 60 tuổi, gần bảy mươi tuổi. 

Không  còn  thời  gian  đọc  sách  nữa,  nhưng  tôi  mua  những  sách  này.  Bộ  “Hội  Yếu” 

trước sau tổng cộng mua gần hết sáu mươi bộ, phân tặng cho các thư viện của trường 

đại  học  trong  nước.  Còn  “Toàn  Thư”  tôi  chỉ  mua  được  một  bộ.  Cuốn  cuối  cùng  nó 

không còn, bây giờ để ở giảng đường, quý vị có thể nhìn thấy. 

Nhưng năm trước họ lại phát tâm tái bản, đây là cơ hội tốt. Tái bản, tôi mua liền 

một trăm bộ. Đúng lúc có người đồng tu đưa tôi số tiền, hy vọng số tiền của tôi dùng 

vào  trong  sự  nghiệp  giáo  dục.  Tôi  đem  số  tiền  đó  mua  một  trăm  bộ  “Tứ  Khố  Toàn 

Thư”. Tiệm sách đối với tôi vô cùng ưu đãi, đặc biệt giảm giá nên mua được nhiều. 

Một bộ năm vạn tiền Mỹ. Ông ta đưa tôi số tiền là 500 vạn mỹ kim, vừa đủ mua một 

trăm bộ. Nên chư vị đồng tu phải nhớ rằng, tôi sẽ không quyên góp người khác. Tôi 

không hy vọng có người đưa tôi tiền. Việc tốt như vậy, sẽ có người chịu phát tâm để 

gánh  vác.  Quyên  góp  một  nơi  một  ít  quá  vất  vả,  mà  việc  ấn  tống  sách  cũng  khó  thể 

thực hiện. 

Sau khi mua số sách này, tôi nghĩ làm sao để đem những điều trọng yếu trong sách 

trích dẫn ra, biên tập thành một tập sách khác, sẽ phương tiện hơn. Tôi không có thời 

gian  làm  việc  này  thì  cũng  tìm  người  khác  làm.  Cách  nghĩ  này  hoàn  toàn  giống  như 

Đường Thái Tông. Tôi tìm vài giáo sư đại học trong nước, hình như dùng hết năm sáu 

vạn tiền nhân dân tệ để  mời. Họ đều đã nghĩ hưu, những vị giáo thọ này đã  giúp tôi 

chọn ra những đoạn trọng yếu, nhưng cũng không được lý tưởng lắm. Nên tôi nghĩ đến 

bộ  sách  của  Đường  Thái  Tông,  kết  quả  tôi  đã  nghĩ  được.  Không  ngờ  đầu  năm  dân 

quốc, nhà in ấn Thương vụ đem “Quần Thư Trị Yếu” ra in hai lần, chính là “Quần Thư 

Trị  Yếu”  này.  Một  lần  là  nguyên  bản_bản  mà  năm  Gia  Khánh  nhà  Thanh  lên  ngôi, 

Nhật Bản đã tặng lại bộ sách tưởng rằng đã thất lạc này. Một lần khác là họ sắp chữ in. 

Trong “Tùng Thư Tập Thành”, văn bản của nó và cuốn Vạn Hữu Văn Khố  hoàn 

toàn tương đồng, điều này thật không dể gì_đó là vào những năm đầu dân quốc. Năm 

nay tôi đã 85 tuổi, trước tôi rất lâu, lúc đó tôi còn chưa sanh. Mặc dù khi giảng kinh tôi 

thường nhắc đến, có rất nhiều bạn đồng tu đều đã nghe. Nên đến đâu cũng giúp tôi lưu 

ý tìm kiếm, và tìm được hai bộ. Cả hai loại sách đều tìm được, tôi giao cho nhà sách 

thế giới. Nhà sách thế giới là bạn cũ của tôi, nhờ họ in ấn đúng theo nguyên bản. Tôi 

nói tôi sẽ mua giúp họ một vạn bộ. Sách này in xong, gần đây họ gởi đến một bộ để tôi 

xem.  Số  lượng  vẫn  là  rất  lớn,  nên  tôi nghĩ  có  thể  ở  trong  đây  chọ  lại  360  đoạn.  Mổi 

368  Tập 322 



đoạn nhỏ một  ngày một  đoạn, tất  cả 360 đoạn. Hoặc là 360 câu, một  ngày một  câu. 

Biên tập thành một cuốn sách nhỏ, có thể bỏ trong túi áo. 

Tôi đưa ra ý kiến này, có bạn đồng học hưởng ứng, nên hôm nay gởi cho tôi một lá 

thư này. Công việc bắt đầu rồi, Ngày 23 thánh 4 lựa chọn vòng thứ nhất kết thúc, tức là 

đã viên mãn. Ngày 30 tháng 4 tuyển chọn lần thứ hai. Ngày 15 tháng 5 là quyết định 

triển khai ấn tống, có thể đưa cho tôi xem. Chúng tôi  sẽ chuẩn bị in. Họ nói, khoảng 

tháng sáu tháng bảy bắt đầu phiên dịch qua tiếng Anh. Tôi tin rằng cuối năm nay bản 

tiếng Anh có thể xuất bản, và có thể lưu hành trên toàn thế giới. Kinh phí cho những 

công việc này tôi đã có đủ, hy vọng mọi người nghe được điều này sanh tân hoan hỷ là 

tốt. Không cần chi tiền cho tôi, không cần cầm tiền cho tôi. 

Nếu  có người nói, tôi làm những việc này rất  cần tiền, nên mọi người cùng nhau 

quyên góp. Nhưng đó không phải là quyên cho tôi, mà quyên cho họ, họ đều nhận hết. 

Tôi xin nói trước, nói rỏ ràng minh bạch. Tôi sẽ không hỏi bất cứ ai để quyên tiền, nếu 

khi tôi thật sự muốn hỏi người quyên tiền. Tôi sẽ đi tìm ông chủ của xí nghiệp, tôi cần 

một ngàn vạn nhanh lấy tiền  cho tôi. Một người là được, tôi sẽ không tìm người thứ 

hai. Việc này có duyên thì họ làm, và cũng là công đức của họ, tôi giúp họ giới thiệu. 

Vì những năm gần đây, trước đây ông Diệp cục trưởng cục Tôn giáo từng nói với tôi, 

có một vài người trong nước lấy danh nghĩa của tôi đi khắp nơi quyên tiền. Ông ta nói, 

như vậy là phi pháp. Những việc này, quý vị đều không biết. Tôi thật sự không biết. 

Ông  ta  nói,  quốc  gia  đang  xử  lý  sự  việc  này.  Tôi  nói,  quá  tốt!  Tôi  cũng  rất  cám  ơn 

chính phủ. Nên chư vị đồng học nhất định phải ghi nhớ, lấy danh nghĩa của tôi ra bên 

ngoài  quyên  góp,  tôi  hoàn  toàn  không  biết.  Những  việc  mà  tôi  làm,  tôi  cũng  thường  

nói, nên rất nhiều người biết tôi đang làm những việc này. Về mặt kinh phí hoàn toàn 

không thiếu. Cả đời tôi không đưa tay ra quyên tiền người khác. Đã 85 tuổi rồi còn hỏi 

người quyên tiền thì còn ra thể thống gì? làm sao lại có chuyện này? Nên sau này khi 

sách xuất bản, hoan nghênh mọi người in lại, cũng không cần gởi tiền. Tôi không chịu 

trách nhiệm việc này. Những bộ sách này không có bản quyền, hoan nghênh mọi người 

in ấn để lưu hành. Việc này ngay ở đây đặc biệt tuyên bố với mọi người. Đây đều là 

việc tốt. 

Kinh điển cũng như vậy. Chúng ta đối với kinh Vô Lượng Thọ cũng có chọn lựa để 

đọc. Vì đây chính là một khai thị vô cùng quan trọng. Tất cả tôi chọn ra được mười bảy 

điều, mà trong quy tắc chung của những người tu hành pháp môn tịnh độ . Số lượng 

quá  nhiều  sẽ  không  nhớ  hết,  câu  quan  trọng  nhất  cần  phải  ghi  nhớ.  Giống  như  thân 

Tập 322  369 



pháp  giới  của  Chư  Phật  Như  Lai,  nhập  vào  trong  tâm  tưởng  của  tất  cả  chúng  sanh. 

Điều này rất quan trọng. Phật ở đâu? Phật ở trong tâm chúng ta,  “thị tâm thị Phật, thị 

 tâm tác Phật”. Trong “Quán Kinh” đã nói như vậy. Thị tâm thị Phật chính là ý của câu 

này   “chư  Phật  Như  Lai  thị  pháp  giới  thân  nhập  nhất  thiết  chúng  sanh  tâm  tưởng 

 trung”.  Còn hiện tại chúng ta niệm Phật tức là thị tâm tác Phật. Câu này là thị tâm thị 

Phật. Chúng ta chịu phát nguyện cầu sanh tịnh độ, niệm Phật A Di Đà là thị tâm tác 

Phật. Làm gì có đạo lý không thành tựu! 

Nên tâm chúng sanh, tâm của chính chúng ta với tâm của Phật là một, làm gì có sai 

biệt. Nên cảm ứng đạo giao thật không thể nghĩ bàn, chỉ cần chúng ta khởi tâm động 

niệm, thì tất cả chư Phật Như Lai đều biết hết. Trên kinh văn nói:  “Phật tức tri chi, cáo 

 chư Tỳ Kheo, thị Vương Tử đẳng, hậu đương tác Phật”.  Đây cũng giống như Đức Thế 

Tôn đã thọ ký cho họ. Về lý trước đã nói rồi. Đoạn ở sau, đoạn này là nói rỏ về nhân 

quả, nói rỏ con người không hề chết đi, nói rỏ luân hồi là thật không phải giả. 

Quý vị xem trong kinh văn nói:  “bỉ ư tiền thế, trú Bồ Tát đạo”.  Chính là nói A Xà 

Vương Tử và đồng bạn, không phải chỉ tu hành trong đời này mà trong nhiều đời nhiều 

kiếp. Có thể gặp Phật, nghe Phật giảng kinh thuyết pháp, phước báo lớn biết bao! Ngẩu 

nhiên gặp được Phật đều là nhân duyên vô lượng kiếp trước. Nếu không như vậy thì 

làm sao gặp được? 

       “Vô số kiếp lai, cúng dường tứ bách ức Phật”.  Chúng ta thử nghĩ xem, thiện căn 

phước báo của họ lớn bao nhiêu. Quay đầu nhìn lại chính mình, chúng ta sanh trong 

thời đại mạt pháp của Phật, ngày nay có thể gặp được kinh Vô Lượng Thọ, có thể nghe 

được những lời Phật dạy trong kinh. Nếu chúng ta đời trước không phải ở trong Bồ Tát 

đạo, vô số kiếp đến nay cúng dường không biết  bao nhiêu Phật. Chúng ta có thể có 

thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên  như  vậy  chăng?  Nên  không  thể  coi  thường  chính 

mình.  A  Xà  Vương  Tử  có  thể  làm  được,  thì  chúng  ta  đều  có  thể  làm  được.  Hoàng 

Niệm Tổ ở đây khuyến khích chúng ta, nên hoan hỷ nghe pháp giống như A Xà Vương 

Tử và đồng bạn. Đem những việc trong kinh đã nói, về lý đều phải hiểu cho rỏ ràng, 

đều phải hiểu cho minh bạch. 

Chính mình tin tưởng sâu sắc không nghi ngờ, đặc biệt là pháp môn này thật không 

thể nghĩ bàn. Pháp môn vô cùng thù thắng, là pháp lớn vô thượng thứ nhất. Chính là 

câu Nam Mô A Di Đà Phật này. Chúng ta phải đem câu A Di Đà Phật để trong tâm, tất 

cả những thứ nhớ nhung trong lòng đều buông bỏ hết. Khởi tâm động niệm trong mọi 

lục mọi nơi, trong tâm đều có Phật A Di Đà. Đời này chúng ta vãng sanh đến thế giới 

370  Tập 322 



Cực  Lạc,  thấy  Phật  A  Di  Đà  và  thành  Phật  là  đã  thành  công.  Việc  của  thế  giới  này 

đừng nghĩ đến nó. Biết cũng tốt, không biết cũng tốt, không sao. Không liên quan đến 

chúng ta. 

Chúng ta nghĩ là muốn giúp đở những chúng sanh khổ nạn này. Vậy thì tôi khuyên 

quí vị trước tiên là phải thành tựu chính mình. Tự mình chưa thành tựu thì làm sao giúp 

người khác. Thành tựu chính mình nhanh nhất, vững vàng nhất không gì hơn là vãng 

sanh tịnh độ thân cân Phật A Di Dà. Như vậy rất nhanh sẽ thành tựu. 

Ở trước chúng ta đọc qua trong 48 nguyện, nguyện thứ mười hai  nói, sanh đến thế 

giới tây phương Cực Lạc, mặc dù là cỏi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, 

đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. Như vậy mà chưa ghê gớm sao? A Duy Việt Trí Bồ 

Tát  là  pháp  thân  Bồ  Tát.  Trong  đại  thừa  nói  là  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành 

Phật. Đó là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Cho nên chúng ta sanh về thế giới tây phương Cực 

lạc. Đến đó trí tuệ, thần thông, đạo lực chúng ta sẽ gần giống như Phật A Di Đà. Có thể 

nói ngang bằng với Đức Thế Tôn, và Huệ Năng Đại Sư. Vì họ là A Duy Việt Trí Bồ 

Tát.  Chúng  ta  mới  có  năng  lực,  mới  có  trí  tuệ,  mới  có  phương  pháp,  mới  có  kinh 

nghiệm giúp những chúng sanh đau khổ. Như vậy chúng ta đã thật sự có đại từ đại bi 

cứu khổ cứu nạn, và là con đường duy nhất có thể thực hiện hoài bảo của mình. Chúng 

ta không thể bỏ lở. 

Thời gian đến thế giới Cực Lạc càng nhanh càng tốt. Vì sao? Đi sớm thì về sớm. 

Phải làm thật mới thật sự hoàn thành đại nguyện của chúng ta. Quý vị xem bên dưới 

nói quan hệ của những người này với Đức Thích Ca Mâu Ni Phật.  “Ca Diếp Phật thời, 

 bỉ đẳng vi ngã đệ tử”, “Ngã” ở đây là Đức Thế Tôn. Lúc đó đã từng tu học Phật pháp 

với Phật Thích Ca Mâu Ni, và hôm nay lại gặp. Đức Thế Tôn ở nơi đây thị hiện thành 

Phật,  những  người  học  sinh  cũ  trong  quá  khứ  đều  gặp  lại.  Họ  đến  cúng  dường   “kim 

 cúng dường ngã, phục tướng trực dã”,  lại gặp mặt. 

Đây không phải là một đời, trong đoạn kinh văn này nói rất nhiều đời. Đời đời kiếp 

kiếp không rời Phật pháp. Hay nói cách khác, đời dời kiếp kiếp họ không mê hoặc điên 

đảo. Đây là một việc vô cùng khó khăn. Từ đây có thể biết, công phu tu hành của A Xà 

Vương Tử và đồng bạn không phải ít. Không phải tam quả A na hàm trở lên, làm sao 

có thể chứng được bất thoái chuyển? Đức Thế Tôn thành Phật, họ còn tham dự pháp 

hội để gây ảnh hưởng cho chúng, giúp Phật giáo hoá chúng sanh. Đây là việc đáng quý 

và vô cùng khó khăn, cũng là tượng trưng cho nguyện lực không thể nghĩ bàn. Học trò 

thương yêu thầy giáo, cảm ân thầy giáo. Nên đời đời kiếp kiếp đeo đuổi. 

Tập 322  371 



Trong  đời  này  của  chúng  ta,  từ  lúc  trẻ  gặp  được  những  vị  thầy  giáo  này,  đều  là 

nhân duyên  trong quá khứ. Không có duyên phận làm sao ta có thể gặp được? Không 

có nhân duyên làm sao ta có thể học được? Nên khiến chúng ta ở đây phản tĩnh. Nhân 

duyên học Phật của tôi là khi học triết học với thầy Đông Phương Mỹ. Duyên của tôi 

với thầy Phương rất sâu. Thầy cũng là một trong các nhà triết học đương đại. Thầy gặp 

được kinh điển cũng là cơ hội rất ngẩu nhiên. Tôi lúc đó là hiếu kỳ nên mới đến thỉnh 

giáo thầy Phương, triết học trong kinh Phật Thầy học được từ đâu? Thầy nói với tôi là 

học  trong  thời  kỳ kháng  chiến.  Chính  là  thời  kỳ  thế  chiến thứ hai.  Thầy  Phương dạy 

học  ở  trường  đại  học  trung  ương,  có  một  thời  gian  ông  bị  bệnh.  Một  người  bạn  giới 

thiệu núi Nga Mi phông cảnh rất đẹp, hoàn cảnh cũng vô cùng ưu nhã, nơi đó là chổ 

dưỡng bệnh tốt nhất. Ông liền đến đó. 

Dưỡng bệnh ở núi Nga Mi hơn ba tháng, lúc đó trên núi không có tin tức. Báo, tạp 

chí đều không có, cũng không có điện thoại. Trên núi chỉ có kinh Phật. Người đọc sách 

không có việc gì thì xem kinh Phật, không ngờ càng xem lại càng thích. Từ đó về sau 

không có ngày nào không đọc kinh. Lần đầu tiên Đài Loan in ấn Vạn Tục Tạng của 

Nhật Bản. Tôi biết được tin tức này và nói với thầy Phương, thầy Phương nói thật sao? 

Thật, là thật. Đến ngày thứ hai ông ta đặt mua một bộ, tôi cũng mua một bộ. Nghiên 

cứu kinh Phật thì tư liệu của bộ Tục Tạng này vô cùng quan trọng, vì trong đó chú giải 

của cổ nhân rất nhiều. Muốn xem chú giải của người xưa thì xem ở nơi Vạn Tục Tạng. 

Đại Chánh Tạng thu thập kinh nhiều, nhưng chú giải rất ít. Nếu muốn xem chú giải của 

cổ nhân thì xem trong Vạn Tục Tạng. 

Sau khi tôi gặp thầy Lý khoảng hai ba năm.  Ở  trường thầy lên lớp toàn dạy kinh 

Phật. Chuyện này đại khái cũng là lần đầu tiên của trường đại học, cũng có thể chỉ có 

một lần như vậy. Thầy giảng một mục lớn. Đó là những năm tuổi về già dạy ở trườn 

đại học Đài Loan khoảng hai mươi năm. Giảng “đại thừa Phật học”, “Tuỳ Đường Phật 

học”, “Nguỵ Tấn Phật học”. Sau khi nghĩ hưu ở trường đại học Đài Loan, thì đại học 

Phủ  Nhân  mời  đi.  Ở  trường  đại  học  Phủ  Nhân  giảng  “Hoa  Nghiêm  triết  học”.  Thời 

gian khi tuổi về già, giáo trình ông dạy toàn là Phật học. Ông mất năm 79 tuổi, ông đi 

quá nhanh. 

Nếu ông sống thêm mười năm, thì đối với giới Phật giáo Đài Loan ảnh hưởng sẽ rất 

lớn.  Đúng  lúc  họ  đối  với  đại  thừa  toàn  bộ  tiếp  nhận  thì  thầy  Phương  ra  đi,  vô  cùng 

đáng tiếc. Lúc tôi theo học thầy Phương mới bốn mươi mấy tuổi. Khi đó đối với Phật 

pháp còn chưa hoàn toàn tiếp nhận, ông ta chỉ thích một phần nào đó, chính là trong 

372  Tập 322 



kinh  Phật  giảng  triết  học  rất  nhiều.  Thầy  còn  nói  với  tôi, trong  Phật  giáo  một  nửa  là 

triết học tối cao, một nửa là mê tín. Phần mê tín đó không cần học. Học tánh tông của 

nó như Tam Luận Tông, Thiền Tông, Pháp Tướng duy Thức Tông. Hiên Thai và Hoa 

Nghiêm ông ta cũng rất thích. Đặc biệt giới thiệu kinh Hoa Nghiêm cho tôi. 

Khi tuổi về già, không còn nói trong Phật giáo có một bộ phận mê tín nữa. Những 

gì vốn cho rằng là mê tín, đều là học thuật cao siêu. Lúc này ông toàn bộ đều tiếp nhận, 

thật khó được. Ông cũng quy y, chính thức thọ pháp tam quy, bái Hoà Thượng Quảng 

Khâm làm thầy. Trở thành đệ tử chân chánh của nhà Phật. Đây không phải là mê tín, 

phải thật sự hiểu thật sự minh bạch. Tôi đối với Phật Pháp cũng như vậy. Không hiểu 

nó rỏ ràng minh bạch tôi sẽ không tin tưởng. 

Đây là nói về quan hệ thầy trò, và quan hệ với Phật. Giống như quan hệ của thầy 

Phương Đông Mỹ với Phật. Nếu không phải trong quá khứ có căn cơ thâm hậu thì làm 

sao có thể? Là việc không thể. Tôi với Thầy Phương vừa gặp đã quen, tuyệt đối không 

phải ngẩu nhiên. Tôi vào cửa Phật cũng là thầy Phương dẫn dắt. Không phải Thầy tôi 

không thể sanh khởi tín tâm. Đại sư Chương Gia khuyên tôi xuất gia, kêu tôi học Đức 

Thế Tôn. Như vậy mà ngẩu nhiên ư? Đưa tôi cuốn sách Phật đầu tiên để đọc là “Thích 

Ca Phổ”, “Thích Ca Phương Chí”. Là những truyện ký của Phật Thích ca do người thời 

nhà Đường biên tập. Trong thu thập của Đại Tạng Kinh có. Nói với tôi, anh nên học 

Phật, anh đối với Đức Thế Tôn nên nhận rỏ. Nếu anh không biết về ngài, thì những lời 

giáo huấn thật sự của Đưc Thế Tôn anh không học được, nên nhất định phải biết rỏ về 

ngài 

Đức Thích Ca là tấm gương tốt nhất cho chúng ta. Học nho phải học Khổng Mạnh, 

Khổng Mạnh là mẩu người tốt. Học đạo phải học Lão Trang. Là điển hình của thời đó 

thì làm sao mà sai. Nên trong đoạn văn này, nói những quan hệ này. Là đời đời kiếp 

kiếp chứ không phải là đời này kiếp này. Chúng ta kính yêu thầy giáo, tôn trọng thầy 

giáo,  thì  giáo  huấn  của  thầy  ta  thường  ghi  nhớ.  Thời  thời  khắc  khắc  cần  đem  những 

giáo huấn này vào trong cuộc sống thiết thực, vào trong công việc thiết thực, thiết thực 

trong việc đối nhân xử thế tiếp vật. Thật hữu dụng. 

Chính tôi cũng học Phật sáu mươi năm, giảng kinh dạy học năm mươi ba năm. Tôi 

không có đạo tràng, cũng không ở đâu nhất định. Một đời sống qua những ngày tháng 

du mục. Nơi nào có duyên tôi đến nơi đó. Đạo tràng này quý vị đều biết, là bậc tiền bối 

cho chúng ta chữ ngộ kiến lập cúng dường mọi người. Hy vọng chúng ta có thể chân 

chánh  y  theo  lời  Phật  dạy  để  làm.  Nhân  giới  sanh  định,  nhân  định  phát  tuệ,  như  vậy 

Tập 322  373 



chúng ta sẽ thành công. Giới cần phải có ba căn bản. Ba  căn bản la  Nho Thích Đạo. 

Chúng ta có thể bỏ một hai năm thời gian thực hành nó cho được, thì đã đầy đủ cơ sở 

của thánh hiền, đầy đủ cơ sở học Phật. Chúng ta có tư cách thành Bồ Tát, thành Phật. 

Có tư cách trở thành Khổng Mạnh, Lão Tràng chứ không phải làm không được. Thời 

gian mười năm sẽ có thành tựu tương đối khả quan. 

Quý vị có thấy cư sĩ Lưu Tố Vân ở Đông Bắc Trung quốc. Cô ấy 55 tuổi mới nghe 

đến Phật Pháp, nhưng 65 tuổi đã thành tựu_mười năm là thành tựu. Đúng như cổ nhân 

nói: “thập tải hàn song, nhất cử thành danh”. Cô ta thật sư nghe kinh  và hiểu rỏ ràng 

minh  bạch,  phát  tâm   “nhất  môn  thâm  nhập,  trường  thời  huân  tu”.   Suốt  trong  mười 

năm đó cô ta chỉ nghe một bộ kinh Vô Lượng Thọ, nghe đĩa. Tôi hỏi cô ây, kinh Vô 

Lượng Thọ tôi giảng qua mười lần, cô nghe lần nào? Cô ta cũng không biết, rồi đem 

tình hình nói với tôi. Đó là trước đây tôi giảng tại thư viện Cảnh Mỹ. Hình như là lần 

thứ hai thứ ba gì đó, rất sớm. Lúc đó là dùng máy ghi âm để ghi âm, không có hình là 

ghi âm. Sau đó bộ băng ghi âm này, làm thành đĩa CD bây giờ. Cô ta nghe bộ đĩa này, 

một  ngày  nghe  một  đĩa  một  tiếng  đồng  hồ.  Một  giờ  đồng  hồ  mà  nghe  mười  lần  như 

vậy, tức là  một ngày nghe kinh mười giờ đồng hồ. Suốt mười năm không gián đoạn. 

Nghe  hết  một  bộ  rồi  nghe  lại  từ  đầu.  Một  ngày  một  tiếng  đồng  hồ  lặp  lại  mười  lần. 

 “Nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu” cô ta đã làm được. 

Ngoài việc nghe kinh ra, cô ta còn niệm Phật A Di Đà. Tâm địa thanh tịnh, không 

nhiễm chút trần nào, người vô cùng thành thật. Hiện nay ra bên ngoài giảng kinh dạy 

học.  Mọi  người  hỏi,  cô  làm  sao  mà  học  thành?  Cô  ta  nói  có  sáu  chữ.  Cô  ta  một  đời 

thành tựu là nhờ vào sáu chữ này. Thứ nhất là thành thật, thứ hai nghe lời, thứ ba là 

phải thực hành. Sáu chữ này không phải mình cô ta có, mà chư Phật Bồ Tát xưa nay 

trong ngoài đểu thành tựu bằng sáu chữ này. Ta một đời không thể thành tựu, hay nói 

cách khác là ta không thành thật, không nghe lời, không chịu thực hành. Đời này coi 

như ta sống một cách uổng phí. Cô ta có thể nắm chặt sáu chữ này không buông, thì 

mười năm thành tựu. 

Tuy  chỉ  học  một  bộ  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  kinh  Vô  Lương  Thọ  Thật  sự  thuộc 

nhuần  nhuyễn.  Nhưng  mời  cô  ta  giảng  kinh  điển  khác,  vẫn  giảng  một  cách  lưu  loát. 

Như vậy là sao?  “Nhất kinh thông, nhất thiết kinh thông”.  Kinh Vô Lượng Thọ là bộ 

kinh thứ nhất trong tất  cả   kinh điển mà  Đức Thế Tôn giảng trong 49 năm.  Cô ta đã 

chọn  đúng,  học  bộ  kinh  này  được  tất  cả  Chư  Phật  gia  trì.  Vì  sao  vậy?  Quý  vị  xem, 

trong bộ kinh nàyThế Tôn giới thiệu sự tán thán cầu mười Phương Phật. Trong kinh Di 

374  Tập 322 



Đà  chúng ta thấy chư Phật sáu phương tán thán, không có vị Phật nào không tán thán 

thế giới Cực Lạc. Không có vị Phật nào không tán thán Phật A Di Đà. 

Trong kinh này Thế Tôn dạy chúng ta, Chư Phật tán thán  thế giới Cực Lạc và Phật 

Di  Đà,  Đức  Thế  Tôn  làm  người  đại  diện.  Tán  thán  ngài  là  một  vị  Phật  cực  kỳ  tôn 

nghiêm trong ánh sáng quang minh, là Vua trong các Phật. Chọn kinh rất quan trọng! 

Lần  đầu  tiên  tôi  giảng  Kinh  Hoa  Nghêm,  là  năm  dân  quốc  thứ  mười  sáu.  Lúc  đó  tôi 

thường hoằng pháp ở hải ngoại, trở về Đài Loan lại tiếp tục giảng. Tôi nhớ đã giảng 

mười  mấy  năm,  giảng  một  năm  “Bát  Thập  Hoa  Nghiêm”.  “Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm” 

cũng giảng nữa năm. Đột nhiên có một hôm tôi nghĩ đến Văn Thù, Phổ Hiền học pháp 

môn gì mà thành tựu? Thiện Tài Đồng Tử đã học pháp môn gì? Vì đằng sau không có 

nói đến. Tôi liền lật đến ở sau xem, nhìn thấy quyển ba mươi chín của Tứ Thập Hoa 

Nghiêm.  Trong  đó Văn  Thù,  Phổ  Hiền  đều  phát  nguyện  cầu  sanh  tịnh độ.  Xem  tiếp 

năm  mươi ba lần tham bái,Thiện Tài  Đồng Tử lần thứ nhất  tham phỏng là Tỳ Kheo 

Kiết Tường Vân. 

Tỳ kheo Kiết Tường Vân tu pháp môn gì? là tu Thuyền Châu Tam Muội, chuyên 

niệm Phật A Di Đà. Vì Thiện Tài khai thị hai mươi mốt pháp môn niệm Phật, hai mươi 

mốt là tượng trưng cho sự đại viên mãn của Mật tông. Đem tất cả kinh pháp mà ba đời 

mười phương chư Phật nói, quy nạp thành hai mươi mốt loại lớn. Tất cả kinh giáo toàn 

là pháp môn niệm Phật, thật không thể nghĩ bàn! Thiện Tài lần thứ nhất tham vấn, tiên 

nhập vi chủ. Và xem lần tham vấn cuối cùng thứ năm mươi ba là Phổ Hiền Bồ Tát thập 

đại  nguyện  vương  đạo  quy  Cực  Lạc.  Như  vậy  mới  hoàn  toàn  hiểu  được,  Thiện  Tài 

Đồng Tử triệt ngộ đầu và cuối, chính là tu pháp môn niệm Phật _Một đời thành tựu! 

Trong đó năm mươi mốt vị thiện tri thức là đại diện cho tất cả pháp môn. Tất cả pháp 

môn Thiện Tại đều thông đạt, đều thấu triệt. Nhưng không tu gì ngoài pháp môn niệm 

Phật. Ngoài ra chỉ xem qua nghe qua. 

Từ chổ này tôi mới hoàn toàn yên tâm tu tịnh độ. Trước đây chỉ là đối với tịnh độ 

không bài xích, không phản đối, nhưng không có hứng thú gì. Đối với nó không biết, 

không  hiểu  rỏ.  Nên  tôi  theo  pháp  môn  tịnh  độ  là  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa,  Lăng 

Nghiêm dẫn dắt tôi. Hai mươi lăm chương trong kinh Hoa Nghiêm, thì Quan Âm Thế 

Chí tôi đã biết. Trước đây Đại Sư Chương Gia nói với tôi, Phật pháp khó hiểu nhưng 

dể hành trì. Hành trì thật không khó, nhưng hiểu thì quá khó. Ta không hiểu thì lòng tin 

không sanh khởi, nguyện cũng không phát được. Nên cái biết nhất định cần phải thông 

Tập 322  375 



qua, sau đó chúng ta mới hiểu và lãnh hội được 49 năm giảng kinh thuyết pháp của 

Đức Thế Tôn. 

Vì  sao?  Để  giúp  những  bạn  đồng  học  trung  căn  thượng  căn  đoạn  nghi  sanh  tín. 

Mục đích ở chổ này. Khi tín tâm đã thật sự sanh, nguyện đã thật sự phát thì rất để dàng, 

không còn gì khó khăn nữa. Lưu Tố Vân đã làm được điều này, vì cô ta có lòng tin, có 

thể kiên trì mười năm không thay đổi. Một bộ kinh một ngày nghe mười lần. Đây là 

hiện thân thuyết pháp, làm một tấm gương tốt nhất cho chúng ta. Nên biết cô ta năm 

mươi lăm tuổi bắt đầu học, sáu mươi lăm tuổi thành công. Vậy các bạn đồng học ở học 

viện chúng ta, hình như cũng đều xấp xỉ tuổi này. Gần năm mươi rồi, vẫn còn kịp. Nếu 

muốn học Lưu Tố Vân, tốt nhất là mười năm ở đây phải thành tựu, mới không có lổi 

với đạo tràng này, mới không có lổi với cúng dường của mười phương. 

Ngày nay đạo tràng học như vậy, đại khái trên toàn thế giới có thể chỉ có một đạo 

tràng này. Quý vị ở đây tự do tự tại, không có bất cứ câu thúc nào. Cách làm này của 

chúng ta là học Đức Thế Tôn, nhưng đệ tử của Thế Tôn mổi người đều trì giới tu định 

và khai ngộ. Còn các bạn đồng học của chúng ta vẫn là phàm phu, vẫn là tự tư tự lợi, 

vẫn  là  danh  văn  lợi  dưỡng.  Tập  khí  phiền  não  còn  chưa  buông  bỏ.  Nếu  không  thành 

tựu,  không  thành  tựu  đời  sau  chính  là  tam  đồ.  Cơ  hội  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc 

không lớn. Đây là vấn đề mà chúng ta cần phải biết. Bây giờ nghe được bộ kinh này, ở 

đây giảng bộ kinh này rất tỷ mỷ, đã vượt qua hơn sáu trăm tiếng đồng hồ rồi. Giảng 

xong bộ kinh này tôi tính cũng phải một ngàn hai trăm tiếng. 

Tôi hy vọng ở đây thêm ít thời gian. Vì ở đây mổi ngày tôi có thể giảng bốn tiếng. 

Cuối năm này hoặc  mùa xuân sang năm, bộ kinh này có thể giảng xong. Đây là  một 

việc lớn. Mọi người thật sự nắm bắt được sáu chữ của Lưu Tố Vân. Nghe lời, không 

phải  nghe  lời  tôi.  Lời  của  tôi  quý  vị  không  tin,  nếu  quý  vị  tin  tưởng  chăng  phải  đã 

thành công từ lâu rồi sao? Nghe lời Phật giảng trong kinh điển. Mọi người chúng ta là 

đồng học, thầy của chúng ta là Chư Phật Bồ Tát. Quý vị thực hành sẽ thật sự có thành 

tựu. 

Hiện nay trên địa cầu này thiên tai ngày càng nhiều, ngày càng nghêm trọng. Người 

học Phật chân chánh tâm định, không bị cảnh giới bên ngoài quấy nhiễu. Ta ở chổ này 

thì  chổ  này  là  mãnh  đất  phước.  Nên  mọi  người  cần  có  lòng  tin,  cần  có  nguyện  lực. 

Lòng tin và nguyện lực thật không thể nghĩ bàn. “Phổ Hiền dĩ thập đại nguyện vương 

đạo quy Cực Lạc. Di Đà dĩ tứ thập bát nguyện tiếp dẫn chúng sanh. Tịnh độ tông là 

376  Tập 322 



pháp môn của Phổ Hiền, mổi lần nhắc đến kinh này đều thận trọng và trịnh trọng giới 

thiệu với mọi người. 

Phẩm thứ hai “Đức Tôn Phổ Hiền” trong kinh này. Ba cội rễ Nho Thích Đạo nếu 

chúng ta không nắm chặt, thì mười nguyện Phổ Hiền không làm được. Cảnh giới của 

mười nguyện ở sau vượt qua ở trước. Không có mười nguyện Phổ Hiền thì ta không có 

điều kiện đi vào thế giới Cực Lạc. Điều này không thể không biết. Mười nguyện Phổ 

Hiền là cảnh giới Hoa Nghiêm. Không có 48 nguyện thì ta với Phật A Di Đà không có 

cùng chí hướng. Con đường vãng sanh của ta sẽ có chướng ngại. Nên chúng tôi biên 

soạn  cuốn hai thời công phu của tịnh tông, kinh văn đọc tụng của thời buổi sáng  chính 

là 48 nguyện trong phẩm thứ sáu của kinh này. Chúng ta cần phải tâm đồng như tâm 

Phật, nguyện đồng như nguyện Phật. 

Còn  thời  khoá  buổi  chiều,  chúng  ta  phải  lựa  chọn  kinh  văn  là  phẩm  ba  mươi  hai 

đến phẩm ba mươi bảy của kinh này. Đoạn kinh văn đó rất dài, trong đó nói gì? Nói về 

ngũ giới  thập  thiện,  đoạn  ác  tu  thiện,  sám  hối  nghiệp  chướng.  chúng  ta  dùng  những 

điều này chuyên tu tịnh độ. Kinh đọc thuộc lòng, cảnh và duyên mọi lúc mọi nơi đều 

hiện tiền, mới có thể tiếp thu được giáo huấn trong kinh điển. Giúp chúng ta cải tà quy 

chánh,  giúp  chúng  ta  tâm  niệm  đoan  chánh.  Đời  này  mới  không  uổng  phí,  nhất  định 

vãng sanh. 

“Nhất  thiết giai lại tín nguyện hạnh vi tư lương nhi chứng bỉ ngạn”.  Phải hết lòng 

tin tưởng, phải có nguyện vọng khẩn thiết, và phải hết lòng hành trì. Thật sự hành trì là 

sao? Chính là tôi thường khuyến khích mọi người, đem Phật A Di Đà để trong tâm. 

Ngoài Phật A Di Đà ra toàn bộ đều buông bỏ, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà. Như vậy 

mới có thể chứng bỉ ngạn. bỉ ngạn chính là vãng sanh thế giới Cực lạc.  “Thị cố Tĩnh 

 Am sư vân, tu hành cấp vụ, lập nguyện vi tiên”.  Tổ sư Tĩnh Am nói, tu hành là việc cấp 

bách nhất, và điều cần thiết phải làm đó là lập nguyện. Lập nguyện y cứ vào nơi chánh 

tín, Nếu không tin thì nguyện lập không thành. Khi đã tin thì nguyện mới sanh khởi. 

Quý vị xem từng phẩm từng đoạn trong kinh văn này, Chư Phật Bồ Tát, chư vị Tổ 

sư hết lòng hết dạ khuyên dạy chúng ta. Chúng ta không thể không cảm ân, không thể 

không siêng năng. Vì thế gian này là giả, bao gồm thân thể của chính mình, không có 

thứ gì ta có thể đem theo được. Nhưng tín nguyện hạnh có thể đem theo. Dựa vào niềm 

tin chân chánh, lời nguyện khẩn thiết và hành trì tinh tấn thì Phật A Di Dà sẽ đến tiếp 

dẫn ta vãng sanh. 

Tập 322  377 



Đoạn cuối cùng là cúng dường bốn trăm ức Phật.  “Ca Diếp Phật thời, bỉ đẳng vi 

 ngã đệ tử, kim cúng dường ngã, phục tướng trực dã. Biểu thiện căn dữ nhân duyên chi 

 bất  khả  thiểu  dã” .  Quý  vị  xem  trong  kinh  Di  Đà  đã  nói,  vãng  sanh  đến  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc,  “dĩ thiểu thiện căn phước đức nhân duyên đắc sanh bỉ quốc” . Đây 

giống như ý này. 

Như vậy, thiện căn phước đức nhân duyên của chúng ta thiếu chăng? Không thiếu. 

Thiện că là gì? Thiện căn là có thể tin, có thể hiểu. Nếu đối với pháp môn này chúng ta 

có nghi hoặc, không hiểu, là vì thiếu thiện căn. Có thể bổ túc không? Có thể. Như cư sĩ 

Lưu Tố Vân vậy, một ngày một tiếng nghe một đĩa. Một tiếng đồng hồ nghe lặp lại 

mười lần. Như vậy là sao? Là đem thiện văn bổ túc thêm. Thiện căn của cô ta bổ túc đủ 

rồi, quý vị hỏi cô ấy có nắm chắc việc vãng sanh không? Cô ấy nắm chắc, tuỳ thời cô 

ta có thể vãng sanh. Nên đối với thế gian này triệt để buông bỏ, lúc nào vãng sanh cũng 

được. Còn nếu có người muốn học với cô ta, thì có thể ở thêm vài ngày. Nếu không 

còn người học cô ta có thể vãng sanh. Sống chết tự tại. 

Phước đức là ta có thể nguyện có thể hành. Ta nguyện sanh tịnh độ, nếu thật niệm 

Di Đà thì ta có phước. Nhân duyên ở ngay trong đời này, được thân người, nghe Phật 

pháp,  gặp  được  tịnh  độ  tông,  lại  gặp  được  bản  hội  tập  này.  Duyên  như  vậy  quá  thù 

thắng, nhân duyên  này thật không dể gì gặp được. Ba điều kiện này đều đã có, nếu ta 

không thể vãng sanh, là vì nghiệp chướng của mình quá nặng, phiền não tập khí quá 

sâu. Nếu ta vẫn cứ như cũ không vượt qua được tập khí phiền não, mổi ngày đang huân 

tập. Thiện căn phước báo không đủ thì nên học Lưu Tố Vân, có thể trong một thời gian 

ngắn tiêu trừ nghiệp chướng. Tất cả đều trong chữ tâm. 

Đức  Thế  Tôn  cũng  thường  nói,  khắc  chế  tâm  vào  một  chổ,  thì  chẳng  có  việc  gì 

không làm được. Đem tâm để ở đâu? Để nơi Phật A Di Đà. Trong tâm không có Phật 

A Di Đà, cứ suy nghĩ lung tung. Như vậy là sai. Ai làm trở ngại chúng ta? Tự mình 

làm trở ngại mình. Ai phá hoại ta? Tự mình phá hoại mình. Không có bất cứ ai có năng 

lực phá hoại mình. Vì ta còn tham sân si, nếu ý niệm về tham sân si sâu nặng, thì từng 

giờ từng phút cần phải đưa ra cảnh cáo. Tham tương ứng với Ngạ quỷ , sân tương ứng 

với địa ngục, si tương ứng với súc sanh . Nếu ba con đường còn sâu nặng, thì ta với họ 

có duyên rất sâu. Ta vẫn còn tự tư tự lợi, vẫn còn danh văn lợi dưỡng. Điều này nói rỏ, 

ta đối với đại thừa không hiểu. Ở trong pháp đại thừa không đạt được pháp vị. Không 

nếm được pháp vị, không đạt được pháp hỷ. Trong thời gian dài như vậy mà ta đều bỏ 

lở,  ta  cứ  sống qua ngày  trong vọng  tưởng  và  đã  phụ  Đức  Thế  Tôn,  đã  phụ thiện  căn 

378  Tập 322 



phước đức nhơn duyên mà ta đã tu tập được trong quá khứ. Chúng ta vẫn dùng tâm 

luân hồi để tạo nghiệp luân hồi. Như vậy không thể vãng sanh. 

Phẩm “Phước Huệ Thỉ Văn” của kinh này nói, đây vẫn còn ở trong phẩm bốn mươi 

bảy,  đếm  từ  dưới  lên  là  phẩm  thứ  hai.  Trong  kinh  văn  nói:   “Nhược  bất  vãng  tích  tu 

 phước huệ, ư thử chánh pháp bất năng văn” . Vô Lượng Thọ của tịnh độ tông, là chánh 

pháp thứ nhất khi Thế Tôn thành đạo. Điều kiện này nếu đời đời kiếp kiếp trong quá 

khứ có căn cơ phước huệ, khi nghe chánh pháp này mới sanh tâm hoan hỷ, mới chịu 

thực  hành.  Còn  như  ta  thiếu  phước  huệ,  đời  này  gặp  được  rồi  cũng không  tin  tưởng, 

gặp được rồi vẫn không muốn vãng sanh. Thế giới này tốt, chổ này đáng để cho ta lưu 

luyến. còn thế giới Cực Lạc thì chưa thấy nên ta không tin tưởng. Như vậy là sao? Là 

không có phước huệ. Vì sao nói không có phước huệ? Bởi pháp môn này ta gặp được 

rồi, đời này có thể làm Phật. Như vậy thì phước báo lớn biết bao nhiêu? Như vậy thì trí 

tuệ như thế nào. Nên khi không tin tưởng sẽ không chịu học, như vậy là bình thường. 

Người  phước  huệ  lớn,  trong vạn  ức  người  khó  lắm  chỉ  được  một  hai  người.  Phải 

biết rằng gặp được pháp môn này, nghe được pháp môn này, không tin tưởng, không 

muốn vãng sanh đó là hiện tượng bình thường, là  đại đa số. 

Năm đó ở Đài Trung thầy Lý nói với tôi. Ông ta lấy ví dụ đạo tràng liên xã ở Đài 

Trung của mình, một vạn người trong liên xã đó, người thật sự có thể vãng sanh chỉ có 

năm ba  người. Ba phần trên một vạn, năm phần trên một vạn, ngoài ra không thể vãng 

sanh. Do nguyên nhân gì? Thiếu phước huệ. Thầy Lý là người có đức, ngày ngày giảng 

kinh dạy học. Hiện thân thuyết pháp làm gương mẩu cho mọi người thấy. Người xem 

hiểu không nhiều, người tham gia náo nhiệt thì rất đông, thật đáng tiếc! Nên cần phải 

thực hành. 

Tôi  ở  Đài  Trung  mười  năm,  thầy  Lý  đưa  bản  này  cho  tôi,  các  bạn  đồng  học  rất 

nhiều người không biết. Bản thầy cho tôi chính là chú giải bên lề sách của Thầy. Lúc 

đó bản này của Hoàng Niệm Tổ chưa xuất bản. Bản này sau, bản của thầy Lý trước. 

Nên  hồi  còn  trẻ  tôi  đã  giảng  qua  mười  lần,  chỉ  có  lần  cuối  cùng  là  tham  khảo  “Đại 

Kinh  Giải”  của  Hoàng  Niệm  Tổ.  Trước  đó  thì  không,  toàn  là  y  theo  chú  giải  bên  lề 

sách của thầy Lý để giảng. Bên dưới hai câu nói:  “Dĩ tằng cúng dường chư Như Lai, 

 tắc năng hoan hỷ tín thử sự” . Ta đã trồng phước đức rất lớn. Trong quá khứ đã thấy 

Phật, cúng dường chư Phật Bồ Tát. Phước báo như vậy đích thực không nhiều. Người 

như  vây  trong  đời  này,  mặc  dù  họ  vãng  sanh  vào  cỏi  phàm  thánh  đồng  cư,  cũng  là 

thượng bối vãng sanh. 

Tập 322  379 



Thượng bối vãng sanh đã là tự tại rồi, muốn đi khi nào thì đi. Khi lâm chung Phật 

Sẽ đến tiếp dẫn. Không cần người trợ niệm, không cần người giúp đỡ. Tự mình là chủ 

tể của chính mình, đây là thượng bối vãng sanh. Nên gặp được họ thật hoan hỷ. Chúng 

ta dùng một bài kệ này để xem Lưu Tố Vân. Lưu Tố Vân trong quá khứ khẳng định là 

tu phước huệ lớn, cho nên khi gặp được, cô ấy đã sanh khởi tín tâm lớn như vậy. “Nhất 

 môn thâm nhập trường thời huân tu”,  mười năm không thay đổi, không bị cảnh giới 

xoay chuyển. Đây chính là bí quyết thành công của cô ta. 

“Kim  ngã  đẳng  năng  ngộ  thị  kinh,  phục  năng  tín  thọ,  tắc  quyết  phi  tiểu  duyên”.  

Kim là ngày nay. Đây là lời Hoàng Niệm Tổ nói. Chúng ta ngày nay, trong thời đại 

này, có thể gặp được bộ kinh này. Sau khi gặp được có thể tin, có thể tiếp nhận, đây 

không phải là duyên nhỏ. Bên dưới nói:  “Cái do ư quá khứ sanh trung, phi ư nhất Phật 

 nhị Phật nhi chủng thiện căn. Thật ư vô lượng phật sở chủng thiện căn dã” . Lời này là 

thật không phải giả. Nếu trong quá khứ không trồng được thiện căn lớn như vậy, ta làm 

sao có thể sanh khởi tín tâm? Từ điểm này chúng ta có thể phản tĩnh, có thể lãnh hội 

được trong quá khứ ta có trồng thiện căn hay không? Có trồng phước huệ hay không? 

Hôm  nay  tôi  gặp  được  pháp  môn  hy  hữu  như  vậy.  Có  thật  sự  xem  nó  hy  hữu 

không, hay là xem nó bình thường không là gì cả? Bình thường không là gì cả là không 

có thiện căn phước đức. Như vậy là sao? Không phân biệt tốt xấu. Bộ “Đại Tạng Kinh” 

này để ngay trước mắt, rất nhiều kinh điển. Lúc tôi ở Mỹ có một  bạn đồng tu, bây giờ 

nghe nói đang ở Bắc Kinh, là người đại diện công ty bên Mỹ. Một người bạn đồng tu ở 

Đạt La Tư hỏi tôi. Ông ta hỏi, nếu trong tất cả kinh, chỉ cho phép thầy chọn một kinh, 

thầy sẽ chọn bộ nào? Tôi không suy nghĩ cũng không do dự, mà trực tiếp nói với ông 

ta, tôi sẽ chọn yếu giải kinh Di Đà của Ngẩu Ích đại sư. Nếu không phải mọi nơi trên 

thế  giới,  người  này  mời  giảng  kinh  này,  người  kia  mời  giảng  kinh  kia.  Vì  tuỳ  thuận 

chúng sanh. Còn nếu theo ý tôi, thì cả đời này tôi chỉ giảng “A Di Đà kinh Yếu giải”, 

giảng một bộ này. 

Vì  sao?  Lúc  đó  bản  hội  tập  của  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  tôi  còn  chưa  nhìn  thấy. 

Nhưng khi nhìn thấy hai bản này rồi, bản nào tốt? cả hai đều tốt. Nếu ta muốn giảng tỷ 

mỷ thì Kinh Vô Lượng Thọ. Còn muốn lược thuyết, thì cuốn Yếu Giải. Ấn Quang đại 

sư khen ngợi cuốn “Yếu Giải”, ngài nói cho dù Đức Phật tái sanh để viết chú giải cho 

Kinh Di Đà, cũng không thể vượt qua cuốn này. Khen ngợi đến tột cùng. Hay nói cách 


khác, Yếu Giải là do chính Phật A Di Dà nói. Bộ kinh này cư sĩ Hạ Liên Cư dùng thời 

gian mười năm hội tập thành công. Phật A Di Đà gia trì ông ta, nên hội tập mới hoàn 

380  Tập 322 



chỉnh như vậy. Rất khó gặp, rất hy hữu. chẳng thể không trân quý. Đúng là trăm ngàn 

vạn kiếp khó tao ngộ, vậy mà chúng ta đã tao ngộ. 

       “Cố diệc ưng như A Xà Vương Tử đẳng, văn kinh phát nguyện, trì lục tự chi đức 

 hiệu. Nhập nhất thừa chi nguyện hải, triển chuyển giáo thọ, đồng chứng Di Đà dã”.  

Đây là lời Hoàng Niệm Tổ khuyến khích chúng ta. Quý vị nói, chúng ta nên hay không 

nên giống như A Xà Vương Tử? Sau khi nghe kinh này đã thật sự phát nguyện. Thật sự 

đem Phật A Di Đà để trong tâm. Có thể để Phật A Di Đà trong tâm, đây chính là “nhất 

thừa chi nguyện hải”. Nhất thừa là một đời thành Phật. Câu sau là giúp người có duyên 

là “triển chuyển giáo thọ”. Gặp được người đồng tu có duyên, ta phải thật tâm dạy họ. 

Tôi  dạy  họ  thật  không  nên  dạy  họ  giả.  Tôi  dạy  họ  cái  chân  thật  nhất,  cái  thuần  tịnh 

nhất. Người oán kẻ thân đều truyền thọ chánh pháp bình đẳng. 

Mục  đích  cứu  cánh  là  đồng  chứng  Di  Đà.  Đây  chính  là  nguyện  vọng  của  A  Xà 

Vương Tử. Đời này chúng ta muốn làm Phật, thật muốn làm Phật. Không những muốn 

làm Phật, mà chúng ta còn muốn làm Phật A Di Đà, muốn theo ngài học tập. Học tập 

thành tựu giống y như ngài vậy_Đồng tâm, đồng đức, đồng nguyện, đồng hạnh. Ở nơi 

thế gian này, những gì quý vị cần, tôi hoàn toàn không cần, không có xung đột với quý 

vị. Những gì tôi cần, quý vị cũng không cần. Cho nên không xung đột, mọi người có 

thể  sống  với  nhau hài  hoà.  Quý  vị  cần  ngũ  dục  lục  trần,  danh  văn  lợi  dưỡng  của  thế 

gian này, toàn bộ đều cho quý vị. Nếu muốn những thứ này, nói thật với  quý vị, quý vị 

không ra khỏi luân hồi lục đạo. Đây là trong lục đạo. 

Nếu ta muốn vãng sanh thật sự, cần xả bỏ hết thế gian. Đến thân tình cũng không 

thể mang theo. Thân tình cũng là gốc của phiền não, những thứ này  liên luỵ rất lớn. Là 

chướng ngại lớn cho việc vãng sanh thế giới Cực Lạc. Chẳng những chướng ngại ta 

vãng  sanh,  mà  còn  chướng  ngại  chánh  tín,  chướng  ngại  lý  giải,  chướng  ngại  trí  tuệ, 

chướng ngại phước đức của ta. Có hàng trăm cái hại mà không có chút lợi nào. Như 

vậy thì lưu luyến nó làm gì? 

Còn trong tâm có Phật A Di Đà, như vậy thì có trăm lợi mà không có gì hại. Vậy 

tại sao ta không chọn? 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

Tập 322  381 



Tập 323 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 14 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem  “Đai Thừa Vô 

 Lượng Thọ Kinh Giải” , trang 381 quyển thứ ba, từ phẩm11 đến phẩm 29. Quyển   là 

quyển thứ hai .  Biểu Di Đà nhân địa đại nguyện chi khởi phát”.  Đây là một đoạn dài. 

Quyển này là quyển thứ ba.  “Biểu Di Đà cứu cánh quả giác, viên mãn đại nguyện 

 chi thành tựu” . Ý này nói với chúng ta rất rỏ ràng. Ở trước trong quyển thứ hai, chúng 

ta thấy Phật A Di Đà ở nơi nhân địa, nghĩa là trước khi ngài thành Phật. Khi đang làm 

Bồ  Tát  đã  phát  đại  nguyện,  dùng  một  thời  gian  dài  năm  kiếp  như  vây,  để  làm  hết 

những nguyện vọng của mình. Nên trong quyển này chúng ta  thấy nhân duyên thành 

tựu quả báo của ngài. Còn ở trước có thiện nhân thiện duyên, ở chổ này quả báo hiện 

tiền. 

       “Kinh  trung  bị  hiển  Cực  Lạc  y  chánh  chủ  bạn  thanh  tịnh  trang  nghiêm”.   Ở  đây 

Đức Phật vì chúng ta mà giới thiệu tường tận tỷ mỷ, vì chúng ta nói rỏ tình huống chân 

thật của thế giới Cực Lạc. Chổ này dể hiểu, vì sao? Bởi đều là sự thật. Ở trước là phát 

nguyện, nguyện này có thể thực hiện được hay không, nguyện này cuối cùng thành tựu 

điều gì. Trong quyển thứ ba này là nói tường tận rỏ ràng minh bạch về y báo của thế 

giới  Cực  Lạc.  Y  báo  là    cảnh  sinh  hoạt,    là  cảnh  tu  học.  Chánh  báo  là  chính  mình. 

Chánh báo ở đây lấy Phật A Di Đà làm tượng trưng. Tượng trưng cho tất cả chư vị Bồ 

Tát, cho những người vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

“Chủ bạn”, chủ là Thầy, là Phật A Di Đà. Bạn là học sinh. Trong thế giới Cực Lạc 

chỉ có hai địa vị này. Đây là đi lên lớp, đi học tập. Y chánh chủ bạn đều là thanh tịnh 

trang  nghiêm.  Trang  nghiêm  như  chúng  ta  thường  gọi  là  tốt  đẹp.  Người  thế  gian 

thường nói  chân-  thiện-  mỹ-  tuệ,  nhưng  ở trong  lục đạo có  danh  mà  không có  thực. 

Còn ở thế giới Cực Lạc là danh phù hợp với sự thật. Nó hiển thị ra một cách chân thật, 

trí tuệ chân thật của y chánh và chủ bạn. Thanh tịnh tốt đẹp đến cực điểm. 

“Vi diệu kỳ lệ”,  đây là tốt đẹp, thuần chân thuần thiện. “Viên minh cụ đức”, viên là 

chỉ đức hạnh. Ở thế giới Cực Lạc, dù là người vừa mới vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. 

Quý vị tìm xem họ có chút vấn đề, hay tập khí nào không, đều tìm không thấy. Vì sao? 

382  Tập 323 



Chẳng phải là  mang theo nghiệp vãng sanh sao? Đúng. Là  mang theo nghiệp, nhưng 

đến thế giới Cực Lạc tìm không thấy. Trong đây không phải không có nguyên nhân, nó 

có nguyên nhân. Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc nhất định là Phật đến tiếp dẫn. Khi 

Phật đến tiếp dẫn, trước tiên là Phật phóng quang chiếu đến chúng ta. Phật quang chiếu 

đến chính là gia trì chúng ta, giúp đở và nâng đở chúng ta. Tập khí phiền não trong ánh 

sáng của chư Phật đều bị tiêu diệt, gọi là tiêu nghiệp chướng. 

Tuy  nghiệp  chướng  không  nhổ  sạch  từ  góc,  Nhưng  ngài  có  năng  lực  làm  nghiệp 

chướng chúng ta ở nơi thế giới Cực Lạc không khởi tác dụng. Thật là cao siêu, nghiệp 

chướng chúng ta đã bị chế phục. Ở thế giới Cực Lạc mổi ngày nghe kinh, nghe pháp, 

niệm  Phật,  tu  hành.  Từ  từ  thật  sự  đoạn  trừ.  Còn  không  đoạn  trừ  cũng  gần giống như 

đoạn trừ, vì nó không khởi tác dụng. Đây gọi là viên, minh là trí tuệ. Cụ đức là trí tuệ 

đức tướng viên mãn “siêu du thập phương”. Cụ đức này là đức hạnh trong tánh đức, 

không cần học, tự nhiên sẽ phát khởi. Quý vị nghĩ xem, đức hạnh thứ nhất là bản tánh 

vốn thiện. Thiện như thế nào? Hình thái của thiện như thế nào? Không thể hình dung, 

và cũng không thể nghĩ bàn. Nếu sơ lược nói với quý vị, Bồ Tát có tám vạn tế hạnh tất 

cả đều đầy đủ. Không khiếm khuyết chút nào. 

Điều này trong đại thừa giáo nói là giới hạnh viên mãn. Giới hạnh viên mãn, trên 

đề kinh nói thanh tịnh bình đẳng là vên mãn. Thanh tịnh bình đẳng đã đạt được, thì làm 

gì  lý không khai ngộ! Chữ giác sau cùng chính là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. 

Những  thứ  này,  chúng  ta  ở  thế  gian  tu  hành  rất  khó.  Trong  một  vạn  người  khó  tìm 

được một người. Đến thế giới Cực Lạc dể dàng. Dể dàng nên nhất định phải cảm ân 48 

nguyện của Phật A Di Đà. Như vậy thì nguyện của Phật Di Đà không uổng công phát, 

nguyện hạnh của Di Đà không uổng công tu_năm kiếp tu hành. Lấy công đức chân thật 

này gia trì cho người vãng sanh, khiến người vãng sanh đến được thế giới tây phương 

Cực Lạc. Sẽ chứng được Bồ Tát A Duy Việt Trí, được tiếp đón như A duy  Việt Trí. 

Nói như vậy mọi người sẽ dể hiểu hơn. 

Họ không phải là A Duy Việt  Trí,  nhưng trí tuệ, thần  thông, đạo lực của  họ, gần 

như ngang bằng với A Duy Việt Trí. Đây là đại nguyện của Phật Di Đà, đem công đức 

chân thật của năm  kiếp tu hành giúp chúng ta. Điều này trong mười phương thế giới 

chư Phật tìm không thấy. Hay nói cách khác, mười phương thế giới chư Phật, phải dựa 

vào chính mình mà tu hành thành tựu. Thế giới tây phương Cực Lạc không phải như 

thế,  mà nương vào Phật A Di Đà. Đối  với Phật A Di Đà chúng ta có thể không cảm 

Tập 323  383 



kích chăng? Ân đức của Phật A Di Đà lớn hơn cả ân đức cha mẹ. Không biết lớn hơn 

bao nhiêu bậc! 

Pháp  trong thế  xuất  thế  gian,  căn  bản  của  điều  thiện  chính  là  hiếu  với  song  thân. 

Chúng  ta  làm  sao  biết  được?  Câu  thứ  nhất  trong  Tịnh  nghiệp  tam  Phước  là   “hiếu 

 dưỡng  phụ  mẫu”.  Chúng  ta  thử  nghĩ  xem,  nếu  như  ta  được  sanh  đến  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, có năng lực giúp đở chúng sanh. Tôi tin rằng ý niệm đầu tiên khởi 

lên chính là giúp đở cha mẹ nhiều đời kiếp chúng ta. Không phải chỉ đời này kiếp này. 

Cha mẹ nhiều đời kiếp ở đâu chúng ta cũng có thể tìm được. Có phải người đầu tiên độ 

là họ chăng? Họ với ta có nhân duyên cha con, nhân  duyên  này sâu hơn bất cứ điều gì. 

Phật độ người có duyên, mà khi đến thế giới Cực Lạc thì ta đã thành Phật. Người đầu 

tiên có duyên được độ chính là cha mẹ nhiều đời nhiều kiếp. Điều này không cần phải 

nói, “nhân đồng thử tâm, tâm đồng thử lý”. 

Hiếu dưỡng cha mẹ như thế nào mới được coi là viên mãn? Giúp đở cha mẹ vãng 

sanh  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  thì  hiếu  dưỡng  của  chúng  ta  sẽ  viên  mãn.  Chưa 

vãng sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc thì chưa viên mãn. Viên mãn của đại hiếu 

là vãng sanh đến thế giới Cực Lạc mới có thể làm được. 

Đại  ân  nhân  thứ  hai  chúng  ta  nhất  định  nghĩ  đến  là  Thầy  giáo.  “Phụng  sự  sư 

trưởng”, chúng ta phải giúp thầy giáo. Duyên giữa thầy và chúng ta rất sâu, tương đồng 

với cha mẹ. Tôi phải giúp thầy vãng sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, báo đáp ân 

đức của thầy là viên mãn. Pháp trong thế xuất thế gian đều là từ chí thân. Người yêu 

thương nhất là cha mẹ và thầy, nên trước phải độ họ. Vì chúng ta viên minh cụ đức, 

nên  có  năng  lực  này.  Sau  đó  mới  phổ  cập  đến  biến  pháp  giới  hư  không  giới,  tất  cả 

những chúng sanh có duyên với ta từ vô lượng kiếp đến nay. 

Câu này cần phải ghi nhớ, trong đại thừa giáo thường nói “Phật không độ vô duyên 

 chúng sanh”. Vô duyên là sao? Họ không nghe, không tiếp nhận_như vậy chính là vô 

duyên. Thích nghe, có thể tin tưởng, có thể lý giải_đây là người có duyên. 

Chúng ta mổi ngày đều dùng những công cụ khoa học như internet, truyền hình vệ 

tinh,  đĩa.  Cùng  nhau  chia  sẽ,  cùng  nhau  tu  hành.  Nếu  họ  không  muốn  mở  các  kênh 

truyền  hình  này,  nghĩa  là  họ  không  có  duyên.  Nếu  họ  chịu  mở  kênh  để  nghe  và  tiếp 

nhận thì đây là người có duyên. Không có duyên thì kết duyên với họ. Đời này không 

có duyên, đời sau kiếp sau sẽ có duyên. Tu học đại thừa, điều thứ nhất phải nhận thức 

chính xác. Trong Phật pháp gọi là chánh tri chánh kiến. Nghĩa là thế nào? Khẳng định 

tất cả chúng sanh là không sanh không diệt. Trong Pháp Bảo Đàn Kinh nói: Đâu ngờ tự 

384  Tập 323 



tánh vốn không sanh diệt. Thừa nhận sanh mạng của tất cả chúng sanh trong biến pháp 

giới hư không giới là vĩnh hằng. Quý vị là vĩnh hằng, tôi cũng là vĩnh hằng. Sanh tử là 

giả không phải thật. 

Sanh  tử  là  gì? Thân  thể.  Thân  thể  là  hiện  tượng  vật  chất,  không phải  ta. Thân  có 

sanh tử, ta không có sanh tử. Để dể so sánh chúng ta làm thành “ngã”_ta. Thật là tôi. 

Ngã giả như chúng ta mặc y phục. Ở thế giới này có thể ở mấy mươi năm, y phục đó 

không được. Mặc vài năm đã hư, đã cũ, không cần nữa. Quý vị không muốn nữa thì bỏ 

nó đi. Như vậy y phục này đã chết, phải thay một bộ mới. 

Chúng ta ở trong lục đạo luân hồi bỏ thân thọ thân, cũng giống như là mặc y phục 

và cởi y phục vậy. Chúng ta cần phải thấu triệt chân tướng sự thật này. Không có sanh 

tử. Đây là nguồn góc của lý niệm nhân quả, chúng ta biết tất cả chúng sanh không có 

sanh tử. Chúng ta với tất  cả chúng sanh, khẳng định là kết thiện duyên không kết ác 

duyên. Vì sao? Kết ác duyên. Họ không chết, họ còn tái sanh. Đời sau khi gặp lai, nếu 

đời này ta hại họ thì đời sau họ hại chúng ta. Oan oan tương báo không bao giờ dứt. 

Nên việc này không thể làm. Cần phải biết báo thù thì hai bên đều khổ. Không phải là 

anh khổ tôi vui, không phải. Cả hai đều khổ, sao phải như vây! Tại sao không bố thí ân 

đức, cả hai đều vui vẻ, cả hai đều hạnh phúc. Như vậy rất hay! 

Nên  thật  sự  thấu  triệt  chân  tướng  sự  thật  này,  con  người  sẽ  không  khởi  ác  niệm. 

Như vậy thì hạnh phúc biết bao. Đây là điều lúc trước ông Phương Đông Mỹ nói với 

tôi “Học Phật là hưởng thọ cao nhất của đời người”. Hưởng thọ cao nhất không phải là 

địa  vị  cao,  không  phải  sở  hữu  tài  sản,  không  phải  vậy.  Hưởng  thụ  cao  nhất  là  hàng 

ngày vui vẽ,  hạnh phúc. Không có địa vị, không có tiền, không có cơm ăn cũng vui vẻ, 

cũng hạnh phúc. Đây gọi là hưởng thọ cao nhất của đời người. Đối với chính mình, đối 

với hoàn cảnh. Những tánh tướng, lý sự, nhân quả này đều rỏ ràng minh bạch. Như vậy 

làm sao không vui vẽ? 

Hôm nay ta được phước, được địa vị rất cao. Tôi biết do nhân duyên gì, do nhân 

duyên gì đạt được. Sau khi đạt được, thì những hành vi đời này của chúng ta sẽ là nhân 

của đời sau. Tôi thấy hành vi của mọi người bây giờ, thấy mọi người đang tạo nhân. 

Tôi  biết  đời  sau  đời  sau  quý  vị  nhận  quả  báo  gì,  thấy  rỏ  ràng  minh  bạch.  Hoàn  toàn 

không bị mê hoặc. Như vậy gọi là giác ngộ. 

Phàm phu mê mà không giác. Học Phât là giác mà không mê. Giác mà không mê 

mới là hưởng thụ cao nhất của đời người. Còn mê mà không giác, mặc dù được tài sản, 

được địa vị. Nhưng tinh thần của họ rất đau khổ, cuộc sống của họ không được tự tại. 

Tập 323  385 



Người ta thường nói, con người ở trên đời này việc không như ý đến tam chín phần. 

Mười phần mà hết tám chín phần không như ý, quý vị xem sống như vậy thì đau khổ 

biết chừng nào. Sống như vậy thì uổng phí biết bao. 

Vượt  qua  mười  phương,  đây  là  nói  đến  đại  chúng  trong  thế  giới  Cực  Lạc.  Cảnh 

sinh hoạt, cảnh học tập của họ. Quốc độ của chư Phật trong mười phương thế giới đều 

không hơn được. Hai câu bên dưới đã nêu ra chân tướng sự thật .  “Siêu tình ly kiến, bất 

 khả tư nghì”.  Tình là gì? Tình là tình thức. Vậy còn kiến thì sao? Là phân biệt, vọng 

tưởng,  chấp  trước.  Như  trong  Pháp  tướng  tông  của  đại  thừa  nói,  họ  đã  chuyển  thức 

thành trí. Chúng sanh trong mười pháp giới, cao nhất là Phật Bồ Tát. Thấp nhất là ngạ 

quỷ, địa ngục, súc sanh. Đều là dùng vọng tâm.  Vọng tâm chính là hư tình giả ý, họ 

không biết họ có chân tâm. Chân tâm đã mê, nên toàn dùng vọng tâm. Vọng tâm là A 

lại đa. A lại da, Mạt na, Ý thức, thông thường gọi là tam tâm_ba cái tâm. Ba tâm hai ý, 

trong mười pháp giới toàn là dùng ba tâm hai ý. Hai ý chính là Mạt na và Ý thức. Mạt 

na gọi là ý căn, thức thứ sáu gọi là ý thức. 

Ba tâm hai ý là danh từ Phật giáo. Nó không phải là thật mà là giả. Nên không chắc 

chắn vì nó biến hoá rất lớn. Chúng ta đừng nên tin tưởng nó. Nói thật, chính mình còn 

không thể tin tưởng  mình. Hôm nay nói như vậy nhưng ngày mai đã thay đổi. Mình 

đối với chính mình còn chưa tin tưởng, làm sao kêu người khác tin mình? Và mình làm 

sao có thể tin người khác? Chúng ta nên tin tưởng ai? Tin tưởng Phật Bồ Tát. Vì sao? 

Vì các ngài không thay đổi, các ngài dùng tâm chân thật. Kinh giáo của Phật Bồ Tát, là 

từ trong chân tâm lưu xuất ra, nên có thể tin tưởng, mức độ tin cậy cao. 

Những gì người thế gian viết ra, nói ra. Nghe là được, đừng cho là thật. Cho là thật 

ta sẽ thiệt thòi, và dể bị lừa. Chúng ta học Phật nên đã hiểu, người khác lừa gạt chúng 

ta thì cứ để họ gạt. Như vậy không phải ta rất dại sao? Không dại. Vì sao không dại? 

Ta  mắc  lừa  người  khác,  bị  người  ta  lừa  gạt  là  ta  đang  kết  thiện  duyên  với  họ.  Từ  từ 

dùng đức hạnh của mình cảm hoá họ. Nhất định một ngày nào đó họ sẽ giác ngộ hồi 

đầu. Gạt người gạt đã nhiều, cả đời không biết gạt bao nhiêu người, mọi người đều báo 

thù họ. Chỉ có duy nhất người này, gạt họ mà họ không báo phục. Người này đối với 

tôi rất tốt, tâm lành của họ phát khởi, người này đáng tin cậy. 

Đây là trí tuệ, không phải khờ khạo. Nhưng người có trí tuệ đôi lúc rất giống người 

khờ khạo. Quý vị xem Ngạn ngữ có nói “Đại trí nhược ngu”. Nhưng phải thời gian rất 

dài  mới  phát  hiện  họ  thật  sự  có  trí  tuệ,  còn  lúc  đó  ta  không  nhận  ra.  Người  ăn  hiếp, 

lường gạt và hãm hại ta, nhưng ta nói họ là người tốt, thì họ thật là người tốt. Sao họ lại 

386  Tập 323 



làm những việc xấu này? Nhất thời hồ đồ. Ta nên tha thứ cho họ, vì bản tánh của họ 

vốn thiện. 

Trong đại thừa giáo Đức Phật thường nói: Tất cả chúng sanh vốn là Phật. Họ vốn là 

Phật, chứ không phải người xấu. Nhất thời tự tánh bị mê muội, nên nhất thời hồ đồ, có 

thể  tha  thứ.  Bồ  tát  nhìn  tất  cả  chúng  sanh,  đều  nhìn  bằng  góc  độ  này.  Chúng  ta  thật 

không dể dàng mới chuyển đến góc độ này. Đây là việc tốt không phải là việc xấu. 

Lúc Đức Thế Tôn ở nơi nhân địa, hành Bồ Tát đao, tu nhãn nhục ba la mật. Đã làm 

tấm  gương  tốt nhất  cho  chúng ta.  Câu  chuyên  này  nói  rỏ  ràng  tỷ  mỷ  trong  kinh  Niết 

Bàn,  còn  Kinh  Kim  Cang  chỉ  nhắc  đến.  Nhẫn  nhục  tiên  nhân  bị  vua  Ca  Lợi  cắt  chặt 

thân thể, nói tỷ mỷ rỏ ràng ở trong Kinh Niết Bàn. Nhẫn Nhục tiên nhân không những 

không  oán  hận,  mà  còn  cám  ơn.  Bồ  Tát  đem  chuyện  này  làm  một  lần  kiểm  tra  cuối 

cùng.  Một  cuộc  kiểm  tra  lớn,  đã  thông  qua.  Cảm  ân  vị  thầy  này,  vì  nhờ  họ mà  được 

thành  Phật  sớm  hơn.  Nên  Nhẫn  Nghục  Tiên  nhân  nói  với  Vua  Ca  Lợi,  khi  tôi  thành 

Phật, người đầu tiên tôi độ nhất định là ông. Vì sao? Để báo ân. 

Nhưng vua Ca Lợi làm việc này là dùng tâm bất thiện, là ác niệm. Nên ông ta chịu 

trách nhiệm về nhân quả. Ông ta phải đến địa ngục để chịu tội của mình. Sau khi tội 

nghiệp tiêu hết lại ra, còn Nhẫn Nhục tiên Nhân đã thành Phật. Vua Ca Lợi và Nhẫn 

Nhục  tiên  nhân  có  duyên,  nên  làm  đệ  tử  của  Nhẫn  Nhục  Tiên  Nhân.  Thật  vậy,  nghe 

Phật giảng kinh thuyết pháp, người thứ nhất chứng quả A la hán là Tôn Giả Kiều Trần 

Như. Vua Ca Lợi chín là kiếp trước của Tôn Giả Kiều Trần Như. Đức Thế Tôn chính 

là Nhẫn Nhục Tiên Nhân. Quý ngài đã làm một tấm gương tốt nhất cho chúng ta. Cho 

nên  trong  thuận  cảnh  cũng  là  khảo  nghiệm.  Thuận  cảnh  nghịch  cảnh,  thiện  duyên  ác 

duyên ngày ngày đều đang khảo nghiệm. Lục căn tiếp xúc với cảnh giới đều là đang 

khảo nghiệm, kiểm tra công phu của chúng ta. Xem chúng ta có bị ngoại cảnh chi phối 

không. 

Chúng ta ở trong cảnh duyên này. Cảnh là hoàn cảnh vật chất, duyên là hoàn cảnh 

người và vật. Có còn khởi tâm động niệm hay không. Đây gọi là tu hành, là thực hành. 

Thật  tu  không  gì  khác  mà  chính  là  làm  những  điều  này.  Dù  thuận  cảnh,  thiện  duyên 

cũng không hề tham tâm. Không có ý niệm tham ái. Vì sao? Vì lập tức sẽ biết ngay, 

phàm có tướng đều là không thật, nên không có gì để khởi tham luyến. Nghịch cảnh, ác 

duyên cũng không sanh sân nhuế. Quý vị biết vì sao không? Vì nó thay chúng ta tiêu 

nghiệp chướng. Người tốt thì gặp việc tốt. Mọi người đều là người tốt, mọi việc đều là 

Tập 323  387 



việc  lành.  Nghiệp  chướng  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay  nhờ  vậy  mà  tiêu  trừ.  Cảnh  giới 

được nâng cao, định tuệ tăng trưởng. 

Trong tiểu thừa giáo có ma, trong đại thừa giáo không có ma. Tám tướng thành đạo 

trong tiểu thừa có hàng ma, đại thừa không có. Vì sao đại thừa không có?  Bởi  trong 

đại thừa ma với Phật là bình đẳng. Một niệm chân thành cung kính thì ma cũng là Phật. 

Còn một niệm tham sân si mạn, tự tư tự lợi thì Phật cũng là ma. Nên Phật hay là ma 

đều do ý niệm của mình  biến hiện. Ý niệm thuần chánh thì yêu ma quỷ quái đều là 

Phật  Bồ  Tát.  Trong  mắt  của  chư  vị  Bồ  Tát  đại  thừa  đều  là  cảnh  giới  như  thế.  Thật 

không sai chút nào. Yêu ma quỷ quái gặp Bồ Tát, họ đều hành Bồ Tát đạo. Còn nếu họ 

gặp những chúng sanh tham sân si và tạo ác niệm, thì họ lập tức biến thành ma. Giúp 

họ tạo ác nghiệp, thành tựu ác nghiệp của họ, cũng có nghĩa là thành tựu họ đến địa 

ngục  a  tỳ.  A  tỳ  địa  ngục  cũng  không  xấu,  đến  đó  để  tiêu  trừ  tội  nghiệp  của  họ.  Tội 

nghệp tiêu hết họ sẽ ra khỏi, cũng giống như thế gian pháp vậy. Nếu chúng ta phạm tội 

đem nhốt vào trong nhà lao, phạt ta mười năm tù. Sau mười năm tù thì nghệp của ta 

cũng tiêu trừ, chính là ý này. 

Nên  trong  pháp  thế  xuất  thế,  mọi  việc  là  việc  lành,  mọi  người  đều  là  người  tốt. 

Hoàn toàn lệ thuộc vào cảnh giới của chính mình. Xem ý niệm của ta chuyển như thế 

nào. Nếu ta chuyển thành Phật Bồ Tát chính là thế giới Cực Lạc, là cỏi thật báo trang 

nghiêm. Cho nên câu siêu tình ly kiến rất quan trọng. Phải vượt qua, phải viễn ly. Viễn 

ly phân biệt chấp trước. Siêu tình là vượt qua khởi tâm động niệm. Không khởi tâm, 

không động niệm, không phân biệt, không chấp trước chính là siêu tình ly kiến. Cảnh 

giới  này  không  thể  nghĩ,ckhông  thể  tưởng  tượng,  và  cũng  không  nói    được.  Nghị  là 

nghị luận. Bất khả tư nghị, nghĩa là không cách gì tượng tượng được, cũng không cách 

nào nói ra được. 

 “Ư đệ nhị thập tứ phẩm”,  phẩm hai mươi bốn là tam bối vãng sanh. “Tiêu hiển bản 

kinh cương tông”, bộ kinh này dạy chúng ta nguyên tắc hướng dẫn tu hành cao nhất. 

Cương là cương lĩnh, tông là tông chỉ. Nói đơn giản chính là nguyên tắc chỉ đạo cao 

nhất.  Chính  là  hai  câu:   “phát  bồ  đề  tâm,  nhất  hướng  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật” . 

Chính là mười hai chữ này.  “Tam bối vãng sanh chi thắng hành”,  Thắng là vô cùng 

thù  thắng.  Tu  hành  tịnh  độ  tông  thì  mười  hai  chữ  này  đã  nói  lên  tất  cả.  Giống  như 

những gì Bồ Tát Đại Thế Chí nói, ý nghĩa hoàn toàn tương đồng. Bồ Tát Đại Thế Chí 

nói chỉ có tám chữ  “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục” . Còn chổ này là mười hai 

chữ, nhiều hơn bốn chữ A Di Đà Phật. 

388  Tập 323 



Đô nhiếp lục căn là cơ sở của tâm bồ đề, là nhân chính của tâm bồ đề. Nếu lục căn 

của ta không thu về được, thì tâm bồ đề của ta không phát được. Không có cách nào để 

phát tâm bồ đề, muốn phát cũng phát không thành.  Ở tịnh độ tông, muốn vãng sanh, 

tuy muốn vãng sanh, nhưng tập khí phiền não chưa đoạn, vì thế vẫn không thành tựu 

được. Nên nhiếp lục căn rất quan trọng. Chúng ta ngày nay rất đáng thương, lục căn 

thích hướng ra cảnh bên ngoài, không thu về được. Đã xem thấy, đã nhìn thấy, lập tức 

có suy nghĩ: nên phải làm sao, nên phải làm thế nào. Như vậy đến khi nào ta mới thành 

công? Đến khi nào ta biến thành người gỗ. Nhìn thấy bất cứ điều gì đều như như bất 

động. Nghe thấy cũng như như bất động. Như vậy công phu của chúng ta đã thành tựu. 

Nhìn thấy, nghe thấy phải làm sao? Phải rỏ ràng, như như bất động. Rỏ ràng chính là 

trí tuệ chân thật. Như như bất động là tự tánh bổn định. 

Trong Hoàn Nguyên Quán của Hiền Thủ quốc sư giảng về bốn đức, là tuỳ duyên 

diệu dụng. Tuỳ duyên là hằng thuận chúng sanh. Diệu dụng là thanh tịnh bình đẳng. Có 

thể tuỳ thuận chúng sanh, như như bât động. Trong đại thừa giáo Phật thường nói “na 

già  thường tại  định,  vô  hữu bất  định thời”.  Đi  đứng  ngồi  nằm  đều  ở  trong  định.  Do 

định sanh tuệ, khởi tác dụng là trí tuệ chân thật. Không có một chút bồng bột, một chút 

nông nổi cũng không có. Người ở trong đại định, tuỳ thuận chúng sanh. Chúng sanh rất 

đáng  thương,  tâm  của  họ  cứ  rong  ruổi  bên  ngoài,  không  thu  về  được.  Nên  câu  Phật 

hiệu này họ niệm không vào. Niệm như thế nào, rất muốn niệm, chỉ là không có cảm 

ứng. Không giống như trong kinh nói, một niệm tương ưng một niệm Phật, mổi niệm 

tương ưng mổi niệm Phật. Nếu họ có cảm ứng như thế thì pháp hỷ sung mãn, họ vô 

cùng vui vẻ. Lúc đó câu Phật hiệu cũng không dám buông bỏ, họ thật tâm niệm. 

Chúng ta thử nghĩ, Hoàng Niệm Tổ làm tấm gương cho chúng ta. Trước khi vãng 

sanh nữa năm, thời gian không gọi là dài, khoảng hơn một trăm ngày. Mổi ngày niệm 

danh hiệu Phật, đếm được bốn mươi vạn danh hiệu. Hoàng Niệm Tổ là làm cho chúng 

ta  thấy,  niệm  Phật  là  sao?  Phật  hiệu  câu  này  tiếp  câu  kia.  Một  chút  tạp  niệm  cũng 

không xen vào được. Đây gọi là niệm Phật. Ngoài niệm Phật ra, vạn duyên đều buông 

bỏ. Hiện nay tất cả những chúng sanh khổ nạn này phải làm sao? Một ngày bốn mươi 

vạn câu Phật hiệu, chính là cứu khổ cứu nạn, hoá độ  chúng sanh. Người có thiện căn 

nhìn thấy sẽ học theo. Như vậy thì bí quyết vãng sanh họ đã học được. Còn người thiện 

căn phước đức chưa thành thục, thì dạy họ cũng vô dụng. Họ làm không được. Đợi khi 

thành thục rồi hãy đến độ họ. 

Tập 323  389 



Người có duyên này, bất luận họ ở đâu. Ta ở nơi thế giới Cực Lạc đều có thể nhìn 

thấy  hết.  Vì  sao?  Vì  tần  số  dao  động  của  họ  phát  ra.  Chư  vị  nên  biết,  vật  chất  của 

chúng  ta.  Thân  thể  là  hiện  tượng  vật  chất,  là  dao  động.  Thọ  tưởng  hành  thức  là  tác 

dụng  tâm  lý,  cũng  là  dao  động.  Loại  dao  động  này  vừa  động,  thì  biến  pháp  giới  hư 

không giới. Ta ở thế giới Cực Lạc đều rỏ ràng hết, hoàn toàn nhận được tin tức này. 

Lúc đó ta xem họ đã thành thục chưa. Thành thục thì ta sẽ hiện thân để tiếp dẫn họ, 

giúp đở họ. Chưa thành thục, thì đợi thêm ít thời gian, đợi họ thành thục. Thật sự được 

đại tự tại! 

Nên  thượng  trung  hạ  tam  bối  vãng  sanh,  điều  kiện  chính  là  phát  tâm  bồ  đề,  một 

lòng chuyên niệm Phật A Di Đà. Như thế nào gọi là phát bồ đề tâm? Trong kinh Di Đà 

yếu giải, Ngẩu Ích Đại Sư nói rất hay, nói quá tuyệt vời. Tâm thật sự muốn vãng sanh 

thế giới Cực Lạc, chính là tâm bồ đề. Điều này là thật không phải giả. Một số người 

nói phát tâm bồ đề, nó là giả, nó không phải thật. Vì sao? Muốn đến thế giới Cực Lạc, 

nhưng  nơi  đây  lại  không  buông  bỏ  được.  Đây  chính  là  giả.  Muốn  đến  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc, thì tất cả đều phải buông bỏ hết. Không nghe không hỏi, tất cả đều 

tuỳ nó. Đó là thật, như vậy là hữu dụng. Phật A Di Đà lập tức sẽ đến giúp ta. Nếu còn 

có chút gì không buông được, Phật sẽ không đến, đến cũng vô dụng. Vì chúng ta còn 

có tham luyến, còn có tình chấp. Khi nào buông bỏ thì sẽ có cảm ứng đạo giao với Phật, 

sẽ là nhất niệm tương ưng. Còn một chút chưa buông bỏ, thì niệm Phật thế nào cũng 

không có cảm ứng.Vì sao? Vì nó làm trở ngại. Pháp môn này, phàm phu thành Phật thì 

thật  dể  dàng.  Đơn  giản,  phương  pháp  quá  đơn  giản.  Dể  dàng,  không  khó  chút  nào. 

Thiện Đạo Đại Sư nói, vạn người tu thì vạn người đi. Không tu thì không thể đi. Nên 

tâm bồ đề là gì nhất định phải hiểu cho rỏ ràng. 



Như thế nào gọi là nhất hướng chuyên niệm? Chỉ có một phương hướng là thế 

giới  tây  phương  Cực  Lạc.  Đương  nhiên  những  thứ  khác  phải  buông  bỏ  hết.  Một 

nguyện vọng là thân cận Phật A Di Đà. Tôi muốn lạy ngài làm thầy, để thân cận ngài. 

Cuộc đời này của tôi, chỉ có một mục đích, một phương hướng. Tâm nguyện như vậy 

chính là tâm vô thượng bồ đề. Tôi thường khuyên dạy các vị đồng học, phải để Phật A 

Di Đà vào trong tâm. Nếu thật để Phật A Di Đà trong tâm, và quên hết những ý niệm 

khác, hoàn toàn không có. Nhất niệm này, cử động này chính là tự hành trì và hoá độ 

người khác. Tự hành trì chính là hoá tha. Tôi làm tấm gương cho mọi người xem, niệm 

Phật ra sao. Khi vãng sanh không có bệnh khổ, biết trước giờ chết. Muốn đi khi nào thì 

390  Tập 323 



đi, một chút đau khổ cũng không có, một chút bệnh khổ trên mặt cũng không có. Vui 

vẻ, an tường. 

Chúng ta biểu diễn chiêu này để mọi người xem, và họ đã tin. Trước đây, đại khái 

khoảng  bốn  mươi  năm.  Tướng  quân  Hà  Thế  Lễ  HongKong,  đây  là  thời  kỳ  thế  chiến 

thứ hai. Cả gia đình họ là giáo đồ kiền thành của đạo Cơ Đốc. Bản thân anh ta là tướng 

quân, nhưng người mẹ già niệm Phật. Hà Thế Lễ vô cùng hiếu thảo . Tuy gia đình theo 

Cơ Đốc giáo, nhưng anh ta xây một ngôi Phật đường nhỏ để mẹ cúng Phật, để mẹ anh 

ta chuyên dùng. Mẹ anh ta cũng không trở ngại tín ngưỡng tôn giáo của họ. Gia định 

họ là tự do tín ngưỡng, mọi người đều sống trong êm ấm tôn trọng lẫn nhau. Một gia 

đình rất hạnh phúc, rất viên mãn. 

Khi  mẹ anh ta  vãng sanh, đã mở đại hội vãng sanh, đón tiếp ký giả. Nói  với con 

dâu của bà, hôm nay mẹ vãng sanh. Một đời mẹ đối với con không có bất cứ mong cầu 

nào. Hôm nay mẹ muốn nhờ con một việc, hy vọng con niệm Phật vài câu để tiễn mẹ 

vãng sanh. Đây cũng là tình mẹ con. Hợp tình hợp lý! 

Hai vợ chồng Hà Thế Lễ đã niệm Phật để tiễn mẹ. Niệm chưa được mấy câu, nhìn 

lại thì bà đã đi. Vui vẻ  an tường, không có chút bệnh hoạn gì. Từ đó cả gia đình đều 

niệm Phật A Di Đà, không còn lên giáo đường nữa. Bà mẹ này rất cao minh! Hiện thân 

thuyết pháp chư không dùng ngôn giáo. Ngôn giáo cũng vô dụng, họ không tin tưởng. 

Tôi làm như vây, anh có thể làm được chăng? Quý vị xem  như vậy tốt hay không? Để 

quý vị tận mắt nhìn thấy, sẽ tin tưởng. Sau đó tướng quân Hà Thế Lễ đem nhà ở của 

mình_Nhà  anh  ta  xây  rất  đẹp_hiến  cho  Phật  giáo.  Hiện  nay  gọi  là  Đông  Liên  Giác 

Uyển. Đông Liên Giác Uyển HongKong, đó chính là nhà của anh ta. Cho nên tự hành 

trì  là hoá độ người khác. Tin tức mẹ anh ta vãng sanh các báo chí đều đăng, lúc đó 

chưa có ti vi, chắc là có đài truyền thanh truyền phát. Cho nên người HongKong đều 

biết. Đây là nhờ có định có tuệ. 

Niệm Phật vãng sanh tiêu dao như vậy, tự tại như vậy. Đó là thật vãng sanh, không 

phải  giả.  Được  Phật  đến  tiếp  dẫn.  Trong  đời  của  tôi  cũng  thấy  được  vài  người.  Còn 

nghe nói đại khái khoảng hai ba mươi người, tuyệt đối không phải giả. Chúng ta có thể 

làm được chăng? Mổi người đều có thể làm được, chỉ cần ta chịu buông bỏ. Buông bỏ 

đau khổ của thế gian, đừng lưu luyến. Nên bộ kinh này  thực sự cứu rất nhiều người. 

Vì sao? Vì giới thiệu thế giới tây phương Cực Lạc cho mọi người. Trong bộ kinh này 

giảng tường tận nhất, rỏ ràng nhất, minh bạch nhất. Chúng ta thật sự thể hội được, thật 

sự thẩm thấu được. Thẩm thấu này người bây giời nói là nghiên cứu đến triệt để minh 

Tập 323  391 



bạch. Ta sẽ thật lòng tin, sẽ phát nguyện niệm Phật. Nếu danh hiệu Phật này còn niệm 

chưa được, là do lòng tin của ta có vấn đề. Niềm tin rất khó, đừng cho rằng niệm tin rất 

dể. Rất khó! 

Không còn chút nghi hoặc nào, chánh tín mới hiện tiền. Chánh tín chưa hiện tiền 

thì ta vẫn chưa chịu thực hành. Trong danh hiệu Phật vẫn còn tạp niệm, lục căn không 

thâu  về  được.  Vấn  đề  là  do  còn  nghi  hoặc  đối  với  thế  giới  Cực  Lạc.Tôi  thì  tin  rồi, 

nhưng còn có nghi hoặc. Vậy phải làm sao? Phải tụng kinh, niệm Phật . Thật sự niệm 

đến một lòng chuyên niệm, thì ta sẽ khai ngộ, sẽ minh bạch. Lúc này xem kinh điển ta 

sẽ hiểu ngay. Nếu không thể một lòng chuyên niệm, thì không đạt đến cảnh giới này. 

Chúng ta đối với Cực Lạc và Ta Bà đều mê hoặc, đều chưa hiểu rỏ ràng. Vì sao? Đối 

với thế gian này vẫn còn tham luyến. Đối với thế giới Cực Lạc hoài nghi. Tận mắt nhìn 

thấy chân tướng vãng sanh, chúng ta vẫn không tin chính mình có thể làm được. Người 

có suy nghĩ như vậy rất nhiều. Thế mới biết pháp môn này, chư Phật Như Lai đều nói 

là pháp khó tin. Chỉ cần ta tin thật thì thật dể dàng tu hành, thật dể dàng thành tựu, nên 

gọi là khó tin dể hành. Chúng ta không thể hành trì vì ta chưa thật tin , ta chưa đoạn trừ 

hoài nghi. 

       “Phục ư nhị thập ngũ phẩm, canh quảng minh vãng sanh chi chánh nhân”.  Phẩm 

25 chính là “Vãng Sanh Chánh Nhân”. Hai phẩm 24 và 25 này, là hướng dẫn nguyên 

tắc tu hành cao nhất của Tịnh độ tông. Câu nói quan trọng nhất chính là phát tâm bồ đề, 

một lòng chuyên niệm Phật A Di Đà. Trong “Đại Thế Chí Viên Thông Chương” nói: 

 “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục”. Cũng chỉ cho Phật A Di Đà. Niệm Phật phải 

tịnh niệm. Tịnh là dùng tâm thanh tịnh. Không hoài nghi, không xen lẫn tạp niệm gọi 

là tịnh niệm. Còn hoài nghi, còn xen lẫn tạp niệm thì không phải tịnh niệm. Khi niệm 

Phật phải buông bỏ vạn duyên. 

Hồ Tiểu Lâm niệm Phật, anh ta tự mình báo cáo rất rỏ ràng. Mổi buổi sáng đi làm 

anh  ta  đều  niệm  Phật.  Đi  làm  vào  phòng  làm  việc  suốt  buổi  sáng,  không  nghe  điện 

thoại,  không  đàm  luận  bất  cứ  việc  gì.  Đến  khi  ăn  cơm  trưa  xong  anh  ta  mới  xử  lý 

nghiệp vụ của công ty. Suốt buổi sáng là thời gian anh ta tu hành, nên buổi sáng gọi 

điện thoại sẽ không gặp được, vì không có người tiếp điện thoại. Dù việc có lớn anh ta 

cũng không hỏi đến, tất cả đều không thể quấy nhiễu anh ta_thật sự đã buông bỏ. Nên 

tuy anh ta niệm Phật thời gian không dài, nhưng tu hành đắc lực. Đây chính là thực sự 

thực hành không phải giả. Chúng ta bình thường niệm Phật là giả, chưa phải thật. Cho 

nên cần thật sự tu tập, thật sự mong muốn trong đời này  thành tựu. Những chân tướng 

392  Tập 323 



sự  thật  này  không  thể  không  thấu  triệt.  Nếu  không  thấu  triệt  thì  chúng  ta  có  chướng 

ngại, nhưng chướng ngại ở đâu thì chính mình cũng không biết. 

Bên dưới là bốn câu mà Hoàng Niệm Tổ khuyên dạy chúng ta.  “Cố kỳ độc giả, ư 

 như thị chương cú, ưng thâm tôn trọng, phát khởi tịnh tín giả” . Hoàng Niệm Tổ trong 

khi mang bệnh đã làm chú giải cho kinh này. Vì sao? Còn không phải là vì việc này 

sao.  Hy  vọng  mọi  người,  hy  vọng  người  đọc  được  chú  giải  này  của  ông,  đối  với 

chương cú như vậy, đều phát tâm bồ đề một lòng chuyên niệm Phật A Di Đà. Nên tận 

trong lòng mình biết tôn trọng, để phát khởi lòng tin về pháp môn tu tập. Như vậy sẽ 

được lợi ích. Trong đời này của chúng ta có hy vọng vãng sanh. Còn như sơ suất mười 

hai  chữ  này.  Phật  tiếp  dẫn  chúng  sanh không sai  lầm.  Lịch  đại  tổ sư  lưu  truyền  kinh 

giáo, họ không sai lầm. 

Ngày nay người có duyên với chúng ta, đem kinh giáo này giới thiệu cho ta cũng 

không có gì sai. Nhưng do nghiệp chướng của mình quá sâu nặng, nên ta không thể 

làm được, cũng không thể phát tâm, cũng không thể một lòng chuyên niệm. Cho nên 

dù đã kết duyên với tịnh độ, nhưng vẫn luân hồi trong lục đạo như xưa . Đây mới là 

thật sự sai lầm. Nhất định phải biết, tự làm tự chịu. Người khác có giúp chúng ta, cũng  

không giúp được. Vì sao? Vì ta không chịu tiếp nhận. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  dưới.  “Thượng  quyển  minh  phát  nguyện”,   đây  là  quyển 

thứ  hai.  Bây  giờ  chúng  ta  học  quyển  thứ  ba  “Bổn  quyển  biểu  nguyện  thành”.  Phát 

nguyện này là Phật A Di Đà phát, 48 nguyện. Phần này, từ phẩm 11 đến phẩm 29 là 

giới  thiệu  sự  thành  tựu  của  thế  giới  Cực  Lạc.  “Cố  tri  kinh  trung  chủng  chủng  siêu 

 thắng độc diệu chi xứ” . Chủng chủng là nhiều, tượng trưng cho tất cả sự siêu việt cùng 

tận của thế giới Cực Lạc. Siêu thắng là đối với cỏi báo của chư Phật Như Lai. Cỏi báo 

của tất cả Chư Phật Như Lai, đều không có cách nào so sánh với thế giới Cực Lạc. Độc 

diệu  là  chỉ  có  duy  nhất  thế  giới  Cực  Lạc.  Vi  diệu  từ  mà  có?  Đều  là  do  quả  đức  thù 

thắng nhất, vi diệu nhất mà Phật A Di Đà phát nguyện tu thành nơi nhân địa. 

 “Thả kinh trung tái tam niêm xuất nguyện tự”.  Chúng ta thường thấy nhắc đến nguyện 

này.  “Như đệ thập ngũ phẩm mạt”, Phẩm thứ 15 là bồ đề đạo tràng, sau cùng có một 

câu như vậy: “Thử giai Vô Lượng Thọ Phật oai thần lực cố, bổn nguyện lực cố, mãn 

 túc nguyện cố. Minh liễu, kiên cố, cứu cánh nguyện cố” . Quý vị xem đều nhắc đến lời 

phát nguyện, thế giới Cực Lạc vì sao lại thù thắng như vậy? Vì sao tốt như vậy? Là bổn 

nguyện viên mãn của Phật A Di Đà đã hiển thị ra như vậy. Những nguyện ngài phát 

đều đã thực hiện hết. Nên đem tất cả công đức này  quy hướng về bổn nguyện của Di 

Tập 323  393 



Đà. Oai thần lực, bổn nguyện lực, mãn túc thần lực. Minh liễu nguyện, kiên cố nguyện, 

cứu cánh nguyện. Chữ nguyện này đã thông hết tất cả. 

Tâm nguyện của Phật Di Đà có thể tạo thành thế giới Cực Lạc vô cùng thù thắng. 

Nếu  chúng  ta  y  theo  48  nguyện,  phát nguyện  giống  như  Phật  A  Di  Đà.  Sau  khi  phát 

nguyện,  nhất  định  phải  thực  hành  ngay  trong  sinh  hoạt  hằng  ngày,  thực  hành  trong 

công việc hằng ngày, thực hành trong việc đối nhân xử thế tiếp vật. Hay nói cách khác, 

thế giới Cực Lạc là do nguyện lực của Phật A Di Đà mà thành tựu. Và nguyện lực của 

chính mình cũng  ở trong đó, cùng với nguyện lực của Phật  A Di Đà hợp thành một 

nguyện. Vốn là ý thức của một mình Phật Di Đà, nhưng tất cả những người vãng sanh 

trong mười phương thế giới, đều đồng tâm đồng nguyện với Phật A Di Đà. Thế giới 

Cực Lạc biến thành một tập thể ý thức. Năng lượng của tập thể ý thức thật không thể 

nghĩ bàn. Nên thế giới Cực Lạc trang nghiêm thù thắng, vượt lên trên mười phương. 

Những đạo lý này, các nhà lượng tử lực học trên thế giới hiện nay đã khẳng định. Lực 

lượng của tập thể ý thức rất mạnh. 

Mấy ngày trước, Pháp Sư Ngộ Hành nhân được một thông tin. Là một người thôi 

miên ngoại quốc, báo đưa một tin  nói đến rằng, gần đây địa cầu phát sanh thiên tai. 

Ông ta nói có một loại năng lượng, từ một trung tâm bộc phát. Dự định đến được địa 

cầu  thời  gian  khoảng  gần  hai  năm.  Đúng  là  tương  ứng  với  năm  2012,  đối  với  không 

gian duy thứ của địa cầu sẽ có thay đổi. Tôi  thấy tin  này không hoàn chỉnh, nó ở sau 

vẫn còn tiếp tục. Nhưng những gì trong này nói, Phật pháp có thể giải thích. Chính họ 

không thể giải thích. Chúng ta chỉ cần nghe báo cáo của họ là biết họ đang nói gì. 

Chúng ta biết năng lượng này từ đâu đến. Trong kinh giáo nói rất rỏ ràng. Đây là 

loại năng lượng gì chúng ta cũng biết. Các nhà khoa học lượng tử nói là tập thể ý thức. 

Năng lượng này là tập thể ý thức . 

Trong  Phật  pháp  nói,  tập  thể  ý  thức  này  là  bất  thiện.  Trong  tập  thể  ý  thức  ,  có 

nhiễm tịnh, có thiện ác. Phật pháp vừa giải thích đã rất rỏ ràng. Ở trên họ cũng nhắc 

đến, là sẽ mang đến thiên tai, đau khổ cho địa cầu. Nhưng họ nói đau khổ này có thể là 

mặt chính, có thể sửa đổi một vài sai lầm của địa cầu. Tương lai khi tai nạn qua đi, địa 

cầu sẽ càng tốt hơn_họ đã nói như vậy. Nhưng ở sau họ lại nói, cũng có thể là mặt phụ, 

nếu vậy thì càng tệ hơn. Họ nói một cách lấp lửng. Chúng ta đều có thể dùng Phật pháp 

đại thừa để giải thích. Nguyện rất quan trọng, quan trọng hơn bất cứ thứ gì. 

Chúng ta cần phát nguyện làm Phật, đều nguyện thành Phật. Ở trước chúng ta đọc 

qua  nhất  thiết  giai  thành  Phật_tất  cả  đều  thành  Phật.  Đây  là  tâm  của  Phật  A  Di  Đà. 

394  Tập 323 



Trong  48  nguyện,  mổi  nguyện  đều  giúp  tất  cả  chúng  sanh  thành  Phật_Đó  là  nguyện. 

Chúng ta không nên tự tư tự lợi. Tự tư tự lợi không đến  được thế giới Cực Lạc. Phàm 

là người vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, nhất định là đồng tâm đồng nguyện với Phật 

A Di Đà. Như vậy mới có cảm ứng, mới đồng khí tương cảm. Nên chúng ta tuyệt đối 

không thể có ý niệm tự tư tự lợi. Chúng ta phải giống như Phật A Di Đà vậy, nguyện 

tất cả chúng sanh đều thành Phật. Phát nguyện giúp tất cả chúng sanh sớm ngày thành 

Phật. Như vậy là hoàn toàn tương đồng với tâm nguyện của Phật A Di Đà. Đồng đức 

đồng hạnh với Phật A Di Đà. 

Đồng  đức  đồng  hạnh  là  gì?  Nguyện  của  chúng ta,  tâm  của  chúng  ta  phải  thực  sự 

thực hiện. Phải thực sự hực hiện người oán kẻ thân đều bình đẳng. Người này từng hủy 

báng tôi, sỉ nhục tôi, hãm hại tôi. Tôi vẫn muốn giúp đở họ thành Phật. Những chuyện 

ngày xưa bỏ qua tất cả, tuyệt đối không để trong tâm. Như vậy tâm ta mới không ô 

nhiễm, mới thanh tịnh. Nếu đem những việc này để trong lòng, thì tâm này sẽ trở thành 

chổ chứa tội ác của người khác, chúng ta chuyên thu thập rác. Như vậy là sai! Sai này 

là do tự mình làm, không phải người khác chi phối, là do chúng ta tự làm tự chịu. Học 

Phật là vĩnh viễn duy trì thanh tịnh bình đẳng giác. Lễ kính chư Phật, xưng tán Như Lai. 

Họ hành thiện thì  tán thán , họ bất thiện thì đừng nói. Không để trong tâm, không để 

trên miệng. Đây là xưng tán Như Lai. 

Quảng tu cúng dường. Họ cần, có thiếu thốn thì giúp họ. Chủ động giúp họ. Như 

vậy gọi là hành Bồ Tát đạo, gọi là đức hạnh. Đức là ta thật sự đạt được. Đạt được điều 

gì? Giáo huấn của Chư Phật Như Lai ta đã đạt được, đã rỏ ràng, đã giác ngộ. Những gì 

ta  hành  trì  không  có  gì  khác  với  Chư  Phật  Như  Lai.  Đó  chính  là  đồng  thể  đại  bi,  vô 

duyên đại từ. Xem tất cả chúng sanh trong biến pháp giới hư không giới là chính mình, 

không phải người khác. Chúng sanh khổ là chính  mình khổ. Chúng sanh được vui thì 

chính mình vui. Giúp đở tất cả chúng sanh xa rời đau khổ để được an vui, chính là giúp 

đở chính mình xa rời đau khổ để được an vui. Đây là chân tướng của sự thật. Trong 

giáo lý đại thừa nói thật tướng các pháp, tướng chân thật của tất cả pháp. 



Lúc trẻ, tôi tưng hỏi một người bạn. Người bạn học này cũng là giáo thọ trường 

đại học, ông ta học Phật đã nhiều năm. Ở trường lên lớp dạy cho học sinh phẩm “Phổ 

Hiền Hạnh Nguyện”. Ông ta đến thăm tôi, tôi rất vui. Tôi đưa ra một vấn đề thử ông ta. 

Đề  mục  là,  lúc  còn  tại  thế  Đức  Thế  Tôn  giảng  kinh  thuyết  pháp  suốt  49  năm.  Cuối 

cùng ngài giảng điều gì? Ông chỉ cần dùng một câu trả lời tôi? Tôi không cần nhiều lời, 

một câu là được. Ông ta suy nghĩ rất lâu, khoảng năm phút. Ông ta trả lời không được. 

Tập 323  395 



Tôi không cho ông ta nói nhiều, chỉ được phép nói một câu. Ông ta quay lại hỏi tôi. 

Tôi  nói  với  ông,  tôi  nói  trong  kinh  Bát  Nhã  nói  thật  tướng  các  pháp,  ông  có  đồng  ý 

không? Ông ta nghe rồi liền gật đầu đồng ý. Thật tướng các pháp là chân tướng của tất 

cả pháp. 49 năm Đức Phật không giảng gì ngoài thật tướng các pháp. Một chút mê tín 

cũng không có, hoàn toàn nói với chúng ta chân tướng của các pháp. Trong Kinh Bát 

Nhã thường nói thật tướng của các pháp. Quý vị xem, chỉ có bốn chữ, một câu. Như 

vậy là đã trả lời được. 

Nói  thật  với  quý  vị  mà  quý  vị  không  tin,  thì  không  còn  cách  nào  khác.  Nếu  nói 

không  thật, gạt  quý  vị,  đó  là  ma  vương,  đó  là  ngoại  đạo, không  phải  là  Phật Bồ  Tát. 

Phật Bồ Tát nhất định là nói lời chân thật, nên Phật pháp gọi là Chánh pháp. Từng chữ 

từng câu đều là lời chân thật. 

Xem tiếp đoạn dưới là  “đệ nhị thập thất phẩm ca thán Phật đức”.  Phẩm này là tán 

thán đại đức đại hạnh của Phật A Di Đà nơi nhân địa.  “Kiết công hữu tại”,  tất cả đều 

đem nó quy kết đến nơi Phật A Di Đà.  “Bổn nguyện gia oai” , câu này có ý gì? Nghĩa 

là người vãng sanh, khi sắp lâm chung được Phật A Di Đà đến tiếp dẫn, được ánh sáng 

của chư Phật chiếu  đến. Đây chính là bổn nguyện gia trì. Ánh sáng đó là gì? Là ánh 

sáng của 48 nguyện. Ánh sáng này vừa chiếu, thì chúng ta giống như A Duy Việt Trí 

Bồ Tát. Đều làm Bồ Tát A Duy Việt Trí. Là nhờ bản nguyện gia trì. 

 “Cập tằng cúng dường Như Lai”.  Đây chính là của quý vị rồi. Chính chúng ta nhiều 

đời nhiều kiếp trong quá khứ có duyên với Phật, đã từng cúng dường các đức Như Lai. 

Đến lúc này, đem sự tu hành của chúng ta nhiều đời kiếp trong quá khứ, tất cả hợp lai 

để tính tổng số điểm. Nếu ta có, Phật nhất định thêm cho ta một bậc. Thêm một bậc, 

tức  là  chúng  ta  vốn  chưa  đến  nhất  tâm  bất  loạn,  nhưng  bây  giờ  thật  sự đã  được  nhất 

tâm  bất  loạn.  Nên  Đai  Sư  La  Thập  phiên  dịch  kinh  Di  Đà  không    dịch  sai.  Ngài  La 

Thập  dịch  ý,  còn  ngài  Huyền  Trang  là  dịch  trực  tiếp.  Dịch  trực  tiếp  phạn  văn  không 

phải là ý này, là nhất tâm hệ niệm. Nhất tâm hệ niệm dể dàng hơn. 

Hôm nay chúng ta nói, đem Phật A Di Đà để vào  tâm. Ngoài Phật A Di Đà ra thì 

không có bất cứ ý niệm gì. Đây là nhất tâm hệ niệm. Đây không phải nhất tâm bất loạn, 

là nhất tâm hệ niệm. Đây là nguyên văn kinh Di Đà, nếu chúng ta công phu nhất tâm 

hệ  niệm,  khi  lâm  chung  sẽ  được  bổn  nguyện  gia  oai.  Ánh  sáng  của  Phật  vừa  chiếu, 

chúng  ta  sẽ  biến  thành  nhất  tâm  bất  loạn.  Nên  ngài  La  Thập  không  dịch  sai.  Cúng 

dường rất quan trọng, trong cúng dường chư vị cần phải ghi nhớ, cúng dường pháp là 

lớn nhất. 

396  Tập 323 



Tôi tin rằng Kinh Kim Cang mọi người đều đã đọc. Người học Phật chưa có người 

nào chưa đọc qua kinh Kim Cang. Quý vị xem trong kinh Kim Cang, Đức Phật vừa so 

sánh thêm. Thâm chí là nói lấy bảy thứ quý giá trong đại thiên thế giới đem ra bố thí, 

cũng không bằng vì người khác nói bốn câu kệ. Bốn câu kệ là bố thí pháp. Chính là nói 

rỏ về công đức của pháp bố thí, bố thí tài tuyệt đối không thể so sánh được. Vì sao? Bố 

thí tài chỉ có thể giúp đở người khác, khi cuộc sống vật chất của họ thiếu thốn. Chỉ có 

thể làm được như vậy, không thể năng cao cảnh giới cho họ. Còn bố thí pháp có thể 

giúp  chúng  sanh  khai  ngộ,  có  thể  giúp  chúng  sanh  chứng  quả.  Điều  này  bố  thí  tài 

không làm được. 

Cho nên cúng dường Như Lai, quan trọng nhất là gì? Y giáo phụng hành là cúng 

dường. Hôm nay chúng ta nói cúng dường là phát tâm bồ đề, một lòng chuyên niệm 

Phật A Di Đà, đó chính là chơn chánh cúng dường Phật A Di Đà. Cúng dường Phật A 

Di Đà  đồng thời cúng dường tất cả chư Phật Như Lai trong ba đời nười phương. Như 

vậy  công  đức  niệm  Phật  không  ghê  gớm  sao?  Niệm  câu  A  Di  Đà  Phật  này  với  tâm 

chân  thành,  tâm  cung  kính  chính  là  cúng  dường  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  trong  biến 

pháp  giới  hư  không  giới.  Người  hiểu  được  sẽ  tu,  người  không hiểu  dù  có  tu  như  thế 

nào cũng tu không thành. Thậm chí còn có người nói, pháp môn tịnh độ là để người 

nghèo tum chứ người đại phú đại quý phải tu mật tông_Mật tông cúng dường. Quý vị 

xem, thật là kim ngân châu bảo đều đem hết ra để cúng dường. 

Thật  không  ngờ,  một  câu    A  Di  Đà  Phật  của  người  nghèo  đều  vượt  qua  sự  cúng 

dường vô lượng vô biên châu bảo của Mật tông. Đây là cúng dường pháp! Còn họ cúng 

những  thứ  này  là  cúng  dường  tài_tài  bảo,  không  thể  so  sánh  với  cúng  dường  pháp. 

“Thiện căn tương tục”,  chỉ cần tâm cung kính chân thành niệm câu A Di Đà Phật này, 

thì thiện căn của vô lương kiếp sẽ nối lại, sẽ tương tục.  “Vô khuyết giảm cố”, không 

thiếu, không tổn giảm. “Thiện tu tập cố”, trong việc tu học, đây là thù thắng nhất, thiện 

nhất, tốt nhất. Trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, tu tập là điều thiện lớn nhất. “Thiện 

 nhiếp thủ cố”, chúng ta nhiếp thủ_thu hút điều gì? Chúng ta nhiếp thủ thế giới Cực Lạc, 

chúng ta nhiếp thủ Phật A Di Đà. 

Nhiếp thủ Phật A Di Đà là nhiếp thủ trí tuệ viên mãn của Phật A Di Đà. Nhiếp thủ 

48 nguyện của Phật A Di Đà. Nhiếp thủ đại nghiệp độ sanh của Phật A Di Đà. Còn gì 

có thể thiện hơn điều này ? Không có, tìm không thấy. “Thiện thành tựu cố”, thành tựu 

thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc vốn là Phật A Di Đà thành tựu. Ngày nay chúng ta 

thành tựu là dán vàng nơi thế giới Cực Lạc, trang nghiêm thế giới Cực Lạc, thêm ánh 

Tập 323  397 



sáng cho thế giới Cực Lạc. Khiến oai thần của Phật A Di Đà ngày càng lớn. Sự siêu 

việt thù thắng của Phật A Di Đà ngày càng hiện rỏ. 

Quyển cuối cùng, phẩm nguyện lực hoằng thâm thứ 29. Trong đây nói:  “A Di Đà 

 quốc,  trường  cữu  quảng  đại,  minh  hảo  khoái  lạc,  tối  vi  độc  thắng.  Bổn  kỳ  vi  Bồ  Tát 

 thời, cầu đạo sở nguyện, luỹ đức sở trí”.  Mấy câu này nói rất hay! Cõi nước A Di Đà 

lâu dài, đó là thật sự lâu dài. Lâu dài vô lượng _vô lượng thọ. Quảng đại_càng ngày 

càng  lớn.  Vì  sao?  Trong  mười  phương  thế  giới,  người  hưởng  ứng  ngày  càng  nhiều. 

Mọi người đều muốn đi. Quốc độ này không có biên giới. Mổi ngày đều có vô số vô 

lượng vô biên chúng sanh trong mười pháp giới vãng sanh. Người vãng sanh từ Bồ Tát 

đến một số người căn cơ thấp như cữu phẩm, ngài đều nhiếp thọ tất cả, không cự tuyệt. 

Điều kiện ngài cần rất đơn giản, chỉ có ba việc. Chúng ta thật lòng tin, thật sự muốn 

vãng sanh, thật sự muốn niệm Phật A Di Đà. Quý vị xem, chỉ có ba điều kiện này. 

Nếu đủ ba điều kiện này, thì chúng ta chính là người của thế giới Cực Lạc. Chúng 

ta ở thế giới Cực Lạc. Tôi thường  ví dụ thế giới Cực Lạc là trường học. Chúng ta đã 

báo danh, đã đăng ký. Bây giờ chỉ còn kém một chút là chúng ta phải mau đi tập trung. 

Lòng tin chân thật, nguyện chân thật. Lòng tin chân thật là báo danh. Thật sự muốn đi 

là  đăng  ký.  Thật  niệm  A  Di  Đà  Phật  là  đi  tập  trung.  “Tam  căn  phổ  bị,  lợi  độn  toàn 

 thâu”. Lâu dài rộng lớn từ đây mà có. Chúng ta thử nghĩ xem, những người này trong 

thế giới Cực Lạc, có người đã nghĩ như vậy, nơi đó nhân khẩu có khi nào quá tải chăng? 

Nó  là  một  tinh  cầu  lớn  cỡ  nào,  có  thể  ở  được  bao  nhiêu  người?  Việc  này  không  cần 

hoài nghi, cũng không cần gấp gáp. 

Vì sao? Bởi  trường học mổi năm đều nhận thêm học sinh mới, mổi năm đều có tốt 

nghiệp. Quý vị phải nghĩ đến họ có tốt nghiệp. Tốt nghiệp rồi đi đâu? Đến mười pương 

thế giới làm Phật. Giống như nhà trường vậy, tốt nghiệp đại học, học sinh đều đi làm 

việc.  Mổi  năm  đều  có  học  sinh  mới,  mổi  năm  đều  có  tốt  nghiệp.  Thế  giới  Cực  Lạc 

cũng như thế, không phải đến đó rồi không đi. Nếu đến đó mà không đi cũng có thể 

dung nạp được, vì thế giới Cực Lạc là cỏi pháp tánh. Cỏi pháp tánh không phải tương 

đối, không có lớn nhỏ. Không giống cỏi của chúng ta. Cỏi chúng ta là cỏi nghiệp báo, 

còn thế giới Cực Lạc là cỏi pháp tánh. Nên vãng sanh về đó là thân pháp tánh, gọi là 

pháp thân. Thân pháp tánh, cỏi pháp tánh với tự tánh hoàn toàn tương ứng. 

 “Minh hảo khoái lạc”,  minh là quang minh. Người vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, 

sung mãn trí tuệ. Hay nói cách khác là tất cả tập khí phiền não đều không còn. Vĩnh 

398  Tập 323 



viễn xa rời đau khổ được niết bàn an vui, nên gọi là thế giới Cực Lạc.  Chẳng những 

không khổ, mà đến cả tiếng khổ cũng không hề nghe . Thì làm gì có sự thật! 

Chổ này của chúng ta, là học viện tịnh tông. Các bạn học trong học viện Tịnh tông, 

bất luận là tại gia hay xuất gia, đều thật sự có thể học Phật A Di Đà. Chúng tôi tin rằng 

mười năm sau, thành phố Đồ Văn Ba này chính là thế giới Cực Lạc. Chúng ta có thể 

đem kinh Vô Lượng Thọ thực hành ở đây. Chúng ta thật sự đã làm được. Thật sự làm 

được sẽ có thể cảm hoá người trong thành phố ta đang ở. Người dân trong vùng tiếp 

tục cảm hoá người dân trong vùng. Như vậy đô thị này, không phải đã biến thành thế 

giới Cực Lạc rồi sao?. Con đường ở trước của chúng ta gọi là đường tây phương. 

Toàn thế giới tu học pháp môn tịnh độ, niệm Phật cầu sanh thế giới Cực Lạc, đều 

đến chổ này. Không phải con người ngày càng đông rồi ư? Không phải ngày càng lâu 

dài rồi sao? Đời này qua đời khác liên tục không gián đoạn là lâu dài rồi. Lúc đó không 

còn gọi là thành phố Đồ Văn Ba nữa, mà gọi là Amitabha. Điều này thật sự làm được, 

chứ không phải làm không được. Phật A Di Đà tâm lượng rộng lớn, Tôn giáo nào cũng 

đều bao dung. Tất cả các chủng tộc đều là người một nhà, bất cứ tôn giáo nào cũng là 

người một nhà. Không cần phải thay đổi tôn giáo, không cần phải thay đổi tín ngưỡng. 

Giê-su cũng là Phật A Di Đà. Mô-ha-mét_người sáng lập ra đạo Ixlam_cũng là Phật A 

Di Đà, không có người nào không phải. Mục sư, Thần phụ đều là Bồ Tát Quan Thế 

Âm. Như vậy thì khu vực này vĩnh viễn không có thiên tai. Vì sao? Người có phước thì 

ở đất phước. Người có phước ở đây, thì đất ở đây có phước, đất phước thì người có 

phước ở. 

 “Tối vi độc thắng”,  đây là tán thán thành tựu của Phật A Di Đà. Do nguyên nhân gì? 

 “Bản kỳ vi Bồ Tát thời, cầu đạo sở nguyện, luỹ đức sở trí”.  Mấy câu này rất quan trọng. 

Nếu chúng ta kiến lập khu vực này thành thế giới Cực Lạc, kiến lập thành thiên đường, 

thành thiên viên. Bí quyết ở trong mấy câu này.  “Cầu đạo sở nguyện, luỹ đức sở trí” , 

chính là tám chữ này. Tám chữ này có thể biến nơi này  thành thế giới Cực Lạc. Chúng 

ta có phải là thật đang cầu đạo chăng? Đạo này là con đường thành Phật. Sở nguyện 

chính là 48 nguyện, 48 nguyện chính là con đường thành Phật. Trong 48 nguyện, mổi 

nguyện chúng ta đều làm được. Đều thực hành trong sinh hoạt, thực hành trong công 

việc, thực hành trong việc đối nhân xử thế tiếp vật, gọi là tích công luỹ đức. Như vậy 

chúng ta có thể thành tựu thế giới Cực Lạc. Đem chỏ này biến thành thiên đường. Làm 

cho tất cả người nơi khu vực này đều thành Phật, điều này chẳng thể làm không được. 

Tập 323  399 



Trong  kinh  điển  Đức  Phật  cũng  giảng  rất  nhiều,  ở  trước  chúng  ta  cũng  đọc  qua 

 “chỉ tâm nhất xứ”.  Trong kinh Di Giáo nói là  “chế tâm nhất xứ”,  nhưng ý nghĩa giống 

nhau.  “Vô sự bất biện”, mọi việc trong thế xuất thế gian, không có việc gì chúng ta làm 

không thành công. Chỉ cần chúng ta chế tâm một chổ. 

Hôm  nay,  trước  khi  chúng  ta  lên  lớp.  Có  người  bạn  đồng  tu  gọi  điện  nói  với 

tôi_Điện từ Nhật Bản về_sau khi thiên tai này bộc phát, nhiều người rất khủng hoảng. 

Qua điện thoại tôi nói với ông ta, không nên khủng hoảng, tâm phải định. Không sao! 

Chỉ cần tâm định sẽ không sao. Cũng có thể làm cho tai nạn này dừng lại, đến đây là 

dừng. Còn nếu như tâm hoảng loạn, hậu quả không thể tưởng tượng. Chế tâm một chổ, 

chẳng việc gì không làm được. Hoảng loạn là hư hết. 

Có rất nhiều Hoa Kiều muốn về nước, vé máy bay tăng mười lần. Một vé máy bay 

vốn chỉ có hơn hai vạn, bây giờ một vé hơn hai mươi vạn tiền Nhật. Người học Phật 

chơn chánh, người thật có tín tâm, người thật có chút định công. Cứ ngồi như vậy, như 

như bất động, thì việc gì cũng không sao. Quyết định tin tưởng thì tướng do tâm sanh, 

cảnh tuỳ tâm mà chuyển. Nên trị bệnh có cần trị liệu không? Trong Phật pháp nói thật 

không cần trị liệu. Ý niệm vừa thay đổi thì tế bào của độc bệnh lập tức hồi phục bình 

thường. Hồi phục bình thường chẳng phải là mạnh khoẻ rồi sao? Bệnh gì cũng không 

còn nữa. “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, Đức Phật giảng rất nhiều nhưng không ai tin. 

Rất nhiều người niệm, họ cũng niệm. Nhưng họ làm không được vì tâm còn tán loạn. 

Vẫn là phân biệt, vọng tưởng, chấp trước. Ý niệm của họ không cách gì tập trung. Họ 

không cách nào buông bỏ vọng tưởng, tạp niệm. Đây là chổ thật sự khó khăn khi học 

Phật. 

Nhưng điều này cũng không thể trách họ. Vì sao? Vì họ mê quá sâu nặng, quá lâu, 

đối với thật tướng các pháp thật không hiểu gì. Tuy ngày nào cũng nghe, nhưng mà chỉ 

nghe qua loa, nghe sơ sài nên không hiểu, không nhập vào cảnh giới. Nhập cảnh giới 

nhất định pháp hỷ sung mãn, vui qúa nên không mệt, không chán. Một này không ăn 

cơm cũng không sao, một ngày không ngũ cũng không sao. Nhưng một ngày không 

đọc kinh thì làm sao được! Niềm vui nghe pháp này họ không đạt được. Nên người xưa 

nói  không  sai,  là  thật  không  phải  giả.  Họ  nói  là  thế  vị,  chính  là  mùi  vị  của  thế  gian. 

Mùi vị của nhân gian thiên thượng thì không đậm bằng pháp vị, đem so với Phật pháp 

thì nó kém quá xa. Chúng ta cần xả bỏ hoàn toàn, thì mùi vị này sẽ nồng, những mùi vị 

đó nhạt nhẽo. 

400  Tập 323 



Còn vinh hoa phú quý của thế gian, chúng ta ham muốn nó, sẽ phải trả một giá rất 

thảm khốc. Thật không đáng! Pháp vị không có di chứng về sau, vui sương vô cùng. 

Nếu không chúng ta làm sao vãng sanh thế giới Cực Lạc. Thật thế, nó qua tốt 

Từ  đây  mà  biết,  quyển  thượng  là  nhân,  quyển  này    là  quả.  Điều  này  nhắc  nhở 

chúng  ta,  mười  mấy  phẩm  kinh  ở  dưới.  “Phật  quốc  siêu  du  thập  phương,  duy  nhân 

 Phật nguyện hoằng thâm, ân đức vô cực”.  Hai câu này rất quan trọng, vô cùng quan 

trọng. Ở nơi đây chúng ta đã học rồi, ngay hiện tiền có thể đem tự thân, khiếm khuyết 

tật bệnh trên thân mình, đều có thể trị lành. Chúng ta có thể làm gương cho người khác, 

người khác nhìn thấy như vậy sẽ học theo. Như vậy cả gia đình của ta tốt, vì sao? Vì cả 

nhà đều học. Bây giờ khó ở chổ nào? 

Mình học tốt, người nhà mình chưa chắc học theo mình. Nhưng ta phải biết nhẫn 

nại, cần phải có trí tuệ, nhẫn nại, từ từ giúp đở họ. Nhưng quan trọng nhất chính là phải 

nghe  kinh  nhiều.  Chính  mình  phải  làm  gương,  ngày  ngày  nghe  kinh,  lấy  đó  làm  vui 

không hề mệt mỏi. Lâu ngày người nhà thấy sẽ cảm nhận được chúng ta sao lại vui như 

thế. Sao lại có thể nghe kinh suốt ngày không bỏ. Chắc trong đó có niềm vui. Nếu quý 

vị không thâm nhập, thì quý vi chưa nếm được, chưa hiểu được. Nếu quý vị nếm được, 

thì quý vị cũng như tôi. Từ từ hướng dẫn họ, vì phiền não tập khí của họ quá nặng, ta 

cần cứu họ. Chính là lấy thân mình làm gương. 

Tôi gặp được  cuốn sách hay, có lợi đối với cuộc sống trước mắt của chúng ta. Tôi 

xem qua ba mươi lần rồi. Vì sao tôi lại xem nhiều lần như vậy? Làm gương cho người 

khác. Một đĩa hay tôi cũng muốn xem  ba mươi lần. Tôi không phải chỉ xem  một hai 

lần là xong, tiêu chuẩn của tôi là ba mươi lần. Như vậy chúng ta mới thật sự hiểu, thật 

sự minh bạch, và thật sự được lợi ích. Như kinh Vô Lượng Thọ xem  một ngàn biến, 

một vạn biến. Không nhiều chút nào. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 







 



 

Tập 323  401 



Tập 324 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 14 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem  “Đại Thừa Vô 

 Lượng Thọ Kinh Giải”, hàng thứ ba trang 382. 

 “Đệ nhị thập cửu phẩm mạt phục vân, Vô Lượng Thọ Phật ân đức bố thí bát phương 

 thượng hạ. Vô cùng vô cực, thâm đại vô lượng, bất khả thắng ngôn”.  Đoạn nhỏ kinh 

văn này nói Phật A Di Đà, Vô Lượng Thọ Phật chính là phật A Di Đà. Bố thí ân đức 

tám phương trên dưới, chính là mười phương. Tức là bố thí mười phương. Trong kinh 

Phật nói có ba loại bố thí. 

Thứ nhât là bố thí tài. Phật A Di Đà kiến lập thế giới tây phương Cực Lạc y chánh 

trang nghiêm. Đây  là bố thí  tài đối  với  mười  phương thế giới, tiếp dẫn tất  cả chúng 

sanh có duyên trong mười phương. Có duyên này cần phải chú ý. Đối với pháp môn 

này, năng tín, năng giải, năng hành, năng chứng đều là chúng sanh có duyên. Trong 

bốn loại chúng sanh có duyên, thì loại cuối cùng là năng chứng. Năng chứng chính là 

quyết định vãng sanh, gọi là chúng sanh căn cơ thuần thục. Vì sao? Trong đời này của 

họ nhất định được vãng sanh tịnh độ, căn cơ đã chín mùi. Ngoài ra như năng tín, năng 

giải, họ không muốn đến thế giới Cực Lạc. Còn năng hành thì đối với tình chấp trong 

thế giới ta bà không buông xả được, nên  không thể vãng sanh, không thể vãng sanh 

nhưng Phật A Di Đà cũng vẫn gia hộ đến. 

Vì sao? Bởi gặp được pháp môn này khẳng định có lợi ích, giúp đở những chúng 

sanh có duyên nâng cao cảnh giới. Chỉ cần trong đời này, bất luận là địa vị nào, nam 

nữ  già  trẻ,  các  nghành  các  nghề,  thật  sự  có  thể  tin  phát  nguyện  cầu  sanh  tịnh  độ,  thì 

nhất định trong quá khứ đều có nhân duyên rất sâu. Chắc  chắn là không ngừng cúng 

dường, một vị Phật, hai vị Phật, ba bốn năm vị Phật. Như trong kinh Bát Nhã nói:  “dĩ 

 tằng cúng dường vô lượng chư Phật”.  họ có thiện căn phước đức thâm hậu lớn lao như 

thế. Trong đời này “nhất thân cận” chính là sanh tâm hoan hỷ. Điều này thật không thể 

nghĩ bàn. Pháp môn này ở Trung quốc được truyền bá rất thịnh, khoảng một nghìn bảy 

trăm năm. 

Đai Sư Huệ Viễn thời Đông Tấn, ở Lô Sơn Giang Tây kiến lập Liên Xã. Đó chính 

là chi nhánh cơ cấu của Phật A Di Đà. Trên địa cầu cũng có một nơi để tiếp dẫn, có 

402  Tập 324 



một điểm để tiếp dẫn. Đây đều là thuộc bố thí tài. Đức Phật ở thế giới Cực Lạc, mổi 

ngày đều giảng kinh dạy học gọi là bố thí pháp. Vãng sanh đến thế giới tây phương 

Cực Lạc, thọ mạng vô lượng, nhất định thành Phật. Hoàn cảnh ở đó, dưới sự che chở 

của oai thần 48 nguyện, nên không sanh phiền não, đây gọi là bố thí vô uý. 

Quý vị xem, nếu đầy đủ ba loại bố thí này, thì thế giới Cực Lạc cũng vậy, mà chi 

nhánh cơ cấu cũng không ngoại lệ. Chúng ta ở nơi thế gian này, Tịnh độ tông thịnh 

hành  ở  Trung  quốc  một  ngàn  bảy  trăm  năm  này.  Thường  dựa  vào  những  kinh  điển, 

điều này trong lịch sử ghi chép. Thời Ngài Huệ Viễn là dựa vào kinh Vô Lượng Thọ. Ở 

Trung  quốc  kinh  Vô  Lượng  Thọ  phiên  dịch  sớm  nhất,  rất  có  thể  là  bản  của  ngài  An 

Thế Cao. Đáng tiếc bản này đã bị thất truyền. Trong mục lục của Kinh tạng có, nhưng 

sách thì không có. 

Từ Đông Hán, lúc phiên dịch kinh là thời Đông Hán cho đến thời nhà Tống là 800 

năm. Kinh Vô Lượng Thọ có mười hai lần phiên dịch, nó được dịch nhiều nhất trong 

tất cả các kinh. Người đời sau chứng minh Đức Thế Tôn lúc tại thế đã nhiều lần tuyên 

thuyết kinh này.  Đây là điều rất thù thắng. Lúc  Thế  Tôn còn tại thế, ngài giảng kinh 

thường chỉ giảng một lần, không lặp lại lần thứ hai. Nhưng đặc biệt Kinh Vô Lượng 

Thọ nhiều lần tuyên giảng. Cuối cùng giảng bao nhiêu lần thì chúng ta không thể xác 

định. Nhưng từ bây giờ trong đại tạng kinh bảo tồn năm loại bản dịch. Nên chí ít là ba 

lần, ba lần tuyên giảng, còn bảy loại thất truyền chúng ta không biết. Cho nên  ở đây 

khẳng định Đức Thế Tôn tuyên giảng nhiều lần kinh này, vì pháp môn này quá quan 

trọng. 

Thế Tôn giảng kinh này, chính là giới thiệu cho chúng ta thế giới tây phương Cực 

Lạc. Mổi lần tuyên giảng sâu cạn rộng hay tĩnh lược đều không hoàn toàn giống nhau, 

nhưng đa số là tương đồng. Lâu lâu cũng có vài chổ sai biệt nhỏ, nhưng đều vô cùng 

quan trọng. Ngày xưa số lượng kinh sách lưu hành rất ít, không dể gì gặp được. Nên 

nếu  như  tất  cả  bản  dịch  quý  vị  đều  thấy  hết,  thì  xem  như  quý  vị  đã  nhìn  thấy  tướng 

mạo  viên  mãn  của  thế  giới  Cực  Lạc.  Nhiều  bản  dịch như  vậy,  quý  vị  đều  có  thể  tìm 

thấy, và bày ra trước mắt, thì duyên phận này không dể gì có được! 

Cư sĩ Vương Long Thư nhà Tống hội tập kinh Vô Lượng Thọ, trong “Long Tạng” 

có thu thập. Ông ta chỉ thấy có bốn bản. Một phần Vô Lượng Thọ trong Kinh Đại Bảo 

Tích thời nhà Đường ông không thấy. Từ chổ này chúng ta nghĩ rằng, ngày xưa thấy 

được bản kinh khó khăn biết bao. Vương Long Thư là một người có địa vị, một trưởng 

giả cư sĩ có địa vị. Năm bản dịch cũng không thấy hết, chỉ thấy có bốn bản. Nên bản 

Tập 324  403 



hội tập của ông ta là căn cứ bốn cuốn này. Kinh văn trong “Đại Bảo Tích Kinh”  thực 

sự có rất nhiều khai thị rất quan trọng, mà trong bốn bản kinh khác không có. Nên việc 

hội tập vô cùng quan trọng. 

Lần thứ nhất hội tập là Vương Long Thư. Lần thứ hai hội tập là Nguỵ Mặc Thâm. 

Cư sĩ Hạ Liên Cư hội tập lần thứ ba. Không dể, thật không dể dàng! Vì sao hội tập ba 

lần? Vì trong bản hội tập có tỳ vết, không viên mãn. Bản lần thứ ba mới xem là một 

bản thật sự viên mãn. Từng chữ từng câu đều là kinh văn của năm loại nguyên bản dịch, 

không có sửa đổi. Biên tập lại thì nhất định là dùng nguyên văn, còn chỉnh sửa là tỳ vết, 

vì như vậy không phải là phiên dịch. Phiên dịch có thể dùng ý của mình, nhưng hội tập 

thì không thể. Hội tập nhất định phải dùng văn tự vốn có của người ta. 

Cho nên từ xưa đến nay, người tu học pháp môn tịnh độ có rất ít người y theo kinh 

Vô  Lượng Thọ, không như  người  Nhật  Bản. Người  Nhật bản có nhiều người y theo 

kinh Vô Lượng Thọ, nhưng người Trung quốc theo kinh Di Đà nhiều hơn. Kinh Di Đà 

có ba loại  chú thích. “Sớ Sao” của đại sư Liên Trì. “Yếu Giải” của đại sư  Ngẩu Ích. 

“Viên Trung Sao” của đại sư U Khê. Từ xưa đến nay đối với người tu học tịnh độ thì 

ba bộ này vô cùng quan trọng, nên họ đều siêng năng học tập. Nguyên nhân này chính 

là Kinh Vô Lượng Thọ không có bản nào viên mãn. Bản của Nguỵ Mặc Thâm, đại sư 

Ấn Quang nhận định đó chưa  thể xem là bản hoàn thiện, vì ông ta đã sữa đổi văn tự. 

Đương nhiên là sữa đổi không sai, nhưng như vậy là không như pháp, còn thêm bớt 

không  được  thoả  đáng.  Nên  sau  khi  bản  này  ra  đời,  người  tu  hành  y  theo  bản  này 

không nhiều. Do đây mới có bàn hội tập thứ ba của Hạ Liên Cư. 

Lần hội tập thứ ba đã dùng hết thời gian mười năm. Ba năm hoàn thành bản hội tập. 

Còn  bảy  năm,  mổi  năm  đều  đính  chính  lại.  Mười  năm  bản  này  mới  xong,  mới  hoàn 

thiện. Sau khi bản này xuất bản, cư sĩ Mai Quang Hy viết một bài tựa dài cho sách này, 

để giới thiệu với mọi người. Mai Quang Hy và Hạ Liên Cư, đều có địa vị trong Phật 

giáo đương thời. Phật giáo xưng là nam Mai bắc Hạ. Quý vị xem tôn trọng biết bao. Ở 

phương nam là Mai Quang Hy, ông là người Giang Tây. Còn Hạ Liên Cư là người Sơn 

Đông, ở phương bắc. Phương nam là ông Mai, phương Bắc là ông Hạ, cho nên gọi là 

nam Mai bắc Hạ. 

Thầy giáo tôi là cư sĩ Lý Bính Nam,  ông học kinh giáo với Mai Quang Hy. Cho 

nên quan hệ giữa chúng tôi với Mai Quang Hy rất sâu. Chúng tôi gọi là sư tổ vì ông là 

thầy của thầy giáo mình. Cư sĩ Hoàng Niệm Tổ là cháu ngoại của Mai Quang Hy. Mai 

Quang Hy là cậu của ông. Mai Quang Hy và Hạ Liên Cư lại là người bạn đạo rất thân. 

404  Tập 324 



Cho nên cháu của Mai Quang hy xin làm đệ tử của Hạ Liên Cư, và được chân truyền 

của Hạ Liên Cư. Sau khi Hạ Liên Cư hội tập kinh hoàn thành đã đem ra giảng mấy lần, 

Hoàng Niệm Tổ nghe không thiếu buổi nào. Ông ta nói với tôi, tôi đã ghi lại một ít bài, 

nhưng những bài này khi đại cách mạng văn hoá đã bị huỹ hết. Nên viết chú giải cho 

bộ kinh này rất vất vã, những gì viết đây là toàn bộ dựa vào ký ức mà trước đây nghe 

giảng. Viết bộ chú giải này cũng là mệnh lệnh của thầy, Hạ Liên Cư giao cho ông ta 

viết một bộ chú giải cho bản hội tập này. 

Năm đó, lúc ông ta viết chú giải này xong, là dùng bản in giấy nến, giấy sáp. Việc 

này  khi  chúng  tôi  còn  trẻ  đã  từng  làm.  Một  tờ  giấy  sáp  có  thể  in  bao  nhiêu  trang? 

Khoảng trên dưới một trăm trang, sau 130 trang là đã mờ rồi, không còn rỏ nữa. Điều 

này nói rỏ Đại Tạng Kinh của ông số lượng ban đầu không nhiều. Tôi tính nhiều nhất 

cũng khoảng 130 cuốn. Ông đi Mỹ có đem theo một bộ, tôi nghĩ nhất định là lựa chọn 

rất kỷ. Chọn bộ nào rỏ hơn một chút mới đem đi. Chúng tôi quen nhau ở Mỹ, và ông 

đem bộ chú giải  này tặng  cho tôi. Tôi  cũng chưa kịp xem vì  lúc đó phải  trở về Đài 

Loan. Về đến Đài Loan tôi mới tỷ mỷ xem qua một lần, viết rất tốt! Nên tôi đã liên lạc 

với ông , và biết được bộ chú giải này không có bản quyền. Nếu có bản quyền thì coi 

như không có gì để nói, còn như không có bản quyền tôi ở Đài Loan sẽ chuẩn bị in ấn. 

Ông ta biết được vô cùng vui mừng, vì bộ này không có bản quyền, hoan nghênh ấn 

tống. Còn muốn tôi viết cho ông một bài tựa, và đề chữ lên mặt sách. Tôi đều tuân lệnh 

làm theo. 

Bản đầu tiên in mười ngàn cuốn, đóng bìa cứng mười ngàn cuốn. Về sau hàng năm 

có rất nhiều người in. Tôi tin rằng bây giờ đều lưu thông trên toàn thế giới , vượt qua 

dự định ban đầu một trăm vạn cuốn. Kinh này cần in ấn nhiều, vì công đức vô lượng. 

Trong thời kỳ mạt pháp thật sự có thể độ chúng sanh thành Phật đạo chỉ có bộ kinh này, 

chỉ có chú giải này. Tôi vì truyên truyền phần chú giải này, cho nên lần này phát tâm 

giảng  bộ  chú  giải  này  một  lần.  Coi  như  đây  là  học  tập  tâm  đắc  của  tôi  đem  ra  cùng 

nhau chia sẽ với mọi người, để tăng thêm lòng tin cho mọi người. 

Suốt một đời giảng kinh, tôi năm nay 83 tuổi. Đời người, người giảng kinh suốt 53 

năm không nhiều. Tôi giảng qua rất nhiều bộ kinh lớn để giới thiệu bộ kinh này mọi 

người sẽ có tín tâm. Tôi khẳng định đây là đệ nhất kinh trong tất cả các bộ kinh mà 

Đức Thế Tôn đã nói khi ngài còn tại thế, và độ chúng sanh thành Phật đạo là pháp môn 

đệ nhất. Ý này tôi đã viết trong bài tựa. Hoàng Niệm Tổ xem bài tựa này của tôi, đối 

với câu này ông ta đặc biệt thích thú. Đây là thật không phải giả. 

Tập 324  405 



Học Phật cần phải có trí tuệ, cần phải có tâm thanh tịnh. Không được làm việc theo 

cảm tình riêng. Chúng tôi sợ một số người không đủ lòng tin, rồi sanh ra phê bình. Nên 

tôi đặc biệt đem chín bản không giống nhau in thành sách, in chung. Năm loại nguyên 

bản dịch, ba loại bản hội tập. Bản hội tập của Vương Long Thư, bản hội tập của Nguỵ 

Mặc Thâm, bản hội tập của Hạ Liên Cư. Còn một bản trích dẫn hiệu đính. Hiệu đính 

trích dẫn kinh Vô Lượng Thọ của cư sĩ Bành Tế Thanh. Bản này chỉ dùng một bản, là 

bản của Khang Tăng Khải. Đem bản của Khương Tăng Khải làm thành một cuốn trích 

lục những chổ quan trọng, khi đọc rất trôi chảy. Cho nên Kinh Vô Lượng Thọ tất cả có 

chín bản không giống nhau, tôi đem in thành một cuốn,  bìa cứng. Đưa ra cho những 

người có nghi vấn đối với kinh này làm tham khảo. 

Nên quý vị xem kinh Vô Lượng Thọ, sẽ có nguyên bản dịch và bản hội tập đều ở 

trong đó. Quý vị cứ tự mình xem. Mục đích là giúp mọi người đoạn nghi sanh tín. Thật 

sự có thể tin tưởng và y giáo phụng hành. Quý vị có phước rồi, đời này nhất định sẽ 

thành Phật. Như vậy mà không tốt sao! Nếu có hoài nghi chưa tin tưởng, là do phước 

đức nhân duyên của mình chưa đủ. Tôi cuối cùng cũng đã nghĩ ra phương pháp này, là 

để bổ sung thêm chổ phước báo chưa đủ của mọi người. Khiến quý vị từ chổ này sanh 

khởi lòng tin chơn chánh. Đời này quý vị cũng đến thế giới Cực Lạc làm Phật. 

Khi bộ kinh hợp in này của tôi xuất bản,  thực sự là có một số thanh niên rất phát 

tâm, đem năm bản dịch này ra đối chiếu với bản hội tập. Việc làm này rất tốt, rất có giá 

trị. Có thể thấy được, Hạ Liên Cư đối với năm bản dịch này chọn lọc như thế nào, đối 

chiếu từng câu từng chữ. Những việc này đều vì giúp đở chúng sanh, sinh khởi niềm 

tin đối với bản hội tập này. Cư sĩ Hoàng Niệm Tổ giúp chúng ta lý giải nên đã viết chú 

giải này. Lần giải diễn nghĩa này là đặc biệt giới thiệu cho chúng ta những phần quan 

trọng, nên không từ mệt nhọc đã nói tỷ mỷ. Khiến chúng ta đối với kinh giáo này, đoạn 

trừ hết thảy nghi hoặc. Chúng ta tự mình thành tựu, cũng giúp những người có duyên 

thành tựu. Các bạn đồng học muốn phát tâm in ấn kinh bố thí cúng dường, thì in kinh 

gì là tốt? Kinh vô Lượng Thọ là đệ nhất. Thứ hai “A Di Đà Kinh Sớ Sao”. “Sớ Sao” có 

“Diễn Nghĩa”. Sớ và Sao đều của đại sư Liên Trì trước tác. Còn “Diễn Nghĩa” là đệ tử 

đại sư Liên Trì. Đều là các vị pháp sư ngày xưa làm, làm rất tốt. Chúng ta từng đọc 

“Sớ  Sao  Diễn  Nghĩa”.  Tiếp  đến  là  “Yếu  Giải”  của  đại  sư  Ngẫu  Ích.  “Yếu  Giải”  có 

“Giảng Nghĩa”. Pháp sư Viên Anh có giảng nghĩa, và pháp sư Bảo Tịnh cũng có giảng 

nghĩa. Tất cả đều giảng rất hay, đều đáng để ta tham khảo. 

406  Tập 324 



Tịnh Độ Ngũ Kinh Nhất Luận, ngày xưa tôi  từng đọc qua. Trước đây giảng qua 

mười lần bản hội tập kinh Vô Lượng Thọ, đây là lần thứ mười một. Nếu chúng ta đối 

với bản này, đối với Hạ Liên Cư có hoài nghi, không  đủ tâm  cung kính chân thành. 

Thì  khi  học  bản  này  sẽ  phát  sanh  chướng  ngại.  Pháp  của  thế  xuất  thế  gian,  chúng  ta 

thật sự có thể đạt được bao nhiêu, là xem ta đối với kinh giáo này, đối vơi Hạ Liên Cư 

có mấy phần tâm cung kính chân thành. Đại sư Ấn Quang nói, chúng ta có mười phần 

cung kính sẽ được mười phần lợi ích, có ba phần thì chỉ có được ba phần lợi ích. Chí 

thành cung kính quan trọng hơn bất cứ thứ gì, và chúng ta mới thật sự đạt được ân đức 

bố thí của Phật A Di Đà. Ở trong này đầy đủ viên mãn ba loại bố thí. Trong ba loại bố 

thí, thì mổi loại bố thí đều đầy đủ viên mãn. 

 “Vô cùng vô cực, thâm đại vô lượng, bất khả thắng ngôn” , không thể nói được! Đối 

tượng của nó là biến pháp giới hư không giới. Trên thời gian mà nói thì cảnh giới vĩnh 

viễn không dừng lại, và xuất hiện nay hôm nay. Ngày nay Phật pháp đang ở trên thế 

gian này, khi suy yếu đến cực điểm, ngài sẽ đến cứu thế gian, Hay nói cách khác, tất cả 

chúng ta đều là những người có duyên, thì nên tin chân thật và tha thiết muốn buông bỏ 

vạn duyên. Phát tâm bồ đề một lòng chuyên niệm Phật A Di Đà. 

Các bạn đồng học hôm nay ở đây, nhưng tương lai lại ở thế giới tây phương Cực 

Lạc,  trong  pháp  hội  của  Phật  A  Di  Đà  lại  là  bạn  đạo  cùng  nhau  tham  học.  Nên  nhất 

định phải trân quý, nhất định phải tranh thủ. “Cố ngã sài kim nhật”, đây là nói chúng ta. 

Chúng  ta  hôm  nay   “chánh  nghi  thừa  A  Di  Đà  Phật  sở  thi  ân  đức  phát  nguyện  vãng 

 sanh” . Ân đức vô cùng là Phật vì chúng ta giới thiệu thế giới tây phương Cực Lạc, vì 

chúng ta diễn nói kinh Vô Lượng Thọ, kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, kinh A Di Đà, 

ba bộ kinh này. Trong ba bộ kinh này, đặc biệt là kinh Vô Lượng Thọ giảng rất tường 

tận tỷ mỷ, nói từng lần từng lần. 

Cho nên hội tập là việc rất cần thiết. Điều khó đươc là ba vị hội tập này đều xuất 

hiện trong thân phận Cư sĩ tại gia. Vương Long Thư là cư sĩ, Nguỵ Mặc Thâm cũng là 

cư sĩ, Hạ Liên Cư vẫn là xuất thân cư sĩ. Trong đây tượng trưng điều gì? Ý nghĩa tượng 

trưng rất sâu sắc, mà chúng ta cần thiết phải biết. Khi Đức Thế Tôn còn tại thế, là hai 

vị Phật đồng thời xuất hiện. Một số người chỉ biết Đức Thế Tôn, với thân hình xuất gia. 

Còn một vị Phật tại gia là cư sĩ Duy  Ma Cật. Điều này  nói rỏ, người xuất gia có thể 

thành Phật, thì người Phật tử tại gia cũng có thể thành Phật. Người tại gia thành Phật 

còn thù thắng hơn so với người xuất gia. Vì sao? Vì người xuất gia xã bỏ ngũ dục được 

tâm thanh tịnh, nhưng người tại gia không xã bỏ ngũ dục mà cũng được tâm thanh tịnh. 

Tập 324  407 



Quý vị nói ai tu dể, ai tu khó? Xuất gia dể, tại gia khó. Khó mà họ có thể đắc đạo thì 

cũng đáng quý, còn thù thắng hơn so với người không đắc đạo. 

Công việc hội tập này. Thuyết kinh là việc của làm của hàng xuất gia.  Hội tập là 

việc làm của hàng tại gia. Còn học Phật thì tại gia xuất gia đều giống nhau, tất cả đều 

là  tu  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác.  Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  chính  là  Phật  A  Di  Đà. 

Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  chính  là  vô  lượng  thọ.  Ân  đức  của  Phật  Vô  Lượng  Thọ 

chính là thanh tịnh bình đẳng giác. Chúng ta cần phải phát nguyện vãng sanh. Bộ kinh 

này, quý vị xem có bản hội tập tốt như vậy, lại có chú giải tốt như vậy. 

Sau đó tôi cũng đã làm cho bộ kinh này một bản phân chia rất rỏ ràng tỷ mỷ. Tôi 

đến Bắc Kinh thăm ông Triệu Bộc, đem ba bộ kinh này tặng cho  ông , ông ấy  vô cùng 

hoan hỷ. Tán thán! Kinh này đã đầy đủ. Có kinh, có chú giải lại có phân chia rỏ ràng. 

Phân chia ra rỏ ràng chính là giải thích kinh. Đem từng đoạn trong kinh phân tích giải 

thích tường tận. Khoa đề là từng câu từng đoạn, đó là tông chỉ của những gì ông ta nói. 

Chú giải chính là giải thích của khoa phán_phân chia rỏ ràng. 

Sở dĩ chúng ta có duyên gặp được, điều này nói rõ trong quá khứ chúng ta với tịnh 

độ, với Phật A Di Đà có nhân duyên  rất sâu. Không có nhân duyên sâu dày , thì làm 

sao chúng ta gặp được? Ngày nay đã gặp được thì nên phát nguyện vãng sanh.  “Đồng 

 nhập Di Đà nhất thừa nguyện hải, như đệ nhị thập tam, thập phương Phật tán phẩm 

 viết.  Chí  tâm  hồi  hướng,  nguyện  sanh  bỉ  quốc,  tuỳ  nguyện  giai  sanh,  đắc  bất  thoái 

 chuyển”. Trong bốn câu này quan trọng nhất là chí tâm, giai sanh. Phải dùng tâm chân 

thành để hồi hướng. 

Trong đời này của tôi, điều gì cũng không muốn, mà chỉ muốn vãng sanh thế giới 

Cực Lạc để thân cận Phật A Di Đà. Trong đời này cái gì tôi cũng không cần, nhưng tôi 

cần bộ kinh Vô Lượng Thọ. Y giáo phụng hành, đây là cúng dường thiết thực nhất! Y 

giáo  phụng  hành  cúng  dường.  Các  pháp  cúng  dường  đều  không  so  sánh  được  pháp 

cúng dường này. Chúng ta nói in kinh cúng dường. Chúng ta đem sách này in một vạn 

bộ để cúng dường, in mười vạn bộ cúng dường, in một trăm vạn bộ cúng dường. Nói 

thật, tất cả đều không thể sánh với y giao tu hành cúng dường. Vì sao? Y giáo phụng 

hành thì chúng ta sẽ thành Phật. Thành Phật thì giống như Phật A Di Đà không gì sai 

biệt. 

Dụng  ý  của  Thế  Tôn  khi  thuyết  bộ  kinh  này,  chính  là  hy  vọng  chúng  tam  mau 

thành  Phật.  Nếu  chúng  ta  thật  sự  thành  Phật  đến  thế  giới  Cực  Lạc.  Thì  nguyện  vọng 

của Đức Phật Di Đà đối với chúng ta đã viên mãn. Thế giới Cực lạc là nhất thừa pháp. 

408  Tập 324 



Không giống như Đức  Thế Tôn giảng kinh  ở nơi đây, thông thường gọi là tam thừa. 

Đại thừa là Bồ Tát, trung thừa là duyên giác, tiểu thừa là thanh văn. Còn nhất thừa là 

thành Phật, không phải Bồ Tát, nên gọi là nhất Phật thừa. Là viên mãn nhất trong Phật 

pháp, đáng quý nhất là nhất thừa pháp. Đến thế giới tây phương Cực Lạc, vừa đến đó 

đều thành A Duy Việt Trí Bồ Tát. Điều này là thật không phải giả. A Duy Việt Trí là 

nhất thừa, không phải tam thừa. 

Kinh Pháp Hoa là kinh Phật thuyết sau cùng. Trong hội Pháp Hoa Đức Phật đã nói 

lời chân thật. Ngài khai quyền hiển thật, duy có nhất thừa pháp, không hai cũng không 

ba, trừ Phật phương tiện nói. Phật pháp của chư Phật chính là nhất thừa pháp, vậy tam 

thừa là gì? Là Phật phương tiện nói. Vì căn tánh của chúng sanh không giống nhau, nói 

nhất thừa họ không thể tiếp thu. Người căn tánh đại thừa có thể tiếp nhận pháp Bồ Tát. 

Người căn tánh tiểu thừa có thể tiếp thọ pháp thanh văn. Đây là Phật tuỳ cơ giáo hoá, 

chiếu theo trình độ học sinh mà dạy bảo. Nhưng mục tiêu cuối cùng là nhất thừa, như 

vậy Tịnh độ tông là nhất thừa viên mãn, thù thắng nhất, vi diệu nhất. Bác địa phàm phu 

cũng có thể khế nhập nhất thừa. Đây gọi là pháp khó tin, nhưng vì sao phàm phu lại có 

thể  tiếp  nhận,  bây  giờ  chúng  ta  đã  hiểu  rỏ.  Phàm  phu  là  tướng  họ  hiện  trong  đời 

này_tướng phàm phu. Nhiều đời kiếp trong quá khứ họ từng học qua pháp môn này, và 

đã từng cúng dường chư Phật Bồ Tát, có duyên rất sâu với Phật A Di Đà. Chỉ là nhất 

thời hồ đồ không muốn đi, nếu không thì họ đã sớm thành Phật rồi. 

Hiện nay những chân tướng sự thật này, vì chúng ta huân tu lâu ngày, nên từ từ cũng 

hiểu rỏ tất cả và không còn hoài nghi. Cho nên khi triển khai quyển kinh  đều rất hoan 

hỷ. Chí tâm hồi hướng và nguyện sanh vào nước này. Quý vị xem tuỳ nguyện mà được 

sanh. Quý vị muốn vãng sanh, thì thật sẽ được vãng sanh, sanh đến thế giới Cực Lạc 

được bất thoái chuyển. Bất thoái chuyển chính là A Duy Việt Trí Bồ Tát_quả vị bất 

thoái_Vĩnh viễn không còn đoạ lạc làm phàm phu. Thứ hai là hành bất thoái, vĩnh viễn 

hành Bồ Tát đạo, quyết định không còn thoái đoạ đến nhị thừa. Các bậc  Thanh Văn, 

Duyên Giác đến đó sẽ không thoái chuyển . Thứ ba là niệm bất thoái, mổi niệm đều 

hướng tới vô thượng bồ đề, niệm niệm đều hướng đến cứu cánh quả Phật. 

Trong kinh Hoa Nghiêm nói là diệu giác Như Lai. Phẩm Vãng Sanh Chánh Nhân, 

trong phẩm hai mươi bốn này đã nói như vậy. Ngày đêm thường niệm, nên đoạn này 

rất  quan  trọng.  Thường  nghĩa  là  không  gián  đoạn,  ngày  đêm  thường  niệm.  “Nguyện 

dục vãng sanh”, nguyện là chúng ta phát nguyện. Dục là kỳ cầu hy vọng. Không phải 

Tập 324  409 



nguyện  gì  khác,  chính  là  hy  vọng  vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  “A  Di  Đà  Phật 

 thanh tịnh Phật quốc”.  Đây chính là thế giới Cực Lạc. 

Chúng  ta  xem  tiếp  bên  dưới,  “thập  nhật  thập  dạ,  nãi  chí  nhất  nhật  nhất  dạ,  bất 

 đoạn tuyệt giả. Thọ chung giai đắc vãng sanh kỳ quốc” . Không cần phải quá nhiều thời 

gian,  chỉ  cần  mười  ngày  mười  đêm.  Như  vậy  là  sao?  Tinh  tấn  tu  một  kỳ  Phật  thất, 

nhưng  đây  không  phải  là  Phật  thất.  Phật  thất  là  bảy  ngày,  nhưng  đây  là  mười  ngày. 

Mười  ngày là viên  mãn. Trong kinh Hoa Nghiêm dùng số  mười tượng trưng cho sự 

viên mãn. “Nãi chí nhất nhật nhất dạ”. Nếu công việc trong gia đình rất bận không có 

thời gian,  thì  một  tháng dùng  một ngày  một  đêm  không  ngừng  niệm  danh  hiệu  Phật. 

Như vậy một năm cũng niệm được mười hai ngày. 

Nên nhớ dùng phương pháp này, nếu có thời gian thì cùng với các đồng tham đạo 

hữu tu tập ba ngày ba đêm, không cần vượt qua. Vì sao? Căn tánh của người thời nay 

không  bằng  người  xưa.  Chúng  ta  nghiệp  chướng  rất  nặng,  oan  thân  trái  chủ  lại  rất 

nhiều. Nếu ta tinh tấn như vậy khiến họ nôn nống, lo lắng. Vì họ muốn đến phá hoại 

chúng ta, đến làm phiền ta. Họ muốn báo thù vì chúng ta với họ có thâm thù đại hận. 

Oán hận của họ chưa hoá giải, chúng ta đã muốn đi. Ta không tinh tấn niệm Phật cũng 

không sao, chúng ta như vậy là giả, không phải thật. Ta đi không được, họ cũng không 

để ý. Nhưng họ luôn đợi chúng ta để báo thù. Nếu lần này chúng ta làm thật, thật sự 

muốn đi, thì món nợ đó phải tính. Đây chính là oan thân trái chủ tìm đến. Khi oan thân 

trái  chủ  tìm  đến,  chúng  ta  sẽ  phiền  phức.  Dù  ở  trong  niệm  Phật  đường  cũng  gặp 

chướng ngại, không thể niệm tiếp. 

Không thể niệm tiếp, chúng ta làm ảnh hưởng người khác. Cho nên chủ trương của tôi 

niệm Phật dù tinh tấn cũng không nên vượt qua ba ngày. Trước đây ở Đài Trung thầy 

Lý cũng tu qua hai lần Phật thất tinh tấn. Bảy ngày đều xảy ra việc, cho nên về sau 

không giám tu Phật thất nữa. Ông nói với tôi, tinh tấn Phật thất không thể tu tuỳ tiện. 

Xảy ra vấn đề là sao? Người này trở thành si dại, trở thành bệnh thần kinh. Khi đến đây 

họ  là  một  người  bình  thường,  bây  giờ  sau  bảy  ngày  niệm  Phật,  không  còn  cách  nào 

khác phải đưa đến bệnh viện tâm thần . Quý vị nghĩ xem chẳng phải có lỗi với người ta 

sao? 

Thầy Lý được xem là người tu hành chơn chánh, có kinh nghiệm. Nhưng trong lần 

Phật thất đó ông đã xảy ra vấn đề,  các đồng tu  ở đó phải dùng thời gian mười tháng 

mới giúp ông ta hồi phục bình thường, nên về sau không giám tu Phật thất nữa. Chư vị 

đồng học nếu thật sự muốn y giáo phụng hành, thì tu ba ngày ba đêm là được. Nhưng 

410  Tập 324 



tốt nhất là từ đâu? Từ một ngày một đêm bắt đầu, như vậy sẽ không có gì xảy ra. Niệm 

một  câu  Phật  hiệu  suốt  24  tiếng  đồng  hồ  không  gián  đoạn.  Nên  dùng  máy  gì?  Dùng 

máy niệm Phật, chúng ta niệm theo máy niệm Phật. Danh hiệu Phật nệm không hề gián 

đoạn, không hoài nghi, không tạp niệm. Điều này là quan trọng nhất, vì chúng ta vừa 

xen tạp niệm thì công phu niệm Phật sẽ bị phá hoại. Cho nên một ngày một đêm, vẫn 

phải cần có người hộ trì, có người hộ qua. Quyết định không nghe điện thoại, không 

thể  bị  hoàn  cảnh  bên  ngoài  quấy  nhiễu.  Một  ngày  một  đêm,  duyên  và  công  đức  của 

một ngày một đêm này, đến khi sắp lúc lâm chung sẽ có người đến giúp ta trợ niệm, 

nếu chúng ta có căn duyên này. Giống như tu một ngày một đêm này, một tháng tu một 

lần hai lần. Hai lần là được, nữa tháng một lần. Phương pháp này rất tốt. 

Phương  pháp  này  là  đối  với  những  người  nào?  Những  người  thường  ngày  công 

việc  bận  rộn,  không  có  thời  gian  niệm  Phật.  Không  nên  tập  trung  quá  nhiều,  càng  ít 

càng  tốt.  Lúc  đó  thầy  Lý  nói  với  tôi,  người  cùng  nhau  tham  gia  niệm  Phật  tốt  nhất 

không quá mười người. Thật sự ý hợp tâm đầu, nhất tâm cầu vãng sanh. Tôi cảm thấy 

một tháng một lần hoặc nữa tháng một lần. Có một niệm Phật đường thanh tịnh, giống 

như bế quan vậy, có người hộ quan. Thời gian chỉ một ngày một đêm. Ăn uống đơn 

giản, có người lo hết. Nếu muốn tu, ăn no quá cũng không được. Ăn no dể bị hôn trầm 

sẽ ngủ gục. Nhưng đói cũng không được, khi đói trong tâm sinh ra hoang mang. Tốt 

nhất là không đói không no. Nếu đói thì sao? Ăn vài miếng mì gói, ăn một ít bánh bao, 

uống chút nước. Càng đơn giản càng tốt. 

Quan trọng nhất là một ngày một đêm này, không để bất cứ tạp niệm nào xen vào, 

như vậy mới là công phu thật. Có tạp niệm là không được. Khi mới học khẳng định có 

tạp  niệm,  tạp  niệm  khởi  lên  không  nên  nghĩ  đến  nó.  Nên  nói  đây  là  vọng  niệm  mới 

khởi lên, thì niệm thứ hai trở về với danh hiệu Phật, như vậy là tốt. Vọng niệm này là 

tập khí phiền não từ vô lượng kiếp đến nay, nên rất khó đoạn. Nếu có công phu niệm 

Phật  thật  sự,  như  một  ngày  niệm  ba  vạn  năm  vạn,  niệm  Phật  theo  số  lượng  đã  định, 

niệm  từ  ba  đến  năm  năm.  Trong  một  tiếng  đồng  hồ,  còn  có  một  hai  vọng  niệm  khởi 

lên. Cho ta thấy vọng niệm này khó đoạn biết bao, vì thế một ngày một đêm không làm 

sao tránh khỏi vọng niệm trổi dậy. 

Vọng niệm khởi đừng để ý đến nó, đem tất cả tinh thần ý niệm tập trung vào trong 

câu  niệm  Phật,  cầu  Phật  gia  trì.  Vọng  niệm  càng  ít  thì  biết  mình  có  tiến  bộ,  nghiệp 

chướng giảm dần. Vọng niệm càng nhiều thì nghiệp chướng càng nhiều, phiền não sâu 

Tập 324  411 



nặng. “Thọ chung tức đắc vãng sanh kỳ quốc”, khi sắp lâm chung công phu niệm Phật 

rất đắc lực, vì bình thường luôn luyện tập. 

 “Cố tri thâm tín thiết nguyện, trì Phật danh hiệu, nãi ngã đẳng duy nhất trực xuất sanh 

 tử  chi  bảo  phiệt”.  Phiệt  là  thuyền  nhỏ,  ngày  xưa  dùng  để  qua  những  con  sông  nhỏ. 

 “Thâm tín thiết nguyện, trì Phật danh hiệu”. Tám chữ này, làm thế nào mới có thể đạt 

được thâm tín thiết nguyện? Nhất định phải có nhận thức sâu sắc đối với Tịnh độ tông. 

Nếu nhận thức thô thiển, cạn cợt ta không thể làm được. Phải nhận thức sâu sắc, và đối 

với thế giới hiện thực của chúng ta cũng phải có nhận thức sâu sắc. Khi đã nhận thức 

rỏ ràng, thì đối với thế giới này không còn lưu luyến, mới thật có thể buông bỏ được. 

Đối với thế giới Cực Lạc có thể có nhận thức sâu sắc, chúng ta có thể sanh khởi tín 

tâm,và thật sự muốn đi. Cho nên chúng ta mới chấp trì danh hiệu, mới có thể vãng sanh 

thấy Phật. 

Mấy câu sau cũng là Hoàng Niệm Tổ nói:  “Dĩ Phật quả giác, tác Phật nhân tâm, 

 nhân quả như như, trực xu cứu cánh. Tự giác giác tha, duy thử phổ thí chân bảo chi 

 lợi” . Quả giác của Phật là gì? Chính là danh hiệu.  “Danh hiệu tổng trì chư Phật viên 

 mãn quả giác” . Bây giờ  chúng ta dùng quả giác  của Phật, làm tâm tu hành nhân địa 

cho chúng ta. Trong tâm tôi chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra trong tâm tôi 

không có gì cả. Đây chính là  “dĩ Phật quả giác tác ngã nhân tâm. Nhân quả như như, 

 nhân như quả, quả như nhân”.  Đây chính là câu: tâm ta tức là Phật A Di Đà, Phật A 

Di Đà tức là tâm ta. “Trực xu cứu cánh”, trong đây không đi đường cong, đường thẳng. 

Hướng đến con đường lớn của cứu cánh Phật quả. Đây mới thật sự gọi là nhất thừa 

pháp. 

Tự  giác  giác  tha.  Tự  giác  là  tự  lợi,  đây  là  giác  ngộ  chơn  chánh.  Không  phải  giác 

ngộ chơn chánh họ làm không được, làm không được chính là mê hoặc. Trong tâm mổi 

niệm đều là Phật A Di Đà, người này là tự giác. Con đường họ đi là tự giác, tuy bây 

giờ công phu chưa đủ, trí tuệ chưa khai. Nếu họ siêng năng nổ lực tinh tấn không giải 

đãi, thật sự thực hành khoảng hai ba năm, bốn năm năm thì họ sẽ phá mê khai ngộ. 

Hiện tượng khai ngộ là gì? Câu Phật hiệu này trong hai  thời không gián đoạn, trong 

tâm không có tạp niệm. Đây chính là hiện tượng khai ngộ. Có hiện tượng này là khẳng 

định vãng sanh, không còn nghi ngờ gì nữa. Nếu cảnh giới này không thể hiện tiện, thì 

vãng sanh chưa chắc chắn. Còn cảnh giới này hiện tiền, thì tự mình rỏ ràng minh bạch, 

mà còn vãng sanh tự tại. Biết trước giờ lâm chung, biết được khi nào đi, biết được khi 

nào Phật đến tiếp dẫn. Rỏ ràng thấu triệt. 

412  Tập 324 



Khi chúng ta tu thành, người có duyên nhìn thấy mình, tiếp xúc với mình họ sẽ tin 

tưởng và theo ta học tập. Đó chính là giác tha. Phương pháp này là Phật dạy cho chúng 

ta, đây chính là Phật phổ thí lợi ích chân thật. Chữ “duy thử” ở trước dùng rất hay, duy 

chỉ có độc nhất phương pháp này, “thâm tính thiết nguyện, trì danh niệm Phật”. Đây là 

chư Phật Như Lại phổ thí pháp giới, tất cả hữu tình chúng sanh được lợi ích chân thật. 

Ở đây quý vị nhìn thấy hai chữ chân thật, thì phải nên nghĩ đến, tất cả những lợi ích 

trong thế xuất thế gian đều là giả không phải thật. Chỉ có chân thật ở đây mới là thật. 

Vì  sao?  Bất  luận  là  lợi  ích  như  thế  nào  trong  thế  gian  này  đều  sẽ  mất  đi.  Vì  đó 

không phải là thật, nếu là thật thì vĩnh viễn không mất được. Đời đời kiếp kiếp đều có 

thể mang theo, vì nó là thật. Trong tâm có Phật A Di Đà, thì sẽ đời đời kiếp kiếp mang 

theo được. Trong tâm có phiền não cũng là đời đời kiếp kiếp mang theo được. Nhưng 

quý vị thử nghĩ ta đem Phật A Di Đà tốt hay là đem theo phiền não  tốt? Mang theo 

phiền não thì luân hồi trong lục đạo, còn đem Phật A Di Đà thì chúng ta vãng sanh thế 

giới  Cực  Lạc.  Nên  những  gì  ở  trong  tâm  phải  mau  đem  nó  đổi  lại.  Đem  những  tạp 

nhiễm trong lòng đều thanh trừ cho cho sẽ.  Dùng tâm thanh tịnh này để cúng dường 

Phật A Di Đà. Không phải cúng ông Phật mà ta thờ trong nhà đâu. Ta tu tập trừ bỏ hết 

phiền  não  mới  thật  là  cúng  Phật,  mới  có  lợi  ích.  Dù  đạo  tràng  chánh  điện  có  trang 

nghiêm, nhưng vẫn không trang nghiêm như trong tâm có Phật A Di Đà. Không có, 

không thể sánh bằng. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  bên  dưới.  “Hựu  kinh  trung  tùng  đệ  thập  nhất  quốc  giới 

 nghiêm tịnh phẩm, chí tùng đệ tam thập nhị thọ lạc vô cực phẩm”. Đoạn kinh văn này 

rất dài, từ phẩm mười một đến phẩm ba mươi hai. Như vậy là đến quyển thứ tư . Phẩm 

ba  mươi  hai  ở  trong  quyển  thứ  tư.  “Quảng  thuyết  tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới,  y 

 chánh  chủ bạn  chủng  chủng  thanh  tịnh  trang  nghiêm,  sự sự  vô  ngại  chi  tướng”.  Hai 

mươi phẩm kinh này giới thiệu cho chúng ta y chánh chủ bạn trong thế giới tây phương 

Cực  Lạc.  Y báo là  cảnh, giới thiệu cảnh của thế giới  Cực  Lạc,   cảnh sinh hoạt, cảnh 

học tập. Chánh báo là tự thân mổi chúng ta, chánh báo là nói về mình. 

Chủ là thầy, là Phật A Di Đà. Bạn là các vị đồng học, là chư vị thượng thiện nhơn. 

Chủng chủng là mọi phương diện đều tường tận giới thiệu cho chúng ta. Không có gì 

không phải là trang nghiêm thanh tịnh. Hai chữ thanh tịnh này quá hay! Không nhiễm 

chút bụi trần là thanh tịnh. Trang nghiêm chúng ta gọi là chân thiện mỹ tuệ. Điều này 

là  thật  không  phải giả.  Giáo  lý  đại  thừa  không  thay  đổi,  bất  sanh  bất  diệt  là  thật.  Có 

Tập 324  413 



sanh diệt, có biến dị chính là giả. Mỹ là tốt đẹp, tốt đẹp đến cực điểm, mọi việc đều vô 

ngại. 

Trong kinh Hoa Nghiêm nói có bốn loại vô ngại. Lý vô ngại, sự vô ngại, lý sự vô 

ngại, sự sự vô ngại. Nên cảnh giới Hoa Nghiêm, khi đến thế giới Cực Lạc sẽ hoàn toàn 

nhìn  thấy.  “Như  thị  vô  lượng  vô  biên  vi  diệu  kỳ  lệ,  bất  khả  tư  nghì  chi  sự  tướng”.  

Chúng ta ở thế giới Cực Lạc sẽ nhìn thấy nghe thấy. Những gì lục căn tiếp xúc được, là 

vi  diệu  kỳ  lệ,  vô  lượng  vô  biên,  nhìn  không  bao  giờ  hết,  thật  không  thể  nghĩ  bàn. 

Những gì ta thấy được thật không thể tưởng, và cũng không cách gì nói rỏ được. Trang 

nghiêm của thế giới Cực Lạc, tốt đẹp của thế giới Cực Lạc, vi diệu của thế giới Cực 

Lạc. Những điều này  “tất nhân A Di Đà Phật thù thắng đại nguyện chi sở thành”. Câu 

này rất quan trọng.  “Cực Lạc thế giới sự sự vô ngại, vô lượng vi diệu kỳ lệ”.  Những sự 

tướng này từ đâu đến? Đều do 48 nguyện của Phật A Di Đà thành tựu. 

Hay nói cách khác, những thứ này đều là Phật A Di Đà. Tài bố thí, pháp bố thí, vô 

uý bố thí. Đặc biệt là người vãng sanh vào cỏi phàm thánh đồng cư, nhất phẩm tập khí 

phiền não  cũng  chưa  đoạn.  Nhưng  sao họ  có  thể  hưởng  thụ  phước  báo  lớn như  vậy? 

Điều này bây giờ mới hiểu. Hưởng thụ đây là phước báo của Phật A Di Đà, không phải 

của chính mình. Tự mình không có phước báo lớn như vậy. Phước báo Phật A Di Đà 

thành tựu được đều cho chúng ta hưởng. Duy chỉ có tri ân mới biết báo ân. Ta không 

tri ân sẽ không hiểu được báo ân. Chúng ta biết ân phụ mẫu, nên mới hiếu thảo cha mẹ. 

Chúng ta biết ân thầy tổ, nên mới phụng sự sư trưởng. Ân đức Phật A Di Đà đối với 

chúng ta_Thế giới Cực Lạc là Phật A Di Đà tạo nên, là 48 nguyện của ngài thành tựu 

được. Nếu không có 48 nguyện sẽ không có y chánh trang nghiêm của thế giới Cực 

Lạc. 

 “Diệc tức Cực Lạc đạo sư”, đây chính là Phật A Di Đà . “Bổn tịnh minh tâm chi sở 

 hiện”.  Bổn là gì? Bổn là tự tánh. Tự tánh mới là căn bản, là tâm trí tuệ thanh tịnh của 

tự tánh. Trong “Lục Tổ Đàn Kinh” nói: đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ. Nó đầy đủ như 

thế nào? Trí tuệ cụ túc chính là minh. Đức tướng đầy đủ chính là tịnh. Hay  nói cách 

khác, đây là công đức chân tâm của Phật A Di Đà thành tựu và hiển hiện nên. 

 “Sự lý vô ngại, cố kinh trung sở tuyên diệu tướng”. Tuyên là tuyên bố.  “Tất thị thực tế 

 lý thể”.  Thực tế lý thể là gì? Là chân như tự tánh. Nên chánh báo ở đó, thân thể chúng 

ta được khi vãng sanh thế giới Cực Lạc là thân gì? Là thân tự tánh. Hoàn cảnh tu học 

của chúng ta là cỏi tự tánh. Thân tự tánh chính là thân pháp tánh. Cỏi tự tánh chính là 

414  Tập 324 



cỏi pháp tánh, với thế giới của chúng ta hoàn toàn không giống nhau. Thế giới này của 

chúng ta là thân nghiệp báo, cỏi nghiệp báo. Nghiệp báo là nhiễm ô, không thanh tịnh. 

Thân pháp tánh, cỏi pháp tánh, nó là thanh tịnh, chắc chắn không có nhiễm ô. Ngài 

Huệ Năng khai ngộ câu đầu tiên ngài nói, tự tánh của nó vốn là thanh tịnh. Nó ở bất cứ 

đâu đều không nhiễm ô. Chúng sanh mê hoặc, tự tánh mê muội nên tạo ra tội nghiệp 

trong tam đồ. Biến thành súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục. Nó nhiễm hay không nhiễm ô? 

Nhiễm ô. Tự tánh của họ có nhiễm ô chăng? Tự tánh không có nhiễm ô. Vì sao nhiễm 

ô? Tâm thức của họ nhiễm ô, A lại da nhiễm ô. Vọng tâm trong A lại da cũng gọi là 

tâm thức. Những thứ này nhiễm ô, vì nó là giả. Còn nếu là chân tâm, chân tâm không 

nhiễm ô. Nên tất cả đều là thực tế lý thể. Đây là nói lý sự vô ngại. Lý là tự tánh, sự là 

thế giới Cực Lạc y chánh trang nghiêm. 

“Phục dĩ sự sự vô ngại cố”,  sự sự là những việc này việc nọ trong sinh hoạt hằng 

ngày. Vì lý vô ngại, sự cũng vô ngại.  “Bỉ quốc nhât mao nhất trần vô bất viên minh cụ 

 đức” . Nhất mao, mao là sợi lông, là vật nhỏ nhất trong chánh báo. Trần là trần sa, là 

vật nhỏ nhất trong y báo. Ở đây đưa ra vật nhỏ nhât, như vậy lớn thì không cần phải 

nói. Một sợi lông một hạt bụi đều viên minh cụ đức, điều này thật không thể nghĩ bàn. 

Chúng  ta  dùng  lời  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  để  nói,  hay  dùng  cách  nói  của  ngài  Huệ 

Năng, bất  cứ tự tánh nào vốn tự nó đã đầy đủ. Nhưng nó đầy đủ điều gì? Điều này 

không nói ra. Trong kinh Hoa Nghiêm Phật nói, tất cả chúng sanh đều có đức tướng trí 

tuệ của Như Lai. Điều này chính là đem câu nói của Ngài Huệ Năng bổ sung vào. Vốn 

tự đầy đủ, đầy đủ trí tuệ, đầy đủ đức năng, đầy đủ tướng hảo. Ba loại này triển khai ra 


chính là muôn sự muôn vật, không sót một pháp nào, nó bao quát tất cả. 

Viên  chính  là  tự  tánh  vốn  đầy  đủ  đức  tướng.  Minh  là  tự  tánh  vốn  đầy  đủ  trí  tuệ. 

Viên minh cụ đức chính là nói đầy đủ trí tuệ, đức năng, tướng hảo. Trong một sợi lông 

là đầy đủ đức tướng trí  tuệ của tự tánh . Trong một  hạt  bụi  cũng đầy đủ trí tuệ đức 

tướng của tự tánh . Ở thế giới Cực Lạc biến pháp giới hư không giới, trong từng li từng 

tý chúng ta đều có thể nhìn thấy viên minh cụ đức. 

 “Sự sự vô ngại nãi Hoa Nghiêm kinh sở chuyên đàn, kim kinh phục quảng hiển sự sự 

 vô ngại. Cố tri kim kinh hà dị Hoa Nghiêm cực lạc bất ly hoa tạng”.  Thanh Lương đại 

sư vì chúng ta giảng giải kinh Hoa Nghiêm, đưa ra bốn loại vô ngại. Bốn loại vô ngại 

này biến tất cả pháp, nhưng sự sự vô ngại là chỉ có Hoa Nghiêm mới có, trong các kinh 

luận pháp môn khác không có, không có giảng đến sự sự vô ngại, nhiều nhất là giảng 

đến lý sự vô ngại mà không giảng đến sự sự vô ngại. Hôm nay chúng chúng ta xem 

Tập 324  415 



kinh Vô Lượng Thọ, trong kinh Vô Lượng Thọ giảng đến sự sự vô ngại. Hay nói cách 

khác, kinh Vô Lượng Thọ và Kinh Hoa Nghiêm là một  không phải hai. Việc này rỏ 

ràng  tuyên  bố  là  Bành  Tế  Thanh  thời  Càn  Long  nhà  Thanh  nói.  Ông  ta  nói  kinh  Vô 

Lượng Thọ tức là trung bổn Kinh Hoa Nghiêm, như vậy Kinh Hoa Nghiêm là đại bổn 

kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Còn  Phật  thuyết  kinh  A  Di  Đà  chính  là  tiểu  bổn  kinh  Hoa 

Nghiêm. 

Cư sĩ Bành Tế Thanh đem ba cuốn kinh này xem như một bộ. Đại bổn, trung bổn, 

tiểu bổn. Một tức là ba, ba tức là một. Khi tuyên giảng lúc nói tường tận, lúc thì lược 

thuyết. Nhưng nội dung trong đó là một không phải hai. Cũng chính là viên minh cự 

đức,  là  viên  mãn.  Đại  bổn  viên  mãn,  trung  bổn  viên  mãn,  tiểu  bổn  cũng  viên  mãn, 

không có khiếm khuyết chút nào. Nói cách khác, tiểu bổn nếu nói tỷ mỷ chính là kinh 

Vô  Lượng Thọ. Kinh Vô  Lượng Thọ nếu nói  tường tận chính  là Hoa Nghiêm Kinh. 

Tôi  cũng  đã  từng  đọc  qua  rất  nhiều  lần,  nếu  các  bạn  đồng  học  phát  tâm  muốn  giảng 

kinh Di Đà, kinh Vô Lượng Thọ. Thật sự đem nó giảng cho tốt, nói lên được tính đặc 

trưng của nó, nhất định phải học kinh Hoa Nghiêm. 

Vì  sao?  Kinh  Hoa  Nghiêm  là  kinh  giảng  giải  tường  tận    hai  bộ  kinh  này.  Nếu 

không  vào  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm,  thì  không  nói  ra  được  hương  vị  và  tính  chất  đặc 

trưng của kinh này. Kinh Hoa Nghiêm là chư Phật Bồ Tát vì chúng ta mà nói tường tận 

kinh Vô Lượng Thọ. Thật tuyệt vời! Ở sau điều này kết luận rất hay.  “Cố tri kim kinh 

 hà  dị  Hoa  Nghiêm”,  với  kinh  Hoa  Nghiêm  không  phải  là  hai.  Cực  Lạc  không  xa  rời 

Hoa Tạng. Cực Lạc chính là hoa tạng, hoa tạng chính là Cực Lạc. 

Khi tôi ở Singapore có người hỏi, Cực Lạc với hoa tạng có gì không giống nhau? 

Singapore là một nước nhỏ, một quốc gia thành thị. Tôi ở đó giảng cho mọi người, tôi 

nói hoa tạng ví như Singapore, thế giới Cực Lạc ví như Ô Tiết Lộ. Singapore có một 

con đường phồn hoa nhất, Ngân hàng tài chính đều nằm trên đường này gọi là Ô Tiết 

Lộ.  chổ  này  là  tinh  hoa  nhất  của  Singapore.  Tôi  nói  quan  hệ  giữa  Cực  Lạc  với  hoa 

tạng, giống như quan hệ của Singapore và Ô Tiết Lộ vậy. Cho nên mười phương Bồ 

Tát tu hành chứng quả, cũng chính là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Họ đều 

đi đâu? Đều đến Hoa Tạng. Hoa tạng là cỏi thật báo trang nghiêm. Sau khi đến hoa 

tạng, Văn Thù, Phổ Hiền sẽ dẫn họ đến thế giới Cực Lạc. Mười đại nguyện vương đạo 

quy Cực lạc. Đem quý vị đến nơi đạo tràng tinh hoa nhất, tinh tuý nhất của hoa tạng là 

thế giới Cực Lạc. 

416  Tập 324 



“Như nhật hoằng pháp đại sư, Bí Tạng Ký viết”.  Nhật là Nhật bản. Đại sư Hoằng 

Pháp  Nhật  Bản.  Trước  tác  của  ngài  là  “Bí  Tạng  Ký”.  Trong  đó  nói   “Hoa  Tạng  Thế 

 Giới  Nghĩa”.  Thế  giới  hoa  tạng  là  gì?    “Hoa  giả,  lý  dã.  Lý  biến  pháp  giới,  tạng  chư 

 pháp ư kỳ trung, cố viết hoa tạng” . Đây là giải thích ý nghĩa của hai chữ hoa tạng. Ông 

ta đem “Hoa” nói thành “lý”. Được, cũng có thể nói được. Vì sao? Lý biến pháp giới. 

Nếu đem “hoa” giảng thành “sự” cũng nói được. Vì sao? Sự biến pháp giới. Lý và sự 

đều biến pháp giới.  “Tạng chư pháp ư kỳ trung”. Bất luận là lý pháp hay sự pháp, “nãi 

 chi ư bao quát hành pháp”, phương pháp tu hành đều có thể dùng chữ “hoa” này làm 

tượng trưng. Đây gọi là Hoa Tạng. 

       “Thị hoa tạng thế giới, tối thượng diệu lạc tại kỳ trung, cố viết Cực Lạc”.  Hai chữ 

hoa tạng quý vị đã hiểu. Niềm an lạc vi diệu tối thượng ở trong Thế giới hoa tạng, nên 

gọi là Cực Lạc. Là chổ tinh hoa nhất trong hoa tạng. Chổ thù thắng nhất là Cực Lạc. 

Cực Lạc không xa rời hoa tạng, hoa tạng cũng không xa rời Cực Lạc. “Đương tri Cực 

 Lạc dữ hoa tạng, tuy danh dị nhi phi dị xứ”. Tên không giống nhau, nhưng cùng một 

xứ sở chứ không phải hai. 

Tôi đem Singapore và Ô Tiết Lộ để so sánh, mọi người rất dể hiểu. Như vậy quý vị 

sẽ biết được, chúng ta dùng phương pháp này là thẳng đến nhất thừa. Đến hoa tạng còn 

đi tìm thế giới Cực Lạc, nhưng đến thế giới Cực Lạc thì không cần đi tìm hoa tạng. 

Quý vị nói tuyệt vời biết bao! Đặc biệt là ở trước giảng qua, lấy quả giác của Phật A Di 

Đà làm nhân tâm cho chúng ta. Nhân quả như vậy nên hướng thẳng đến cứu cánh. Cứu 

cánh là diệu giác Như Lai trong kinh Hoa Nghiêm nói, cao hơn đẳng giác. Không còn 

cao hơn  nữa, Vô  Thượng chánh đẳng chánh giác là cao nhất. Bồ Tát  Đẳng giác vẫn 

chưa được, họ còn cao hơn. Chổ đó là vô thượng. 

Trong đời này chúng ta may mắn gặp được, rất nhiều người không biết. Không biết 

là mình may mắn gặp được nên thường sơ suất, và dể dàng để mất đi cơ hội. Đến khi 

quay đầu nhì lại mới hối hận, thật đáng tiếc! Trong bài kệ khai kinh nói là trăm ngàn 

vạn kiếp khó tìm cầu. Vậy tại sao ta gặp được? Bởi nhân duyên. Trong kinh Di Đà nói, 

không thể thiếu thiện căn phước đức nhân duyên mà được sanh về nước này. Gặp được 

nhân duyên, gặp được nhân duyên không dể. 

Cư sĩ Bành Tế Thanh nói, vô lượng kiếp đến nay hy hữu khó gặp được ngày này, 

nhưng quý vị đã gặp được. Gặp được, gặp được trước mặt mà bỏ qua, vì không quen 

biết nó. Đây là vì nguyên nhân gì? Vì chúng ta không đủ thiện căn phước đức. Thiện 

căn không đủ thì đối với nó không thể sanh tín tâm. Phước đức không đủ sẽ không chịu 

Tập 324  417 



y  giáo  phụng  hành,  như  vậy  là  không  có  phước.  Thiện  căn  là  tín  giải,  phước  đức  là 

hành chứng. Người niệm Phật chơn chánh sẽ có phước. 

Trong kinh này dạy:  “Thập nhật thập dạ, nãi chí nhất nhật nhất dạ bất đoạn tuyệt 

 giả” . Phước báo của con người rất lớn! Thật có thể tiêu nghiệp chướng. Niệm một câu 

niệm  Phật,  tiêu  tám  mươi  ức  kiếp  tội  nặng  sanh  tử.  Chúng  ta  một  số  người  nghe  mà 

không tin tưởng, nên cần phải hiểu rỏ ràng chân tướng sự thật thì quý vị sẽ tin tưởng. 

Niệm Phật không phải như bình thường chúng ta ruột để ngoài da, như vậy sẽ không 

tiêu được nghiệp chướng. Nên cần phải niệm như thế nào? Ở trước dạy chúng ta, phát 

bồ đề tâm một lòng chuyên niệm. 

Trong kinh văn có bổ sung, chí tâm hồi hướng nguyện sanh về nước này, tuỳ theo 

từng nguyện mà đều được sanh, và đắc bất thoái chuyển. Phải niệm như vậy mới được. 

Ở đây Hoàng Niệm Tổ nói  rất hay, thâm tín khẩn thiết  chấp trì danh hiệu. Niềm tin 

chúng ra không đủ sâu thì nguyện sẽ không khẩn thiết. Cho nên niệm Phật cũng không 

thể  vãng  sanh,  người  khác  giúp  trợ  niệm  cũng  uổng  công,  vẫn  không  thể  vãng  sanh. 

Tất cả tự trách mình dụng tâm không chân thật, đối với kinh giáo không hiểu sâu sắc, 

không được! Chỉ có một hạng người không cần cầu hiểu sâu sắc mà họ cũng thành tựu, 

nhưng họ không như chúng ta. Đó là hạng người nào? Hạng người hạ ngu_căn cơ thấp 

nhất_họ không hiểu gì cả. Chỉ cần bảo họ làm gì thì họ cứ hết lòng hết dạ mà làm. 

Phật  độ  chúng  sanh  thì  bậc  thượng  căn  và  hạng  hạ  ngu  dể  độ.  Không  phí  tâm, 

không  phí  thời  gian.  Ngày  xưa,  Hoà  Thượng  Đế  Nhàn  độ  người  thợ  hàn,  rất  dể  độ. 

Người  này  như  thế  nào?  Người  căn  cơ  thấp  kém,  không  biết  chữ,  không  đọc  sách. 

Không hiểu gì cả, nên rất thật thà. Ngài Đế Nhàn chỉ dạy ông ta niệm câu Nam Mô A 

Di Đà Phật. Dạy những thứ khác ông ta không hiểu, câu này dể niệm. Nó ý nghĩa gì 

ông cũng không biết, nên chỉ dạy một câu Nam Mô A Di Đà Phật. Cứ liên tục niệm 

không ngừng. Niệm mệt thì nghỉ, nghỉ xong rồi lại tiếp tục niệm, niệm liên tục không 

gián đoạn. Ông ta chân thật y theo lời dạy mà hành trì suốt ba năm, biết trước giờ chết 

và đứng vãng sanh. Dể giáo hoá, không phí chút sức lực nào. 

Thành  tựu  của  ông  được  ngài  Đế  Nhàn  tán  thán  nói  rằng:  các  đại  Hoà  Thượng 

trong  danh  sơn  bảo  sát  đương  thời  không  bằng.  Các  đại  pháp  sư  hoằng  dương  và 

nghiên  cứu  giáo  lý  cũng  không  sánh  bằng.  Là  thật  không  phải  giả.  Ông  ta  thành  tựu 

như thế nào? Thâm tín khẩn nguyện một lòng chuyên niệm. Ông ta không hiểu gì gọi 

là tâm bồ đề. Nếu giảng cho ông ta nghe về tâm bồ đề, ông ta càng thêm hồ đồ. Ông ta 

niệm  Phật  như  nước  chảy  thành  sông,  thế  giới  Cực  Lạc  hiện  tiền.  Phật  A  Di  Đà  đến 

418  Tập 324 



tiếp dẫn, ông ta rất cao hứng và rất hoan hỷ vãng sanh. Cho nên điều này là thật. Hạng 

người này rất khó được, thật không dể dàng. 

Bên dưới,  “Hựu Bí Tạng Ký Sao Lục”.  Lục là quyển thứ sáu.  “Thiên thân Tịnh Độ 

 Luận, hựu danh Vãng Sanh Luận”.  Trong này nói:  “Cực Lạc thế giới danh hoa tạng 

 thế  giới  thị  kỳ  chứng  dã” .  Bồ  Tát  Thiên  Thân  đã  chứng  minh  cho  chúng  ta  biết,  thế 

giới Cực Lạc còn có tên là thế giới hoa tạng.  “Dĩ liên hoa thành quốc độ, cố vân Hoa 

 Tạng” . Đây là giải thích vì sao gọi là Hoa Tạng. Thế giới đó là thế giới Liên hoa, đến 

đâu cũng nhìn thấy hoa sen. Hoa sen từ đâu đến? Mổi người trong mười phương thế 

giới phát nguyện cầu sanh tịnh độ, khi họ phát tâm này liền có một đoá sen. Trong thế 

giới Cực Lạc đến đâu cũng thấy ao thất bảo, trong ao thất có hoa sen. Có người phát 

tâm niệm Phật, thì  hoa của họ càng lớn càng to. Tương lai vãng sanh, Phật A Di  Đà 

dùng đoá hoa này của họ. Trên hoa sen đó có tên của họ, cầm đoá hoa đó đi tiếp dẫn 

họ. Ánh sáng màu sắc của hoa lớn hay nhỏ đều do công phu niệm Phật của mổi người 

mà thành tựu. 

Chúng ta thấy hoa sen người khác lớn, ánh sáng màu sắc đẹp hơn của mình. Là do 

người ta niệm Phật thâm sâu hơn mình. Hoa sen từ đâu mà có? Đến đâu cũng đều nhìn 

thấy hoa sen thì sẽ biết, số người trong mười phương vãng sanh đến thế giới Cực Lạc 

là bao nhiêu, là liên hoa hoá sanh. Hoa sen thành cỏi nước, nên gọi là Hoa tạng. Sanh 

đến thế giới Cực Lạc hưởng thụ niềm vui vi diệu tối thắng nên gọi là Cực Lạc. Thế giới 

Hoa Tạng vốn là thế giới Cực Lạc, là  một xứ  mà khác danh hiệu. Lời này là Bồ Tát 

Thiên Thân nói, đây là Bồ Tát địa thượng. Những lời họ nói chúng ta có thể tin tưởng, 

bởi họ không nói sai. 

Luận Vãng Sanh của Bồ Tát Thiên Thân, trước đây chúng ta nói chính là Tịnh Độ 

Ngũ Kinh Nhất Luận. Nhất luận chính là Vãng Sanh Luận, là báo cáo mà Bồ Tát Thiên 

Thân tu hành pháp môn tịnh độ thành tựu được, là ngài tu hành vãng sanh thành Phật. 

Ví  dụ  này,  câu  chuyện  này,  ngài  đã  cùng  chia  sẽ  với  chúng  ta,  vì  chứng  minh  cho 

chúng ta. Người đời sau có rất nhiều người niệm Phật vãng sanh, có truyện ký. 

Luận Vãng Sanh chính là truyện ký của Bồ Tát Thiên Thân về việc niệm Phật vãng 

sanh, nói cho chúng ta đây là thật không phải giả. Làm tấm gương tốt nhất cho chúng 

ta. Đây là Bồ Tát Thiên Thân tam chuyển pháp luân, đã vì chúng ta lần sau cùng làm 

chứng chuyển. Chúng ta có thể không tin tưởng ư? Nên nhân duyên của chúng ta vô 

cùng thù thắng, mà mổi người chúng ta cần phải trân trọng. Gặp được hình như rất dể, 

nhưng trên thực tế  nó vô cùng khó khăn. Trăm ngàn  ức  kiếp khó tìm cầu, vô lượng 

Tập 324  419 



kiếp đến nay hy hữu khó gặp được ngày này. Như vậy có thể không trân quý sao? Có 

thể để nó qua oan uổng sao? Không biết trân quý để nó vuột mất, có thể xứng đáng với 

bản thân sao? Chư Phật Như Lai đã lấy từ bi vô lượng gia trì chúng ta, để chúng ta có 

được nhân duyên này. 

Chư Phật Như  Lai không bỏ bất cứ ai, tâm nguyện này ngài đã làm được.  Chỉ là 

chúng  ta  nghiệp  chướng  quá  sâu  nặng,  gặp  được  nhưng  hoài  nghi  đối  với  ngài.  Khi 

nghe giảng thì không hiểu. Vì sao nghe không hiểu? Đối với pháp môn này không có 

tâm thành kính, người bây giờ nói là tâm không ổn định. Dùng tâm không ổn định để 

nghe  kinh,  làm  sao  có  thể  nghe  kinh  hiểu?  Dù  cho  chư  Phật  Bồ  Tát  nói  cũng  không 

hiểu. 

Như  thế  nào  mới  có  thể  hiểu?  Nghe  với  tâm  chân  thành  cung  kính  sẽ  hiểu.  Nên 

ngày nay Phật pháp lưu truyền ở thế gian rất khó. Khó ở chổ nào? Tâm của mọi người 

đều không ổn định, đối với Phật pháp không cung kính, đối với kinh điển  không biết 

tôn trọng. Đã nuôi dưỡng thành tập quán này, tập quán trôi nỗi không ổn định. Không 

những hại chỉ một đời của chúng ta mà hại đời đời kiếp kiếp của chúng ta. Như vậy là 

sai! Như thế nào mới giúp chúng ta cải chánh? Không gì khác ngoài cách huân tu thời 

gian lâu dài. Phải thật sự kiên trì thâm nhập vào một pháp môn và huân tu lâu dài. Thì 

trong đời này, chúng ta tin rằng nhiều nhất mười năm, nghiệp chướng chúng ta sẽ tiêu 

trừ. Chúng ta có thể đi trên con đường chơn chánh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

420  Tập 324 



Tập 325 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên Tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 15 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải”, hàng thứ năm , trang 383. 

       “Hựu  Vãng  Sanh  Luận  vị  Cực  Lạc  tam  chủng  trang  nghiêm  nhập  nhất  pháp  cú. 

 Nhất pháp cú giả, vị thanh tịnh cú. Thanh tịnh cú giả, vị chân thật trí tuệ vô vi pháp 

 thân cố”.  Ở sau có chú giải của Đàm Loan Pháp Sư.  “Đàm Loan đại sư chú viết, thử 

 tam cú triển chuyển tương nhập. Y hà nghĩa danh chi vi pháp, dĩ thanh tịnh cố. Y hà 

 nghĩa danh vi thanh tịnh, dĩ chân thật trí tuệ vô vi pháp thân cố. Chân thật trí tuệ giả, 

 thật tướng trí tuệ dã, Thật tướng vô tướng cố, chân trí vô tri dã”.  Chúng ta xem đến 

đây trước đã. 

Hoàng Niệm Tổ chú giải đại kinh, dân chứng câu này trong Vãnh Sanh Luận, dẫn 

chứng rất nhiều. Ở trước chúng ta đã thấy, nhưng ở sau vẫn nhìn thấy. Từ đó mà biết, 

mấy câu này vô cùng quan trọng. “Nhất pháp cú” trước là nói pháp . “Y hà nghĩa danh 

 chi  vi  pháp” .  Pháp  có  nghĩa  là  gì?  Pháp  tượng  trưng  cho  điều  gì?  Dĩ  thanh tịnh  cố. 

Pháp chính là thanh tịnh. Vậy thanh tịnh nghĩa là gì? Chúng ta từng câu từng câu như 

vậy mà xem .  “Y hà nghĩa danh vi thanh tịnh, dĩ chân thật trí tuệ vô vi pháp thân cố”. 

Vì sao nói hai câu này là thanh tịnh? Trí tuệ chân thật là thật tướng trí tuệ. Cũng chính 

là  nói,  chúng  ta  thật  sự    thấy  chân  tướng  vũ  trụ  vạn  pháp.  Chân  tướng  là  gì?  Chân 

tướng là vô tướng. 

Trong kinh điển đại thừa, Đức Thế Tôn thường nói: “Đương lễ tức không, liễu bất 

khả đắc”. Đây là chân tướng, ai biết được điều này? Người buông bỏ vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước. Họ biết, họ nhìn thấy. Phàm cái gì có tướng đều là hư vọng. Tướng 

này bây giờ chúng ta cũng hiểu được vài phần. Trong tướng này báo gồm ba loại hiện 

tượng. Chúng ta từ chổ ban đầu rỏ ràng nhất để nói là vật chất hiện tượng. Sâu hơn một 

tầng là hiện tượng tinh thần. Sâu hơn một tầng nữa là hiện tượng tự nhiên. Ba loại hiện 

tượng này đều là hư vọng. Đức Phật đã nói như vây, không ngờ ngày nay các nhà khoa 

học cũng nói như vậy. Người bây giờ tin tưởng khao học. Các nhà khoa học nói, tất cả 

các hiện tượng đều là hiện tượng dao động. Nên giới khoa học nói toàn thể vũ trụ là 

dao động, giống như đàn vậy, sợi dây chấn động. Âm thanh từ chổ này phát ra, nên âm 

Tập 325  421 



thanh cũng không phải là thật. Sắc thanh hương vị xúc pháp toàn là giả, thọ tưởng hành 

thức cũng là giả. Tất cả đều là huyễn tướng do chấn động sanh ra. 

Phàm phu không thấu triệt được thực tế chân tướng nên ngộ nhận cho là thật, lấy 

giả  cho  là  thật.  Ở  trong  huyễn  tướng  đó  sanh  khởi  phiền  não.  Phiền  não  này  là  gì? 

Muốn khống chế nó, nuốn chiếm hữu nó, muốn tiêu diệt nó, hoặc là muốn vĩnh viễn 

chiếm  cứ  cho  riêng  mình.  Phiền  não  đã  sanh  ra  nhiều  vọng  tưởng  như  vậy.  Những 

vọng  tưởng  này  trong  kinh  Phật  gọi  là  tạo  nghiệp.  Vọng  tưởng  càng  nhiều  thì  tạo 

nghiệp  sẽ  càng  nhiều.  Ý  niệm  khống  chế  chiếm  hữu  càng  nặng,  thì  nghiệp  tạo  cũng 

càng nặng hơn. Vì thế chư Phật Bồ Tát đều buông bỏ tất cả, đạo lý là ở đây. 

Chư phật Bồ Tát chứng được trí tuệ chân thật, chứng được pháp thân vô vi. Trí tuệ 

chân thật là gì? Chúng ta xem ở đây nói  “thật tướng  vô tướng, chân trí vô tri”. Như 

vậy  chúng ta mới hiểu rõ. Thật tướng trí tuệ rời tất cả tướng, đến trí tuệ cũng không 

chấp trước. Chẳng những không chấp trước, cũng không có phân biệt. Trong kinh Bát 

Nhã nói Bát Nhã vô trí , trí tuệ chân thật là vô tri. Chứng được vô tri, vô tri gọi là căn 

bản trí. Khi nó khởi tác dụng thì không gì chẳng biết, thật tướng vô tướng không có gì 

là chẳng phải tướng. Tức là nó có thể hiện tất cả tướng, biến pháp giới hư không giới. 

Tất  cả  các hiện tượng đều do nó hiện ra. Vì sao nó có thể hiện? Vì nó vô tướng. Có 

tướng thì không  hiện được. Chúng ta bây giờ không thể hiện. Nguyên nhân ở đâu? Do 

chúng ta chấp trước có tướng. 

Chấp trước này làm cho trí tuệ đức năng trong tự tánh chúng ta bị mê hoặc. Nhưng 

không  phải  thật  sự  mất,  mà  do  mê  nên  nó  không  khởi  tác  dụng,  cho  nên  cũng  giống 

như không có. Hay nói cách khác, nếu chúng ta có thể buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước thì thật tướng trí tuệ sẽ hiện tiền. Trí tuệ thật tướng hiện tiền chính là trong 

Phật giáo đại thừa thường nói, đại triệt đại ngộ,  minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành 

Phật. Như vậy thì chúc mừng quý vị, quý vị đã thành Phật. Chúng ta vốn là Phật, bây 

giờ lại thành Phật. Trong Vãng Sanh Luận thì câu này hiện rỏ tính chất quan trọng, đầy 

tinh tuý của Phật pháp đại thừa. 

Pháp  thân  vô  vi  là  thân  pháp  tánh.  Di  Đà  tịnh  độ  là  cỏi  pháp  tánh,  điều  này  thật 

không thể nhĩ bàn. Nó là thật không phải giả. Pháp tánh là thật nên thân pháp tánh là 

thân thật. Sau khi đạt được nó sẽ không sanh biến hoá, cũng chính là nói nó không có 

sanh lão bệnh tử. Mổi người vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, mặc dù là đem theo trọng 

tội ngũ nghịch thập ác. Ngũ nghịch thập ác là phải đoạ địa ngục A tỳ, cũng chính là vô 

gián địa ngục. Họ sanh đến thế giới tây phương Cực lạc, liên hoa hoá sanh, tất cả đều 

422  Tập 325 



là thân pháp tánh. Điều này thật không thể nghĩ bàn! Chúng ta ở một bên nhìn thấy, 

cũng có thể nói người này quá may mắn. 

Quý vị xem, họ vốn là phải đoạ vào vô gián địa ngục, bây giờ họ đến thế giới Cực 

Lạc làm Phật. Chúng ta thấy sẽ sinh nghi hoăc, vì chiếu theo hành nghiệp đời này của 

họ hiện hành mà nói, thì họ phải đoạ địa ngục. Nhưng tại sao họ vãng sanh thành Phật? 

Chúng ta chỉ nhìn thấy đời này kiếp này của họ, mà không nhìn thấy quá khứ của họ. 

Phật dạy, vô lượng kiếp trong quá khứ. Người này đời đời kiếp kiếp là một người tu 

hành,  chỉ  là  trong  đời  này  họ  gặp  ác  duyên,  làm  rất  nhiều  việc  sai  lầm,  tạo  nên  tội 

nghiệp cực kỳ sâu nặng. Nhưng vì thiện căn phước đức của họ vô cùng thân hậu, nên 

vùa tiếp xúc Phật pháp họ liền thấu triệt. Họ có thể tin nên chân thật phát nguyện chân 

thật niệm Phật. 

Chỉ cần một ngày một đêm công phu, họ sẽ có thể vãng sanh đến thế giới Cực Lạc 

làm  Phật.  Một  câu  Phật  hiệu  làm  tiêu  tám  mươi  ức  kiếp  trọng  tội  sanh  tử.  Một  ngày 

một  đêm  niệm  phật  đã  tiêu  sạch  hết  những  tội  nghiệp  trong  vô  lượng  kiếp  của  họ. 

Chúng ta có chấp nhận được chăng? Một số người không thể, không thể nào. Làm gì 

có  chuyện  dể  như  vậy!  Điều  này  là  do  chúng  ta  không  biết  thế  nào  gọi  là  thiện  căn 

phước đức. Vì chính mình không có thiện căn, không có phước đức. Cũng không biết 

người khác thật sự có người có thiện căn, như trong kinh nói một niệm tương ưng một 

niệm Phật. Như vậy mới có thể tiêu hết trọng tội sanh tử trong tám mươi ức kiếp. 

Chúng  ta  bây  giờ  miệng  niệm  Di  Đà  mà  tâm  thì  tán  loạn,  nên  không  tiêu  được 

nghiệp chướng. Chính mình phải tĩnh tâm để suy nghĩ, nhưng thật ra tĩnh tâm không 

được. Tôi  rất  muốn tĩnh tâm, nhưng không tĩnh tâm được. Vọng niệm quá nhiều, tự 

mình không khống chế được. Như thế làm sao có thể thấu triệt Phật pháp đại thừa. Đặc 

biệt  là  áo  nghĩa  trong  Phật  pháp  đai  thừa.  Mình  không  hiểu  rỏ  cũng không  tin  người 

khác. Thậm chí đến kinh giáo, đến Phật Bồ Tát cũng cũng có rất nhiều thắc mắc. Thái 

độ này chẳng những không thể tiêu nghiệp, mà nó còn làm tăng trưởng nghiệp chướng. 

Nói như vậy không phải là Phật Bồ Tát đã hại chúng ta rồi chăng? Không sai, Có lúc 

Phật Bồ Tát là muốn hại chúng ta một tí. Nhưng không cần gấp, khi đã thật sự hiểu rỏ, 

chúng ta sẽ niệm Phật. Thì nghiệp chướng này rất nhanh sẽ được tiêu trừ. Đây đều là 

thật tướng các pháp, chân tướng sự thật . Hai câu này chúng ta cần phải ghi nhớ, thật 

tướng vô tướng, trí tuệ chân thật không gì không biết. Hai câu này không dể hiểu. 

Vô tri là trí tuệ Bát Nhã vốn có trong tự tánh. Thanh tinh, nếu có tri sẽ không thanh 

tịnh, có tướng sẽ không thanh tịnh. Vô tướng mới thật thanh tịnh, vô tri mới thật thanh 

Tập 325  423 



tịnh, vô tri khởi tác dụng có thể hiện tất cả tướng. Đại sư Huệ  Năng nói, nào ngờ tự 

tánh có thể sanh ra vạn pháp, đây là hiện tướng. Trong “Hoàn Nguyên Quán” của Hiền 

Thủ Quốc sư nói  “xuất sanh vô tận”, đó chính là không tướng.  “Tự tánh tịnh viên minh 

 thể” , không có tướng cũng không có tri. Nó có thể hiện tất cả tướng, nó có thể hiện tất 

cả tri. Vì sao? Đây là trí tuệ đức năng vốn có của tự tánh. 

 “Vô vi pháp thân, pháp tánh thân dã, pháp tánh tịch diệt cố, pháp thân vô tướng dã” . 

Pháp tánh ở đâu? Biến pháp giới hư không giới. Nó tồn tại mọi lúc mọi nơi. Nó là bổn 

thể của tất cả pháp. Tất cả pháp là sở sanh sở hiện. Nó là năng sanh năng hiện. Chúng 

ta nhìn không thấy nó. Vì sao nhìn không thấy? Chúng tôi đã nói rất nhiều. Thân thể 

này, năm căn nhãn nhĩ tỷ thiệt thân. Năm căn có thể tiếp xúc được, có thể cảm giác 

được là hiện tượng vật chất. Pháp tánh không phải vật chất, nên năm căn này tiếp xúc 

không được. Nó thực sự tồn tại, căn bản là không xa rời năm căn. Nhưng không biết 

năm căn ở đâu, vì đối với nó không có cảm xúc. Thậm chí phải nói rằng những lời này 

đều là lời chân chật không phải giả. 

Năm  căn  cũng  là  pháp  tánh  biến  hiện  ra.  Cũng  là  sở  sanh  sở  hiện  sở  biến.  Nó  là 

năng sanh năng hiện năng biến, nên năm căn tiếp xúc không đến. Thức thứ sáu ý thức 

là hiện tượng tinh thần. Pháp tánh không phải hiện tượng tinh thần, vì thế thức thứ sáu 

và thức thứ bảy cũng không với tới. Nó cũng không phải hiện tượng tự nhiên, đến A lại 

da cũng không khởi tác dụng. Kiến phần tướng phần đều duyên không tới. Nhưng tứ 

phần của A lại da kiến phần, tướng phần, tự chứng phần, chứng tự chứng phần đều là 

tự tánh pháp tánh sở sanh sở hiện. Làm sao biết được là nó tồn tại? Đức Phật nói “duy 

chứng phương tri”. Chỉ có người chứng quả mới biết được. 

Những ai chứng đươc? Tất cả Pháp thân Bồ Tát đều chứng được. Điều này có thể 

là giả ư? Cũng chính là nói, tất cả những người minh tâm kiến tánh thấy được. Họ đã 

kiến tánh. Người chưa minh tâm kiến tánh thì nói thế nào cũng không nói được, không 

thể hình dung. Nên Phật thường hay nói một câu là thật không thể nghĩ bàn. Không thể 

nghĩ  nó,  vì  nghĩ  cũng  nghĩ  không  ra.  Không  thể  nói  nó,  vì  không  thể  nói  ra  được. 

Nhưng Đức Phật dạy, chỉ cần ta buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì sẽ thấy. 

Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước chính là chướng ngại. Chướng ngại tự tánh. Chúng 

ta hoàn toàn không thể lãnh hội được, cũng không thể thấu triệt. Vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước chính là phiền não chướng và sở tri chướng, Trong chấp trước thì phiền não 

chướng nặng, sở tri chướng ít. 

424  Tập 325 



Trong phân biệt, phân biệt là trần sa phiền não. Sở tri chướng nặng còn phiền não 

chướng ít. Căn bản vô minh chính là khởi tâm động niệm, trong đó phiền não và sở tri 

chướng đều rất mỏng. Nhưng nó là chướng ngại căn bản. Vì sao? Phiền não chướng và 

sở tri chướng đều từ nó mà sanh ra. Nó là căn nguyên của sở tri chướng và phiền não 

chướng. Chúng ta phải hiểu nó cho rỏ ràng minh bạch. Bậc thượng thượng thừa dụng 

công phu, chính là đoạn từ thượng căn . Thượng căn vừa đoạn, cành lá toàn bộ đều 

khởi tác dụng, và nó tự nhiên đều đoạn hết. Nghĩa là trong tất cả cảnh giới, ta có thể 

không khởi tâm không động niệm. Chúng ta có thể nhìn được rỏ ràng minh bạch, nhìn 

cũng rỏ ràng minh bạch. Nghe và thấy nhưng vẫn như như bất động, không khởi tâm 

động niệm. Đây là cảnh giới của pháp thân Bồ Tát. Nó ở đâu? ở ngay trước mắt chúng 

ta. 

Chúng ta thấy sắc nghe âm thanh sẽ bị kích động, khống chế không được, đây gọi 

là  phàm  phu.  Hoàn  toàn  không  làm  chủ  được  chính  mình,  Người  kiến  tánh,  người 

chứng được pháp thân sẽ như như bất động. Vì sao? Vì tự tánh nó vốn định. Họ giữ 

vững bản định của tự tánh, không khởi tâm không động niệm. Đây gọi là trí tuệ chân 

thật, thực tế chân thật, lợi ích chân thật. 

 

2152 - Chân Thị Bất Sinh Bất Diệt , Giả Thị Huyễn Tướng 

Ở dưới nói tiếp:   “vô tướng, cố năng vi bất tướng, thị cố tướng hảo trang nghiêm, tức 

 pháp thân dã”.  Pháp thân ở chổ nào? Trong biến pháp giới hư không giới, pháp chính 

là thân, có thể sanh vạn pháp, pháp chính là thân. Xuất sanh vô tận, xuất sanh chính là 

thân, chứ không phải chỉ thân này của chúng ta. Thân này đương nhiên cũng ở trong đó, 

không ở bên ngoài. Có thể sanh vạn pháp, thì thân này là một trong vạn pháp đó. Xuất 

sanh vô tận, thì thân này là một trong những cái nó đã sanh ra. Nó bình đẳng với tất cả 

vạn pháp, không có sai khác.  

Sở dĩ hiện ra có sai khác, đều là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước tạo thành. Vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước là giả không phải thật. Trong tự tánh không có, đó là việc 

của  A  lại  da.  A  lại  da  là  hư  vọng.  Cho  nên  việc  tu  hành  của  Pháp  tướng  Tông  là  bỏ 

thức, đem A lại da vứt bỏ. Vứt bỏ thức chính là chân. Vứt bỏ cái vọng rồi thì cái chân 

thật hiện tiền. Cái chân thật là vốn có, không sanh không diệt. Trong Khởi Tín Luận 

Bồ Tát Mã Minh nói rất rỏ ràng:  “bổn giác bản hữu, bất giác bản vô”.  Bổn giác chính 

là chân như, bổn giác chính là thật  tướng. Bổn tánh chính là pháp tánh, thật  có. Bất 

Tập 325  425 



giác là A lại da. Trong Pháp thướng tông nói, có 94 loại hữu vi pháp đều thuộc về A lại 

da. Có sáu vô vi pháp, tương ưng với tự tánh, tương ưng với chân như. Cái gì là chân, 

cái gì là giả chúng ta phải hiểu cho rỏ. Khi đã hiểu rỏ, chúng ta phải nên thật tu, không 

nên giả. Vứt bỏ cái giả thì chân thật hiện tiền. 

Chân là vốn có, là bất sanh bất diệt. Giả là huyễn tướng. Chúng sanh trong mười 

pháp giới hoàn toàn mê, nhưng giác ngộ bốn quả thánh thì nhận rỏ những sự việc này. 

Nhưng chưa đem cái không thật vứt bỏ hoàn toàn. Lục đạo phàm phu căn bản không 

biết cái không thật này, lấy giả cho là thật. Cho nên trong lục đạo khổ không nói hết. 

Mấy ngày nay mọi người nhìn thấy, Nhật bản động đất người chết không ít. Những 

người này thật sự có chết không? Không chết. Chết chỉ là thân thể họ chết, trên thực tế 

họ không chết. Đây là chân tướng sự thật. Nếu họ mê mà không giác, thì rất nhanh sau 

đó họ lại đi tìm một thân thể khác. Như vậy thì chỉ có thay đổi thân thể mà thôi. Tâm 

địa thanh tịnh thiện lương thì càng đổi càng tốt, thân người có thể đổi thành thân của 

trời. Trời dục giới, trời sắc giới , và trời vô sắc giới . Người niệm Phật, mổi niệm đều 

muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc. Họ chính là liên hoa hoá sanh, họ đã đến thế giới 

Cực Lạc. Những điều này người thế gian đều không biết! 

Chẳng những con người không chết, tất cả chúng sanh đều không có sanh tử. Chỉ là 

sự thay đổi thân thể. Đây chính là xuất sanh vô tận mà trong “Hoàn Nguyên Quán” đã 

nói. Hiện tượng xuất sanh vô tận, từ trước đến giờ chưa từng mất đi, mà ở ngay trước 

mắt. Trong kinh Lăng Nghiêm nói,  “đương xứ xuất sanh, tuỳ xứ diệt tận”.  Đây là thật 

tướng các pháp, thật sự không thể nghĩ bàn! Cho nên các bạn đồng học, bất luận là tại 

gia hay xuất gia. Nếu dần dần đi vào cảnh giới Phật sẽ hiểu rõ, đây là việc tốt thứ nhất 

trong thế gian. 



Tự lợi lợi tha, là việc nào? Giáo hoá. Dạy dổ chúng sanh học tập kinh điển, học giáo 

huấn của thánh hiền. Đây là việc vui nhất trong thiên hạ. Người xuất gia, như Hám Sơn 

Đại sư, Ngẫu Ích đại sư. Ngoài việc hoằng dương kinh điển Phật giáo, họ còn hoằng 

dương Đạo giáo và nho giáo. Chỉ cần là những giáo huấn thật sự đối với nhân loại, đối 

với xã hội có lợi ích. Họ đều học và đều dạy. Tổ chức hoạt động ngắn ngày. Lúc Đức 

Thế Tôn còn tai thế cũng thường làm, hoạt động năm ba ngày. 

Trong Kinh A Hàm có nhiều kinh điển, số lượng không dài khoảng hai ba trăm chữ. 

Bộ  kinh  này  giảng nghĩa  những gì  trong  kinh  nói  về  hoạt  động  ngắn  ngày,  Một  hoạt 

động  lớn,  như  kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  mục  lớn.  Đại  Kinh  Giải  Diễn  Nghĩa  chúng  ta 

426  Tập 325 



đang học đây là mục lớn. Mục lớn về tịnh độ. Chúng tôi dự định giảng xông bộ kinh 

này là một ngàn hai trăm tiếng đồng hồ. Còn bậc trung thì hai ba trăm giờ đồng hồ. 

Môn học trong Phật pháp và thế pháp không giống nhau. Thế pháp là cùng một lúc 

sắp xếp rất nhiều môn học, Phật pháp thì không như vậy. Phật pháp là thâm nhập một 

môn và huân tu lâu ngày. Nếu môn này chưa học xong, thì không thể chen môn  thứ 

hai vào. Đạo thánh hiền đều như vật cả. Như Nho gia thường nói:  “giáo chi đạo, quý dĩ 

 chuyên” , phải chuyên nhất. Trong Phật pháp thì thâm nhập một pháp môn và huân tu 

lâu ngày, như vậy sẽ có thành tựu. Có thể giúp người được định, giúp người khai ngộ . 

Công đức đó lớn nhất!. 

Như những năm gần đây, chúng ta nhìn thấy rất nhiều giảng toà ở trong cũng như 

nước  ngoài.  Những  chổ  này  đều  ngắn  ngày,  là  thuộc  về  tuyên  truyền.  Mục  đích  để 

khiến  mọi  người  nhận  thức  truyền  thống  văn  hoá,  nhận  thức  giáo  dục  thánh  hiền. 

Trước đây tôi đi thăm những người thân thích, gặp được một vài người bạn trong giới 

ký giả. Thời gian cũng rất dài, hình như bảy tám tiếng đồng hồ. Phân ra làm mấy ngày, 

một ngày hai tiếng. Tất cả khoảng bốn năm ngày như vậy. Bây giờ đĩa này đang lưu 

hành,  tên là “Hài Hòa Cứu Vãn Nguy Cơ”. Sau đó ở HongKong cũng có làm một lần, 

gần đây chúng tôi ở Kiết Long Pha cũng có làm một lần và cùng với trưỡng lão Mã Ha 

Địch bàn luận đến vấn đề này. Trưởng lão  Mã Ha Địch kiến nghị là đổi  tên lại  một 

chút. Tôi hỏi sữa ra sao? Sửa cách nào? 

Vốn là “Hài Hòa Cứu Vãn Nguy Cơ”, ý của trưởng lão Mã Ha Địch là “Giáo Dục 

Cứu Vãn Nguy Cơ”. Rất hay, đổi như vậy rất hay. Vì sao? Nguy cơ của xã hội ngày 

nay, thực sự là do giáo dục của chúng ta có vấn đề. Nhưng trên giáo dục cần phải thêm 

hai chữ nữa, rỏ ràng hơn đó là giáo dục thánh hiền. Nên chúng tôi đã dùng tựa đề này 

“Giáo  Dục  Thánh Hiền  Cứu  Vãn  Nguy  Cơ”.  Danh  xưng  rất  quan  trọng.  Phu  tử  nói, 

danh không chánh thì ngôn không thuận, ngôn không thuận thì việc chẳng thành. Cho 

nên danh chánh rất quan trọng, danh chánh ngôn thuận. Giáo dục của thánh hiền cứu 

vãn nguy cơ, có thể đối với toàn thế giới. Mặc dù những gì chúng ta  thấy ngày nay là 

thiên tai tự nhiên. Như những ngày gần đây núi lửa bộc phát. Động đất trên cấp tám đã 

dẫn đến sống thần. Hình như các nơi trên toàn thế giới đều giống như muốn bộc phát 

vậy. Có rất nhiều bạn đồng học trong lòng lo lắng, đến hỏi tôi. Tôi nói không cần lo 

lắng. Vì hoang mang thì tâm loạn động, không sao tránh được thiên tai này. Mặc dù tai 

nạn đang hiện tiền trước mặt chúng ta, cũng đừng hoảng loạn. Tâm chúng ta cần phải 

Tập 325  427 



định, phải giữ bình tĩnh. Chỉ cần tâm định, là sẽ có trí tuệ. Trước tiên ta có thể cứu vãn 

chính mình. Định lực và trí tuệ của ta có thể giúp hoá giải thiên tai. 

Trong kinh Đức Phât dạy, tất cả pháp từ  trong tâm tưởng mà sanh ra. Câu nói này 

đã được các nhà lượng tử học hiện đại chứng minh. Ý niệm là cơ sở của hiện tượng vật 

chất. Cũng chính là nói ý niệm của chúng ta, tư tưởng chúng ta. Tư tưởng thuần chân, 

chánh trực thì địa cầu này sẽ vững chắc, không xảy ra vấn đề. Còn tri kiến của chúng ta 

bất chánh, khởi tâm động niệm đều là tà ác, thì đại địa này sẽ rời rạc không kiên cố, 

vấn đề xảy ra. Cách nói này hiện nay chỉ có bộ phận giới khoa học đồng ý, còn trên 

một nữa vẫn không thể tiếp nhận. Nhưng hai ba ngàn năm trước Đức Thế Tôn giảng 

chính là cách nói này, đây là cảnh giới mà Đức Như Lai tự chứng. Phật dạy chuyên cần 

tu  giới định  tuệ,  diệt  trừ  tham  sân  si.  Chỉ  hai  câu  đơn  giản.  Nếu  chúng  ta  nghe  hiểu, 

thật sự tin tưởng và y theo lời dạy tu hành, thì những lợi ích đạt được sẽ rất nhiều. 

Thứ  nhất  đối  với  chính  mình  mà  nói  thì  thân  tâm  mạnh  khoẻ.  Vì  sao?  Ý  niệm 

chúng ta tốt, không có ác niệm. Không có ác niệm, thì tế bào sẽ không nhiễm bệnh độc, 

cho dù đã nhiễm bệnh độc rồi nó cũng rất nhanh khôi phục trở lại bình thường, thân 

tâm  được  mạnh  khoẻ.  Nơi  chúng  ta  ở  như  sơn  hà  đại  địa,  người  xưa  nói  người  có 

phước thì ở đất phước. Thân tâm chúng ta mạnh khoẻ, tâm địa thanh tịnh, từ bi, thiện 

lương thì chúng ta là người có phước báo. Đây là điều nhà Phật gọi là có thiện căn, có 

phước đức. Người có thiện căn phước đức ở chổ nào thì chỗ đó sẽ có phước. Vì sao? 

Cảnh tuỳ tâm chuyển. Chổ này chính là mãnh đất phước. Nên quý vị tìm đất phước thì 

đến đâu để tìm? Đến chổ có người có phước. Người có trí tuệ,  có phước ở chổ đó, thì 

chổ đó chính là đất phước. Chổ đó ít thiên tai. 

Những  giáo  lời  huấn  này  trong  kinh  điển,  đến  bao  giờ  con  người  mới  tin  tưởng? 

Người xưa tin tưởng, nhưng hiện nay nói cổ nhân mê tín, chứ con người bây giờ không 

mê tín. Không mê tín sao thiên tai hiền tiền, còn người mê tín lại không có thiên tai. 

Người xưa thật sự mê tín ư? Không hề. Cổ nhân hiểu được đạo lý Đức Phật nói. Cổ 

nhân  y  theo  Phật  pháp  tu  hành.  Người  chứng  quả,  khai  trí  tuệ  có  rất  nhiều!  Họ  đã 

chứng  minh  được  điều  gì?  Chứng  minh  những  lời  Phật  dạy  trong  kinh  điển  mổi  câu 

đều  là  sự  thật,  là  chính  xác,  nên  họ  tin  tưởng.  Thường  người  bình  dân    thấy  những 

người có trí tuệ, có phước báo tin tưởng, đương nhiên họ cũng tin theo. 

Ngày nay chúng ta tin tưởng khoa học. Khoa học vẫn còn rất nhiều điều chưa phát 

hiện.  Khoa  học  không  phải  là  trí  tuệ  viên  mãn,  nó  là  tri  thức.  Khoa  học  đạt  đến  cứu 

cách viên mãn, thì những gì họ nói sẽ hoàn toàn giống như trong kinh Phật, hoàn toàn 

428  Tập 325 



tương đồng. Ngày nay chúng ta xem những phát biểu những báo cáo nghiên cứu của 

các nhà lượng tử học. Họ nghiên cứu hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần, đối 

với kinh điển đại thừa đã tương hợp. Chứng minh những gì Phật nói trong kinh điển là 

dùng ý thức. Công năng của ý thức vô cùng lớn, chính là dùng tư tưởng đi nghiên cứu. 

Đức Phật nói đối ngoại, đó chính là ngày nay chúng ta nói vũ trụ hồng quan. Chúng 

ta có thể hiểu được sự rộng lớn của vũ trụ. Ngày nay các nhà vật lý thiên văn_ vật lý 

không  gian_ngược  lại  nghiên  cứu  thế  giới  vi  quan.  Nghiên  cứu  lượng  tử  lực  học, 

nghiên cứu nguyên tử, điện tử, hạt. Bây giờ nói đến quang tử. 

Khi  đức  Phật  giảng  đến  cảnh  giới  vi  quan,  ý  thức  có  thể  duyên  đến  A  lại  da.  Ba 

tướng vi tế của A lại da. Nghiệp tướng là năng lượng, chuyển tướng chính là tin tức là 

hiện tượng tinh thần, kế đến là hiện tượng vật chất. Hiện nay các nhà lượng tử lực học 

giải thích ba loại này ngày càng giống kinh Phật. Nhưng thức thứ sáu không duyên đến 

được tự tánh. Đức Phật nói nó có thể duyên đến A lại da, nhưng không duyên đến tự 

tánh.  Vì  sao?  Bởi  nó  là  vọng  tâm.  Vọng  thì  chỉ  có  thể  duyên  đến  biên  tế  của  vọng, 

duyên không được chân. Chân là tự tánh, nó duyên không được cái bất sanh bất diệt. 

Có thể sanh vạn pháp nó duyên không đến. Như thế nào mới có thể duyên đến? Buông 

bỏ  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  thì  sẽ  duyên  tới  được.  Nên  giới  khoa  học  đĩnh 

cao này, nếu như họ học tập Phật pháp đại thừa. Buông bỏ khởi tâm động niệm thì họ 

sẽ thành Phật, vấn đề của họ được giải quyết. A lại da từ đâu đến không phải đã hiểu rỏ 

rồi sao? Hiểu rỏ triệt để, minh bạch cứu cánh thật tướng các pháp. 



“Pháp tánh tịch diệt”,  trong tịnh độ gọi  là thường tịch quang. Nó không có tướng, 

ba loại hiện tượng đều không có. Nên khoa học không đạt được. Khoa học nhất định 

phải  có  đối  tượng,  họ  không  có  cách  nào  nghiên  cứu  được  vô  tướng.  “Vô  tướng,  cố 

 năng vô bất tướng. Sở dĩ, tướng hảo trang nghiêm, tức pháp thân dã”. Ý này quá rộng 

lớn. Thế xuất thế gian y chánh trang nghiêm không phải là pháp thân.  “Cố tri, cố năng 

 vô bất tri”.  Tri là sở tri chướng. Buông bỏ sở tri chướng, tự tánh bát nhã sẽ hiện tiền, 

chẳng gì là không biết.  “Thị cố nhất thiết chủng trí” . Ở đây có ba  ý nghĩa. Một là nhất 

thiết  trí.  Nhất  thiết trí  là  biết  tổng  tướng  các  pháp.  A  la  hán,  Bích  Chi  Phật đều  biết. 

Tổng tướng là gì? Tổng tướng là không. Vạn pháp giai không. Tất cả pháp hữu vi, như 

mộng huyễn như bọt nước. Nên tổng kết của kinh Đại Bát Nhã. Đây là bộ kinh tôi đọc 

khi còn trẻ, tôi tổng kết thành mười hai chữ “nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, 

 bất khả đắc”.  Đây là tri không, gọi là nhất thiết trí. A la hán biết được. Nhưng những 

Tập 325  429 



giả tượng này nó đến như thế nào thì không biết, việc này Bồ Tát biết. Trí tuệ này gọi 

là đạo chủng trí. Đạo là đạo lý, Đạo lý gì? Chủng là chủng chủng, là chủng chủng pháp, 

Như sơn hà đại địa, cây cỏ hoa lá. Chúng sanh lục đạo này, do đạo lý nào sanh ra. 

Trí  tuệ  này  gọi  là  đạo  chủng  trí,  cho  nên  nhất  thiết  trí    chỉ  cho  tổng  tướng,  đạo 

chủng trí  chỉ cho  biệt tướng. Đây là hiện tượng sai biệt của tất cả pháp. Điều này A la 

hán không biết. Cho nên A la hán đã đoạn phiền não chướng, nhưng chưa đoạn sở tri 

chướng. Bồ Tát học tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn. Nên mới hiểu rỏ 

ràng minh bạch đạo chủng trí này. Khi đã hiểu rỏ ràng minh bạch thì phải buông bỏ. 

Đừng chấp trước, chấp trước là chướng ngại. Không nên chấp trước, không nên phân 

biệt, họ sẽ chứng được trí tuệ cứu cánh viên mãn. Hai trí này hợp lại, gọi là nhất thiết 

chủng trí. Nhất thiết chủng trí là những gì Phật chứng được. Đạo chủng trí là trí tuệ của 

Bồ Tát. Nhất thiết trí là trí tuệ của thanh văn và duyên giác. Phàm phu không có. Nếu 

chúng ta có nhất thiết trí là vượt ra khỏi luân hồi lục đạo, không còn làm những việc 

khờ dại. Có nhất thiết chủng trí là vượt lên mười pháp giới.  “Thị cố nhất thiết chủng trí, 

 tức chân thật trí tuệ dã”.  Đây là những gì Như Lai chứng được. Trong tự tánh vốn đầy 

đủ trí tuệ bát nhã nên không cần học. 

Đàm Loan Đại sư nói:  “Tướng hảo trang nghiêm tức pháp thân, thị hoạ long điểm 

 tinh chi bút”.  Pháp thân ở đâu? Biến pháp giới hư không giới. Muôn sự muôn pháp 

chính là pháp thân. Pháp thân của ai? Pháp thân của chính mình. Nên biến pháp giới hư 

không giới với mình là nhất thể. Lúc nào chúng ta biết được điều này, khi nào khẳng 

định. Chúc mừng quý vị, quý vị là pháp thân Bồ Tát. Đã được tâm thanh tịnh, được trí 

tuệ chân thật. Vì sao? Chúng ta biết được biến pháp giới hư không giới là tự tâm biến 

hiện ra. Kinh Hoa Nghiêm nói, do tâm hiện ra tất cả. Nghĩa là từ trong tâm của chính 

mình hiện ra. Cũng chính là như Ngài Huệ Năng nói, đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn 

pháp. Tự tánh mà ngài Huệ Năng nói, tức là những gì Hiền Thủ quốc sư nói, tự tánh là 

thể thanh tịnh viên minh, có thể sanh vạn pháp. Vạn pháp từ tự tánh sanh ra, tự tánh là 

chính mình. Vậy tự tánh hiện ra vạn pháp, sao không phải là chính mình? Những điều 

này  giống  như  người  nằm  mộng  vậy.  Chúng  ta  ai  cũng  có  kinh  nghiệm  nằm  mộng. 

Mộng do đâu mà có? Các nhà khoa học nói, ở trong tiềm ý thức sâu thẳm trong nội tâm 

chúng ta biến hiện ra. Trong Phật pháp đại thừa nói, là chủng tử còn sót lại trong A lại 

da. Khi ngủ chúng ta không cách nào khống chế nó, nên nó khởi hiện hành. Bất luận 

cách nói nào, tóm lại mà nói đều là chính chúng ta biến hiện. Mộng không phải từ bên 

ngoài vào, đều là tự mình biến hiện ra. Cảnh giới trong mộng hoàn toàn là chính mình! 

430  Tập 325 



Trong mộng có mình cũng mộng đến rất nhiều người. Nhiều người đó không phải là tự 

trong tâm mình biến hiện ra ư? Toàn là do tâm biến hiện ra cảnh mộng, mà toàn cảnh 

chính là giấc mộng của tâm. Tâm cảnh nhất như, tâm cảnh không phải hai. Cho nên khi 

đang mộng nếu thật sự giác ngộ được tôi đang nằm mộng, tất cả đều là chính tôi biến 

hiện ra. Nếu rời được tâm nằm mộng của mình, thì không có cảnh mộng nào nữa. 

Chúng ta hiện tại là đang nằm mộng. Mười pháp giới lục đạo trước mắt đều là tự 

tâm chúng ta biến hiện ra. Nhưng biến hiện giống như nằm mộng vậy, chỉ nhận thức 

thân này là chính mình, ngoài ra không phải là mình, như vậy là sai. Người giác ngộ, 

người  minh  bạch  sẽ  biết,  đây  là  chính  chúng  ta.  Ngoài  ra  tất  cả  đều  là  chính  mình. 

Chúng ta chứng được nhất pháp thân. Biến pháp giới hư không giới là nhất pháp thân, 

thế xuất thế gian đều ở trong đó không có ngoại lệ. Xuất thế gian là cỏi báo của Chư 

Phật Như Lai như Hoa tạng, Cực Lạc. Trong Mật tông nói là mật nghiêm. 

Cảnh giới mê chính là mười pháp giới, gọi là y chánh trang nghiêm, tất cả đều là 

nhất  pháp  thân.  “Tông  Cảnh  Lục”  nói.  Đây  là  tác  phẩm  của  đại  sư  Vinh  Minh  Diên 

Thọ. Truyền thuyết nói rằng, ngài là Phật A Di Đà tái sanh. Tông Cảnh Lục là Quần 

Thư trị Yếu của đại tạng kinh. Quần thư trị yếu của đại tạng kinh. Đại tạng kinh này 

nên bắt đầu xem từ đâu? Xem từ “Tông Cảnh Lục” của ngài Vĩnh Minh Diên Thọ là 

coi như đã xem xong toàn bộ đại tạng kinh. Vì nó là tinh hoa trong đại tạng kinh, tinh 

hoa của mổi bộ kinh luận. Thật không dể! chư vị tổ sư thương yêu lân mẫn người đời 

sau, dùng phương pháp này giúp chúng ta thâm nhập kinh tạng. 

 “Chí lý nhất ngôn, chuyển phàm thành thánh”.  Nhất ngôn này không có cố định mà rất 

nhiều. Quý ở chổ có thể tin thật sự và lý giải thật sự, y giáo phụng hành thì chúng ta sẽ 

chuyển phàm thành thánh. Trong đó phương tiện nhất, đơn giản nhất, ổn định nhất và 

nhanh  nhất  chính  là  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật.  Chúng  ta  không  thể  tưởng  tượng  được. 

Chúng  ta  thật  sự  tin  câu  Phật  hiệu  này  quả  thực  có  thể  chuyển  phàm  thành  thánh. 

Những gì giáo môn nói cũng là một câu. Buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

sẽ  chuyển  phàm  thành  thánh.  Hoặc  là  chúng  ta  không  có thiện  căn,  phước  đức,  nhân 

duyên lớn như vậy. Nhưng ta có tiểu thiện căn. Tôi nói với quý vị, nếu buông bỏ tất cả 

pháp trong thế xuất thế gian, không còn chấp trước. Chính là buông bỏ chấp trước thì 

cũng thành A la hán, cũng là chuyển phàm thành thánh_tiểu thánh. Đối với tất cả pháp 

trong thế xuất thế gian không còn chấp trước, đã buông bỏ, đây là A la hán. Đói với tất 

cả pháp trong thế xuất thế gian không còn phân biệt, chúng ta đã thành Bồ Tát. Đối với 

Tập 325  431 



tất cả pháp trong thế xuất thế gian không khởi tâm không động niệm, chúng ta sẽ thành 

Phật. Quý vị thấy đơn giản biết bao! 

Quý  vị  muốn  hỏi  Đức  Thế  Tôn  làm  sao  mà  khai  ngộ?  Lục  tổ  Huệ  Năng  làm  sao 

kiến tánh? Không có gì khác, chính là buông bỏ khởi tâm động niệm. Lục căn tiếp xúc 

cảnh giới lục trần mà không khởi tâm không động niệm, là chuyển phàm thành thánh. 

Thánh ở đây là đại thánh, là Phật. Đã thành Phật. Cảnh giới đại sư Huệ Năng buông bỏ, 

với cảnh giới của Thế Tôn buông bỏ dưới cây bồ đề là một không phải hai, cảnh giới 

như nhau. Đức Thế Tôn thị hiện ra đời, là nếu có chúng sanh đáng dùng thân Phật để 

được độ thoát, thì ngài thị hiện thân Phật vì họ thuyết pháp. Huệ Năng Đại sư thì nếu 

có chúng sanh đáng dùng thân Tỳ Kheo mà được độ thoát, thì ngài  thị hiện thân Tỳ 

Kheo  vì  họ  thuyết  pháp.  Đồng  một  cảnh  giới,  nhưng  vì  chúng  sanh  căn  tánh  không 

đồng, nên các ngài  hiện ra thân không giống nhau. Hiện thân không phải tuỳ theo ý 

mình.  Tuỳ  tâm  chúng  sanh  mà  ứng  hiện.  Nếu  tự  mình  có  ý,  thì  họ  là  phàm  phu  chứ 

không phải là thánh nhân. Điều này không thể không hiểu. Vì sao? Tự mình có ý nhất 

định  có  ngã  tướng.  Ngã  tướng,  nhân  tướng,  chúng  sanh  tướng,  thọ  giả  tướng,  bốn 

tướng đầy đủ. Đây là lục đạo phàm phu, sao gọi là thánh nhân được? 

Trong kinh Kim Cang chúng ta  thấy, tiểu thừa sơ quả Tu đà hoàn đã buông bỏ bốn 

tướng này, không còn chấp trước bốn tướng này. Đại thừa bồ Tát chẳng những không 

còn bốn tướng, mà bốn kiến cũng không còn. Nghĩa là ý niệm cũng không còn. Nữa bộ 

sau của Kinh Kim Cang không có ngã kiến, không có nhân kiến, không có chúng sanh 

kiến, không có thọ giả kiến, đó là Bồ Tát. Phá bốn tướng là tiểu thừa. Phá bốn kiến là 

đại  thừa. Bốn tướng chưa phá là lục đạo phàm phu. Những khai  thị  quan trọng này, 

chúng  ta  phải  thường  ghi  nhớ  trong  tâm.  Từng  giờ  từng  khắc  đem  ra  để  quán  chiếu 

chính mình. Cảnh giới của tôi là gì, phải rỏ ràng minh bạch, không cần phải đi thỉnh 

giáo người khác. Điều này rất quan trọng! Dùng cách này để khuyến khích mình, nâng 

cao cảnh giới của chính mình. 

Công  phu  thật  sự  của  việc  học  Phật  là  buông  bỏ.  Chúng  ta  phải  biết  càng  không 

buông bỏ thì càng không có lợi ích. Tri là nhìn thấu suốt. Vì sao không buông bỏ được? 

Nhìn chưa thấu . Khi đã nhìn thấu  ta sẽ lập tức buông bỏ. Buông bỏ còn giúp chúng ta 

nhìn thấu càng sâu hơn nữa. Như vậy nhìn thấu lại còn giúp ta buông bỏ sâu hơn rộng 

hơn.  Thật  ra  Phật  pháp  từ  sơ  phát  tâm  đến  Như  Lai  Địa,  chính  là  nhìn  thấu  giúp  ta 

buông bỏ, buông bỏ giúp ta nhìn thấu . Cả hai phương pháp này bồi bổ và tạo điều kiện 

cho nhau, chứ không có gì khác. Đây là 60 năm trước, Chương Gia Đại Sư nói với tôi. 

432  Tập 325 



Nên “chí lý nhất ngôn”, nhìn thấu buông bỏ, chuyển phàm thành thánh. Bốn chữ này 

quý vị đã thật hiểu chưa. Thật sự hiểu thì chúng ta đã thành tựu. 

Ngài Huệ Năng hiểu. Trong phòng phương trượng của Ngũ Tổ, canh ba nữa đêm. 

Ngũ Tổ nói đại ý kinh Kim Cang cho Lục Tổ, giảng đến câu “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ 

tâm”, Ngài Huệ Năng liền triệt để buông bỏ, tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

đều  buông  bỏ  hết.  Trong  đại  thừa  giáo  gọi  là  đốn  xả,  đốn  ngộ,  đốn  tu,  đốn  chứng. 

Trong sát na đó ngài chuyển phàm thành Phật. Ngài thành Phật thật chứ không phải giả. 

Từ đâu mà biết được? Lúc nữa đêm Ngũ Tổ dạy Huệ Năng nhanh trốn khỏi nơi này, 

tìm một nơi trốn để khỏi bị người khác hại. Đây là gì? Là chướng ngại của đố kỵ. Một 

người  không  biết  chữ,  chưa  một  lần  đến  giảng  đường,  cũng  chưa  một  lần  đến  thiền 

đường. Ngũ Tổ giám đem y bát truyền cho ngài. Ngài là đời tổ thứ sáu, ai chịu phục 

ngài?  Chúng  ta  có  thể  tưởng  tượng  được,  bao  nhiêu  người  oán  Ngũ  Tổ.  Đại  khái  là 

Ngũ tổ không biết nhìn người, sao lại chọn người như vậy truyền y bát. Phải đoạt y bát 

về lại, thậm chí hại chết Huệ Năng. Như vậy mà cũng làm được. Nên Ngũ Tổ dạy ngài 

trốn đi. 

Trên  đường  ngài  chạy  trốn,  gặp  được  Vô  Tận  Tạng  tỳ  kheo  ni.  Vô  Tận  Tạng  tỳ 

kheo  ni  cả  đời  thọ  trì  đại  tạng  kinh  giáo.  Mổi  ngày  đều  tụng  kinh  niệm  Phật.  Lục  tổ 

ngồi một bên đợi Cô đọc kinh xong, ngài liền đem ý nghĩa giảng giải cho vị tỳ kheo ni 

đó nghe. Kinh Đại Niết Bàn rất dài, trong đại tạng kinh có, kinh này có hai bản dịch. 

Một bản có 40 quyển, một bản có 36 quyển, phân lượng rất lớn. Ngài giảng giải cho 

Vô Tận Tạng tỳ kheo nghe. Khi cô ta nghe thì vô cùng kinh ngạc, ngài giảng quá hay. 

Ngài  chưa  từng  học  qua!  Đây  gọi  là  gì?  Một  điều  ngộ  thì  tất  cả  đều  ngộ.  Ngài  tuy 

không biết chữ, nhưng chúng ta đọc cho ngài nghe, ngài sẽ giảng cho chúng ta nghe. 

Bất luận bộ kinh nào, ngài đều có thể giảng cho ta nghe một cách lưu loát. Giảng cho 

ta khai ngộ. 

Nên  vị  tỳ  kheo  ni  này  rất  hiếu  kỳ,  đem  kinh  đến  xin  ngài  chỉ  giáo.  Ngài  nói,  tôi 

không biết chữ. Cô ta lại vô cùng kinh ngạc, ngài không biết chữ thì làm sao hiểu được? 

Ngài sao có thể giảng được như thế? Điều này không liên quan gì đến việc biết chữ hay 

không biết chữ, không liên quan. Cho nên chúng ta biết, tất cả pháp từ tâm tưởng mà 

sanh. Chúng ta có thể trở về với tâm tưởng, thì chẳng phải tất cả pháp đều thông đạt hết 

sao? Như vậy là sao? Trong kinh này nói, đó là trí tuệ chân thật. Chân thật trí tuệ vô tri, 

khi nó khởi dụng thì chẳng điều gì là không biết. Khi khởi  dụng chẳng gì không biết. 

Vừa nghe đã hiểu rỏ, vừa thấy đã minh bạch. Lục căn vừa tiếp xúc với lục trần thì hoàn 

Tập 325  433 



toàn  thấu  triệt.  Phàm  phu  chúng  ta,  lục  căn  tiếp  xúc  lục  trần  thhif  sanh  phiền  não. 

Nhưng Ngài Huệ Năng lục căn tiếp xúc lục trần thì sanh trí tuệ, không sanh phiền não. 

Đây là điều mà chúng ta không thể không biết. 

Bên  dưới  nói:   “Kinh  thử  nhất  điểm,  đại  địa  vô  thốn  độ.  Thế  đa  vị  tịnh  độ  thiên 

 trước ư sự tướng, nhiên vị tri Cực Lạc thế giới bất khả tư nghị, sở hiện sự tướng tức thị 

 pháp thân. Như Thiện Đạo đại sư sở thuyết, chỉ phương lập tướng, tức sự nhi chân”. 

  

Đoạn này nói không sai tí nào. Thế gian thực sự có rất nhiều người đối với tịnh 

độ không hiểu rỏ, nên ngộ nhận rằng nó rất cạn cợt. Phật pháp đại thừa  “ly nhất thiết 

 tướng, tức nhất thiết pháp, tịnh độ trước tướng” . Quý vị xem, trì danh niệm Phật, chấp 

trì danh hiệu. Chấp là chấp trước, trì chính là bảo trì. Vì sao? Nếu chúng ta rời tất cả 

tướng , tức là tất cả pháp, không sai. Chúng ta có thể rời xa được chăng? Rời không 

được. Chúng ta không làm được!  Làm không được nên Phật có phương pháp xảo diệu 

là dạy ta chấp trước tướng, dùng phương pháp chấp trước tướng để niệm danh hiệu này. 

Niệm lâu ngày tự nhiên tướng sẽ buông bỏ. Phương pháp này quá tuyệt diệu. Vì sao? 

Niệm  đến  nhất  tâm  bất  loạn  không  phải  đã  buông  bỏ  rồi  sao?  Từ  hữu  tướng  đến  vô 

tướng, ngài đã dùng biện pháp này. Từ hữu niệm đến vô niệm. Niệm mà vô niệm, vô 

niệm mà niệm. Phương pháp này người hạ hạ căn đều có thể làm được. Phương pháp 

này quá xảo diệu. Một câu Phật hiệu mà tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước đều 

tiêu trừ hết. Cuối cùng chỉ còn lại một câu A Di Đà Phật. Câu A Di Đà Phật này lập tức 

thông suốt. Câu A Di Đà Phật này không còn, là dạy chúng ta đừng chấp tướng, dạy 

chúng ta buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Điều này có mấy ai có thể làm 

được? Trong vạn người tìm không ra được một người. Trong trăm vạn người cũng tìm 

không được một người. Đây là thật không phải giả. Nhưng bảo ta chấp trì danh hiệu, 

phát tâm bồ đề một lòng chuyên niệm thì mọi người đều có thể làm được. Nên Thiện 

Đạo Đại Sư nói vạn người tu thì vạn người đi, không sót người nào. Như vậy mới thật 

sự lãnh hội được sự thù thắng của tịnh độ. Tịnh độ tông có biện pháp khiến người hạ 

hạ căn trong một đời thành tựu thượng thượng căn. Tất cả ba căn, lợi hay độn căn đều 

thâu nhiếp hết thảy. 

Cho nên Chư Phật độ chúng sanh, khiến chúng sanh trong một đời viên mãn thành 

Phật. Đây là phương pháp đệ nhât, vô cùng thù thắng. Vì sự tướng mà thế giới Cực Lạc 

hiện ra. Thân pháp tánh, cỏi pháp tánh chính là pháp thân. Vô tri là tâm thanh tịnh là 

chân tâm, cái gì cũng đều không có. Khi khởi tác dụng là chiếu kiến, nên cái gì cũng 

434  Tập 325 



không thiếu. Khi khởi tác dụng thì như tấm gương vậy có thể chiếu kiến tất cả, không 

có gì chẳng biết. Cho nên vô tri có thể biết tất cả. 

Bên dưới Thiện Đạo Đại Sư nói: “Chỉ phương lập tướng, chỉ định phương hướng, 

tây phương”. Để làm gì? Để tâm chúng ta có chổ nương tựa. Chúng ta phải hướng về 

phương hướng nào, nói cho quý vị biết là phương hướng này. Tây phương lập tướng có 

thế giới Cực Lạc, có Phật A Di Đà. Là có thật chứ không phải giả. “Tức sự nhi chân”, 

sự là pháp tánh. Hay nói cách khác, vãng sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, không 

phải  là  minh  tâm  kiến  tánh  sao?  Cho  nên  đều  làm  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  Là  thật 

không phải giả. 

 “Mật tông sở chủ, đương tướng tức đạo, tức sự nhi chân, dữ thử đồng chỉ” . Đương là 

lập  tức,  là  ngay  tại  đây.  Tướng  là  hiện  tượng.  Đạo  là  gì?  Đạo  chính  là  tự  tánh,  đạo 

chính là pháp thân. Đây là cảnh giới của ai? Cảnh giới của pháp thân Bồ Tát. Cảnh giới 

của người thật sự minh tâm kiến tánh. Bên dưới đưa ra một ví dụ, ví dụ này trong kinh 

Hoa Nghiêm.  “Hựu như Văn Thù linh Thiện Tài Đồng Tử thái dược” . Đồng tử chính là 

Thiện Tài Đồng Tử.  “Trì nhất hành thảo lai”,  ở bên ngoài nhổ một cây cỏ nhỏ trở về. 

 “Tịnh viết, biến quán đại địa vô bất thị lạc giả”.  Bồ tát Văn Thù bảo ngài hái thuốc. 

Khắp  cả  đại  địa,  chổ  nào  không  phải  thuốc?  Thật  vậy,  tất  cả  đều  là  thuốc.  “Nhược 

 năng như thị hội thủ”. Hội là chúng ta thể hội. Thủ là khế nhập. “Tắc thiền mật tịnh độ, 

 tức tam tức nhất”.  Một mà ba. Ba mà một. 

Trong  “Đại  Tập  Kinh”  Đức  Thế  Tôn  nói,  pháp  môn  niệm  Phật  tức  là  thiền  thâm 

diệu mà trong tông môn đã nói. Điều này là chính Đức Thế Tôn nói. Chúng ta phải tỷ 

mỷ quan sát, tư duy xem phải hay không? Đúng, không sai chút nào. Thiền có ý nghĩa 

gì?  Trong kinh giáo  nói,  thiền gọi  là  tịnh lự.  Như  vậy  chúng  ta  niệm  Phật,  buông bỏ 

vạn duyên là tịnh. Câu Phật hiệu này chính là lự. Buông bỏ là định, lự là trí tuệ. Định 

tuệ ngang nhau. Tuệ ở đây là gì? Là trí tuệ chân thật.Câu Phật hiệu này niệm đến rỏ 

ràng thấu triệt. Trong tâm không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không 

chấp trước. Điều này với tham thiền có gì khác biệt? Phật nói phương pháp này là thiền 

thâm diệu. Nó dể tu, và rất thực tế. Vì Sao? Vì nó có phương hướng, dể tu dể thành tựu. 

Còn thiền thì cao hơn, thiền không có biên tế. Nhiếp tâm được thì thành tựu. 

Điều này nói rỏ quan hệ giữa thiền tông, mật tông, tịnh độ tông. Thật ra một là ba, 

ba là một.  “Trần mao sát độ” . Trần là vi trần, mao là sợi lông. Là vật nhỏ nhất trong y 

báo chánh báo. Quốc độ là lớn, sát là cõi Phật. Bất luận là vật nhỏ nhất hay lớn nhất 

Tập 325  435 



trong y báo,  “tất hiển sự lý vô ngại, sự sự vô ngại cảnh giới”.  Dùng câu này để làm 

tổng kết cho lời nói đầu của quyển thứ ba. 

Bên dưới mới là kinh văn của quyển này, kinh văn của quyển thứ ba.  “Quốc giới 

 nghiêm tịnh đệ thập nhất” . Quốc giới chính là thế giới Cực Lạc. Trang nghiêm thanh 

tịnh phẩm thứ mười một. Chúng ta đọc qua kinh văn một lần.  “Phật ngữ A Nan, bỉ Cực 

 Lạc giới, vô lượng công đức, cụ túc trang nghiêm”.  Bốn câu này là tổng tướng. Chúng 

ta cần chú ý là công đức. Vô lượng công đức thành tựu đầy đủ trang nghiêm. Công đức 

này Phật A Di Đà là người tu dẫn đầu. Chư vị Bồ Tát vãng sanh trong mười phương 

thế giới, cùng nhau tu hành thành tựu. Nên mới có quả báo thù thắng như vậy. 

Bên dưới phân biệt giới thiệu.  “Vĩnh vô chúng khổ”.  Hai chữ vĩnh vô này quán triệt 

đến bên dưới.  “Vĩnh vô chúng khổ, vĩnh vô chư nạn, vĩnh vô ác thú, vĩnh vô ma não chi 

 danh” . Nếu đọc như vậy mọi người đều đã hiểu.  “Diệc vô tứ thời”. Xuân hạ thu đông 

là biến hoá, thế giới Cực Lạc không có biến hoá. Không có thay đổi lạnh nóng, cũng 

không có sai khác giữa mưa và tối.  “Phục vô đại tiểu giang hải, binh lăng khanh khảm, 

 kinh cức sa lịch, thiết vi, tu di, thổ thạch đẳng sơn”.  Những thứ này đều là nói về thế 

giới  của  chúng  ta.  Những  thứ  này  của  thế  giới  chúng  ta,  đến  thế  giới  Cực  Lạc  đều 

không nhìn thấy. Thế giới tây phương nó như thế nào?. 

Bên dưới nói:  “Duy dĩ tự nhiên thất bảo”.  “Thất” là tượng trưng, tượng trưng cho 

sự viên mãn. Thất là đông nam tây bắc thượng hạ, đây là sáu phương, thêm ở giữa nữa 

gọi là thất, là tượng trưng cho ý nghĩa này. Tượng trưng cho sự viên mãn không phải là 

bảy loại trân bảo vô lượng vô biên vô tận vô số, mà nó là tự nhiên. Không cần công 

nhân khai thác, không cần công nhân tinh chế.  “Hoàng kim vi địa”. “Vi địa” này giống 

như hiện nay chúng ta đắp đường vậy. Con đường này hiện nay là dùng dầu hắc để đổ 

nhựa đường. Đường ở thế giới Cực Lạc là dùng hoàng kim đắp đường.  “Khoan quảng 

 bình chánh, bất khả hạn cực”. Đây là nói con đường ở thế giới tây phương,  “Vi diệu kỳ 

 lệ, thanh tịnh trang nghiêm, siêu du thập phương, nhất thiết thế giới”. Những thứ này 

cõi Phật trong mười phương thế giới không có. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ, “hựu đoạn”, đoạn kinh văn ở mặt phải. 

 “Chứng minh Cực Lạc thế giới y chánh trang nghiêm thị đệ nhất quốc vô ác đạo” . Đệ 

nhất ở đây chính là trong 48 nguyện. Nguyện thứ nhất là trong nước không có ác đạo. 

Thế giới Cực Lạc không có tam ác đạo. Nguyện ba mươi chín là trang nghiêm vô tận. 

Đây là từ trong 48 nguyện nói “Đẳng nguyện chi thành tựu, , q uốc vô ác đạo, sở dĩ 

 vĩnh vô chúng khổ. Chư nạn, ác thú, ma não chi danh”.  Danh mà còn chưa nghe được, 

436  Tập 325 



đương nhiên  cũng có thật. Đây  muốn nói  rỏ điều gì? Thế giới  tây phương Cực Lạc, 

không có nhân của tam ác đạo, nên nó không có quả báo của tam ác đạo. Nhân của tam 

ác đạo, trong kinh luận Đức Phật nói rất nhiều, và cũng nói rất rỏ ràng. Đó là tham sân 

si. 

Tâm tham tương ưng với ngạ quỷ. Sân nhuế tương ưng với địa ngục. Ngu si tương 

ưng vói  súc sanh . Nên tham sân si  là nghiệp nhân thứ nhất  của tam  ác đạo. Không 

những tương ưng với tam ác đạo, mà còn tương ưng với đại tam tai. Thế gian này tai 

nạn rất nhiều. Tham tâm với thuỷ tai tương ưng, nước biển dâng cao thành sóng thần. 

Sóng thần, hiện nay chúng ta thấy hình ảnh trong ti vi. Sức mạnh của nó quá lớn, chỉ 

cần vài phút là tiêu huỷ một thành phố. Tâm tham có liên quan đến điều này. Sân nhuế 

tương ưng với hoả tai. Núi lửa bộc phát, nhiệt độ của địa cầu tăng cao. Điều này có liên 

quan đến sân nhuế. Ngu si với phong tai tương ưng, gió bảo rất đáng sợ. 

Cho nên quý vị thấy, tham sân si chiêu cảm lấy ba thiên tai. Tạo thành quả khổ của 

ba ác đạo. Điều này nói rỏ, người ở thế giới tây phương Cực Lạc không có tham sân si. 

Chúng ta nếu muốn vãng sanh thì tham sân si chẳng thể không đoạn. Còn tâm tham khi 

không hợp với ý mình sẽ nổi giận. Người như vậy niệm Phật không thể vãng sanh. Vì 

sao? Chúng ta vãng sanh, không phải đã đem tam tai và tam đồ đến cho thế giới Cực 

Lạc  sao?  Thế  giới  Cực  lạc  quyết  định  sẽ  không  đồng  ý.  Nên  Đức  Phật  thường  dạy 

chúng ta phải tinh cần tu giới định tuệ. Giới định tuệ chính là đối trị tham sân si. Giới 

đối trị tham, định đối trị sân nhuế, trí tuệ đối trị ngu si. 

Đức Phật dùng ba phương pháp đó để đối trị ba căn bệnh này. Tham sân si là căn 

bệnh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

Tập 325  437 



Tập 326 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 15 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem  “Đại Thừa Vô 

 Lượng Thọ Kinh Giải”  trang 384, bắt đầu xem hàng thứ hai từ dưới lên. 

 “Vãng Sanh Luận minh tam chủng công đức. Nhất giả bỉ Phật quốc độ, nhị giả A Di 

 Đà Phật, tam giả bỉ chư Bồ Tát”. Ở đây Hoàng Niệm Tổ có chú giải trong ngoặc đơn. 

 “Mổi nhất giai cụ vô lượng công đức trang nghiêm, cụ thử tam chủng công đức trang 

 nghiêm”.  Ba loại công đức trang nghiêm này. Thứ nhất là quốc độ, chính là thế giới 

Cực Lạc. Có thể nói cỏi nước ở đây đều do Phật và Bồ Tát vô lượng kiếp tích tụ công 

đức mà thành tựu, thật sự không giống với quốc độ của chư Phật khác. Giống như trên 

địa cầu của chúng ta. Đây là một quốc gia mới thành lập, chưa có bề dày lịch sử. Một 

quốc gia vừa mới thành lập. Con người trong quốc gia này đều từ bên ngoài đến. Cũng 

như ngày nay chúng ta nói là người di dân đến. Di dân cần có nhiều điều kiện. Không 

phù hợp điều kiện thì không thể đến cư trú ở địa phương này. Cho nên nói nó vô cùng 

tốt đẹp. Vượt lên bất cứ quốc gia nào trên toàn thế giới. Đây là công đức thành tựu của 

quốc gia này. 

Nếu quốc gia này đã có nhiều cư dân, người đã sống ở đó. Người mới di dân đến, 

dân cư  cũ, những tập khí cũ, những phong tục tập quán, họ không thể sửa đổi, điều 

này rất phiền phức. Thế giới tây phương Cực Lạc là một thế giới mới thành lập. Trong 

thế giới Hoa Tạng thì nó là khu vực đặc biệt. Thực sự nó ở trong Hoa Tạng chưa hề rời 

xa Hoa Tạng, là một khu vực đặc biệt trong Hoa Tạng. Khu vực đặc biệt này do Phật A 

Di Đà kiến lập. Lấy đại nguyện của ngài, lấy năm kiếp tu hành chân thật của ngài mà 

kiến lập nên. Phàm là đến thế giới Cực Lạc, đều cần phải đầy đủ ba điều kiện. 

Trong  kinh  Di  Đà  nói:   “Thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên”.   Ba  điều  kiện  này 

thiếu một điều cũng không thể đi, cần phải đầy đủ. Bản thân người tu hành phải đầy đủ 

tín nguyện hạnh. Đối với điều kiện của thế giới Cực Lạc, chúng ta phải tin tưởng. Tam 

phước, tam học, lục độ, Phổ Hiền thập nguyện. Người sanh đến thế giới tây phương 

Cực  Lạc  phải  đầy  đủ  tất  cả  những  điều  kiện  này.  Chúng  ta  cũng    thấy,  hình  như  có 

người chưa đầy đủ điều kiện này, nhưng họ làm sao vẫn được vãng sanh? Sự việc này 

438  Tập 326 



là  chúng  ta  chỉ    thấy  một  đời  này  của  họ,  mà  không    thấy  quá  khứ  của  họ.  Bây  giờ 

chúng  ta  hiểu  rỏ,  chúng  ta  nhìn  thấy  hình  như  họ  không  đầy  đủ  nhiều  điều  kiện  như 

vậy. Trên thực tế người vãng sanh này, trong nhiều kiếp lâu xa về trước họ đều tu pháp 

môn này, thiện căn phước đức của họ đã đây đủ. Chỉ là trong đời này duyên chưa đầy 

đủ. Thiện căn, phước đức, nhân duyên. Nhân duyên chưa đầy đủ. Nhân duyên đến lúc 

tuổi về già, lúc sắp mạng chung mới phát hiện. Như vậy cũng được, vẫn còn kịp. 

Lúc  trẻ,  khi  tôi  ở  Mỹ.  Cư  sĩ  Chu  Quảng  Đại  vãng  sanh,  ở  nơi  hội Phật  giáo  Hoa 

Phủ. Chúng ta thấy người này, hình như ông ta không đầy đủ điều kiện nào cả. Ở địa 

phương ông ta mở một tiệm bánh bao. Người rất chân thật trung hậu, là một người rất 

lương thiện, không có tín ngưỡng tôn giáo. Ông ta mắc bệnh ung thư, bệnh viện không 

trị liệu nữa, đồng nghĩa với tuyên bố là ông ta sẽ chết. Lúc này người nhà của ông mới 

đi khắp nơi lạy Phật cầu thần, hy vọng có được điều may mắn. Họ tìm đến hội Phật 

giáo của chúng tôi. Các bạn đồng học trong hội Phật giáo rất nhiệt tâm, đến nhà họ để 

xem. Biết được ông ta hết cách cứu chữa, nên khuyến khích hướng dẫn ông ta. Đem 

pháp môn tịnh độ nói một cách đơn giản cho ông ta nghe. Khuyên ông ta không nên 

lưu luyến thế giới này, mà hãy niệm Phật cầu sanh tịnh độ. Không ngờ ông ta vừa nghe 

liền  tiếp  nhận,  và  khuyên  người  nhà  không  cần  trị  liệu  cho  mình  nữa,  không  nên  đi 

khắp  nơi  cầu  khẩn.  Mọi  người  nên  giúp  ông  ta  niệm  Phật  để  vãng  sanh.  Người  nhà 

cũng đồng ý. 

Ba  ngày,  mọi  người  niệm  Phật  suốt  ba  ngày  là  ông  ta  vãng  sanh.  Khi  vãng  sanh 

tướng tốt hiện ra thật là hy hữu. Đức Phật đến tiếp dẫn ông ta đi. Thật như trong Kinh 

Di Đà nói: “Nhược nhất nhật, nhược nhị nhật, nhược tam nhật”. Chúng tôi nghe nói vô 

cùng hoan hỷ. Trong quá khứ nếu không có thiện căn phước đức sâu dày, làm sao có 

thể nghe liền tin tưởng. Quý vị làm được như vậy không? Điều này người thường làm 

không được. Chúng ta thường nói tịnh nghiệp tam phước. Tam học, giới định tuệ tam 

học, lục độ, thập nguyện. Tôi tin rằng trong quá khứ những điều này ông ta đều đã học, 

mà còn học rất tốt. Lấy cơ sở này, nhân duyên vừa xuất hiện_nhân duyên đến. Nó liền 

khởi tác dụng nên được vãng sanh. 

Trong  Phật  pháp  thường  nói:  “Tích  công  luỹ  đức,  phước  bất  đường  quyên”.  Đời 

này không hưởng được phước duyên minh tạo ngày xưa, kiếp sau gặp duyên đến sẽ 

hưởng được ngay. Chu Quảng Đại thuộc hạng người này. Đây cũng là trong ngàn vạn 

người  khó  có  được  một  người.  Quý  vị  xem,  có  nhiều  người  khi  mạng  chung  nhân 

duyên rất thù thắng. Cũng có người được nhiều người trợ niệm, nhưng họ vẫn bị luân 

Tập 326  439 



hồi lục đạo. Như vậy là vì sao? Do thiện căn phước đức của họ không sâu dày. Do đó 

chúng ta có thể lãnh hội được, thành tựu của thế giới  Cực  Lạc vô cùng thù thắng. Ở 

đây Đức Phật A Di Đà dẫn đầu. Điều này ở trước chúng ta đã đọc qua. 48 nguyện và 

năm kiếp tu hành của Đức Phật Di Đà. Ngài tu gì? Chính là thực hiện 48 nguyện, từng 

chữ từng câu ngài đều đã làm xong. Từ ý niệm đến hành vi. Đây cũng là một khai thị 

rất  lớn  cho  chúng  ta,  để  chúng  ta  tự  mình  tu  tập.  Phải  học  thánh  hiền,  phải  học  Chư 

Phật Bồ Tát. Chính mình tu hành tốt, nhất định cảm động cả nhà, chắc chắn cảm động 

đến những người lân cận, những người quanh thôn làng. Cảm động khu vực này, cảm 

động thành thị này. Làm một tấm gương điển hình thật tốt cho mọi người xem. Thế 

giới Cực Lạc chẳng phải được tạo nên như vậy đó sao? 

Thế giới Cực Lạc đến nay mới chỉ mười kiếp. Một đạo tràng vô cùng mới mẻ. Các 

tập khí không tốt trong đạo tràng trước, ở đạo tràng này hoàn toàn không có. Cho nên 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc đương nhiên điều kiện rất nghiêm khắc, chính chúng ta 

cần phải có lòng tin. Khi tiếp xúc liền có thể tin. Có thể gặp được những kinh điển này, 

và có thể nghe hiểu, điều này không phải ngẫu nhiên. Có thể tin có thể hiểu là thiện căn, 

thiện  căn  rất  thâm  hậu.  Sau  khi  nghe  xong  chịu  thực  hành,  đây  là  phước  đức.  Nghe 

xong thật sự chịu niệm Phật, hiểu được cách niệm. “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương 

tục”. Buông bỏ vạn duyên nhất tâm niệm Phật. Đó chính là đầy đủ tâm đại bồ đề, trong 

đời này nhất định được vãng sanh. Chúng ta nên ghi nhớ ân đức của Phật A Di Đà. 

Quốc độ chính là trường học. Phật A Di Đà chính là thầy giáo. Vô số Bồ Tát là bạn 

học.  Mổi  người  đều  đã  nhiều  kiếp  tích  luỹ  công  đức,  thành  tựu  thế  giới  Cực  Lạc  vô 

cùng  trang  nghiêm.  Cỏi  nước  đầy  đủ  vô  lượng  trang  nghiêm,  thầy  giáo  đầy  đủ  vô 

lượng trang nghiêm. Mổi người đồng học đều cụ túc vô lượng trang nghiêm. Chúng ta 

nếu không đầy đủ vô lượng trang nghiêm làm sao có thể đến đó? Đời này không tu tạo 

quá nhiều tội nghiệp, vậy trong quá khứ thì sao? Đời đời kiếp kiếp nhất định phải hiểu 

rỏ đạo lý này. 

Đạo lý này rất đơn giản, hãy tỷ mỷ quan sát chính mình. Chúng ta gặp được nhân 

duyên này có tin tưởng hay không? Tôi  nói  với  các vị đồng học, tôi  gặp được nhân 

duyên này sẽ không tin. Tôi và đại thừa có duyên rất sâu, thầy Phương giới thiệu Phật 

pháp  cho  tôi,  tôi  liền  tin  và  theo  đuổi.  Nhưng  mục  tiêu  của  tôi  là  nơi  Hoa  Nghiêm, 

Pháp  Hoa,  Lăng  Nghiêm.  Nơi  những  bộ  đại  kinh  đại  luận  này,  nên  đối  với  Tịnh  độ 

không cách nào tiếp nhận. Cho đến khoảng 15 năm sau, tôi học Phật 15 năm sau. Tôi 

học Phật bảy năm mới xuất gia, đại khái cũng qua được mười năm, tôi giảng Kinh Hoa 

440  Tập 326 



Nghiêm. Giảng kinh Lăng Nghiêm, giảng Pháp Hoa, giảng Hoa Nghiêm. Thực tế thì ba 

bộ  kinh  này  giúp  tôi  bước  vào  cửa  lớn  của  Tịnh  độ  tông.  Không  có  ba  bộ  kinh  này, 

trước giai đoạn này thầy Lý khuyên tôi. Khuyên tôi tu tịnh độ, nhiều lần khuyên cáo. 

Thậm chí thầy nói với tôi.  Pháp môn này từ xưa đến nay bao nhiêu người có đức hạnh, 

có học vấn họ đều đã tu. Chẳng lẽ nhiều người như vậy họ đã đi sai đường, chúng ta có 

sai một lần cũng không sao. 

Thầy dùng cách này để khuyên tôi, tôi không phản đối. Tôi đối với pháp môn này 

cũng rất  tôn trọng, nhưng tôi không muốn học. Tôi  giảng kinh Hoa Nghiêm  khoảng 

một nữa, giảng hết mười năm. Tổng cộng tôi đã giảng mười mấy năm. Một hôm cũng 

là ngẫu nhiên tâm huyết dâng trào, đột nhiên nghĩ lại. Văn Thù Phổ Hiền tu pháp môn 

gì  mà  thành  tựu?  Thiện  Tài  Đồng  Tử  là  môn  sinh  đắc  ý  của  Văn  Thù.  Ngài  tu  pháp 

môn gì? Những kinh văn này đều ở sau kinh Hoa Nghiêm nên chưa giảng đến. Tôi lật 

lui ở sau tìm rất kỷ và đã tìm được. Văn Thù, Phổ Hiền là tu pháp môn niệm Phật cầu 

sanh thế giới Cực Lạc. Tiếp tục xem tứ thập Hoa Nghiêm, 53 lần tham học của Thiện 

Tài Đồng Tử. Tôi  cũng giảng một nữa đại ý sơ sơ. Y theo chú sớ của đại sư Thanh 

Lương để giảng bộ kinh này. Quý vị xem, đều đã giảng qua nhưng không phát hiện. 

Bây giờ trở lại xem kỷ càng đã nhìn thấy. 

Thì ra Thiện Tài Đồng Tử, từ đầu đến cuối đều là niệm Phật A Di Đà. Thiện Tài ở 

trong hội của Văn Thù, Văn Thù là thầy của Thiện Tài, ngài chứng được căn bản trí. 

Cũng chính là Thiền Tông thường nói đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, đây là căn 

bản trí. Thầy của ngài là Bồ Tát Văn Thù dạy ngài ra đi tham học. Tham học để làm gì? 

Học rộng nghe nhiều. Khi chưa khai ngộ, ngài chỉ thâm nhập một môn và huân tu lâu 

dài với một vị thầy. Sau khi khai ngộ có thể học rộng hiểu nhiều. Học rộng hiểu nhiều 

thành tựu hậu đắc trí của chúng ta, chẳng gì là không biết. 

Văn  Thù  Bồ  Tát  giới  thiệu  vị  thầy  thứ  nhất    ,  là  Tỳ  Kheo  Kiết  Tường  Vân.  Kiết 

Tường Vân tu Thuyền Châu Tam Muội, chuyên niệm Phật A Di Đà cầu sanh tịnh độ. 

Thiện Tài Đồng Tử đến tham phỏng ngài. Hay nói cách khác, vào trước là chủ. Khẳng 

định Thiền Tài Đồng Tử là tu pháp môn này. Kiết Tường Vân Tỳ Kheo đã giảng và 

khai  thị  cho  Thiện  Tài,  cũng  như  ngày  nay  người  ta  gọi  là  truyền  pháp.  Giảng  cho 

Thiện Tài nghe hai mươi mốt loại pháp môn niệm Phật. Hai mươi mốt loại là gì? Là tất 

cả  pháp  môn  giáo  hoá  chúng  sanh  của  chư  Phật  trong  ba  đời  mười  phương,  đều  quy 

nạp trong 21 pháp môn này. Toàn là pháp môn niệm Phật. 

Tập 326  441 



Lần đầu tiên khi tôi giảng chương kinh này, tôi không phát hiện ra điều này. Quá 

tuyệt diệu! 

Xem tiếp lần cuối cùng, là lần tham học thứ 53 với Bồ Tát Phổ Hiền. Phổ Hiền Bồ 

Tát  thập  đại  nguyện  vương  đạo  quy  Cực  Lạc.  Quý  vị  xem  lần  đầu  tiên,  và  lần  cuối 

cùng chúng ta sẽ hiểu. Thì ra Thiện Tài Đồng Tử cả một đời chính là tu niệm Phật cầu 

sanh tịnh độ. Tôi đối với Tịnh độ tông rất tin tưởng, siêng năng học tập. Pháp môn này 

đúng là pháp khó tin. Tôi nếu không có cơ sở của kinh Hoa Nghiêm, Lăng Nghiêm, 

Pháp Hoa giới thiệu thì tôi không tin tưởng. Tôi đã học mười mấy năm, nhìn thấy đoạn 

kinh văn này mới vững lòng quy y tịnh độ tông. 

Tôi không có thiện căn lớn như Chu Quảng Đại. Người ta vừa tiếp xúc đã lập tức 

tiếp nhận, lập tức tin tưởng. Tôi tu học đại thừa hết mười mấy gần hai mươi năm mới 

tin tưởng nó. Thầy Lý khuyên tôi đều không tiếp nhận. Quý vị nói, việc này khó khăn 

biết bao! Nhưng tôi vừa tiếp nhận là thật sự tiếp nhận, hiểu rỏ ràng minh bạch. Đem 

những gì mà trước đây thích cái này, thích cái kia như Hoa Nghiêm, Thiên Thai, Pháp 

Tướng. Hứng thú của tôi là đa phương diện, nhưng bây giờ toàn bộ đều buông bỏ hết. 

Thậm chí đến kinh Hoa Nghiêm cũng không giảng nữa, mà giảng kinh Vô Lượng Thọ. 

Tôi tiếp nhận quan niệm của cư sĩ Bành Tế Thanh. 

Kinh Vô Lượng Thọ tức là trung bổn Hoa Nghiêm. Kinh A Di Đà tức là tiểu bổn 

Hoa  Nghiêm.  Tôi  giảng  hai  kinh  này  không  phải  đã  đủ  rồi  sao?  Tôi  đọc  kinh  Hoa 

Nghiêm, kinh Di Đà, kinh Vô Lượng Thọ và nắm chắc chủ ý này thực hành, ngoài ra 

đều buông bỏ hết. Lần này là lần thứ hai giảng kinh Hoa Nghiêm, có ba người tìm tôi. 

Người thứ nhất là pháp sư Khai Tâm  ở Đài Nam Đà Loan. Lớn tuổi hơn tôi, là một 

người tu hành chơn chánh. Mổi lần gặp tôi, đều mời tôi giảng Kinh Hoa Nghiêm. Ông 

ta nói bộ kinh này rất quan trọng. Điều này tôi biết. Hoa Nghiêm là Phật học khái luận, 

trong Phật pháp xưng là pháp luận căn bản.  Tất cả kinh đều là  quyến  thuộc  của  Hoa 

Nghiêm. Hoa Nghiêm giống như một cây đại thọ vậy, đây là một gốc cây vô cùng quan 

trọng. 

Ông  ta  nói  Tịnh  Không  pháp  sư,  nếu  ông  không  giảng  có  thể  sau  này  không  có 

người giảng nữa. Ông ta đã đưa lý do như vậy khuyên tôi. Tôi rất cảm kích nhưng vẫn 

chưa động tâm. Vị thứ hai là cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, cũng khuyên tôi giảng kinh Hoa 

Nghiêm. Thứ ba là cư sỹ Hàn trước khi vãng sanh ba ngày đã yêu cầu, mong tôi giảng 

lại kinh Hoa Nghiêm  một lần nữa, và dùng máy ghi âm ghi lại và để cho người đời sau 

442  Tập 326 



làm  tham  khảo.  Tôi  nhận  lời  cô  ấy.  Tôi  nói  hy  vọng  bênh  của  cô  có  thể  mạnh  khoẻ. 

Không ngờ hai ngày sau cô ấy ra đi. 

Năm thứ hai tôi đến Singapore ở nơi Cư Sĩ Lâm, đã cùng với cư sĩ Lý Mộc Nguyên 

bàn luận vấn đề này. Ông ấy rất hoan hỷ, đại diện cho ba vị này. Ba vị đều đã qua đời. 

Thay  mặt  ba  vị  này  chính thức  khởi  thỉnh,  ở  chỗ  Cư Sĩ  Lâm  ở  Singapore  khai  giảng 

Kinh Hoa Nghiêm. Đây là nhân duyên giảng kinh Hoa Nghiêm. Giảng hơn bốn ngàn 

giờ đồng hồ. Đại khái giảng khoảng một phần năm, chưa đến một phần tư. Cho nên tôi 

dự tính bộ kinh này giảng tiếp phải cần hai vạn tiếng đồng hồ. Đây là lần thứ hai giảng, 

mà giảng rất thú vị. Năm ngoái chúng tôi  thấy xã hội động loạn, thiên tai quá nhiều, sợ 

không kịp. Nên ngừng giảng Kinh Hoa Nghiêm và giảng “Đại Kinh Giải”. Chúng tôi 

đặt cho đề mục này là “Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa”. Là vì để giúp hóa giải 

thiên tai trên toàn thế giới. 

Thiên  tai  từ  đâu  đến?  Lý  Thế  Dân  nói,  thiên  tai  là  vì  con  người  không  tin  chánh 

pháp  mà  có.  Cứu  vãn  nguy  cơ  chính  là  phải  hoằng dương  chánh pháp.  Lúc  Đức  Thế 

Tôn tại thế suốt 49 năm giáo hoá độ sanh. Ngày nay chúng ta  thấy thế giới tây phương 

Cực Lạc. Thế giới tây phương Cực Lạc là nơi Đức Phật A Di Đà ngày ngày ở đó giảng 

kinh thuyết pháp. Thế giới Cực Lạc là giáo dục, các ngành nghề khác không có. Quý vị 

xem Đức Thế Tôn bao nhiêu khai thị đều giới thiệu về thế giới Cực Lạc. Không  nói 

đến thế giới Cực Lạc có quốc vương, có thần dân, không nói đến. Không  nói thế giới 

Cực Lạc có sĩ nông công thương, có các nghành các nghề, không có, không  nói đến. 

Chỉ nói đến chủ bạn. Chủ là thầy giáo, bạn là học sinh. Nên thế giới Cực Lạc là trường 

học. 

Đức  Phật  A  Di  Đà  ở  thế  giới  Hoa  Tạng  xây  dựng  một  ngôi  trường.  Ngôi  trường 

này gọi là thế giới Cực Lạc, nên trường học này mới tốt như vậy. Tốt hơn bất cứ chổ 

nào, chính là  ở đó ngày ngày có người đang dạy, là Đức  Phật đang dạy. Người vãng 

sanh  thế  giới  Cực  Lạc  mổi  ngày  đều  học  tập,  nghe  Phật A  Di  Đà  thuyết  pháp.  Đồng 

thời cũng thân cận tất cả chư Phật Như Lai trong mười phương. 

Cúng dường chư Phật là tu phước, nghe kinh nghe pháp là tu huệ_Phước huệ song 

tu.  Bồ  Tát  nơi  thế  giới  Cực  Lạc  phước  huệ  ngày  ngày  đều  tăng  trưởng.  Như  vậy  mà 

không đáng nể sao? Số người  này là có phước báo lớn nhất  trong thế xuất  thế gian. 

Cho nên người có phước ở đất phước, thế giới Cực Lạc là đất phước. 

Vậy hôm nay chúng ta muốn giúp xã hội này, giúp địa cầu này thì bộ kinh này là 

thích hợp nhất. Không có bộ nào thích hợp hơn bộ này. Nên chúng ta mọi người cùng 

Tập 326  443 



nhau học tập. Hy vọng trong năm nay giảng xong bộ này một cách viên mãn. Sau khi 

viên mãn chúng ta tiếp tục giảng Hoa Nghiêm. Cho nên duyên khởi để giảng bộ kinh 

này là như vậy. Có không ít bạn đồng học, tu tịnh độ không tệ. Đều rất hy vọng xây 

dựng một thôn Di Đà, được. Chúng ta không phải làm không được. Chúng tôi tìm một 

chổ, Âu châu đất trống rất nhiều, mọi người lại thật sự phát tâm. Chúng ta niệm Phật 

cầu sanh thế giới Cực Lạc, thì y theo cách của Phật A Di Đà trong kinh Vô Lượng Thọ, 

và kiến lập nên một thôn nhỏ. Mười mấy hai mươi người cùng nhau tu. Chúng ta tu rất 

tốt.  Về  sau  các  bạn  học  của  Tịnh  độ phát  hiện  ra  đều  muốn  đến,  chúng  tôi đều  hoan 

nghênh họ. Thôn nhỏ lớn dần sẽ biến thành một trấn nhỏ. Trấn nhỏ mở rộng ra tương 

lai biến thành một thành thị, đó chính là thế giới Cực Lạc. 

Trên địa cầu kiến lập nên một thế giới Cực Lạc, cũng giống như Phật A Di Đà ở 

trong thế giới Hoa Tạng, kiến lập nên một thế giới Cực Lạc. Chúng ta có thể như pháp 

mà làm, nhưng điều này cần phải biết, mổi người, mổi sự việc đều đầy đủ vô lượng 

công đức trang nghiêm. Công đức trang nghiêm này là chúng ta và Phật A Di Đà phát 

tâm giống nhau mà có. Tâm là gì? Tất cả đều thành Phật. Đây là tâm của Phật A Di Đà, 

cần phải phát nguyện của Phật A Di Đà. Phẩm thứ sáu 48 nguyện, nhưng sau đó thì sao? 

Sau  đó  mổi  nguyện,  chúng  ta  đều phải  thật  sự  thực  hành trong sinh  hoạt,  thực  hành 

trong công việc. Công việc của chúng ta là dạy học, giống như công việc của thế giới 

Cực Lạc là dạy học_giáo học tương trường. Đạo tràng này giống như Di Đà thôn, thâm 

nhập một môn huân tu lâu dài. Chúng ta chỉ một con đường duy nhất chính là tịnh độ. 

Tịnh độ tông tổng cộng có năm  kinh một luận. Năm bộ  kinh một bộ luận này  có thể 

đồng thời tuyên giảng. 

Nghĩa là phải có sáu giảng đường. Đại kinh thì giảng Vô Lượng Thọ, kinh Di Đà 

một  giảng  đường,  Quán  Kinh  một  giảng  đường.  Phổ  Hiền  một  giảng  đường,  giảng 

“Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm”, Đại Thế Chí một giảng đường, Vãng Sanh Luận một 

giảng  đường_sáu  giảng  đường.  Ai  thích  đến  giảng  đường  nào  đi  giảng  thì  đến  giảng 

đường đó. Không thể hôm nay nghe kinh này, ngày mai nghe kinh kia, không thể được. 

Phải  báo  danh  tham  gia,  học  xông  bộ  này  mới  có  thể  học  tiếp  bộ  thứ  hai.  Chưa  học 

xong bộ này không thể học tiếp bộ thứ hai. Chúng ta có thể làm được chứ không phải 

làm không được. 

 “Cụ thử tam chủng công đức trang nghiêm. Cố vân, vô lượng công đức, cụ túc trang 

 nghiêm. Luận hựu vân, bỉ Phật quốc độ trang nghiêm công đức giả, thành tựu bất khả 

 tư nghì lực cố. Như bỉ ma ni như ý bảo tánh tương tợ tương đối pháp cố”.  Câu này 

444  Tập 326 



Hoàng Niệm Tổ có chú giải.  “Cái vị Cực Lạc thế giới nhất nhất giai ứng quốc nhân cơ 

 nghi nhi hiện” . Câu này chính là Đức Phật giảng trong kinh Lăng Nghiêm,  “Tuỳ chúng 

 sanh tâm, ứng sở tri lượng”. Tất cả muôn sự muôn vật trong thế giới Cực Lạc đều có 

thể tuỳ tâm chúng ta, ứng theo mức độ của ta. Điều này thật không thể nghĩ bàn. 

Ví dụ trong đây gọi là nước, ở sau  đó vẫn còn, chổ này chưa giảng đến.  Đây chỉ 

nhắc đến thôi. Nước trong ao sen bảy báu, mọi người đều ở trong ao này. Tôi hy vọng 

nhiệt độ ao này cao hơn một chút, nó sẽ như ý của chúng ta. Người đứng bên cạnh nói  

tôi  hy  vọng  nước  lạnh  một  chút,  nó  liền  lạnh.  Đều  có  thể  tuỳ  theo  ý  thích  của  mổi 

người. Điều này thế giới chúng ta làm không được. Tôi hy vọng nước cạn một chút, nó 

sẽ rất cạn. Tôi hy vọng nước sâu một chút, nước của nó liền rất sâu. Đây là  điều mà 

chúng ta không cách nào tưởng tượng. Nước như vậy, tất cả mọi việc đều như ý, đều 

rất tự tại. 

Ở dưới cũng đưa ra một ví dụ : “Như tuyền trì đức thuỷ, nhất nhất tuỳ chúng sanh 

 ý”.  Đưa ra ví dụ này là nói  “Do như ma ni bảo, hựu danh như ý bảo, năng tuỳ nhân ý 

 nhi hiện chủng chủng”.  Chủng chủng này phạm vi rất lớn. Tôi muốn ăn, như ý bảo sẽ 

hiện ra thức ăn. Tôi muốn chơi, như ý bảo hiện ra đồ chơi. Tôi muốn mặc thì như ý bảo 

hiện ra đồ mặc. Có như ý bảo này thì mọi vật đều không thiếu. Chúng ta muốn điều gì 

thì như ý bảo liền biến hiện ra điều đó, nên gọi là Như ý bảo.  “Luận trung, như bỉ ma 

 ni như ý bảo tánh giả. Luận Chú viết, tá bỉ ma ni như ý bảo tánh, thị an lạc Phật độ bất 

 khả tư nghì tánh dã”. Dùng như ý bảo để làm ví dụ. chúng ta ở nơi thế giới Cực Lạc là 

mọi việc như ý. An lạc Phật độ chính là thế giới Cực Lạc. 

Chúng ta ở thế giới Cực Lạc, không có việc gì là không xứng tâm như ý. Quý vị 

đến đâu để tìm? Mười phương thế giới tìm không thấy. Cổ nhân thường nói, thế giới 

này của chúng ta. Một đời người việc bất như ý hết tám chín phần. Duy chỉ độc nhất 

thế giới tây phương Cực Lạc là mọi việc như ý. Tìm không thấy một việc không như ý 

nên xưng là Cực Lạc, danh bảo không hư. Thật đúng là Cực Lạc. “Bất khả tư nghị dã”. 

Tánh ở đây là tánh đức. Tu đức và tánh đức hợp lại là một. Toàn là tánh đức trong tự 

tánh lộ ra. 

       “Chư  Phật  nhập  niết  bàn  thời,  dĩ  phương  tiện  lực,  lưu  toái  thân  xá  lợi  dĩ  phước 

 chúng sanh”. 

  

Đây là nói Chư Phật ứng hoá trong thế gian, khi duyên giáo hoá đã hết thì rời xa 

thế gian này. Chư Phật Bồ Tát trú thế, có người trú thế thời gian dài, có người trú thế 

thời gian ngắn, không phải là ý của mình. Các ngài tự mình không có ý kiến. Trú thế 

Tập 326  445 



dài ngắn là do nhân duyên với chúng sanh ở khu vực này. Chúng sanh có duyên thì họ 

trú  thế,  chúng  sanh  không  có  duyên  thì  họ  ra  đi,  sẽ  không  thấy  họ  nữa.  Khi  nào  có 

duyên thì lúc đó họ tái sanh. Trong kinh luận thường nói là ẩn hiện. Hữu duyên các 

ngài  sẽ  hiện  thân,  không  có  duyên  họ  lại  ẩn  thân,  không  nhìn  thấy  nữa.  Không  nhìn 

thấy không có nghĩa là mất đi, mà lúc nào chúng ta nghĩ đến  thì các ngài sẽ hiện hình. 

Ẩn hiện tự tại. Không phải ý của các ngài mà ý của chúng sanh. Chúng sanh nghĩ đến 

họ thì họ đến, chúng sanh không nghĩ đến thì không thấy đâu. Đây là đại tự tại. 

Cho  nên  khi  nhập  niết  bàn  các  ngài  đã  dùng  sức  phương  tiện  để  lưu  xá  lợi.  Một 

thân thể có thể biến ra rất nhiều xá lợi. Thầy tôi Chương Gia Đại Sư, khi  viên tịch, có 

hơn một vạn viên xá lợi. Khi sanh thời có rất nhiều người phê bình ông, nói ông là hoà 

thượng chính trị, cho nên người thân cận ông không nhiều. Đây cũng là chúng tôi có 

duyên, vì người thân cận ông không nhiều, nên chúng tôi mới có thời gian thân cận ông. 

Cho nên mổi tuần có thể cho tôi hai tiếng đồng hồ. Sau khi vãng sanh thiêu lấy được 

nhiều xá lợi như vậy, lúc này không ai nói gì mà mọi người đều tán thán. Ai vãng sanh 

có thể lưu lại hơn một vạn viên xá lợi? Viên lớn cở khoảng như hạt đậu nành, hơn hai 

ngàn viên. Xá lợi nhỏ cũng bằng hạt đậu xanh, còn như hạt gạo lớn thì hơn một vạn 

viên. Còn có hoa xá lợi. 

Cho nên Phật lưu xá lợi là để mọi người làm kỷ niệm, tăng trưởng lòng tin của mọi 

người đối với Phật pháp. Tác dụng của xá lợi là ở đây. Nhìn thấy xá lợi giống như nhìn 

thấy Phật vậy. Chúng sanh cung kính đối với Phật sẽ có phước. lễ kính Như Lai là tu 

phước.  “Chúng sanh phước tận”, chúng sanh phước báo đã hết.  “Thử xá lợi biến vi ma 

 ni  như  ý  bảo  châu.  Thử  châu  đa  tại  đại  hải  trung,  đại  long  vương  dĩ  vi  thủ  sức”.  

Nhưng xá lợi này biến thành ma ni châu. Long Vương đem nó đeo trên đầu. làm trang 

sức cài trên mũ và đội lên trên đầu.  “Nhược chuyển luân thánh vương xuất thế, dĩ từ bi 

 phương tiện năng đắc thử châu. Ư diêm phù đề tác đại nhiêu ích”. Đây là nói chuyển 

luân thánh vương phước báo lớn, người phước báo lớn này xuất hiện ở đời. Những vật 

bảo trân kỳ này cũng xuất hiện cúng dường ngài. Ngài có phước, có thể đạt được. Ở 

nơi Diêm Phù Đề làm đại nhiêu ích. Đại là quảng đại, nhiêu là phông nhiêu, ích là lợi 

ích.  Diêm  phù  đề  là  nói  địa  cầu  này  của  chúng  ta.  Triển  hiện  ma  ni  bảo  là  chư  Phật 

Như Lai trong quá khứ lưu lại xá lợi đã biến hiện ra. Người có phước có thể gặp được, 

có thể đạt được và có thể thấy được. Đây đều là có phước. 

Bên dưới nói:  “Nhược tu y phục, ẩm thực, đăng minh, lạc cụ. Tuỳ ý sở dục chủng 

 chủng vật thời”.  Nghĩa là những lợi ích nào, đưa ra một vài ví dụ. Ví dụ như y phục, 

446  Tập 326 



ẩm thực, đèn, đồ chơi. Có thể nói những đồ chơi của tất cả trò chơi, thật là tuỳ ý muốn 

mà được tất cả các loại. Tuỳ ý, khi tôi muốn các thứ,  tất cả đều có thể hiện. Nó hiện 

bằng  cách  nào?  “Vương  tiện  khiết  trai”.  Chuyển  Luân  Thánh  Vương  họ  tắm  rữa  trai 

giới,  “trí châu ư trường can đầu”.  Đem ma ni châu để trên đỉnh của cây sào dài.  “Phát 

 nguyện ngôn, nhược ngã thật thị Chuyển Luân Vương giả”.  Đây là phát nguyện, nếu 

tôi thật sự là Chuyển Luân Vương.  “Nguyện bảo châu vũ như thử chi vật”. Ngài ở đó 

phát nguyện, bây giờ tôi cần ẩm thực, y phục. Chữ “vũ” này nó không đọc là “vũ” mà 

đọc là “dục” để làm động từ mà nói, từ trên không trung rơi xuống. “Như thử chi vật”, 

tôi hy vọng những y phục đạt được từ trên không trung rơi xuống. Tôi cần ẩm thực thì 

ẩm thực rơi xuống. Tôi muốn cái gì thì cái đó đều rơi xuống. “Nhược biến nhất lý”, rơi 

xuống bao nhiêu? Ông ta nói một dặm phạm vi lớn như vậy. Nếu mười dặm, một trăm 

dặm tuỳ tâm nguyện của tôi. 

 “ Nhĩ thời tức tiện ư hư không trung vũ chủng chủng vật giai xưng sở tu mãn tức thiên 

 hạ nhất thiết nhân nguyện”.  Chỉ có Chuyển Luân Thánh Vương mới làm được. Giống 

như đang biến ma thuật vậy. Cách nói này con người có thể tin tưởng chăng? Điều này 

phải chăng là thần thoại? Chúng ta từ một góc độ khác để xem, thật sự thì lời cổ nhân 

nói  không  sai.  Người  có  phước  ở  đất  phước,  đất  phước  người  có  phước  ở.  Chuyển 

Luân Thánh Vương phước báo lớn. Thời gian họ trú thế bao nhiêu năm, khu vực mà họ 

cư trú nhất định là gió thuận mưa hoà, lúa thóc phong nhiêu. Tất cả tài bảo tự nhiên 

xuất hiện. Xuất hiện gì? Phát hiện khoáng vật, phát hiện kim khoáng, phát hiện ngân 

khoáng, phát hiện kim loại hy hữu của những khoáng sản này. Thật ra chính là ý này. 

Chúng  ta  đối  với  kinh  văn  không  thể  không  linh  hoạt.  Không  linh  hoạt  là  sai. 

Những thứ ta cần là kỳ trân dị bảo hy hữu, thì khu vực này thực sự nó có thể sản sanh 

ra tất cả. Đầy đủ nhu cầu của tất cả chúng sanh. Đây là “dĩ thử bảo tánh lực cố”. Bảo 

này gọi là tánh, nên nó có năng lượng này. Khiến những hiện tượng vật chất này sản 

sanh biến hoá, biến thành chánh báo. Khi chúng sanh không có phước. Những mỏ này, 

khoáng sản ra khỏi mỏ đều biến thành cát. Nó đã biến chất nếu không có phước báo. 

Phước báo từ đâu mà có? Dùng tâm thanh tịnh mà tu ba loại bố thí. Bố thí tài được của 

cải.  Bố  thí  pháp  được  thông  minh  trí  tuệ.  Bố  thí  vô  uý  được  mạnh  khoẻ  trường  thọ. 

Phước báo nhân gian từ chổ này mà có. 



Những người  ở thế giới Cực Lạc giống như Chư Phật Như Lai , đều minh tâm 

kiến  tánh.  Họ  tu  phước  nên  đều  xưng  tánh,  quả  báo  đó  chúng  ta  không  thể  nào  nghĩ  

bàn đến được, không thể tưởng tượng vì nó quá thù thắng. Thật là vô cùng thù thắng 

Tập 326  447 



trang nghiêm. Người trên thế gian này nếu như đều tu phước, thì cả đại địa này là vô 

lượng trân bảo. Lấy không hết, dùng không tận. Vì sao? Bảo này là do sức mạnh của 

công đức kết thành. Bây giờ chúng ta gọi là thành phần hoá học, tâm địa con người 

thiện lương thì những bùn đất này tự nhiên biến thành hoàng kim. Sức mạnh gì? Sức 

mạnh công đức. Sức mạnh này vượt qua vật lý học, các nhà vật lý học không cách nào 

giải thích được. Khoa học cũng không có biện pháp giải thích. Nhưng Phật pháp có thể 

giải thích là tất cả pháp từ tâm tưởng mà sanh ra. 

Tâm tưởng của chúng ta là thuần tịnh thuần thiện, nên đại địa liền xuất hiện những 

thứ này. Nhưng tâm tưởng của chúng ta luôn vẫn còn tạp niệm, cho nên vàng  không 

thuần,  có  cát  ở  trong  đó.  Cần  phải  luyện  ra  vàng  ròng.  Người  ở  thế  giới  tây  phương 

Cực Lạc tâm thuần tịnh, không cần phải rèn luyện. Nhìn thấy đều là hoàng kim, không 

cần phải tinh luyện. Dùng hoàng kim đắp đường cũng không cần dùng đến nhân công, 

nó tự nhiên đắp thành. So với sự tự động hoá của chúng ta ngày nay nó còn tự động 

hoá hơn nữa. Tự động hoá này của chúng ta cần phải nhờ cơ giới, còn tự động hoá của 

thế giới tây phương Cực Lạc là ý niệm. 

Từ chổ này đến nhà của một người bạn đạo, khi tôi muốn đến nhà anh ta thăm. Tôi 

nghĩ một con đường thì con đường này là đến nơi. Tất cả pháp thật là từ tâm tưởng 

sanh. Trên lý mà nói thì được, chính là có thể chuyển đổi với chất. Khi tôi cần thì năng 

lượng sẽ biến thành vật chất. Khi tôi không cần thì vật chất biến đổi thành năng lượng, 

nó  sẽ  không  còn  nữa.  Thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  đã  đến  cảnh  giới  này.  Đây  là 

những gì các nhà khoa học trong mơ tưởng tượng, nhưng đến bây giờ đều không thể 

thực  hiện.  Đây  là  do  nguyên  nhân  gì?  Vì  trong  ý  niệm  của  chúng  ta  đã  xen  lẫn  sự 

không thuần. Đức Phật dạy, trú tâm nhất xứ vô sự bất biện. Nhất xứ là thuần tịnh, nên 

nó có năng lượng lớn như vậy. 

Bất luận vật chất hay tinh thần, mọi việc đều như ý. Không có một chút ý niệm bất 

thiện nào lẫn lộn vào, vì họ ngày ngày nghe Phật giảng kinh thuyết pháp. Có thể đem 

tập khí phiền não trong vô lượng kiếp của chúng ta, đào thải một cách sạch sẽ để trở về 

với tự tánh. Đào thải sạch sẽ, thật sự không còn nữa. Chúc mừng quý vị, vì quý vị đã 

chứng  được  vô  thượng  bồ  đề,  đạt  được  quả  vị  diệu  giác.  Cho  nên  cỏi  thật  báo  trang 

nghiêm của thế giới Cực Lạc, những người nào ở đó? Sơ trụ Bồ Tát đến Đẳng Giác Bồ 

Tát. Đây là bốn mươi mốt vị thứ_Thập trụ, thập hạnh, thập hồi hướng, thập địa, đẳng 

giác. Người đủ bốn mươi mốt vị thứ này ở nơi đó. Nếu không phải vị thứ này thì chúng 

ta không nhìn thấy nơi đó, chúng ta không có phần. 

448  Tập 326 



Nếu như ta là người có vị thứ này, thì nhất định sẽ nhìn thấy, nó sẽ hiện tiền. Đây 

là niềm vui thật sự của thế giới Cực Lạc chứ không phải giả. Đến nơi đó ta hoàn toàn 

hiểu rỏ những gì Phật dạy, “nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh”, “trú tâm nhất xứ vô 

sự bất biện”. Chúng ta ở nơi thế giới này có thể làm được. Ta thật sự có thể làm được 

là chế ngự tâm vào một nơi. Thế giới Cực Lạc có thể làm được thì thế giới này cũng có 

thể  làm  được.  Pháp  thân  Bồ  Tát  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  ứng  hoá  đến  thế  giới  chúng  ta. 

Chúng ta cảm thấy họ thần thông quảng đại. Những gì ta không thể làm họ đều có thể 

làm hết. Vậy họ tại sao không thể giúp chúng ta khởi thần thông? Tại sao không giúp 

chúng ta phát tài lớn? Họ có thể giúp, chỉ đáng tiếc chúng ta không có phước báo. Ta 

không có phước báo sẽ không gánh vác nổi. 

Mạng của chúng ta không có tiền tài, nên khi ta có nhiều tiền tài. Thì tiền tài đạt 

được mà mạng không còn, phải trả một giá thảm khốc như vậy. Các ngài không cho 

chúng ta, không cho là vì lòng từ bi. Các ngài dạy chúng ta tu hành, dạy tích luỹ công 

đức, dạy đoạn ác tu thiện. Chúng ta tu đến trình độ như họ vậy, nước chảy thành sông 

lớn, thì phước báu và trí tuệ chúng ta sẽ hiện tiền. Thần thông đạo lực mọi thứ đều hiện 

tiền, đây là từ bi chân chánh. Nên chúng ta mới biết, dạy học quan trọng biết bao! Chỉ 

dựa vào dạy học không có bất cứ công tác nào, thì ngọn nguồn cuộc sống chúng ta từ 

đâu đến? Chúng ta đều lo lắng. Thế giới tây phương Cực lạc không như vậy. Vì sao? 

Các ngài có như ý châu. Cầu điều gì thì nó hiện điều đó. 

Chổ này của chúng ta nếu thật sự giống như thôn Di Đà, thậm chí là thành Di Đà. 

Mọi người ở nơi đây ngày ngày giảng kinh dạy học. Tôi nói với quý vị, có vị đại hộ 

pháp đang hộ trì cúng dường chúng ta, ta không cần phải bận tâm. Đại hộ pháp này là 

ai? Đại hộ pháp là Phật A Di Đà. Dưới đại Hộ Pháp có một tổng quản, ông ta chuyên 

môn quản lý việc này. Vị tổng quản này là ai? Là Bồ Tát Vi Đà. Chúng ta cần phải tin 

tưởng, thật sự tu hành. Mổi ngày lên lớp học Phật, người  đó đói chết, lạnh chết. Vi Đà 

Bồ Tát phải bị cách chức. Điều này là thật không phải giả. 

Bồ Tát Vi Đà rất tận tâm với công việc. Chỉ cần ta thật tâm tu hành, thì ngài luôn 

quan tâm đến chúng ta. Ta thiếu điều gì ngài sẽ đưa đến ngay, điều này không giả chút 

nào. Nếu chúng ta không tin, tự mình đi tìm bổn đạo, đi khắp nơi quyên góp. Như vậy 

thì Bồ Tát Vi Đà không thể nhẹ nhàng được. Người này tôi có thể không cần quản, họ 

tự chịu trách nhiệm. Nên ngài không quản lý người này nữa. Tôi đời này không tự lo, 

tuyệt đối không đi quyên góp, không đi xin tiền. Có việc gì thì đã có Bồ Tát Vi Đà lo, 

tôi không cần phải cầu ngài. Ngài tự nhiên sẽ thay tôi làm tốt. 

Tập 326  449 



Chúng tôi đối với Chư Phật Bồ Tát phải có lòng tin, lòng tin kiên định, không có 

chút hoài nghi nào. Ở nơi thế gian này thật sự làm Phật sự. Phật sự với thế giới Cực 

Lạc hoàn toàn giống nhau. Chúng ta ở đây làm Phật sự. Chúng ta đồng tu cùng ở một 

nơi ngày ngày lên lớp, mổi giờ mổi khắc đều đang chia sẽ những thời niệm Phật sớm 

tối. Sáng sớm hai tiếng đồng hồ, buổi tối hai tiếng đồng hồ niệm Phật. Ban ngày học 

tập kinh điển. Cuộc sống vui vẻ biết bao, tự tai biết bao. 

Nêu thật sự không có người lo, thì Phật Bồ tát không linh, không có cảm ứng. Các 

ngài thật sự có cảm ứng, điều gì cũng không thiếu. 

Bên dưới nói:  “Bỉ an lạc Phật độ diệc như thị, dĩ an lạc tánh chủng chủng thành 

 tựu cố” Đây là gọi là tánh.  “Hựu tương tợ tương đối giả. Luận Chú viết, bỉ bảo đãn 

 năng  dữ  chúng  sanh  y  thực  đẳng  nguyện,  bất  năng  dữ  chúng  sanh  vô  thượng  đạo 

 nguyện” .  Cho  nên  Vô  thượng  đạo  là  Phật  A  Di  Đà  dạy.  Còn  bảo  là  gì?  Bảo  là  cúng 

dường. Những gì cần thiết trong vật chất như y phục đồ ăn uống, chổ ở, thì trân bảo 

này cúng dường. Trân bảo là gì? Đều là vô lượng công đức thành tựu. Ở thế giới Cực 

Lạc như vậy, ở thế giới của chúng ta đây cũng như vậy. Người ở thế giới chúng ta thật 

đáng tiếc, mọi người đều không biết tu để tích luỹ công đức. mê mất tự tánh, đối với 

giáo huấn của thánh hiền đầy dẫy nghi hoặc, không xác định nhân tố này nên tạo thành 

chướng ngại thật sự. 

Nên người học Phật, trước tiên phải thật sự tin tưởng Phật, thì Phật cũng thật sự gia 

hộ  chúng  ta.  Phật  không  trực  tiếp  gia  hộ,  thì  cũng  sai  Bồ  Tát  lo  cho.  Người  thật  sự 

muốn tu phước trồng phước, các ngài sẽ đến gia hộ. Chỉ cần chúng ta nhất tâm làm tốt 


việc đạo. Trong nhà Phật thường nói, một Phật xuất thế thì ngàn Phật ủng hộ. Chúng ta 

phát nguyện đến thế gian này giáo hoá chúng sanh, chủ trì chánh pháp. Thì có ngàn vị 

Phật hoá thân làm trợ thủ cho chúng ta, làm hộ pháp của ta, làm tín đồ của ta.Chúng 

thường tuỳ của Đức Thế Tôn có 1255 người. Tôi nói vói quý vị, 1255 người này rất 

nhiều vị đều là Phật tái sanh, đại Bồ Tát tái sanh chứ không phải là người  thường đâu. 

Lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, có rất nhiều đại hộ pháp đệ tử tại gia như quốc vương, 

đại thần, đại phú trưởng giả. Cũng là chư Phật Bồ Tát hoá thân đến. Vấn đề này chúng 

ta đã minh bạch hiểu rỏ. Đức Phật có phước báo lớn, có thể cảm động chư Phật Như 

Lai đến hộ trì chúng ta. Chúng ta là phàm phu làm sao có phước báo lớn lao như vậy? 

Làm sao có thể cảm động Chư Phật đến hộ pháp? Quý vị có thể tìm ra phương pháp 

chăng? Bây giờ chúng ta cư trú trên địa cầu này, thiên tai quá nhiều. Chúng sanh không 

tìm ra phương hướng, không còn luân lý đạo đức, quên đi Tam bảo, khổ không sao nói 

450  Tập 326 



hết. Nếu quý vị thật sự phát tâm kiến lập đạo tràng, ý niệm của chúng ta vừa mới khởi, 

thì toàn bộ tin tức mười phương chư Phật nhận được ngay, tự nhiên cảm ứng. Các ngài 

không có khởi tâm động niệm, tự nhiên cảm động. Chúng ta cảm nhận được, đây chính 

là Phật lực gia trì. Oai thần Tam Bảo thật không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta có thể làm được, nhưng không thể kể công, không thể ngạo mạn. Vì sao? 

Công này quy về Phật Di Đà, công này quy về Bồ Tát. Không có Phật Bồ Tát gia trì, 

thì  chúng  ta  có  năng  lực  gì?  Điểm  này  phảt  hiểu.  Nếu  tự  cho  rằng  có  công  đức,  thì 

không phải Phật gia trì mà ma gia trì chúng ta. Ma cũng có sức mạnh này để gia trì này. 

Nhưng Ma gia trì hậu quả nhất định không tốt. Trước mắt có thể huy hoàng một chút, 

nhưng về sau rất thê thảm. Còn Phật gia trì càng về sau càng thù thắng. 

Hay nói cách khác, khởi tâm động niệm phải tương ưng với tánh đức. Quay lưng 

lại tánh đức là sai, hoàn toàn sai. Tánh đức chính là thanh tịnh bình đẳng giác. Thanh 

tịnh là gì? Một chút trần cũng không nhiễm. Dù làm có nhiều việc tốt cũng giống như 

không làm, nếu nói tôi làm bao nhiêu việc tốt, xong! Quý vị hoàn toàn nhiễm ô. Trong 

đại thừa giáo thường nói: “tam luân thể không”, bao gồm hàng ngày chúng ta  học kinh 

giáo,  ở  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  cũng vậy.  Đức  Phật  A  Di  Đà  ngày  ngày  thuyết 

pháp. Thuyết mà không thuyết, không thuyết mà thuyết. Chư vị Bồ Tát ngày ngày đang 

học. Học mà không học không học mà học. Trong tâm thanh tinh thì đều không có dấu 

tích. Đây gọi là thiện học. 

Tuy chúng ta học tập bất thiện. Vì sao? Chấp tướng khởi ác niệm. Ác niệm là gì? 

Cho rằng mình có công đức, tôi rất tài giỏi. Đây là tạo nghiệt. Hoàn toàn trái ngược với 

những  gì  trong  kinh  Kim  Cang  nói.  Trong  kinh  nói,  không  có  ngã  tướng,  không  có 

nhân tướng, không có chúng sanh tướng, không có thọ giả tướng. Rời tất cả tướng, tức 

tất cả pháp là công đức. Chấp tướng là phước đức của thế gian, mà công đức không có. 

Công đức là tâm thanh tịnh, phước đức là tâm nhiễm ô. Nên công đức rất khó. 

Thế giới Cực Lạc là do vô lượng công đức mà thành tựu, không phải là phước đức. 

Nếu chư vị sanh thiên, quý vị xem đến thiên đường. Thiên đường là phước đức thành 

tựu, không phải công đức. Ngày xưa đế vương ở nhân gian, cung điện lầu các phòng ốc 

hoa lệ, đều là phước đức, nó không phải là công đức. Thế giới tây phương Cực Lạc là 

công đức  không  phải  phước  đức.  Công  đức  gọi  là  tánh, phước  đức  là  tình chấp.  Nó 

không xa lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Điều này chẳng thể không biết. 

Nên đã là ma ni bảo. Ma ni bảo có thể khiến cho cuộc sống vật chất chúng ta không 

hề thiếu thốn, nhưng không thể cho chúng ta Phật pháp. Sự thù thắng của thế giới Cực 

Tập 326  451 



Lạc là Phật A Di Đà ngày ngày đang giảng kinh thuyết pháp. Chư vị Bồ Tát đang ngày 

ngày học tập tiếp nhận giáo huấn. Tuy tiếp nhận giáo huấn của Chư Phật Bồ Tát, họ 

đồng thời cũng có thể cảm ứng đạo giáo với tất cả chúng sanh có duyên trong  biến 

pháp giới hư không giới. Họ có năng lực này. 

Chúng sanh bất luận ở đường nào, họ đều có đau khổ, có tai nạn. Họ khởi tâm động 

niệm chúng ta đều biết, và có thể hiện thân đi giúp đở họ_ Hoá thân đi. Chúng ta có rời 

xa Phật A Di Đà không? Không rời xa. Không rời xa, nhưng họ phân thân đi. Họ có thể 

phân bao nhiêu thân? Có thể phân vô lượng vô biên thân. Những thân họ phân giống 

như trong kinh Lăng Nghiêm nói:  “Đương xứ xuất sanh, tuỳ xứ diệt tận”.  Họ hiện thân 

như vậy. Biến pháp giới hư không giới không có cự ly, điều này chư vị cần phải hiểu. 

Chẳng những không có cự ly, cũng không có trước sau. Xưa nay trong ngoài đều bất 

khả đắc, đây là cảnh giới minh tâm kiến tánh. Đây là cảnh giới của Phật và Pháp thân 

Bồ Tát. Chúng ta nghe được vô cùng ngưỡng mộ, mà không biết rằng cảnh giới này ở 

ngay  trước  mắt.  Do  chúng  ta  có  chướng  ngại.  Khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp 

trước là chướng ngại. Đoạn trừ nó chúng ta sẽ nhìn thấy 

Chúng ta tiếp tục xem bên dưới,  “hựu bỉ bảo”, đây chính là ma ni bảo.  “Đản năng 

 dữ chúng sanh nhất thân nguyện, bất năng dữ chúng sanh vô lượng thân nguyện”.  Đây 

là nói ma ni bảo này, chỉ có thể giúp ta hiện tại, không thể giúp ta vĩnh cữu. Giống cấp 

cứu  vậy,  chỉ  cứu  nhất  thời  mà  không  thể  cứu  cả  đời.  Chư  Phật  Bồ  Tát  gia  trì  tất  cả 

chúng  sanh,  nhưng  phải  tuỳ  thuận  nghiệp  báo  của  chúng  sanh.  Chúng  sanh  có  thiện 

nghiệp, phật Bồ Tát giúp họ tu thiện. Chúng sanh đang tạo ác nghiệp, Phật Bồ Tát cũng 

giúp đở họ, hy vọng ác nghiệp của họ giảm đi ít phần. Nếu bảo họ đừng tạo nghiệp họ 

chuyển không được. Họ bị nghiệp lực chi phối. Chỉ có thể dùng phương tiện thiện xảo 

làm nghiệp lực của họ giảm nhẹ đi. 

Nghiệp lực họ rất nặng thì sao? Đôi khi Bồ Tát phải giúp họ nặng hơn một chút, đó 

là giúp đở họ. Giúp năng hơn là sao? Khiến họ mau đoạ địa ngục. Đoạ địa ngục là tiêu 

nghiệp  chướng.  Nghiệp  chướng  tiêu  trừ,  khi  họ  trở  ra  lại  tiếp  tục  tiếp  dẫn.  Khiến  họ 

đến địa ngục chịu tội sớm một chút, để sớm ngày được ra. Vẫn là vì đại từ đại bi, nhất 

định giúp họ viên thành Phật đạo. Đây là tâm Bồ Tát, tâm của Bồ Tát là như vậy. 

Bên  dưới  giải  thích  tương  tự  câu  này,  “Hữu  như  thị  đẳng  vô  lượng  sai  biệt,  cố 

 ngôn  tương  tợ.  Cái  vị  Cực  Lạc  quốc  độ  thành  tựu  bất  khả  tư  nghị  lực.  Siêu  du  nhất 

 thiết, vô năng tỷ giả” . Đều là giới thiệu và nói rỏ cho chúng ta chân tướng sự thật của 

thế  giới  Cực  Lạc.  “Kim  tá  ma  ni  vi  dụ,  thử  bảo  thật  diệc  viễn  viễn  bất  như.  Cố  vân 

452  Tập 326 



 tương tợ, thả chỉ thị miễn cưỡng dĩ vi đối tỷ, cố vân tương đối. Đối giả, đối bỉ dã” . So 

sánh làm sao cũng không có cách nào so sánh cho thích hợp, tìm không thấy. Chỉ có 

thể dùng ma ni bảo của thế gian để so sánh, khiến cho chúng ta từ chổ này từ từ lãnh 

hội  được  một  vài  khái  niệm,  tình  trạng  chân  thật.  Cần  phải  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  ta 

phải thật sự hiểu rỏ triệt để. Đây chính là phương tiện thiện xảo của chư phật Bồ Tát. 

Nói không được, nên miễn cưỡng nói cho chúng ta_chính là ý này. Thực tế thế giới 

Cực Lạc là quá tốt. Phàm phu không nhận thức được, không biết, nên lâu nay cứ bỏ lở 

qua  những  nhân  duyên  này.  Chúng  ta  có  bỏ  lở  không?  Trong  quá  khứ  bỏ  lở  qua  rất 

nhiều. Bao nhiêu lần gặp được đều bỏ qua cơ hội, hy vọng đời này không bỏ lở nữa. 

Như vậy thì đời này của chúng ta sẽ thành tựu 

Chúng ta xem đoạn bên dưới  “Hựu vô lượng công đức, cụ túc trang nghiêm giả”. 

Vẫn  là  nói  câu  này.  “Đàm  Loan  Đại  Sư  Luận  Chú  viết”,   trong  Vãng  Sanh  Luận  nơi 

phần chú giải nói.  “Tùng Bồ Tát trí tuệ thanh tịnh nghiệp khởi trang nghiêm Phật sự, y 

 pháp  tánh  nhập  thanh  tịnh  tướng.  Thị  pháp  bất  điên  đảo,  bất  hư  nguỵ  danh  vi  chân 

 thật công đức”.  Ở dưới Hoàng Niệm Tổ giải thích đoạn này cho chúng ta.  “Đàm Loan 

 đại sư hoà bàn thác xuất Như Lai mật tạng. Chân nan đắc, cái vị Bồ Tát y ư pháp tánh 

 chi  bảo  tế,  nhập  ư  thanh  tịnh  trí  tuệ”.  Đây  giải  thích  điều  gì?  Từ  trí  tuệ  thanh  tịnh 

nghiệp của Bồ Tát bắt đầu, nói câu này. 

Nếu  chúng  ta  muốn  kiến  lập  một  đạo  tràng  như  chánh  pháp.  Những  người  phát 

khởi này, nếu không phải dùng trí tuệ thanh tịnh nghiệp thì đạo tràng này sau khi kiến 

lập cũng sẽ phiền phức. Vì sao? Tranh danh đoạt lợi. Đây là những gì mà các bậc cổ 

đức đã nói. Khi xây dựng đạo tràng, mọi người đều là Bồ Tát. Người góp tiền người 

góp sức một cách vui vẻ. Nhưng sau khi xây dựng xong rồi, mọi người đều thành la 

sát.  Vì  sao?  Vì  họ  đã  tranh  chấp.  Điều  này  tôi  thấy  qua,  cho  nên  cả  đời  không  giám 

kiến lập đạo tràng. 

Lúc trước tôi học với thầy Lý. Khi xuất gia tiếp nhận lời thỉnh mời bên ngoài. Nên 

đi dạy. Được họ mời, tôi xin phép thầy, được thầy đồng ý mới đi. Đến đạo tràng của nữ 

chúng giảng kinh cho họ. Một hôm khi đi giảng xong trở về Đài Trung nghỉ ngơi. Hình 

như  một  tuần giảng hai  ba lần.  Có lần đến rồi, biết  được  trong chúng xuất  gia đang 

tranh cãi. Tôi hỏi nguyên nhân gì mà tranh cãi? Họ bảo khi xây chùa, đệ tử của vị tỳ 

kheo ni này đi khắp nói quyên góp, mới xây xong đạo tràng này. Là người quyên góp 

được nhiều nhất cô ta nói cô ta muốn làm chủ. Lần thứ nhất cô nói cô muốn làm tri 

Tập 326  453 



khách của chùa. Tranh dành địa vị này, lão Hoà thượng giải quyết không được. Ồn ào 

như trời long đất lở. 

Thật thì khi chùa chưa xây dụng xong thì mọi người đều vui vẻ hợp tác. Tôi quyên 

góp  được bao  nhiêu,  cô  quyên  góp  được  bao  nhiêu  đều rất  hoan hỷ.  Nhưng khi  xây 

xong  chùa  thì  tranh  danh  đoạt  lợi.  Tôi  đem  việc  này  nói  vói  thầy  Lý.  Thầy  Lý  nói, 

đừng đi nữa. Tôi nói kinh chưa giảng xong. Thầy nói không sao! Vì thế nên tôi không 

đi nữa. Thầy tuổi đã lớn, những điều thấy được rất nhiều, nên nói vói tôi, khó! Thật 

không  dễ.  Những  đạo  tràng  ngày  xưa  đều  không  phải  quyên  góp  mà  xây  nên.  Đạo 

tràng sớm nhất là quốc gia kiến lập, điều này không có gì để nói. 

Quý vị xem chùa chiền ở Trung Quốc, ở trên hoành phong viết là sắc kiến. Chính 

là Hoàng đế hạ lệnh cho quốc gia kiến lập. Còn có một vài chùa là do đại phú trưởng 

giả.  Khi  lớn  tuổi  đã  đem  nhà  ở  của  họ,  biệt  thự  hoa  viên  cúng  dường  để  làm  đạo 

tràng_Một người cúng dường. Còn kinh tế của đạo tràng  phải làm sao? Những vị hộ 

pháp này mua đất đai rừng núi tặng cho đạo tràng. Đạo tràng đem dất đai này để cho 

nông dân trồng trọt. Cho nên cuộc sống của họ rất ổn định, họ không cần người khác 

cúng dường. Họ để cho nông phu trồng trọt rồi phân chia với nông phu, nên kinh tế của 

họ  rất  ổn  định.  Người  ở  nơi  đạo  tràng  yên  tâm.  Tâm  an  thì  đạo  trưởng,  họ  dể  dàng 

được tâm thanh tịnh, vì họ không lo lắng. 

Bây giờ đạo tràng không có tài sản, sinh hoạt kinh tế không ổn định. Cho nên phải 

nghĩ cách ra bên ngoài quyên góp, đi vận động. Làm những việc này nên tâm họ không 

thanh tịnh. Như vậy thì đạo nghiệp làm sao thành tựu được? Đương nhiên có khó khăn, 

cho nên hoàn cảnh kinh tế quan trọng. Vì thế công đức hộ pháp là không thể nghĩ bàn. 

Không có hộ pháp người học Phật sẽ không thể thành tựu. Nhưng người học Phật đang 

cần  nhu  cầu  đời  sống  vật  chất  nhưng  tuyệt  đối  không  thể  tham  lam.  Người  học  Phật 

cuộc sống sinh hoạt chỉ cần đơn giản. Mổi ngày chỉ cần có thể ăn no mặc ấm, có một 

chổ nhỏ để che nắng che mưa là đủ, biết vừa đủ là thường an vui. Không nên nghĩ đến 

ngày mai, không nên nghĩ đến sang năm. Vì nó chưa đến, mà chúng ta vọng tưởng là 

sai. Cần phải sống trong hiện tại, như vậy mới đúng. 

Nên lời của đại sư Đàm Loan trong Luận Chú chúng ta cần phải học, phải ghi nhớ. 

 “Tùng Bồ Tát trí tuệ thanh tịnh nghiệp khởi trang nghiêm Phật sự, y pháp tánh nhập 

 thanh  tịnh  tướng.  Thị  pháp  bất  điên  đão,  bất  hư  nguỵ  danh  vi  chân  thật  công  đức. 

 Pháp tánh thanh tịnh bất nhiễm, pháp tánh không tịch”.  Chúng ta nói một cách cụ thể 

chính  là  phải  nương  vào  tâm  thanh  tịnh,  nương  vào  tâm  bình  đẳng,  nương  vào  tâm 

454  Tập 326 



giác. Giác mà không mê. Đây chính là không điên đảo, không hư nguỵ. Đây chính là 

chân  thật  công  đức.  Khai  thị  của  ngài  Đàm  Loan,  Hoàng  Niệm  Tổ  rất  tán  thán   “hoà 

 bàn thác xuất Như Lai mật tạng”.  Như Lai ở đây là nói Phật A Di Đà. Phật A Di Đà 

làm  sao  để  kiến  lập  thế  giới  Cực  Lạc,  chính  là  trí  tuệ  thanh  tịnh  nghiệp.  Điều  này 

chúng ta cần phải học. 

 “Cái vị Bồ Tát y ư pháp tánh chi thực tế. Nhập ư thanh tịnh trí tuệ, tức kinh trung chi 

 trú chân thật huệ. Cố viễn ly hư nguỵ điên đão. Phóng hạ khởi tâm động niệm, phân 

 biệt chấp trước. Thị vi chân thật công đức”.  Chân thật công đức là nhất niệm bất sanh. 

Chân thật công đức tức vô lượng công đức. Một niệm bất sanh trở về tự tánh. Tự tánh 

vốn đầy đủ vô lượng vô biên công đức.  “Cực Lạc thế giới nãi như thị chân thật công 

 đức  chi  sở trang  nghiêm,  cố  viết  cụ  túc  trang nghiêm”.  Đạo tràng này của  chúng ta 

kiến lập ở đây cũng đã mười năm, chúng ta làm không được công đức như các vị Bồ 

Tát  vậy.  Nhưng  kinh  tế  của  đạo  tràng  này  từ  trước  giờ  chúng  tôi  chưa  từng  lo  lắng, 

chưa từng nghĩ đến. Là Tam Bảo gia trì, Di Đà Thế Tôn hộ pháp. Thường trú ở chổ 

này, tứ chúng đệ tử không lo lắng bất cứ điều gì , không nhọc lòng. Quả nhiên có thể 

thâm nhập một môn huân tu lâu dài, thì trong mười năm này thành tựu của quý vị sẽ rất 

cao. Không thể đến quả vị Bồ Tát, cũng có thể đến La Hán. Nhưng quý vị không nắm 

bắt chặt cơ duyên này. 

Phật Bồ tát không có lỗi với chúng ta, nhưng chúng ta lại có lỗi với Chư Phật Bồ 

Tát. Nên tôi hy vọng, từ đây về sau mười năm của lần thứ hai. Quý vị sẽ có thành tựu. 

Nếu quý vị còn không thành tựu, đó chính là như người xưa nói, đời này không ngộ 

đạo, thì phải mang long đội sừng để trả. Tín thí mười phương cúng dường, phước đức 

của họ tuyệt đối không phải nhỏ. Họ có phước báo. Chúng ta có thể có thành tựu, thì 

phước báo của họ càng lớn. Chúng ta không có thành tựu, thì chúng ta đời sau phải báo 

trả. Nghiệp nhân quả báo không sai chút nào. 

Trong thời kỳ mạt pháp này, nhắc đến Phật giáo chúng ta đều rơi nước mắt. Phật 

giáo đã đến cận kề giai đoạn tồn vong, nếu chúng ta không tinh tấn nổ lực, Phật pháp 

có thể bị diệt tận. Tâm hành của chúng ta không phù hợp với yêu cầu của Phật Bồ Tát, 

các ngài vẫn đến hộ trì, từ bi đến cực điểm. Chúng ta từ chổ này để lãnh hội, nếu chúng 

ta thật sự y giáo phụng hành, chư Phật Bồ Tát hộ trì như vậy, chúng ta cảm thấy đó là 

lẽ đương nhiên. Nhưng chúng ta không y giáo phụng hành. Giới định huệ tam học đều 

không  đủ,  mổi  ngày  đều  học  một  chút  sơ  sài  trong  kinh  điển,  không  lợi  ích  gì,  tâm 

cũng chưa thay đổi. Chính là phương pháp đơn giản nhất, tôi giảng rất nhiều lần, đem 

Tập 326  455 



Phật A Di Đà để trong tâm nhưng đều không làm được. Tôi chưa nhìn thấy người nào 

thật sự để Phật A Di Đà trong lòng. Trong tâm vẫn còn tạp loạn, vọng niệm lung tung. 

Toàn là vọng tưởng không có chánh niệm. 

Đây  là  gì?  Đây  là  nghe  kinh  chưa  đủ,  chưa  khai  ngộ.  Vì  sao  không  khai  ngộ? 

Không  có  tâm  cung  kính.  Tâm  chân  thành  cung  kính  không  đủ.  Ấn  Quang  đại  sư 

thường nói, một phần thành kính được một phần lợi ích, mười phần thành kính được 

mười phần lợi ích. Chúng ta đến một phần thành kính cũng không có. Một phần thành 

kính là gì? Là chánh tín. Hai phần thành kính là chánh giải, phải thật sự lý giải. Trên ba 

phần  là  thật  sự hành  trì,  quyết  định  vãng  sanh.  Chúng  tu hành  chơn  chánh trong đạo 

tràng,  bốn  chúng  tại  gia  xuất  gia,  nam  nữ  cư  sĩ.  Tâm  địa  thanh  tịnh,  không  có  vọng 

niệm.  Khởi  tâm  động  niệm  tư  duy  đạo  lý,  nghĩ  đến  những  gì  đã  học  tập  trong  kinh 

điển, không có vọng tưởng. Khi không suy nghĩ đạo lý thì nghĩ  đến Phật. Nhớ Phật 

niệm  Phật,  hiện  tiền  và  tương  lai  nhất  định  thấy  Phật.  Không  tạp  niệm,  không  hoài 

nghi.  Tinh  thần  này,  tâm  hành  này  tiếp  nhận  mười  phương  cúng  dường,  thì  tiêu  hoá 

được không bị mắc nợ. Họ thật sự cúng dường Tam Bảo thì họ được phước. Nếu tâm 

hành chúng ta không tương ưng, thì họ không có tu được công đức, mà họ tu là phước 

đức. 

Người  không  học  Phật  không  hiểu  được  những  điều  này.  Chúng  tôi  đối  với  kinh 

điển đã 60 năm mà vẫn kiên nhẫn siêng năng. Những việc này chúng tôi hoàn toàn rỏ 

ràng minh bạch. Khởi tâm động niệm là suy nghĩ đạo lý, mở miệng ngậm miệng là để 

niệm Phật. Đây là chúng ta đang hành Bồ Tát đạo, đang hành trong chánh pháp. Đạo 

tràng này có một hai người y giáo tu hành, thì đây gọi là đạo tràng chánh pháp. Nếu 

không có, thì  cũng may có tứ chúng đồng tu, còn chưa tạo ác nghiệp sâu nặng. Đại 

khái Chư Phật Như Lai nhìn thấy cũng đã rất vừa lòng. Chúng ta cần phải thể hội được 

từ bi của chư Phật Bồ Tát, hộ niệm của chư Phật Bồ Tát. Chúng ta nợ Chư phật Bồ Tát 

quá nhiều, đối với chư hộ pháp mười phương thì nợ càng nhiều. Hy vọng mọi người nổ 

lực, ngay từ hôm nay vẫn còn kịp quay đầu. 

Kinh điển nhất định phải rỏ ràng thấu triệt, là nơi căn cứ cho chúng ta tu hành sám 

hối. Thế nào gọi là tà, sao gọi là chánh, cái gì là thiện, cái gì là ác. Đều phải lấy kinh 

điển làm tiêu chuẩn. 



Hết giờ rồi hôm nay chúng ta học đến đây 



---------------------------------------------------------------------------------------------------- 

456  Tập 326 



 

Tập 327 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình minh 

Thời gian: ngày 16 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời mọi người xem  “Đại Thừa 

 Vô Lượng Thọ Kinh Giải”, trang 386 hàng thứ 4, chúng ta bắt đầu xem từ đầu. 

 “Cố viễn ly hư nguỵ điên đảo, thị vi chân thật công đức”.  Cái gì là hư nguỵ điên đảo? 

Trong  giáo  lý  đại  thừa,  Đức  Thế  Tôn  thường  nói  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước. 

Vọng tưởng là hư nguỵ, phân biệt chấp trước chính là điên đảo. Viễn ly là đem vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước buông bỏ hết. Đây chính là công đức chân thật. Hay nói 

cách khác, công đức chân thật là nhất niệm bất sanh. Vì sao nhất niệm bất sanh là công 

đức chân thật? Nhất niệm bất sanh là chân tâm. Chân tâm vốn không dao động, chân 

tâm vốn tự thanh tịnh. Chân tâm vốn tự đầy đủ, có thể sanh ra muôn pháp. Đây là công 

đức chân thật. 

Buông bỏ hư nguỵ điên đảo không phải là vô tưởng định. Điều này nhất định phải 

hiểu cho rõ ràng minh bạch. “Cái gì tôi cũng không nghĩ đến”, đây là vô tưởng định. 

Tại  sao?  Trong  tâm  có  “cái  gì  tôi  cũng  không  muốn”.  Nhưg  thật  sự  ta  vẫn  là  đang 

muốn_muốn cái gì cũng không muốn đó. Cho nên đây là giả chứ không phải là thật. 

Vô tưởng định cũng rất đáng sợ. Họ ở cõi trời Sắc giới. Tứ thiền, Đệ tứ thiền, Tứ thiền 

thiên.  Tứ  thiền  có  cửu  thiên,  trong  đó  có  trời  vô  tưởng.  Định  này  tu  thành  công,  sẽ 

vãng sanh đến đó. Thiên này là Thiên nhân, đều là cái gì cũng không muốn, nhập vào 

Vô tưởng định. Họ không thể ra khỏi tam giới, không thể ra khỏi luân hồi. Sau khi định 

công  mất  đi,  vẫn  phải  luân  hồi  trong lục  đạo.  Điều  này  chúng  ta  nhất  định phải  biết. 

Viễn ly hư nguỵ điên đảo, đây là chân công phu. Điều này cần phải luyện, nhưng luyện 

ở đâu? Chính là trong cuộc sống hằng ngày, trong công việc của, trong cách đối nhân 

xử thế tiếp vật của chúng ta. 

Trong Phật pháp nói, lục căn chúng ta tiếp xúc cảnh giới lục trần. Đầu phải luyện 

không chấp trước. Tôi nhìn rất rõ ràng, nghe rất rõ ràng không còn chấp trước. Và từ 

chổ này bắt đầu luyện. Luyện thành công không chấp trước rồi thì thật đáng nể. Không 

Tập 327  457 



chấp trước luyện thành công thì thật là không còn chấp trước. Pháp trong thế xuất thế 

gian tất cả không còn chấp trước, như vậy là chứng quả A la hán, ra khỏi luân hồi lục 

đạo. 

Hay nói cách khác, lục đạo từ đâu mà có? Lục đạo là từ chấp trước mà có. Có chấp 

trước là có lục đạo. Không chấp trước thì lục đạo không có. Đạo lý này cần phải hiểu. 

A  la  hán  siêu  việt  luân  hồi  lục  đạo,  chính  là  vì  những  gì  trong  lục  đạo  họ  hoàn  toàn 

buông bỏ, không còn chấp trước. Nhưng họ vẫn còn phân biệt, còn vọng tưởng. Nên họ 

có thể ra khỏi lục đạo nhưng không ra khỏi mười pháp giới. Bên ngoài luc đạo còn có 

tứ thánh pháp giới. Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật họ không vượt ra được. Trong 

lục đạo, phàm phu gọi là nội phàm. Bên ngoài lục đạo, tứ thánh vẫn là phàm phu gọi là 

ngoại  phàm-  phàm  phu    ngoài  lục  đạo.  Phàm  thánh  dùng  tiêu  chuẩn  nào  để  chia  ra? 

Dùng chân tâm và vọng tâm. 

Dùng chân tâm là thánh nhân, dùng vọng tâm là phàm phu. Hay nói cách khác, tứ 

thánh pháp giới cũng là dùng vọng tâm. Vọng tâm chính là A lại da. Cho nên A la hán, 

Bích Chi Phật, Bồ Tát, Phật là Phật trong mười pháp giới. Đều chưa viễn ly A lại da, 

vẫn là dùng A lại da. Chỉ là tứ thánh pháp giới dùng chơn chánh, còn lục đạo dùng tà 

nguỵ, dùng sai lệch. Là vọng tâm, nhưng là vọng tâm sai lệch tà nguỵ. Tứ thánh pháp 

giới dùng vọng tâm, nhưng là vọng tâm thuần chánh. Thuần chánh từ đâu mà có? Do 

Phật Bồ Tát giáo huấn mà có. Thật sự y giáo phụng hành. Đã rời ngã tướng, đã buông 

bỏ, nhưng chưa rời ngã kiến. Tứ thánh pháp giới đều đã phá tứ tướng, nhưng chưa phá 

tứ kiến. 

Trong kinh Kim Cang nói ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến. Nếu 

phá được tứ kiến họ sẽ vượt ra mười pháp giới, đó chính là pháp thân Bồ Tát. Họ ở nơi 

cõithật  báo  trang  nghiêm  của  Như  Lai.  Cõithật  báo  trang  nghiêm  của  Như  Lai,  cũng 

chính là cõithật báo trang nghiêm của chính mình. Điều này chẳng thể không biết. Ở 

chổ này nói công đức chân thật. Địa vị này rất cao, nhất niệm bất sanh. Cảnh giới này 

là cảnh giới của viên giáo sơ trụ Bồ Tát và biệt giáo sơ địa trong Kinh Hoa Nghiêm, 

cũng chính là những gì trong thiền tông nói, phá nhất phẩm vô minh chứng nhất phần 

pháp thân. Thường nói đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Cảnh giới này là kiến tánh 

thành Phật, pháp thân Bồ Tát chân thật công đức. 

“Chân thật công đức tức vô lượng công đức”. Vì sao? Bởi người này đã kiến tánh, 

cũng chính là họ chứng được pháp tánh. Pháp tánh có thể sanh vạn pháp. Trong “Hoàn 

Nguyên Quán” nói là xuất sanh vô tận, đây là vô lượng công đức. Cho nên chúng ta đã 

458  Tập 327 



chứng được công đức chân thật. Tự nhiên khởi tác dụng chính là vô lượng công đức. 

Có thể đối với tất cả chúng sanh có duyên trong biến pháp giới hư không giới. Chúng 

sanh có duyên rất nhiều, vô lượng. Chúng sanh có cảm, quý vị có thể có ứng, tự nhiên 

ta sẽ ứng. Thân của Bồ Tát giống như tiếp nhận tin tức trên mạng internet vậy. Tin tức 

của biến pháp giới hư không giới tất cả đều có thể nhận được. Nhận được lập tức sẽ có 

phản  ứng,  chứ  không phải không  phản  ứng.  Giống  như sau  khi  ta  nhận được  thì  liền 

đáp trả. Tin tức từ bên ngoài đến là hữu ý, cũng có vô ý. Nhưng phản ứng của ta hoàn 

toàn  vô  ý, tức  là  không  thông  qua  tâm  ý  thức,  đó  là phản ứng  của  tự  tánh.  Trong đó 

không có xen lẫn tâm ý thức, xen lẫn tâm ý thức là phàm  phu. Không xen lẫn tâm ý 

thức là thánh nhân, đây chính là pháp thân Bồ Tát, cho nên thật sự là vô lượng công 

đức. 

 “Cực Lạc thế giới, nãi như thị chân thật công đức chi sở trang nghiêm, cố viết cụ túc 

 trang nghiêm”.  Đây là nói cõithật báo của thế giới Cực Lạc. Cõithật báo không lạ, cõi 

thật báo của mười phương Chư Phật Như Lai với cõi thật báo của thế giới tây phương 

Cực Lạc không sai biệt, là bình đẳng, cho nên không lạ. Lạ nhất, thù thắng nhất của thế 

giới Cực Lạc là cõiđồng cư. Vì sao? Vì những vị Bồ Tát trong cõiđồng cư vãng sanh 

đến thế giới Cực Lạc chưa lâu, nhưng trí tuệ, thần thông, đạo lực của họ với Bồ Tát 

trong  cõithật  báo  gần  giống  nhau.  Hầu  như  là  hoàn  toàn  ngang  nhau,  điều  này  thật 

không thể nghĩ bàn. Bây giờ chúng ta đã hiểu, đây là nguyên nhân gì? là đại nguyện từ 

bi của Phật A Di Đà, năm kiếp tu hành thành tựu. 

Công đức gia trì cho chư vị Bồ tát, nghĩa là gia trì cho những người vãng sanh này. 

Khiến những người vãng sanh này, mặc dù là hạ hạ phẩm vãng sanh, nhưng thần thông 

đạo lực của họ với các vị Bồ tát của cõi thật báo đều tương tợ. Đều làm A Duy Việt Trí 

Bồ Tát. Điều này quá thù thắng. Ở quốc độ của tất cả Chư Phật trong biến pháp giới hư 

không giới hoàn toàn không có. Chỉ có pháp môn tịnh độ của Phật Di Đà có, chỉ có nhà 

của ngài có. Còn các Chư Phật Như Lại khác hoàn toàn không có, nên cõiCực lạc rất 

dặc thù. Chính vì như vậy, nên Chư Phật Như Lai tán thán Phật A Di Đà. Xưng ngài là 

chí tôn trong ánh sáng, vua trong các Phật. Đây chính là tán thán cõiphàm thánh đồng 

cư của thế giới Cực Lạc và cõithật báo trang nghiêm cũng tương tự. Nên sanh đến thế 

giới tây phương Cực Lạc là đồng nghĩa với  chứng được pháp thân Bồ Tát. Điều này 

không thể bảo người ta tin tưởng,  nên nó là pháp khó tin. 

Trong kinh đại thừa thường nói, sự việc này chỉ có Phật với Phật mới có thể thấu 

triệt được tột cùng cứu cánh của nó. Bồ Tát đẳng giác đối vơi sự việc này vẫn còn mơ 

Tập 327  459 



hồ, chưa rõ ràng. Nên chỉ có Phật với Phật mói có thể thấu triệt rốt ráo.  “Cố thành tựu 

 bất khả tư nghị chi lực”. Lực là năng lực. Cũng chính là năng lực thành tựu tất cả vô 

lượng công đức. “Tổng chỉ bỉ Phật quốc độ thập thất chủng trang nghiêm công đức lực, 

 bất khả đắc tư nghi dã”.  Mười bảy loại trang nghiêm này trong Vãng Sanh Luận nói. 

Chúng tôi không trích lục toàn bộ, chỉ trích lục đại cương. Phần tư liệu này là Phật học 

đại từ điển. “Phật Học Đại Từ Điển” đã nói 29 loại trang nghiêm, nhưng trong kinh nói 

cõinước Phật có 17 loại trang nghiêm. Đây là nói y báo, mười bảy loại y báo. Chánh 

báo, Phật có 8 loại, Bồ tát có 4 loại, tổng cộng có 29 loại. Chúng ta đem danh tướng 

của nó, giới thiệu đơn giản với mọi người. 

Nếu  muốn  biết  tường  tận  hơn  thì  có  thể  xem,  trong  đại  từ  điển  cũng  có.  Trong 

Vãng Sanh Luận, căn cứ trong Vãng Sanh Luận nói. Đây  là xuất phát từ trong Vãng 

Sanh Luận và Tịnh Độ Luận của Thiên Thân Bồ Tát. 29 loại trang nghiêm, danh số là 

trong  “Thiên  Thân  chi  Tịnh  Độ  Luận”.  Tịnh  Độ  Luận  chính  là  Vãng  Sanh  Luận. 

 “Quan sát Di Đà chi tịnh độ, minh nhị thập cửu chủng chi trang nghiêm”.  Là Thiên 

Thân Bồ Tát quan sát, Thiên Thân Bồ Tát là Bồ Tát địa thượng. Ngài vãng sanh đên 

thế giới Cực lạc. Đem việc Ngài tu như thế nào để vãng sanh đến thế giới tây phương 

Cực Lạc, ngài thấy được gì,  y chánh trang nghiêm. Tất cả đều nói cho chúng ta, để ta 

cùng chia sẽ với mọi người . Cho nên Tịnh độ tam kinh là Đức Thế Tôn giới thiệu thế 

giới tây phương Cực Lạc cho chúng ta biết. 

Bộ luận này của Thiên Thân Bồ Tát chính là một bộ luận văn. Bài văn này là báo 

cáo tâm đắc của ngài. Ngài y theo tam kinh_Tịnh độ tam kinh_và tu thành công, vãng 

sanh thế giới Cực Lạc. Thấy y chánh trang nghiêm của thế giới Cực Lạc, chứng minh 

cho chúng ta thấy thế giới Cực Lạc là có thật. Phật A Di Đà là thật không phải giả. 

 “Kỳ trung tịnh độ chi y báo, tức khí thế gian thanh tịnh hữu thập thất chủng. Tịnh độ 

 chi  chánh  báo,  tức  chúng  sanh  thế  gian  thanh  tịnh,  hữu  thập  nhị  chủng”.   Y  báo  và 

chánh báo hợp lại có 29 loại. Chúng ta nói 17 loại của y báo trước. Trong Luận Chú 

nói:  “Bất khả tư nghị lực giả, tổng chỉ bỉ Phật quốc độ, thập thất chủng trang nghiêm 

 công đức lực”.  Mười bảy loại:  

Thứ nhất là thanh tịnh trang nghiêm . “Thắng qua tam giới hữu lậu chi uế độ, nhi 

 vô lậu thanh tịnh dã” . Thắng là vượt qua, thù thắng vượt qua, vượt lên trên. Tam giới 

gồm dục giới, sắc giới, vô sắc giới. Trong quốc độ của tất cả chư Phật đều có Tam giới, 

đều có mười pháp giới. Lục đạo là cõiuế của hữu lậu. Tứ thánh pháp giới là tịnh độ của 

460  Tập 327 



hữu lậu_Thanh văn, Duyên giác,  Bồ tát, Phật. Tứ thánh pháp giới là tịnh độ của hữu 

lậu. 



Hữu lậu:  Lậu là đại danh từ của Phiền não. Chính là tập khí phiền não chưa đoạn, 

nhưng tâm họ thanh tịnh, đã phá được bốn tướng. Họ thật sự là vô ngã, vô nhân, vô 

chúng sanh, vô thọ giả. Đã phá bốn tướng, nhưng bốn kiến vẫn chưa phá được. Nên họ 

vẫn là hữu lậu. 

Đối với tất cả pháp trong thế xuất thế gian họ không chấp trước. Không chấp trước 

nhưng có phân biệt. Sự khác nhau của hữu lậu và vô lậu là chổ này. Ở đây nói thanh 

tịnh trang nghiêm là vô lậu thanh tịnh, nên họ với tứ thánh pháp giới không giống nhau. 

Tứ thánh pháp giới là hữu lậu thanh tịnh, còn họ là vô lậu thanh tịnh. Cũng chính là nói, 

đến căn bản vô minh họ đều đoạn tận, thật sự vô lậu. 

Thuần chân vô lậu chỉ có một người. Trong kinh Hoa Nghiêm nói là diệu giác Phật 

quả, đó là thuần chân vô lậu. 41 vị pháp thân đại sĩ, trong Hoa Nghiêm viên giáo có 

thập trụ, thập hạnh, thập hồi hướng, thập địa và đẳng giác. 41 địa vị này là đã phá vô 

minh, nhưng tập khí của vô minh thì chưa đoạn. Nên họ là thật sự vô lậu, nhưng vẫn 

còn mang theo tập khí, không phải thuần chân. Thật vậy, họ chưa phải là thuần chân. 

Trên đẳng giác thì tập khí vô thỉ vô minh đã hoàn toàn đoạn tận, thật sự không còn nữa. 

Đó gọi là thuần chân vô lậu. Diệu giác Như Lai, chỉ có địa vị này mới thuần chân vô 

lậu. 

Ở đây nói vô lậu thanh tịnh, 41 vị pháp thân Bồ Tát đều như vậy. Họ đều là vô lậu 

thanh tịnh. Nhưng thuần chân vô lậu thanh tịnh chỉ có một người, đó là Diệu giác. Diệu 

giác không trú ở cõithật báo. Quả vị Diệu giác là trở về nơi thường tịch quang. Thường 

tịch quang tịnh độ là chổ cao nhất trong tịnh độ. 41 vị pháp thân Bồ Tát trú nơi cõibáo, 

không phải ở thường tịch quang. Diệu giác mới trú thường tịch quang. Nhưng vẫn vượt 

qua cõiuế hữu lậu của tam giới. Đây là chỉ chổ nào? Không phải chỉ cõithật báo. Là chỉ 

cõiphàm thánh đồng cư, cõiphương tiện hữu dư. 

Cõiphàm thánh đồng cư là lục đạo. Cõiphương tiện hữu dư là tứ thánh pháp giới, 

Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật. Thù thắng là ở chổ này. Nhưng thù thắng trong 

cái thù thắng là thế giới tây phương Cực Lạc. Cõiphàm thánh đông cư chỉ có nhân đạo 

và thiên đạo. Ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục, A tu la đều không có. Chúng ta ở đây có lục 

đạo, họ chỉ có hai đạo. Đây là thanh tịnh trang nghiêm, vượt qua quốc độ của chư Phật 

trong mười phương. 

Tập 327  461 



Thứ hai là lượng trang nghiêm:  “Cứu cánh như hư không vô biên tế da”.  Đây cũng 

vượt  qua thế giới  tha phương. Thế giới  này của chúng ta là thế giới  ta bà.  Cõiphàm 

thánh đồng cư trong thế giới ta bà là hữu lượng. Địa cầu là hữu lượng. Diện tích của 

biển và lục địa đều có số lượng. Thế giới tây phương Cực Lạc thật không thể nghĩ bàn, 

nó  không  có  số  lượng.  Thế  giới  Cực  Lạc  bao  lơn?  Như  hư  không  không  có  biên  tế. 

Chúng ta tìm không thấy biên giới, thật sự quá lớn! Vì sao nó lớn như vậy mà không 

có biên tế? Ở trước đã nói qua, nó là cõipháp tánh. Sanh đến thế giới tây phương Cực 

Lạc thì thân này là thân pháp tánh. Thân này của chúng ta là cảnh giới tướng của A lại 

da, là tướng phần của A lại da. 

Chúng ta khởi tâm động niệm đều có thể suy nghĩ, là kiến phần của A lại da. Hiện 

tượng vật chất là tướng phần của A lại da. Kiến phần và tướng phần của A lại da là có 

sanh có diệt, là nhiễm ô không phải thanh tịnh, là hữu lượng không phải vô lượng. Thế 

giới Cực Lạc với chúng ta rốt cuộc có chổ nào không giống nhau, chúng ta cần phải 

hiểu cho rõ ràng minh bạch. Như vậy chúng ta mới xả bỏ được ba tướng vi tế của A lại 

da. Sẽ không còn tham luyến nó, cũng không còn chấp trước nó, có thể buông bỏ nó. 

Buông  bỏ  thì  tương  ưng  với  pháp  tánh.  Vì  ba  tướng  vi  tế  của  A  lại  da  chướng  ngại 

chúng ta kiến tánh. Tánh mới là thật, còn nó là giả, ba tướng vi tế của A lại da là giả. 

Buông bỏ là minh tâm kiến tánh, buông bỏ chính là pháp thân bồ tát, buông bỏ là siêu 

việt mười pháp giới. Hiểu rõ chân tướng sự thật gọi là nhìn thấu triệt. 

Chúng  ta  chưa  thấu  triệt,  chúng  ta  làm  sao  có  thể  buông  bỏ?  Chấp  trước  kiên  cố 

không chịu buông bỏ. Khi hiểu rõ chân tướng thì A lại da là hư vọng,  phàm có tướng 

đều là hư vọng. Tự thể của nó là hư vọng, nên những gì nó biến hiện ra chẳng có thứ 

nào là không hư vọng. Buông bỏ hư vọng sẽ thấy chân thật, trí tuệ chân thật  sẽ hiện 

tiền. 

Thứ ba là tánh trang nghiêm.  “Y chánh đạo chi đại từ bi vô lậu chi thiện căn. Tuỳ 

 thuận pháp tánh nhi sanh khởi chi tịnh độ dã”.  Tánh là tánh chất. Tánh chất của tịnh 

độ là gì? Tánh chất của địa cầu này là vật chất, là tướng phần của A lại da. Nó là hiện 

tượng vật chất, trong đó cũng có hiện tượng tinh thần. Nếu muốn nói chân tướng, thì 

trong tất cả hiện tượng vật chất đều xen lẫn hiện tượng tinh thần. Hiện tượng tinh thần 

và  hiện  tượng  vật  chất  không  rời  nhau.  Vì  sao?  Vì  trong  tự  tánh  không  phân.  Trong 

chân tâm không phân, nên trong vọng tâm cũng không phân. Trong Phật pháp gọi là 

ngũ uẩn, sắc thọ tưởng hành thức. Sắc là vật chất, thọ tưởng hành thức là tinh thần. Nó 

từ đâu biến hiện ra? Nghiệp tướng của A lại da. Nghiệp là gì? Nghiệp, khoa học ngày 

462  Tập 327 



nay gọi là chấn động, tần suất, nó từ đây phát sanh. Chấn động của A lại da, thì tần suất 

là một duyên. Chấn động khiến nó xuất hiện . Nhân của nó là gì? Trong Lục Tổ Đàn 

Kinh nói “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, đó là nhân. 

Thông thường trong đại thừa kinh nói là nghiệp tập chủng tử trong A lại da là nhân. 

Chủng  tử  gì?  Chủng  tử  của  mười  pháp  giới.  Cũng  chính  là  nói,  chủng  tử  của  mười 

pháp giới y chánh trang nghiêm, đều trong A lại da. Vì có chủng tử này, nên khi bất 

động  nó sẽ không khởi tác dụng. Nhưng khi vừa có tần suất chấn động, nó liền khởi 

tác dụng, biến hiện ra mười pháp giới y chánh trang nghiêm. Mười pháp giới y chánh 

trang nghiêm, không phải bộc phát lớn như khoa học nói, mà là chủng tử của A lại da 

khởi hiện hành. Bộc phát lớn là chấn động, là tần suất. Do chấn động này, do tần suất 

này, chủng tử A lại da khởi hiện hành. Loại hiện hành này là nhất thời hiện ra, tốc độ 

rất nhanh. Nhưng cũng có một chút mùi vị bộc phát trong đó. Như những gì Bồ Tát Di 

Lặc nói, một khảy móng tay có ba mươi hai ức trăm ngàn ý niệm. Một niệm chính là 

một tần suất một lần chấn động. Một khảy móng tay có bao nhiêu lần chấn động? Ba 

mươi hai ức một trăm ngàn niệm. Đơn vị là một trăm ngàn, 32 ức nhân với một trăm 

ngàn. Cách tính của người xưa là 320 triệu. Một khảy móng tay chấn động báo nhiêu 

lần? Ba trăm hai mươi triệu lần. 

Mổi lần chấn động chính là một bức tranh. Bức tranh này chính là bức tranh của 

thân ngũ uẩn, sắc thọ tưởng hành thức xuất hiện hết. Khi chấn động này dừng lại, màn 

hình này cũng không còn nữa. Nhưng chấn động lần thứ hai thì bức tranh đó lại xuất 

hiện. Bức tranh thứ nhất không phải là bức tranh thứ. Bức tranh thứ hai không phải là 

bức tranh thứ ba. Mổi bức tranh đều là độc lập. Cho nên trong kinh đại thừa nói, vũ trụ 

vạn pháp “đương xứ xuất sanh, tuỳ xứ diệt tận”, chính là nói sự việc này. Bây giờ khoa 

học tính toán thời gian thì đơn vị là dùng giây. Một giây có thể khảy mấy lần móng tay? 

Tôi nghĩ đại khái một số người bình thường có thể khảy năm lần, khảy nhanh cũng có 

thể  khảy  năm  lần.  Năm  cái  320  triệu.  Như  vậy  thì  một  giây  có  bao  nhiêu  triệu?  Một 

ngàn sáu trăm triệu. Một giây chấn động tần suất bao nhiêu lần? Một ngàn sáu trăm 

triệu lần. Đây là nói tánh trang nghiêm. Chúng ta không biết nó là giả. 

Chúng ta xem điện ảnh, ngày trước là dùng phim, chính là thước phim. Có vị đồng 

học tặng tôi một cuốn như vậy. Đây chính là thước phim của điện ảnh ngày xưa. Từng 

cuốn  phim,  mổi phim đều không giống nhau, không  có phim nào tương đồng. Cuôn 

phim này để vào trong máy chiếu. Tốc độ phát ra một tần suất là bao nhiêu? Một giây 

24 lần, ống kinh mở đóng 24 lần. Cũng chính là nói, thời gian bức tranh này dừng lại 

Tập 327  463 



trên màn hình là một giây trên 24 lần. Đức Phật day, vũ trụ trước mắt chúng ta cũng 

giống  như  hiện  tượng  trên  màn  hình  ,  hoàn  toàn  tương  đồng.  Tốc  độ  rất  nhanh,  một 

giây là một ngàn sáu trăm triệu. Nhưng điện ảnh thì một giây là 24 lần. Hoàn cảnh thực 

tế hiện nay của chúng ta thì một giây là một ngàn sáu trăm triệu tần suất. Nên chúng ta 

ngộ nhận, cho rằng nó là thật. Không biết nó là “đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận.” 

Trong kinh Bát Nhã nói ra chân tướng,  “Nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, 

 bất khả đắc”.  Đây là thật không phải giả. Hiện nay các nhà khoa học lượng tử lực đã 

thấy. Họ nói tốc độ tần suất rất nhanh, nhưng không nói chữ số ra. Đức Phật thì nói ra 

chữ  số.  Tần  suất  nhanh  đến  đâu?  Một  giây  một  ngàn  sáu  trăm  triệu.  Đương  xứ  xuất 

sanh tuỳ xứ diệt tận này, các nhà khoa học biết. Nhưng đối với tốc độ cuối cùng nhanh 

bao nhiêu, các nhà khoa học hiện nay không nói, chỉ nói là rất nhanh. 

Như vậy tánh chất pháp tánh của thế giới tây phương Cực Lạc không phải là A lại 

da, nên nó thanh tịnh, nó vô lượng.  “Y chánh đạo chi đại từ bi vô lậu chi thiện căn”.  

Đây là những điều chúng ta cần phải  học. Chánh đạo là gì? Điều này không nói  rõ 

ràng được, nói rõ ràng chúng ta cũng không hiểu. Đức Phật có đại trí tuệ, có phương 

tiện thiện xảo. Dùng phương thức đơn giản nhất đem chánh đạo hiển thị ra. Chánh đạo 

này chính là Nam Mô A Di Đà Phật, rất cụ thể. Nếu có thể thật sự tin tưởng, thật sự 

tiếp  thu,  thì  đem  Phật  A  Di  Đà  để  vào  trong  tâm.  Trước  đây  thầy  Lý  dạy  học  sinh 

chúng tôi, người học Phật cần phải đổi tâm. Vì sao? Bởi chúng ta từ vô thỉ kiếp đến 

nay dùng tâm luân hồi. Bây giờ đem tâm luân hồi đổi thành A Di Đà Phật, tâm luân hồi 

không còn nữa. Đem Phật A Di Đà để vào đó thì tâm là A Di Đà Phật. Phương pháp 

này  thầy  Lý  dạy  cho  chúng  tôi,  tôi  lại truyền  cho  mọi  người.  Giống  như  khai  trị  của 

Trung Phong Thiền Sư trong tam thời hệ niệm. “Tâm ta tức là Phật A Di Đà, Phật A Di 

Đà tức là tâm ta”. Sau khi  đổi tâm, thì câu ở dưới là đang thực hiện: nơi đây chính là 

thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc chính là nơi đây. 

Vì sao? Vì cảnh tuỳ tâm chuyển. Chúng ta có chịu thay đổi không? Chịu thay đổi 

thì lập tức sẽ từ phàm phu biến thành thánh nhân. Chuyển phàm thành thánh chỉ trong  

một  niệm.  Vì  sao  câu  A  Di  Đà  Phật  này  có  thể  tượng trưng  cho  chánh đạo? Ở  trước 

giảng qua rất nhiều lần. Vô lượng vô biên chư Phật Như Lai trong mười phương thế 

giới. Sở tu, sở trú, sở hành, sở truyền của các ngài là đều là chánh đạo. Chính là “Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh”. Cho nên Hoa Nghiêm Kinh được xưng là căn 

bản pháp luận, tất cả kinh đều là quyến thuộc của Hoa Nghêm. Giống như một cây đại 

thọ vậy, Hoa Nghiêm là gốc là rể. Còn tất cả các kinh khác là cành, là nhánh, là lá, là 

464  Tập 327 



hoa quả. Không rời gốc rể. Cuối cùng của Hoa Nghiêm là Phổ Hiền Bồ Tát thập đại 

nguyện vương đạo quy Cực Lạc. Nên Cực Lạc là căn bản chủ yếu trong các căn bản, 

tượng trưng cho tịnh độ tông chính là bộ kinh Vô Lượng Thọ này. Căn bản của Kinh 

Vô Lượng Thọ là 48 nguyện. Căn bản của 48 nguyện là nguyện thứ 18. Nguyện thứ 18 

là một câu Phật hiệu mười niệm nhất định được sanh. Nên câu Phật hiệu này là chánh 

đạo. 

Chúng  ta  không  biết,  không  hiểu  rõ  tác  dụng  của  câu  danh  hiệu này.  Nên  mới  đi 

tìm cái này, tìm cái kia. Tìm phương pháp nào cũng trị không lành khuyết điểm của 

chúng  ta,  chỉ  có  câu  Phật  hiệu  này.  Nếu  câu  Phật  hiệu  này  vẫn  trị  không  lành,  thì 

nguyên nhân do đâu? Nguyên nhân là không tin tưởng và hoài nghi nó. Chúng ta cứ 

cho rằng nó quá đơn giản, nhưng làm gì có đơn giản như vậy? Đây là do ta không nhận 

thức được giá trị của nó. 

Đức  Thế  Tôn  trong  vô  số  lần  giảng  kinh  thuyết  pháp  đều  dạy  chúng  ta:  “trú  tâm 

nhất xứ, vô sự bất biện”. Chúng ta không có cách nào đem tâm để ở một chổ, vì trong 

tâm vọng niệm quá nhiều, nên tâm không thể trụ ở một nơi. Tâm trụ được một nơi thì 

vấn đề sẽ được giải quyết. Bây giờ dạy quý vị trụ ở nơi nào? Trụ ở nơi Phật A Di Đà. 

Phật A Di Đà chính là chánh đạo. Thật sự đã trú tâm một chổ rồi, thì đại từ đại bi trong 

tự tánh liền hiện ra, thiện căn vô lậu  hiện tiền. Điều này quan trọng biết bao. Sau đó tự 

nhiên  có  thể  tuỳ  thuận  pháp  tánh  mà  khởi  tịnh  độ.  Thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  là 

cõitịnh độ do Phật A Di Đà tuỳ thuận pháp tánh mà sanh khởi. Chúng ta cần phải hiểu 

đạo lý này, thấu triệt chân tướng sự thật, thì trong đời này mới thật sự thành tựu. 

Pháp  môn  tịnh  độ  này,  hiểu  thì  khó  nhưng  dể  hành  trì.  Chúng  ta  tu  hành  không 

tương ưng, là vì nhận thức và hiểu về nó chưa đủ. Hay nói cách khác, trong mắt chúng 

ta thế giới này là hiện thực, là chân thực. Còn thế giới Cực Lạc tôi chưa từng thấy, nên 

đối  với  thế  giới  này  quá  lưu  luyến,  tiếc  nuối  không  buông  bỏ  được.  Thế  giới  tây 

phương Cực Lạc quá mơ hồ, cuối cùng là thật hay là giả? Sau khi tôi buông bỏ đến đó. 

Buông bỏ chổ này, lở may bên đó không như ý thì biết phải làm sao? Nếu lo lắng này 

không  thể  hoá  giải,  thì  cho  dù  rất  thích  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  .  Tôi  cũng biết 

quý vị rất thích, nhưng không phải thật sự muốn đi. Nói thật quý vị vẫn lưu luyến thế 

giới này, vẫn muốn sống thêm một ngày, muốn chịu thêm một ngày tội. Nếu thật sự đã 

hiểu rõ ràng minh bạch, thì không còn một chút do dự nào, nói đi là đi. Thật sự nó đơn 

giản như vậy, nhanh chóng như vậy. Nên tánh này là tánh chất không tương đồng của 

Tập 327  465 



nhị độ. Ở đó là pháp tánh biến hiện. Còn ở đây là A lại da biến hiện, nó không giống 

nhau. 

Thứ tư là hình tướng trang nghiêm.  “Tịnh độ thanh tịnh, quang minh mãn túc, như 

 minh  cảnh nhật  nguyệt  luân  dã”.   Hình  tướng  của  tịnh  độ.  Hình  là hình  thể,  tướng  là 

tướng mạo vô cùng trang nghiêm. Thanh tịnh là không nhiễm một chút trần nào. Thanh 

tịnh là gì? Thông thường chúng ta nói là phước báo. Quang minh là trí tuệ. Phước và 

tuệ đã bao gồm tất cả hình tướng ở trong đó. Khi chúng ta đọc tam quy y, xưng là “quy 

y Phật lưỡng túc tôn”. Chữ túc này ở đây gọi là mãn túc_đầy đủ. Có hai loại đầy đủ là 

trí tuệ đầy đủ, và phước báo đầy đủ. Ở đây nói tịnh độ thanh tịnh là phước đức viên 

mãn.  Quang  minh  là  trí  tuệ  viên  mãn.  Hai  loại  viên  mãn  thành  tựu  hình  tướng  trang 

nghiêm của thế giới Cực Lạc. 

Chúng ta cần phải tu phước, phải tu huệ. Phước huệ học ở đâu? Lúc trẻ khi chúng 

ta  mới  bắt  đầu  học  Phật,  thật  sự  không  có  trí  tuệ  cũng  không  có  phước  báo.  Chỉ  có 

vọng tưởng, một chút thông minh. Nhưng thầy giáo rất giỏi. Tôi theo học với thầy Lý 

năm 31 tuổi, năm đó thầy Lý 69 tuổi, lớn hơn tôi 39 tuổi, ngang hàng với bậc cha ông. 

Trước mắt thầy Lý chúng tôi là hàng cháu chắt. Thầy Lý rất từ bi, thấy những người trẻ 

tuổi chúng tôi không có phước báo, không có trí tuệ, rất đáng thương. Nên dạy chúng 

tôi tu phước tu huệ. Phương pháp tu phước tu huệ thù thắng nhất, chính là học tập và 

giảng kinh. 

Chúng  tôi  khoảng  bốn  người  bạn  học,  tôi  là  một  trong  số  đó.  Không  có  phước, 

không  có  tuệ,  lại  còn  không  có  thọ  mạng.  Tướng  yểu  mạng.  Thầy  dạy  chúng  tôi 

phương pháp này là bổ túc trí tuệ, phước đức, thọ mạng cho chúng tôi. Thầy quá từ bi 

nên dạy chúng tôi đi con đườn này. Con đường này là cả ba loại bố thí chúng ta đều 

đầy đủ. Chúng ta không có tiền, giảng kinh là dùng thân thể, dùng tinh thần, dùng thời 

gian. Đây gọi là nội tài bố thí. Nội tài bố thí được phước báo còn nhiều hơn, còn thù 

thắng hơn so với ngoại tài bố thí_gọi nội tài bố thí. Học tập Phật pháp khuyên người 

làm  thiện,  khuyên  người  niệm  Phật  vãng  sanh,  đây  là  pháp  bố  thí.  Vô  uý  bố  thí  tự 

nhiên có trong đó. Nên ba loại bố thí đầy đủ chính là làm một mà được ba. Đây là thầy 

Lý dạy chúng tôi. 

Chúng ta thật sự tin tưởng, thật sự y giáo phụng hành, như vậy là đã đạt được. Đặc 

biệt là tôi, chính tôi biết là mình không có phước báo, không có thọ mạng. Đó không 

phải trí tuệ, chỉ một chút thông minh nhỏ, không được coi là trí tuệ. Người thế gian gọi 

lầ  thế  trí  biện  thông,  cho nên  đặc  biệt  siêng  năng  học  với  thầy  Lý.  Thầy  cho  tôi  thời 

466  Tập 327 



gian 5 năm, khi vừa tròn 5 năm tôi xin thầy cho tôi học tiếp 5 năm. Tôi theo thầy mười 

năm, thật sự đã được lợi ích. Nên quyết định này không phải là giả. 

Hiện nay xã hội này, thế giới này. Thật sự đã đến giai đoạn tồn vong sinh diệt. Nếu 

không có người đến cứu, Phật pháp sẽ diệt vong, truyền thống văn hoá sẽ diệt vong. 

Phật pháp và truyền thống văn hoá xưa là hy vọng của toàn thế giới. Nếu hai cái này 

đoạn tuyệt thì hy vọng của thế giới này cũng đoạn tuyệt, như vậy thì quá bi thảm. Có 

thể giống như rất nhiều nhà tôn giáo ngoại quốc nói ngày tận thế. Ngày nay nếu quý vị 

phát tâm đến cứu vãn, thì công đức này lớn biết bao? Quá lớn! làm sao để cứu vãn? 

Phát tâm đại bồ đề, tinh tấn tu hành, hoằng pháp lợi sanh. Người xưa thường nói : “Vi 

 vãng thánh kế tuyệt học, vi thiên hạ khai thái bình” .Trong Phật pháp nói:  “Tục Phật 

 huệ  mạng,  hoằng  pháp  lợi  sanh”.   Công  đức  này  rất  lớn.  Tuổi  tôi  đã  lớn,  làm  không 

được.  Không có trí tuệ thì việc này làm không thành công. Nếu có người trẻ tuổi làm, 

chúng tôi toàn tâm toàn lực giúp đở họ. Tương lai thành tựu họ có thể vì các bậc thánh 

xưa mà kế tục tuyệt học, có thể duy trì huệ mạng của Chư Phật, thì công đức này thật 

không thể nghĩ bàn. 

Thầy Thái người Malaysiya, họ có tất cả hai ba chục thầy giáo. Trước đây các thầy 

giáo này làm trong trung tâm Thang Trì ở Lô Giang, họ phát đại tâm này. Ở đó có nhân 

sĩ thiện tâm quyên một mãnh đất được mười ba mẫu Anh. Chuẩn bị ở nơi đó xây dựng 

ngôi  trường,  tôi  đã  đặt  tên  cho  trường  này  là  “Học  Viện  Hán  Học  Malaysia”.  Được 

lãnh đạo ở đây ủng hộ. Khi học viện này hoàn thành, hiện nay có trong tranh. Các vị 

giáo thọ này ở đó truyền bá truyền thống văn hoá, truyền bá Phật pháp đại thừa. Toàn 

thế giới có thiên tai, như ở chổ đó không có thiên tai. Đó là mãnh đất phước thứ nhất 

trên toàn thế giới. Vì sao? Hy vọng của người trên toàn thế giới là ở đó. Nên ở đó bị 

huỹ diệt thì toàn thế sẽ giới hủy diệt. 

Chúng ta trồng một ít phước ở đó, thì phước báo đó là vô lượng vô biên. Chư vị 

đồng học nếu có tiền cũng đừng đưa cho tôi, mà hãy quyên cho ngôi trường đó_Học 

Viện Hán Học Malaysia. Tôi toàn tâm toàn lục ủng hộ họ. Truyền thống văn hoá và đại 

thừa Phật pháp giống như tiếp sức thi đấu vậy. Tôi nhận cây chày bên trên của Thầy, 

bây giờ giao lại cho họ. Đại thừa Phật pháp, và truyền thống văn hoá có người truyền 

thừa. Những người đó là người truyền thừa. Họ ở nơi đó học tập, tôi tin tưởng, thật sự 

tin tưởng. Thành tựu của họ trong tương lai vượt qua tôi rất nhiều. Nên chúng ta phải 

nhận thức, phải hiểu rõ ràng minh bạch nên trồng phước ở đâu. Quý vị phải biết rằng 

nơi  đó  là  phước  điền,  trồng  ở đó nó mới  sanh  trưởng, mới  có  thể  thành  tựu.  Nếu  ta 

Tập 327  467 



trồng trên đất cát, trên đá là đồng nghĩa với vứt bỏ. Cây cối sẽ không mọc lên nổi. Nên 

cần phải nhận thức phước điền là gì? Cái gì là đệ nhất phước điền. 

Thứ  năm  là  chủng  chủng  sự  trang  nghiêm .  Bị  chư  trân  bảo,  cụ  túc  diệu  trang 

 nghiêm dã”. Ở sau trong kinh văn vẫn còn  nhiều giới thiệu rất tường tận. Giới thiệu thế 

giới tây phương Cực Lạc y chánh trang nghiêm. Bị là có đủ,  nghĩa là đầy đủ. Chư trân 

bảo không phải là bảy loại, mà vô lượng vô biên trân bảo. Nó rất nhiều rất nhiều, thế 

gian này của chúng ta không có. Không nói nữa, vì nói nữa chúng ta cũng không hiểu, 

cũng chưa nghe qua, cũng chưa thấy qua. Chỉ sơ lược đưa ra vài loại mà trên thế giới 

này có. Nói đến Kim ngân, lưu ky, mã não những vật này. Đưa ra những ví dụ này, vì 

thế  gian  này  của  chúng  ta  có.  Nếu  không  có  thì  không  nói  nữa_đầy  đủ  diệu  trang 

nghiêm. 

Thứ sau là diệu sắc trang nghiêm . “Vô cấu quang diễm xí thạnh minh tịnh diệu thế 

 gian dã”.  Thế giới Cực Lạc không có mặt trời và mặt trăng. Trong kinh Phật không  

nói đến, không nói đến mặt trời mặt trăng. Vậy chiếu sáng là gì? Mổi loại vật chất đều 

phóng  quang,  trên  thân  của  mổi  người  đều  phóng  quang.  Quang  minh  thế  giới,  nó 

không cần ánh sáng của nhật nguyệt. Là quang minh của tự tánh, vô cấu sáng đẹp. Cấu 

là tượng trưng cho tập khí phiền não, nhưng ở đây không có. Hay nói cách khác, trong 

tự  tánh  không  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Tự  tánh  thuần  tịnh  thuần  thiện. 

Ánh sáng của nó là ánh sáng thuần tịnh thuần thiện. Trong không khí của loại ánh sáng 

này, người phương tây gọi là từ trường. Trong từ trường này, tập khí phiền não sẽ bị 

tiêu trừ hết. Phiền não không còn nữa, nhưng tập khí phiền não còn. Nhưng trí tuệ tăng 

trưởng, phước đức tăng trưởng. Đây gọi là tuyệt diệu! 

Xí thạnh là hình dung ánh quang minh của nó rất lớn. Ánh quang minh thuần tịnh 

chiếu diệu thế gian. Thế gian này là thế giới Cực Lạc, tứ độ quang minh trang nghiêm. 

Thứ  bảy  là  xúc  trang  nghiêm.    “Trang  nghiêm  tịnh  độ  chi  chủng  chủng  trân  bảo 

 nhu nhuyễn xúc chi giả sanh thắng lạc dã”.  Không như trân bảo của chúng ta nơi đây. 

Nó là cứng rắn như kim ngân, trân châu, mã não, lưu ly, pha lê. Trong kinh Phật nói 

lưu ly, thông thường chúng ta gọi là đá quý. Ngọc màu xanh. Pha lê trong kinh Phật 

nói bây giờ chúng ta gọi là thuỷ tinh, nó là tự nhiên, đều là vật cứng rắn. Những thứ 

này ở thế giới tây phương Cực Lạc, nó là mềm, rất mềm mại. Giống như bông gòn vậy, 

như bông tằm vậy, rất mềm mại. Những bảo vật này khi ta tiếp xúc nó, cảm giác rất 

thoải mái, nó cũng phóng quang, mềm mại. 

468  Tập 327 



Người ở thế giới Cực Lạc mặc y phục toàn là trân bảo. Chúng ta thấy trân bảo đó 

rất cứng rắn, mang trên người thật không dể chịu! Đâu biết rằng, trân bảo của người 

bên đó là mềm mại. Còn mềm mại hơn so với vải của chúng ta, giống lụa là vậy, như 

tơ lụa dệt thành. Vừa nhẹ vừa mềm, cho nên khi tiếp xúc sẽ thấy rất vui . 

Thứ tám là tam chủng trang nghiêm. Tam chủng ở đây là nói “nước, đất, hư không” 

của  thế  giới  Cực  Lạc.  Đại  địa  của  thế  giới  Cực  Lạc  là  trân  bảo,  vô  lượng  trân  bảo. 

Trong kinh nói, lấy lưu ly làm đất. Đại địa này của chúng ta là đất bùn đất cát, nhưng 

đại địa của thế giới tây phương Cực Lạc là lưu ly. Lưu ly chính là đá quý, là ngọc màu 

xanh    trong  suốt.  Từ  mặt  đất  có  thể  nhìn  thấu  suốt  xuống  lòng  đất.  Nước,  nước  tám 

công đức, nước có thể như ý người. Hư không, trang nghiêm của không trung, đẹp vô 

cùng. Mưa hoa giữa không trung. Quý vị xem hoa từ trên không trung rơi xuống. Rơi 

xuống  đất  không  phải  là  rất  dơ  bẩn  sao?  Không  dơ.  Nó  rơi  xuống  trải  trên  mặt  đất 

giống như thảm hoa vậy, như tấm thảm vậy. Khi chúng ta không muốn nữa thì lập tức 

sẽ không còn, sẽ không thấy nữa, không lưu lại dấu tích. Trên đất không có chút nhiễm 

ô nào. Đây là ba loại trang nghiêm. 

Thứ chín là vũ trang nghiêm. Đây không phải là mưa. Mưa là từ trên rơi xuống. Nó 

không phải danh từ, nó là động từ. Trên không trung rơi xuống những gì? “Bảo y bảo 

 hoa, vô lượng chi diệu hương phổ huân dã”.  Cho nên thế giới Cực Lạc được gọi là thế 

giới Hương Quang. Ngửi đến không khí, không khí là hương thơm, là bảo hương. Mùi 

hương  này  rất  vi  diệu,  vi  diệu  ở  đâu?  Có  thể  giúp  chúng  ta  ướp  hương  cho  tập  khí 

phiền não. Nó có năng lực này. Có thể nuôi dưỡng pháp thân huệ mạng, chính là có thể 

giúp ta tăng trưởng trí tuệ, có thể giúp ta tăng trưởng phước đức. Cũng chính là nói 

muôn  sự  muôn  vật  trong  thế  giới  Cực  Lạc,  đều  giúp  chúng  ta  thành  tựu  đạo  nghiệp. 

Đạo  nghiệp  một  số  người  không  thích  nghe.  Thông  thường  người  ta  thích  nghe  có 

phước báo có trí tuệ. Nhưng phước báo chính là phước huệ. 

Tất  cả  muôn  sự  muôn  vật  đều  giúp  chúng  ta  tăng  trưởng  trí  tuệ,  tiêu  trừ  nghiệp 

chướng. Quý vị nói thế giới này có thể không đi chăng? 

Thứ  mười  là  quang  minh  trang  nghiêm.  Quang  minh  này  không  phải  chỉ  điều  gì 

khác, mà là trí tuệ quang minh của Phật.  “Phật huệ minh tịnh chi nhật, trừ thế chi si 

 minh dã” . Nhật ở đây là ví dụ. Trí tuệ quang minh thanh tịnh của Phật giống như mặt 

trời vậy. Ánh sánh của Phật phổ chiếu khắp nơi, đương nhiên chỗ phổ chiếu đầu tiên là 

thế giới Cực Lạc. Sau đó mới biến chiếu hư không pháp giới. Phật quang của Phật A 

Di  Đà  vô  lượng  vô  biên  không  cùng  tận.  Có  chiếu  đến  chỗ  chúng  ta  chăng?  Đương 

Tập 327  469 



nhiên chiếu. Phật quang ở đâu? Phật quang trong biến pháp giới hư không giới, chúng 

ta hầu như không cảm giác được, đó là vì nghiệp chướng của chính mình. Nó không 

phải không chiếu chúng ta, có chiếu chúng ta. Chỉ vì chúng ta có nghiệp chướng nên 

không để nó chiếu đến, không muốn tiếp xúc nên nó không chiếu đến. Nếu có thể tiêu 

trừ nghiệp chướng thì nó sẽ chiếu đến. 

Tất cả chúng sanh trong ánh sáng của Phật, tiếp nhận được sự gia trì của Phật A Di 

Đà bao nhiêu, mổi người đều không giống nhau. Vì sao? Vì thiện căn, phước đức, nhân 

duyên của mổi người không giống nhau. Nên chúng ta sẽ biết, chúng sanh có niềm tin 

chân thành khẩn thiết cầu sanh tịnh độ, họ tiếp nhận được nhiều nhất. Tiếp nhận nhiều 

nhất,  thì  nghiệp  chướng  của  họ  cũng  tiêu  nhiều  nhất.  Phước  huệ  của  họ  cũng  tăng 

trưởng cũng nhiều nhất_Chính là đạo lý này. Chư Phật Như Lại trong mười phương 

đều khuyên chúng ta nên tin Phật. Vì sao? Bởi ta sẽ được lợi ích của Phật quang chiếu 

diệu. Nếu ta không tin và hoài nghi, thì không còn cách nào khác. Phật đối với tất cả 

chúng sanh vĩnh viễn là bình đẳng. Thường được tắm trong ánh hào quang của Chư 

Phật, người này làm sao có thể không khai trí tuệ? Công năng của nó là trừ ngu si tối 

tăm của thế gian. Si là ngu si, minh là ngu đần khờ khạo. Chúng ta  thường gọi là tê liệt, 

là khờ khạo. Khờ khạo từ đâu mà có? Nó là quả báo do nghiệp bất thiện tích luỹ. 

Từ vô thỉ kiếp đến nay, chúng ta khởi tâm động niệm ngôn ngữ tạo tác, không có gì 

chẳng phải là nghiệp. Nghiệp này có tịnh có nhiễm, có thiện có ác. Ta thử nghĩ xem, 

nghiệp mà chúng ta tạo là nhiễm hay tịnh ? Là thiện  hay ác ? Tự mình rõ ràng minh 

bạch. Nếu khởi tâm động niệm ngôn ngữ tạo tác là thiện. Thiện là gì? Là lợi ích chúng 

sanh. Bất thiện là gì? Bất thiện là tự tư tự lợi. Điều này cần phải biết. Tự tư tự lợi thành 

ra khờ khạo. Mổi niệm vì chúng sanh, mổi niệm vì xã hội. Người này phước báo rất 

lớn, người này có chân trí tuệ. Họ tuyệt đối không bị khờ khạo. Con người ở đời, cho 

đến đời đời kiếp kiếp, nhân quả là trách nhiệm hoàn toàn tự mình phải gánh vác, thật là 

tự làm tự chịu. Phước báo của chúng ta không phải người khác cho, là thiện nghiệp do 

chính mình tạo ra. Những tội nghiệp mà chúng ta chịu cũng là do chính mình gây nên, 

cũng không phải là người khác thêm vào. Nghiệp duyên quả báo không sai chút nào. 

Điều này chẳng thể không biết. 

Sau khi đã thật sự hiểu rõ rồi, chẳng những không dám tạo ác nghiệp, đến cả ý niệm 

ác cũng không dám nghĩ. Cái thiện số một, trí tuệ số một chính là chuyển tâm thành A 

Di Đà Phật. Đây là số một trong số một. Quả báo của nó thật không thể nghĩ bàn. 

470  Tập 327 



Thứ  mười  một  là  diệu  thanh  trang  nghiêm .  “Tịnh  độ  diệu  thanh  thâm  viễn,  thiện 

 văn ư thập phương dã”.  Âm thanh vi diệu của Tịnh độ là gì? Phẩm cuối cùng trong 

kinh Vô Lượng Thọ nói là diệu âm. Chính là âm thanh vi diệu của tịnh độ. Nam Mô A 

Di Đà Phật, là câu danh hiệu này. Câu danh hiệu này biến pháp giới hư không giới. 

Người nghe được phước, chỉ cần lọt qua tai thì vĩnh viễn là hạt giống của đạo nghiệp. 

Họ nghe âm thanh này là có duyên với Phật A di Đà. Tuy đời này duyên chưa thành 

thục, còn phải luân hồi trong luc đạo. Nhưng họ đã có duyên với Phật A Di Đà, đã có 

sự liên quan. Như vậy đời sau khi nhân duyên thành thục, thì chủng tử này sẽ khởi tác 

dụng, khẳng định đầy đủ tín nguyện hạnh. Đầy đủ thiện căn phước đức nhân duyên, họ 

liền được vãng sanh. 

Trong cách đối nhân xử thế, nhất định cần phải học Phật A Di Đà, khoan hồng độ 

lượng.  Người  niệm  Phật  mà  còn  tạo  ra  vô  số  tội  nghiệp,  thì  không  nên trách  cứ  họ. 

Giao  tiếp  với  họ  cũng  không  cần  khuyên  họ.  Vì  sao?  Bởi  nghiệp  chướng  nặng  họ 

không quay đầu được, cứ tuỳ họ. Đợi khi nghiệp chướng tiêu trừ, trí tuệ sẽ hiện tiền, 

khi đó hãy  khuyên họ. Còn tập khí nghiệp chướng chưa tiêu thì không thể khuyên, vì 

họ không thể tiếp nhận. Không thể tiếp nhận thì làm bạn với họ, tuyệt đối đừng làm gì 

có lỗi với họ. Thầy giáo dạy học sinh cũng không ngoại lệ. 

Trước  đây  tôi  học  kinh  giáo  với  thầy  Lý,  Thầy  đã  mở  một  lớp  học  kinh  điển,  là 

Phật Giáo Liên Xã ở Đài Trung. Hơn 20 học sinh ở đây học lớp giảng sư, tôi tham gia 

lớp học này. Lớp này chỉ dạy hai năm, hơn 20 học sinh học. Chúng tôi phát hiện ra một 

việc kỳ lạ. Có hai ba bạn đồng học, thầy đối với họ rất tốt, lúc nào cũng tươi cười với 

họ. Họ có khuyết điểm, mà thầy không nói. Nhưng có một vài học sinh, đông hơn số 

học sinh này, khoảng năm sáu người. Thầy giáo gặp mấy người này chưa bao giờ từng 

cười, quản lý rất nghiêm khắc, có đánh có mắng. So sanh hai bên thấy khác nhau quá 

nhiều.  Đương  nhiên  chúng  tôi  hoài  nghi,  nhưng  không  dám  hỏi.  Tôi  nghĩ  thầy  giáo  

thấy được, nên một hôm thầy kêu tôi vào phòng, nói với tôi về sự việc này. 

Vì sao  mấy người đó đối với họ thầy luôn cười, mà không nói lổi của họ? Vì họ 

không thể tiếp nhận. Nếu nói mặt họ lập tức đỏ lên, như vậy là kết oán thù. Nên xem 

họ như học sinh dự thính, họ muốn học thì phát tâm đến báo danh để học, còn không 

thì xem họ như học sinh dự thính. Họ học được bao nhiêu thì học, tuyệt đối không hỏi. 

Còn  những  học  sinh  thật  sự  muốn  học,  dù  có  đánh  có  mắng  họ  đều  tiếp  nhận,  đánh 

cũng  không  đi.  Càng  đánh  thì  lần  sau  đến  họ  càng  chăm  học  hơn.  Cho  nên  đối  với 

người chăm học thì không cần khách khí. Thầy nghiêm mới có trò giỏi. Đối với những 

Tập 327  471 



học sinh không muốn học mà báo danh, thì coi họ như dự thính. Lúc này tôi mới hoát 

nhiên đại ngộ, mới hiểu được dụng tâm của thầy. Nhưng thầy Lý đối với tôi rất tốt, 

cũng chưa từng mắng tôi. 

Khi nhân duyên xuất gia của tôi đến. Tôi học với thầy Lý học bao lâu? Một năm ba 

tháng.  Học  với  thầy  với  thân  hình  cư  sĩ  tại  gia,  nhận  thầy  Lý  làm  thầy,  một  năm  ba 

tháng. Khi nhân duyên xuất gia đã đến. Tôi xuất gia là Chương Gia Đại Sư dạy, ngài 

dạy tôi xuất gia. Mà còn dạy tôi không nên tìm thầy. Tôi nói không tìm thầy làm sao 

xuất  gia?  Ngài  nói  đi  cầu  Phật  Bồ  Tát,  Phật  Bồ  Tát  sắp  xếp  cho  tôi.  Tôi  hỏi  vì  sao? 

Ngài nói nếu tôi tìm một hoà thượng xuất gia cho tôi, hòa thượng này không bằng lòng, 

tôi  có  sanh  phiền  não  hay  không?  Tôi  nói  đương  nhiên  sanh  phiền  não  rồi.  Ngài  nói 

chính vì lẽ đó nên bảo tôi không nên tìm. Mà cầu Phật, khi nhân duyên đến, Phật Bồ 

Tát sẽ bảo họ đến tìm tôi. Vì vậy tôi đã đợi. 

Nhưng có cảm ứng, trong đoạn thời gian đó tôi nói với các bạn học, có thể là nhân 

duyên xuất gia của tôi sắp đến. Họ hỏi tôi khi nào? Tôi nói không quá nữa năm, có cảm 

ứng.  Không  ngờ  một  tháng  sau,  phương  trượng  Chùa  Lâm  Tế  Đài  Bắc,  sai  Pháp  sư 

Tâm Ngộ đến tìm tôi. Vô cùng hoan nghênh tôi đến Chùa Lâm Tế xuất gia. Tôi rất cảm 

tạ . Tôi nói  bây giờ tôi đang học kinh giáo ở đây , tôi không thể rời nơi. Ông ta thật là 

kiên nhẫn. Tôi nhớ trong vòng hai tháng phương trượng Chùa Lâm Tế sai người đến 

chín lần. Thành tâm như thế, nên tôi đã nhận lời. Tôi thông báo với thầy. Thầy nói tôi 

sao  thế,  người  ta  gọi  là  đi  liền?  Tôi  thưa  thầy  rằng  trong  hai  tháng  họ  đến  chín  lần. 

Thầy  nói  oh!  Tôi  nói  họ  rất  thành  tâm  nên  tôi  mới  nhận  lời.  Thầy  Lý  nghe  xong  rất 

buồn. Ngày tôi ra đi là ngồi xe lửa, vừa đúng trước cửa chùa Lâm Tế có một ga nhỏ. 

Chúng ta đi tàu bình thường sẽ dừng ở đó. Thầy Lý tiển tôi đến ga tàu, lúc đó đi xe ba 

bánh. Thầy đã nói với tôi lời thật lòng. Trong mắt ông ta đã nghĩ đến hai người có thể 

truyền thừa pháp của ông. Một người là Chu Gia Lân, người thứ hai chính là tôi. Nên 

khi tôi đi thầy rất buồn. 

Chu Gia Lân lớn hơn tôi bảy tuổi, nền tảng quốc học rất vững chắc. Thầy nói hai 

người chúng tôi mổi người đều có sở trường. Nền tảng của Chu Gia Lân tốt, căn cơ 

quốc học vững chắc. Còn ngộ tánh của tôi mạnh hơn anh ta. Tôi có thể hiểu. Nhưng 

thầy  chưa  từng  nói với  chúng  tôi  điều này.  Sắp  chổ  ngồi nghe giảng, tôi  và Chu  Gia 

Lân ngồi cạnh nhau, đối diện Thầy. Trong lớp học đã sắp chỗ ngồi như vậy. Vị trí ngồi 

nghe kinh trong giảng đường cũng là sắp xếp theo cách đó. Hàng thứ nhất ngay ở giữa 

472  Tập 327 



hai chúng tôi  ngồi. Nhưng Chu Gia Lân viết bài rất kỷ lưỡng, tường tận. Bài viết của 

anh ta rất nhiều. 

Tôi  vốn  cũng  có  viết  bài,  nhưng  thầy  nhìn  thấy  gọi  tôi  vào  phòng  hỏi.  Khi  nghe 

kinh cậu viết gì? Tôi nói viết bài. Cậu viết như vậy làm gì? Thầy hỏi. Tôi nói sợ quên. 

Thầy nói: Cảnh giới sang năm  cao hơn năm này thì đâu còn dùng nữa, như vậy lãng 

phí thời gian, không được viết nữa. Thầy bảo tôi khi nghe kinh nên chuyên tâm lắng 

nghe  là  được.  Hiểu  thì  tốt,  không  hiểu  cũng  chẳng  cần  nghĩ  đến  nó.  Thầy  dạy  tôi 

phương pháp hoàn toàn không giống Chu Gia Lân. Anh ta viết bài nhưng thầy không 

hỏi, nên bài biết của anh ta rất nhiều. Đến khi giảng lại, Chu Gia Lân đem bài viết đó 

ra giảng, theo đó mà đọc. Có khi đọc đến chổ không nghe rõ mà cũng quên. Anh ta rất 

thật thà nói, thầy giảng câu này tôi quên mất, không ghi lại. 

Còn tôi thì hoàn toàn giảng đại ý, giảng bằng những ký ức đã nghe được. Nên tôi 

giảng hoạt bát hơn anh ta, anh ta giảng khuôn mẫu hơn. Bây giờ các vị thầy và bạn học 

đều không còn. Năm đó bốn người mệnh yểu, không có phước báo. Đại khái chỉ còn 

lại  mình  tôi,  ngoài  ra  đều  không  còn.  Nên  tôi  mới  hiểu  thầy,  hai  mươi  mấy  người 

chúng tôi  cùng học. Thầy hiểu rõ ràng từng người một, nên phương pháp dạy không 

giống nhau. Giáo dục chúng tôi học là giáo dục tư thục, thầy giáo hoàn toàn dùng tư 

thục cá biệt dạy dổ. Dạy mổi người đều dùng phương pháp không giống nhau, Rất hữu 

ích! Những trường học thông thường hiện nay đào tạo không ra nhân tài. Vẫn là biện 

pháp của người xưa tuyệt vời hơn. Chúng ta không tự thân tiếp nhận thì ta không biết. 

Tiếp nhận rồi chúng ta mới thật sự hiểu. 



Cho  nên  âm  thanh  vi  diệu,  diệu  âm  của  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  vô  cùng  trang 

nghiêm. Tôi cảm thấy 17 loại trang nghiêm này, diệu âm trang nghiêm là đệ nhất. Câu 

Phật hiệu này, khi đại thiên tai đến, câu Phật hiệu này có thể cứu vãn thiên tai, nhưng 

chỉ tiếc là không ai tin tưởng. Nếu như ngày nay người trên toàn thế giới đều biết, đều 

niệm A Di Đà Phật thì tai nạn có thể hoá giải. Nếu quý vị hỏi, vì sao nó có thể hoá giải? 

Có lý do, nhưng lý do này ít nhất phải mười năm quý vị mới có thể hiểu rõ ràng. Thời 

gian mười năm rất dài, quý vị niệm sẽ có hiệu quả, còn như không niệm sẽ không kịp. 

Đạo lý này tôi hiểu, nên mổi ngày giảng kinh tôi đều nói đến vấn đề này, không nói 

chuyện khác. 

Quý vị xem, Kinh Vô Lượng Thọ từ đầu đến cuối, không phải là đang nói đến câu 

Phật hiệu này sao? Nếu hiểu được vấn đề này thì sẽ biết, Kinh Đại Phương Quảng Phật 

Tập 327  473 



Hoa Nghiêm phải giảng hết, phương pháp ngày xưa của tôi cần phải giảng hết, như vậy 

cũng mất hết hai vạn tiếng đồng hồ. Giảng điều gì? Cũng là giảng vấn đề này. Chưa 

nhận thức được vấn đề không sao, cũng giống như thuốc vậy. Nó có thể trị bệnh của 

mình, nhưng ta không hiểu dược tánh của nó. Bác sĩ biểu uống thuốc thì ta uống, uống 

rồi bệnh sẽ lành, vấn đề được giải quyết. Còn chúng ta cứ thắc mắc thuốc này làm sao 

có thể trị lành bệnh của tôi, phải nói rõ ràng, tường tận. Có thể đã hết, cứu không kịp 

nữa. Nên phải giảng kinh, không giảng người ta làm sao tin được? Bình thường phải 

giảng, chỉ khi cấp cứu thì không thể giảng. 

Cho nên người có phước đức thiện căn nhân duyên, tuy họ không hiểu, nhưng vẫn 

tiếp nhận và thật sự chiếu theo lời dạy để thực hành. Như vậy họ sẽ đạt được lợi ích. 

Còn  hoài  nghi  thì  vấn  đề  đã  nghiêm  trọng,  họ  còn  phải  chị  khổ  chịu  nạn.  Nên  bồi 

dưỡng nhân tài hoằng pháp là công đức đệ nhất, không có gì thù thắng hơn điều này. 

Chính mình phát tâm ra hoằng pháp, thật sự y giáo phụng hành hoằng pháp lợi sanh, 

công đức đó càng lớn. Tu phước tu huệ trong thế xuất thế gian không ai có thể sánh 

được họ. 

Thứ mười hai chủ trang nghiêm. Chủ là thầy, là Phật A Di Đà.  “Chánh giác chi A 

 Di Đà, vi pháp vương thiện trú trì dã”.  Vương là ví dụ, không phải là địa vị. Vương có 

nghĩa là gì? Vương là tự tại. Quốc vương phát ra hiệu lệnh, ông ta được đại tự tại. Mọi 

người đều phải nghe theo, ông ta  không cần nghe người khác, chỉ phát hiệu lệnh cho 

người khác. Ông ta hạ mệnh lệnh, mọi người phải tuân theo làm, nên chỉ có ông ta tự 

tại. Cho nên vương có nghĩa là tự tại, đối với tất cả pháp đều thông đạt thấu triệt. Đối 

với pháp được đại tự tại nên xưng là pháp vương, ý của nó là như vậy. Đây không phải 

là địa vị thực tế, mà là tán thán ngài. Đối với tất cả pháp trong thế xuất thế gian thông 

đạt thấu triệt. 

“Thiện trú trì cố”. Trú trì chính là chủ đạo sự việc này. Họ chủ đạo việc gì? Chủ 

đạo việc dạy học, giống như hiệu trưởng của nhà trường hiện nay vậy. Ông ta chủ trì 

tường học này, nên chính sách của trường này, nội dung dạy học, phương pháp dạy học 

đều  phải  nghe  ông  ta.  Đây  gọi  là  trú  trì.  Chánh  pháp  cữu  trú  là  ngài  đang  chủ  đạo. 

Truyền thừa chánh pháp, ngài đang thiết kế, ngài đang thực hành. Mổi người vãng sanh 

ở thế giới tây phương Cực Lạc, trong tương lai thành tựu đều giống như Phật A Di Đà, 

đều là hoá thân của Phật A Di Đà. Một vị Phật A Di Đà biến thành vô lượng vô biên vô 

số vô tận vị Phật A Di Đà,  mới có thể đem pháp môn vô cùng thù thắng này, truyền 

khắp biến pháp giới hư không pháp giới. 

474  Tập 327 



Một vị thầy giỏi thật sự, nguyện vọng thứ nhất của họ, là hy vọng học sinh thành 

tựu hơn mình. Có câu:  “Thanh xuất ư lam nhi thắng ư lam” , như vậy là giáo dục thành 

công. Thành tựu của học sinh này ngang hàng với ta, giáo dục đó cũng chưa coi là thất 

bại, cũng không được xem là thành công. Nếu ta dạy học trò không được như mình, thì 

giáo  dục  đó  đã  thất  bại.  Truyền  thừa  ở  gia  đình  cũng  như  vậy.  Làm  cha  mẹ  luôn  hy 

vọng con cái thành tựu hơn mình, thì gia đình này mới hưng vượng. Nếu đời sau không 

như đời của mình, thì gia đạo này đang suy yếu. Suy yếu thì sao? Có lổi với tổ tông. 

Còn việc dạy học, dạy học trong Phật pháp, nếu đời sau không thể vượt qua chúng ta. 

Như vậy chúng ta có lổi với Phật Bồ Tát, có lổi với chư vị tổ sư. Vì sao họ có thể vượt 

hơn ta? Bởi ta là bàn đạp của họ, là cơ sở của họ. Họ đứng từ trên vai ta, nhất định phải 

cao hơn ta Điều này là khẳng định. Vấn đề là học sinh phải thật học phải thật thực hành 

mới được. Chính họ không chịu học thì không còn cách nào khác. 

Trước đây thầy  giáo có thể thôi thúc học sinh, bây giờ thì không được. Thời này 

nói nhân quyền. Đối với họ nghiêm khắc một chút, họ sẽ đến cục cảnh sát tố cáo, cảnh 

sát đến làm phiền. Sao phải khổ như vậy? Nên học sinh thời này, cần phải tự hiểu để 

siêng năng, còn thầy giáo  không giám  đốc thúc. Con cái  bây giờ cũng phải  tự mình 

phấn đấu, cha mẹ không giám quản thúc con cái. Cho nên đạo đức vì sao mà suy yếu, 

pháp vì sao mà bị diệt? Đạo lý đều ở đây. Người bây giờ bất hiếu với cha mẹ, không 

tôn kính sư trưởng, họ làm sao thành tựu được ! 

Đại sư Ấn Quang lớn tiếng thức tĩnh mọi người, một phần thành kính sẽ đạt được 

một  phần  lợi  ích,  mười  phần  thành  kính  được  mười  phần  lợi  ích.  Đối  với  cha  mẹ  sư 

trưởng không có tâm hiếu kính, tuyệt đối sẽ không có thành tựu. Câu nói này chính là 

chân lý. Tất cả pháp trong thế xuất thế gian, đều từ sự cung kinh mà có được. Chúng ta 

nhất định phải biết. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 



 

Tập 327  475 



Tập 328 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 16 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Chúng ta tiếp tục xem những 

điều Thiên Thân Bồ Tát nói trong Vãng Sanh Luận. 

 “Phật quốc độ thập thất chủng trang nghiêm công đức lực bất  khải  tư nghị”.  Mười 

bảy loại này chúng ta học đến loại mười hai: chủ trang nghiêm. 

Chúng  ta  bắt  đầu  học  tiếp  thứ  mười  ba  quyến  thuộc  trang  nghiêm.  Chủ là thầy 

giáo, quyến thuộc là học sinh.  “Chư Bồ Tát chúng , do Như Lai chánh giác chi hoa 

 hoá sanh dã”.  Quyến thuộc này từ đâu đến? Thế giới Cực Lạc có thể nói là thuần mà 

không tạp, mổi người vãng sanh đều đầy đủ những điều kiện mà thế giới Cực Lạc yêu 

cầu. Điều kiện không phù hợp thì không thể vãng sanh. Bất luận là chúng sanh như thế 

nào, chúng ta biết nơi thế giới Cực Lạc có Bồ Tát, có nhị thừa, có thiên nhân, có tu la, 

la sát. Trong nhân đạo cũng có thiện nhân, ác nhân, có nam nữ già trẻ. Còn có súc sanh 

vãng sanh, quỹ đạo vãng sanh, địa ngục vãng sanh, rất nhiều. Bất luận là đường nào 

vãng sanh, đều cần phải đầy đủ những điều kiện mà trong kinh điển đã nói. 

Điều kiện này chủ yếu nhất là phát tâm bồ đề một lòng chuyên niệm. Trong phát 

tâm còn có điều kiện. Trong kinh Di Đà Đức Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta, là thiện 

căn phước đức nhân duyên. Không thể thiếu thiện căn phước đức nhân duyên mà được 

sanh về nước này. Có thể thấy đây là điều kiện rất quan trọng. Là tổng cương lĩnh, tổng 

nguyên  tắc  của  tất  cả  chư  Phật  giáo  hoá  chúng  sanh.  Phật  A  Di  Đà  cũng  tuyệt  đối 

không làm trái với những điều này. Đây là điều kiện cơ bản. Đó là gì? Giới định tuệ 

tam học. Tam học, lục độ, lục hoà là điều kiện cơ bản. Bất luận tu pháp môn nào đều 

cần phải đầy đủ. Không thể nói pháp môn tịnh độ là ngoại lệ, không cần giới định tuệ, 

không cần lục độ. Điều này không thể có, không làm được. Điều này trong kinh giảng 

rất nhiều. 

Pháp  môn  tịnh độ  là  pháp  môn  Phổ  Hiền,  có  sự liên quan  mật  thiết  nhất  với  Phổ 

Hiền. Phẩm thứ hai trong kinh này “Đức Tôn Phổ Hiền”. Trước đây ở Mỹ, tôi quen cư 

sĩ Hoàng Niệm Tổ. Ông ta chỉ ở Mỹ một tháng. Khi trở về Băc Kinh, tôi đến Bắc Kinh 

thăm ông, ông hy vọng tôi ở Mỹ, Ca Na Đa, ở hải ngoại kiến lập Tịnh Tông học hội. 

Đây là hy vọng cả một đời của Hạ Liên Cư. Điều này ở trong nước làm chưa thành 

476  Tập 328 



công,  chỉ  có  đề  xuất  đến  mà  chưa  thành  lập.  Tôi  vô  cùng  hoan  hỷ  tiếp  nhận  ý  này. 

Thực sự mà nói thì Tịnh Tông Học Hội chính là Liên Xã ngày xưa, chỉ đổi danh từ mới, 

nội  dung  không  có  gì  sai  biệt,  chính  là  Liên  Xã.  Bây  giờ  nói  Liên  Xã  có  rất  nhiều 

người không lý giải được, đặc biệt đây đều là danh xưng của tôn giáo, rất đậm bản sắc 

của tôn giáo. 

Hạ Liên Cư rất có trí, ông nói đạo tràng Phật giáo chúng ta, đều nên dùng học viện, 

học hội. Học viện là nơi bồi dưỡng nhân tài. Học hội là đạo tràng tu tập. Suy nghĩ này 

rất hay. Tịnh Tông học hội đầu tiên của chúng ta thành lập tại Uân Ca Hoa. Tôi đến đó 

giảng  kinh  một  tháng,  sau  khi  giảng  xong  họ  đã  thành  lập  Tịnh  Tông  học  hội 

Canada_là cái đầu tiên. Tôi từ Canada về đến Gia Châu, ở đó giảng kinh, các vị đồng 

học nơi đó thành lập Tịnh Tông học viện ở Mỹ, không phải ở thành phố Tam Phiên. 

Thành  phố  Tam  Phiên  có  một  trấn  nhỏ  là  Tang  Ni  Duy  Nhĩ,  do  nhóm  đồng  tu  của 

Dương Nhất Hoa tổ chức, bây giờ vẫn còn. Đây là Tịnh Tông học hội đầu tiên tại Mỹ. 

Về sau đến nhiều nơi giảng kinh, hình như ở Mỹ và Canada, tất cả có hai ba mươi hội. 

Bây giờ có mấy nơi mà tôi không biết. Trước khi tôi rời Mỹ, tôi biết có hơn ba mươi 

hội. Bây giờ trên toàn thế giới, chổ Tịnh Tông học hội nhiều nhất là Malaysia. Nghe 

nói Malaysia có đăng ký của chính phủ, có hơn năm mươi hội. Không có đăng ký đại 

khái có thể gần một trăm hội. Tịnh Độ Tông ở Malaysia đặc biệt thù thắng, không có 

khu vực nào hơn nơi đây. Họ rất nhiệt tâm, đây là việc tốt. Người học Phật chân chánh 

rất đông. Chổ này rất tốt, xã hội an định, ít thiên tai. Âu Châu cũng có không ít, cũng 

có mấy tịnh Tông học hội. Âu Châu là nơi đất nhiều người ít, nhân khẩu cư trú đều tập 

trung dọc quanh biển. Ở giữa đất liền rất ít người trú. Cho nên ở vùng ven biển có mấy 

đô thị lớn, đều có Tịnh Tông học hội. 

Tịnh Tông học hội khi mới thành lập, tôi đã viết phần duyên khởi. Đưa ra phương 

pháp tu học cụ thể, có năm khoa mục. Những gì chúng tôi căn cứ là Tịnh Độ Ngũ Kinh 

Nhất Luận. Lý luận và phương pháp đều y  cứ  kinh giáo. Năm khoa  mục, khoa  mục 

trên việc hành trì này. Thứ nhất là Tịnh nghiệp tam phước. Đây là nguyên tắc chỉ đạo 

tối cao của Tịnh tông, xuất phát từ “Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh”. Đức Phật nói với 

phu nhân Vi Đề Hy. Điều thứ nhất:  “Hiếu đưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm 

 bất sát, tu thập thiện nghiệp”.  Điều thứ hai : “Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất 

 phạm oai nghi”.  Điều thứ ba:  “Phát bồ đề tâm, thâm tín nhân quả, độc tụng đại thừa, 

 khuyên tấn hành giả”.  Tiếp đó Phật lại nói, ba điều này là tịnh nghiệp chánh nhân của 

chư Phật ba đời. Câu này rất quan trọng. Ba đời là quá khứ, hiện tai, tương lai. Phàm 

Tập 328  477 



phu, Bồ tát tu hành thành Phật  đều y theo ba điều  này.  Ba điều  này là  Tịnh Nghiệp 

Chánh Nhân, là nguyên tắc chỉ đạo tối cao. Rất rỏ ràng chúng ta có thể lãnh hội được. 

Điều  thứ  nhất  là  tịnh  nghiệp  của  Phàm  phu.  Điều  thứ  hai  là  tịnh  nghiệp  của  Nhị 

thừa.  Điều  thứ  ba  là  tịnh  nghiệp  của  Bồ  tát  đại  thừa.  Trong  vấn  đề  tu  tập,  nếu  làm 

người còn chưa tốt, thì sao có thể làm Bồ Tát? Làm sao có thể vãng sanh thế giới Cực 

Lạc. Vãng sanh thế giới Cực Lạc  ba điều kiện này cần phải đầy đủ. Câu thứ nhất trong 

điều  thứ  nhất  là  hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  chúng  ta  đã  làm  được  chưa?  Câu  thứ  hai  là 

phụng sự sư trưởng, là truyền thống văn hoá xưa của chúng ta. Trong đây nói hiếu thân 

tôn sư, không đầy đủ điều kiện này thì không thể vãng sanh. Cho nên người niệm Phật 

rất đông mà người vãng sanh rất ít. Người vãng sanh nhất định đầy đủ. 

Hiếu thân tôn sư nên làm cách nào? Chúng ta thực hành trong “Đệ Tử Quy”. Đệ tử 

quy chính là hiếu thân tôn sư. Từ nhỏ bắt đầu dạy. Từ tâm bất sát, đây là câu thứ ba. 

Thực hành trong “Thái Thượng Cảm Ứng Thiên”, là giáo dục nhân quả. Câu cuối cùng 

là tu Thập Thiện Nghiệp. Thực hành trong “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh”. Trong đây, 

căn bản của Thích Đạo Nho  đều đã hiển bày. 

Ngày xưa thời đại đế vương, có thể nói là mổi người từ nhỏ đều đã tiếp nhận giáo 

dục này, nên nền tảng của họ rất vững chắc. Có thể nói từ xưa đến nay, trãi qua bao 

thời đại đế vương. Gương mẫu tiêu chuẩn của họ đều là hiếu trị thiên hạ. Không có 

một vị đế vương nào không nói hiếu đạo. Hiếu thân thì sẽ tôn sư, sẽ tôn kính trưởng 

bối. Những năm cuối của nhà Thanh, Từ Hy thái hậu chấp chánh, đối với truyền thống 

xưa đã sơ sót. Còn nói, nhưng nói là nói, còn người thật sự làm thì rất ít, càng ngày 

càng ít. Nên thế gian gọi họ là nguỵ quân tử. Không phải là thật, vì họ nói được mà 

không hành. Nhưng đến thời dân quốc, người nói cũng đều không có. Thời dân quốc 

đến nguỵ quân tử cũng tìm không thấy. Do đó người xưa trong vòng một trăm năm này, 

đã quên lãng truyền thống văn hoá. Bây giờ nói đến Nho Thích Đạo, mọi người đều 

cảm thấy rất xa lạ,  không biết Nho Thích  Đạo là gì, đến  cả “Đệ  Tử  Quy”  cũng đều 

không biết. 

Trước đây chúng tôi ở tiểu trấn Thang Trì  - Lô Giang làm thí nghiệm. Thành lập 

một trung tâm, chính là để đẩy mạnh Đệ Tử Quy. Vì điều này, chúng tôi đã làm ba năm 

và hiệu quả vô cùng tốt. Nhân dân ở đây rất vui mừng. Họ không biết rằng tổ tiên của 

họ đã để lại thứ quý giá như vậy. Chẳng ai không tán thán, không vui mừng. Chúng tôi 

làm thí nghiệm này là vì liên hiệp quốc mà làm. Trong mấy năm đó, tôi tham gia rất 

nhiều lần hội nghị hoà bình của Liên hiệp quốc. Mổi lần trong hội nghị tôi đều có chủ 

478  Tập 328 



giảng, tôi đem những thứ thuộc về truyền thống văn hoá này, giới thiệu cho mọi người. 

Mọi  người  khi  nghe  xong  đều  rất  hoan  hỷ,  điều  này  trước  giờ  chưa  từng  nghe  qua. 

Nhưng  sau  khi  biết,  mọi  người  trong  hội,  ăn  cơm,  cùng  nhau  nói  chuyện,  rất  nhiều 

người đưa ra vấn đề hỏi tôi. Họ nói, Pháp sư, ông giảng rất hay, nhưng đây là lý tưởng, 

không thể thực hành được. Tôi đã bị quan niệm sai lầm như vậy của mọi người kích 

động, cảm thấy không thể không làm ra một thành tích cho mọi người xem. Người xưa 

gọi là kiểu mẫu. 

Nếu không làm ra kiểu mẫu cho mọi người xem, họ sẽ không tin tưởng. Do đó tôi 

muốn tìm một chổ để làm thí nghiệm. Trước đây ở Mỹ tôi cũng đã từng tim kiếm, ở 

Singapore, Indonesia, Âu Châu, nhưng duyên chưa thành thục. Chúng tôi muốn dùng 

một thị trấn nhỏ để thúc đẩy việc này. Dạy Đệ Tử Quy, truyền thống văn hoá xưa. Đầu 

năm 2005. Mùa xuân, Tôi nhớ là mùa xuân, tôi trở về quê sau 70 năm xa cách. Tôi trở 

về thăm, còn có một vài thân thích,  anh em cùng hàng trong dòng tộc. Còn có khoảng 

hơn 30 người. Thật là tuổi nhỏ xa quê già trở về. Hơn 70 tuổi trở về, muôn phần cảm 

khái. Họ mời tôi ăn cơm, tôi đem tình hình những lưu lạc năm ở nước ngoài kể với mọi 

người. Khi nói đến tham gia công việc này với liên hiệp quốc, muốn tìm một chổ để 

làm thí nghiệm nhưng không tìm thấy. Các phụ lão huynh đệ ở quê sau khi nghe xong 

đều rất nhiệt tình, thôi thì trở lại quê hương mình làm thí nghiệm vậy. Lúc đó lãnh đạo 

địa phương cũng tán thành cũng hoan hỷ, và như vậy chúng tôi đã làm thành công. 

Chúng tôi vốn dự định, ít nhất phải hai ba năm mới thấy được hiệu quả. Không ngờ 

chưa đến bốn tháng hiệu quả ngoài sức tưởng tưởng. Các thầy giáo như chúng tôi đều 

cảm  thấy  vô  cùng  kinh  ngạc!  Đã  chứng  minh  hai  việc.  Thứ  nhất  là,  như  cổ  nhân 

thường nói tánh con người vốn thiện. Câu đầu tiên trong Tam Tự Kinh là “Nhân chi sơ, 

tánh bổn thiện”. Tánh con người thật sự là thiện, chỉ là không có người dạy họ. Chứng 

minh được việc thứ hai là con người rất dễ dạy. Chưa đến ba tháng họ đã hồi đầu, đã từ 

phàm phu biến thành quân tử, đã hiểu lễ phép, tâm lành phát khởi, không muốn làm 

việc xấu, không muốn áp bức người khác. Thật hiếm có. 

Việc này là việc tốt, nhưng khi chiếu theo pháp luật của Trung Quốc, thì chúng tôi 

đã làm không đúng pháp. Vì chúng tôi là người xuất gia, lại là người hải ngoại. Chính 

sách của chính phủ thì người xuất gia ở hải ngoại, có thể về nước để thăm thân bằng 

quyến thuộc, tham quan du lịch, điều này thì không hạn chế. Nhưng không được hoạt 

động những việc liên quan đến tôn giáo. Tôi làm điều này tuy không phải là hoạt động 

tôn giáo, là hoạt động của truyền thống văn hoá. Nhưng người xuất gia làm thì không 

Tập 328  479 



được, nên trung tâm cuối cùng vẫn phải đóng cửa. Trước là nghỉ dạy, sau đó là đóng 

cửa.  Các  thầy  giáo  như  chúng  tôi,  một  số  đang  ở  Malaysia  tiếp  tục  học  tập.  Tôi  hy 

vọng họ đều tinh tấn học tập ba truyền thống văn hoá căn bản của Thích Đạo Nho này. 

Thời gian phải mười năm, chưa đến mười năm không thể thành công. Sau mười năm 

có thể trở thành nhà hán học hàng đầu của thế giới. 

Tôi đã hai lần phỏng vấn ở Luân Đôn, đặc biệt đi xem đại học Ngưu Luật, Đại học 

Kiếm Kiều, và đại học Luân Đôn. Đây là trung tâm hán học của Âu Châu. Tôi đã giao 

lưu với họ, cũng rất thân với các vị giáo thọ của họ. Tôi rất khâm phục những vị này. 

Họ không những học tập truyền thống văn hoá Trung quốc. Nền tảng về thể loại văn cổ 

của họ, nói như cách nói bây giờ thì công lực của họ tương đương sâu dày. Có thể đọc 

những  tác  phẩm  văn  cổ  của  Trung  Quốc.  Có  thể  xem  những  chú  giải  cổ  của  truyền 

thống Trung Quốc. Điều này khoa văn học của một số trường đại học hiện nay không 

làm được. Chúng ta  chẳng thể không phục, cùng giao lưu với họ không cần phải phiên 

dịch, vì họ đều học hán học. Bây giờ thầy giáo hán học, nghĩa là giáo thọ không còn 

nữa. 

Nếu  không  có  người  truyền  thừa,  hán  học  sẽ  bị  đoạn,  như  vậy  thì  thật  đáng  tiếc. 

Điển tịch đều còn, nhưng không có ai đọc được. Nên hai ba chục người thầy này, đã 

phát tâm truyền thừa. Cũng tổ chức những buổi giảng nhỏ cho những người có hứng 

thú tu học lớp ngắn ngày. Mổi năm họ tổ chức khoảng ba lần, một lần là 45 ngày. Nhân 

sĩ hải ngoại nếu thích học thì đều hoan nghênh, nhưng tốt nhất nên từ việc công tác 

giáo dục. Đây là sự nghiệp giáo dục văn hoá. Có nhiều người phát tâm như vậy, hán 

học có thể được tiếp tục truyền thừa. Thật sự có mấy vị giáo thọ hàng đầu rất ưu tú, 

hán học tương lai sẽ phát triển rộng rãi. Tôi tin những vị thầy giáo này, tuy bây giờ họ 

không  có  tiếng  tăm  gì,  nhưng  mười  năm  sau  chắc  chắn  sẽ  thành  danh.  Tôi  tin  rằng 

những trường học hàng đầu trên thế giới này, trong đó khoa hán học đều mời họ đến 

làm giáo thọ. 

Lợi dụng khoa học kỷ thuật cao hiện nay như mạng Internet quốc tế và truyền hình 

vệ tinh. Nếu như có một kênh chuyên môn, 24 giờ không gián đoạn, những người này 

luân lưu đến tuyên giảng, người trên toàn thế giới đều có thể nghe được. Học tập từ 

truyền hình vệ tinh, từ mạng Internet. Như vây giống như tiến sĩ Thang Ân Tỷ nói, giải 

quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21. Chúng ta cũng có thể bổ sung thêm một chút, là hoá 

giải thiên tai của địa cầu trong thế kỷ 21, chỉ có Phật học đại thừa và truyền thống văn 

hoá xưa mới khởi tác dụng lớn nhất. Vì sao? Thiên tai là nghiệp bất thiện trong tâm 

480  Tập 328 



con người dẫn khởi nên. Điều này trong kinh đức Phật đã giảng rất thấu triệt, Nho Đạo 

cũng không ngoại lệ, đều có cách nhìn giống nhau. Con người nếu tâm địa thanh tịnh 

thiện lương, thì xã hội sẽ an định, thiên tai sẽ được hoá giải. 

Đại  thừa  Phật  giáo  và  truyền  thống  văn  hoá  xưa,  chính  là  dạy  chúng  ta  làm  điều 

này. Lúc tôi còn trẻ, thầy Phương giới thiệu Phật Pháp cho tôi, tôi theo thầy học triết 

học. Thầy giảng cho tôi “Triết học khái luận”, và mục cuối cùng là “Phật Kinh Triết 

Học”. Khi học môn này, câu đầu tiên thầy nói với tôi: “Đức Thế Tôn là nhà triết học vĩ 

đại nhất trên thế giới. Triết học trong kinh Phật là đĩnh cao của triết học thế giới. Học 

Phật là hưởng thụ cao nhất của đời người”. Môn học này đã thay đổi cả cuộc đời tôi. 

Đối với Phật pháp, đối với tôn giáo không hề biết gì, mà còn  sanh tâm ngộ nhận sâu 

sắc, cho rằng nó là mê tín, đối với xã hội không có chút cống hiến nào. Tôi đã hoàn 

toàn sai lầm! 

Sau khi nghe thầy Phương dạy rỏ, tôi mới hoát nhiên đại ngộ. Thì ra thế gian còn 

có thứ tốt như vậy. Sau lần đó tôi hầu như buông bỏ toàn bộ, toàn tâm toàn lực học tập 

kinh  điển.  Thời  gian  học  tập  kinh  điển,  Chương  Gia  đại  sư  đã  đặt  nền  tảng  cho  tôi, 

quan niệm cơ bản. Tiếp nhận dạy dổ của thầy Lý mười năm, một đời học tập Đức Thế 

Tôn. Đây là Chương Gia đại sư dạy dổ. Dùng cách nói của hiện nay là giáo sư giáo dục 

xã hội văn hoá đa nguyên, dùng địa vị này xuất hiện tại thế gian. Đức Thế Tôn chính là 

địa vị này. Giảng kinh giáo hoá 49 năm, nên Phật pháp thật sự là giáo dục. Nó hoàn 

toàn  khác  với  tôn  giáo,  nó  tôn  trọng  tôn  giáo,  tán  thán  tôn  giáo,  nhưng  bản  thân  nó 

không phải là tôn giáo. Chúng ta chẳng thể không biết điều này. Nếu không biết thì 

trong đại thừa cái gì cũng học không được. Nếu ta học được là mê tín của tôn giáo, là 

Phật giáo của tôn giáo thì ta đã sai. 

Tôi học tập đến nay đã 60 năm, mấy năm gần đây tôi lại phát hiện, đại thừa không 

những là đĩnh cao của triết học, đồng thời cũng là đĩnh cao của khoa học. Ngày nay 

nghiên cứu không gian vật lý, nghiên cứu lượng tử lực học. Những điều này toàn bộ 

đều trong kinh điển đại thừa. Trong kinh điển đại thừa nói tường tận, thấu triệt hơn họ. 

Những vấn đề họ không thể giải quyết, nhưng trong kinh điển đại thừa giải quyết được. 

Nên kinh điển đại thừa là khoa học tối cao. Nước Anh, thực chất Âu Châu là đại bản 

doanh  của  hán  học,  nên  Thang  Ân  Tỷ  mới  có  nhận  thức  như  vậy.  Có  người  chỉ  đạo 

sáng suốt trí tuệ như vậy, chúng tôi rất khâm phục. 

Thầy Phương đặc biệt giới thiệu cho tôi là Hoa Nghiêm và Pháp Hoa. Đây là nhất 

thừa pháp trong kinh điển đại thừa. Trước đây tôi ở Đài Trung học kinh giáo với thầy 

Tập 328  481 



Lý, tu chủ yếu là kinh Lăng Nghiêm. Tôi nhớ, tôi từng giảng qua bảy lần kinh Lăng 

Nghiêm. Kinh Lăng Nghiêm dài, bảy lần mà hình như chỉ có hai hay ba lần giảng viên 

mãn, còn mấy lần đó không đủ duyên, mới giảng một nửa là gián đoạn. Kinh này trong 

giới Phật  giáo  rất nổi  tiếng, nên nói  Lăng nghiêm là khai  trí  tuệ, Pháp Hoa là thành 

Phật. Kinh Lăng Nghiêm với Pháp Hoa ngang nhau. Đây là cơ sở tu học trong kinh 

giáo của tôi, cũng chính ba bộ kinh này dẫn dắt tôi trở về với Tịnh độ. Nếu không phải 

ba bộ kinh này, tôi đối với Tịnh độ rất khó tiếp nhận. Cho nên Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, 

Lăng Nghiêm dẫn dắt tôi trở về tịnh độ. 

Quyến  thuộc  trang  nghiêm  trong  Vãng  Sanh  Luận  nói  đến  Chư  Bồ  Tát,  đây  là 

người vãng sanh, Người vãng sanh tất cả đều được gọi lầ Bồ Tát. Mặc dù họ sanh vào 

cỏi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh. Sanh đến thế giới Cực lạc sẽ được oai 

thần  48  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì.  Họ  chính  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát,  chứ 

không phải lầ Bồ Tát bình thường. Nên pháp giới của thế giới tây phương thuần Bồ Tát. 

Ở đây chỉ có hai hạng người, chủ là thầy và Bồ Tát là học sinh. Nên thế giới Cực Lạc 

là nơi như thế nào? Thực tế mà nói chính là nơi Phật A Di Đà sáng lập, đặc biệt là vì 

lục đạo chúng sanh trong biến pháp giới giới hư không giới, quốc độ của mười phương 

chư Phật mà thành lập đạo tràng này. Mục tiêu của đạo tràng này là gì? Tức thân thành 

Phật. Chính là ngay trong đời này, giúp ta chứng được quả Phật cứu cánh viên mãn. 

Hay nói cách khác là ta hoàn toàn giống như Đức Phật. Như những gì A Xà Vương Tử 

nói trước đây, đến thế giới Cực Lạc là làm Phật. Thành Phật đều giống như Phật A Di 

Đà. Trí tuệ, thần thông, đạo lực, phước báo trong các chư Phật đều là đệ nhất. Điều này 

không đáng nể sao! Sự việc này thật không thể nghĩ bàn. 

Thông thường nói, đây chỉ là lý tưởng không làm được. Nhưng Phật A Di Đà đã 

làm được, sao ngài làm được? Bởi Ngài phát 48 nguyện, mổi nguyện  không vì  mình 

mà  Ngài vì lục đạo chúng sanh trong quốc độ của tất cả chư Phật trong biến pháp giới 

hư không giới. Lục đạo đáng thương nhất, mê sâu nhất và tạo nghiệp nặng nhất. Giúp 

họ một đời thành Phật, ngài đã làm được. Dùng thời gian năm kiếp để thực hành 48 lời 

nguyện, và mổi nguyện đều đã viên mãn. Thực hành viên mãn 48 lời nguyện thì thế 

giới Cực lạc liền xuất hiện. Đạo lý này không khó hiểu, người học Phật nghe rất quen 

thuộc. Trong kinh điển đại thừa  Đức Phật thường dạy: “Tất cả pháp tùng tâm tưởng 

sanh”. Thế giới Cực Lạc là trong tâm tưởng của Phật A Di Đà biến hiện ra. Hay nói 

cách  khác,  chúng  ta  muốn  vãng  sanh,  nhưng  làm  không  được.  Nhưng  Phật  A  Di  Đà 

viên mãn như vậy, ít nhất cũng hưởng được một chút lợi ích. Điều này rất quan trọng. 

482  Tập 328 



Lợi  ích  48  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà,  chúng  ta  mổi  ngày  đều  niệm,  khi  niệm  sẽ 

phát tâm. Ngài đã làm được rồi, mà chúng ta bây giờ vẫn chưa làm được. Chưa làm 

được cũng đừng lo lắng, đến thế giới Cực lạc làm tiếp. Đến thế giới Cực Lạc nhất định 

sẽ  làm  được,  mổi  nguyện  cần  phải  thực  hiện.  Nguyện  nguyện  phải  vì  chúng  sanh 

không phải vì mình. Vì mình, có ý niệm này là không thể vãng sanh. Nhất định phải vì 

chúng sanh. Vì mình là tiểu thừa, tâm lượng rất nhỏ. Cho nên ngài yêu cầu là phát tâm 

bồ đề, tâm lượng của bồ đề tâm không có biên tế. Phải một lòng chuyên niệm. Đây là 

điều kiện thứ nhất để vãng sanh thế giới Cực lạc. 

Trong đời này của chúng ta, chỉ có một phương hướng một mục tiêu. Một phương 

hướng là thế giới tây phương Cực Lạc, mục tiêu là thân cận Phật A Di Đà, đồng tâm 

đồng nguyện với Phật A Di Đà. Tâm của Phật A Di Đà là mổi niệm đều nghĩ đến tất cả 

chúng sanh trong biến pháp giới hư không giới đều thành Phật. Ở trước có đọc qua, 

nhất thiết giai thành Phật. Vì sao? Vì tất cả chúng sanh vốn là Phật, nhưng vì họ mê. 

Nên khi ta thành Phật phải giúp họ giác ngộ. Họ giác ngộ thì họ sẽ thành Phật. Tất cả 

chúng sanh vốn cư trú trong thế giới Hoa Tạng, thế giới Cực Lạc. Chúng ta vốn ở nơi 

đó, nhưng vì mê muội nên thế giới này cũng biến mất, đem Hoa Tạng và Cực Lạc bẻ 

khúc biến thành lục đạo luân hồi, biến thành thế giới như vậy và ở trong đó chịu tội. 

Đều  là  do  một  niệm  sai  lầm.  Giáo  dục  của  Đức  Phật  không  gì  khác  ngoài  hy  vọng 

chúng ta hồi đầu. Hồi đầu ta sẽ giác ngộ. Buông bỏ chúng ta sẽ chứng quả. Nên những 

vị Bồ Tát này đến thế giới Cực Lạc, bao gồm biên địa đều như vậy. Toàn là liên hoa 

hoá sanh. Liên hoa từ đâu đến? Liên hoa là nguyện lực của Phật A di Đà, là niệm lực 

của mổi người vãng sanh đến thế giới Cực Lạc đã thành tựu được như vậy. 

Nguyện  lực  của  Phật  A  Di  Đà  là  duyên,  niệm  lực  của  chính  chúng  ta  là  nhân. 

Chúng  ta  có  nhân  này,    Phật  A  Di  Đà  sẽ  trợ  duyên  cho  chúng  ta,  đến  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc liên hoa hoá sanh. Không phải thai sanh, noãn sanh. Như vậy là chịu 

tội. Còn liên hoa hoá sanh là được đại tự tại. Thân tướng mà liên hoa hoá sanh hoàn 

toàn tương đồng với Phật A Di Đà. Nên thế giới Cực Lạc là pháp bình đẳng , không 

phải  nói  như  chúng ta ở đây. Con người sau khi  sanh ra từ  nhỏ và dần dần lớn lên, 

không phải vậy. Trong hoa này đột nhiên có Bồ Tát xuất hiện, chính là họ đã đến. Họ 

tu thành và họ đã đến. Họ với Phật A Di Đà giống nhau. Thể chất của họ là Tử Ma 

Chân Kim Sắc Thân. Tướng tốt, thân có vô lượng tướng, tướng có vô lượng tốt. Nên 

với Phật A Di Đà không có gì khác biệt. 

Tập 328  483 



Trong  48  nguyện  nói,  nếu  có  tướng  hảo  sai  biệt,  Phật  A  Di  Đà  thề  không  thành 

Phật, nhưng bây giờ ngài đã thành Phật. Mổi người trong thế giới Cực Lạc tướng mạo 

là tương đồng, hoàn toàn là tướng Phật cứu cánh viên mãn. Khi sanh đến thế giới Cực 

Lạc, gặp được Phật A Di Đà, chắc chắn Phật A Di Đà đến tiếp dẫn chúng ta. Được oai 

thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, ta lập tức sẽ có năng lực ứng hoá đến mười 

phương thế giới, để giúp tất cả chúng sanh có duyên_Chúng ta có năng lực này. Năng 

lực này tuy không phải của chính mình, là của Phật A Di Đà gia trì. Nhưng chúng ta có 

thể giống như Bồ tát Quan Âm ứng hoá 32 thân, nên lấy thân gì để được độ thoát thì 

liền hiện thân đó. Hiện thân không phải là ý của mình, mình không có ý kiến, sẽ không 

khởi  tâm  động  niệm.  Là  do  chúng  sanh,  do  cảm  chúng  sanh  đó.  Họ  hy  vọng    thấy 

tướng Phật, tướng Bồ Tát  như  thế nào, thì  các ngài  hiện ra như nguyện của họ, liền 

hiện  tướng Phật, hiện tướng Bồ Tát  để giúp họ, tiếp  dẫn họ. Không có thiện căn thì 

giúp học trồng thiện căn. Có thiện căn thì giúp họ tăng trưởng thiện căn. Thiện căn đã 

tăng trưởng thì giúp họ thành thục . 

Bây giờ thế gian loạn lạc, thế gian khổ não . Chư Phật Bồ Tát có  ứng hoá ở thế 

gian này chăng? Chẳng những có, mà còn rất nhiều. Nếu không có nhiều Phật Bồ tát 

hoá thân ở đây, thì thế gian này đã huỹ diệt rồi. Chúng sanh tạo nghiệp cũng rất nặng. 

Phật Bồ Tát có phước báo, nên khi họ ở khu vực này thì thiên tai ở đó được hoá giải. 

Không thể hoàn toàn hoá giải thì cũng giảm nhẹ. Đây là từ bi vô tận của Bồ Tát, trong 

bao la đó vẫn đang gia trì. Thật giống như trong kinh đại thừa nói: “Phật thị môn trung, 

bất xã nhất nhơn”. Mặc dù đã tạo tội nghiệp sâu nặng, các ngài vẫn lấy tâm từ bi để đối 

xử , giúp đỡ họ. Tuyệt đối không có một chút oán hận nào. Đây là tinh thần của đại 

thừa. Nên chúng ta phải vãng sanh, phải hiểu những đạo lý này và phải thật sự tu. Nổ 

lực tinh tấn, có thể thực hành bao nhiêu thì làm bấy nhiêu. Đều gọi là công đức viên 

mãn, nên thế giới Cực Lạc vô cùng thù thắng. 

Trong Vãng Sanh Luận thường nói ba loại thù thắng. Thứ nhất là Phật, thầy giáo 

thù thắng. Thứ hai là học sinh, Bồ Tát thù thắng. Thứ ba là quốc độ thù thắng, chính là 

đạo tràng thù thắng. Môi trường học tập quá tốt. Bất cứ ai tu học trong môi trường này, 

đều có thể đào thải tất cả tập khí vô thỉ vô minh, nâng cao cảnh giới của chính mình. 

Trí tuệ viên mãn, đức tướng viên mãn. 

Thứ mười bốn thọ dụng trang nghiêm. Thọ dụng là gì? Là nói trong cuộc sống hàng 

ngày.  “Thọ  dụng  đại  thừa  chi  pháp  vị,  thiền  vị,  tam  muội  vị  dã”.   Vì  chúng  ta  vãng 

sanh đến thế giới Cực Lạc, hoàn toàn không giống như ở thế giới này. Ở trước có nói, 

484  Tập 328 



thế giới này là thân nghiệp báo. Ngạn ngữ có câu:  “Nhất sanh giai thị mệnh, bán điểm 

 bất do nhân”. Lời này là thật không phải giả. Chúng ta phát tài, nên cho rằng mình rất 

giỏi vì đã phát tài. Không phải, do số mạng ta có. Nếu số mạng mình không có, thì dù 

có nghĩ phương pháp gì, cũng không phát  tài được. Ta làm quan lớn bao nhiêu đều do 

số mạng chủ định. Nếu ta sống tròn bổn phận, thì cả đời sẽ sống thật hạnh phúc, thật 

vui vẻ. Nếu như cho rằng, tôi phải dùng một vài phương pháp tổn người lợi mình để 

đạt được danh lợi. Như vậy là sai. Danh lợi đạt được không phải do phương pháp này, 

mà do số mạng có. Còn số mạng không có, có thể đạt được không? Được. Nếu quý vị 

học Phật, Phật sẽ nói cho quý vị biết. Số mạng không có tiền tài, Đức Phật sẽ dạy cách 

cầu tài. Cầu cách nào? Tài bố thí đạt được của cải. Pháp bố thí được thông minh trí tuệ. 


Vô uý bố thí được mạnh khoẻ sống lâu. Chỉ cần thực hiện ba điều này, thì ba loại quả 

báo đó nhất định đat được. 

Điều này lúc tôi còn trẻ, năm 26 tuổi tôi học Phật, Chương Gia Đại sư đã dạy cho 

tôi. Đại sư hình như cùng tuổi với thầy Lý. Tôi 26 tuổi theo đại sư, năm đó thầy 65 tuổi. 

Lớn hơn tôi 39 tuổi, thuộc hàng tổ phụ. Nhìn thấy tôi còn trẻ tuổi, không có phước báo 

lại yểu mệnh. Cũng may là gì? Chính là nghe lời. Đối với đại sư rất tôn trọng, là đã 

chiếm được một phần lợi ích. Đại sư đồng ý dạy tôi. Mệnh khổ, Đại sư dạy tôi thay đổi 

vận mệnh. Số mạng của mổi người tiền tài đều có một ít, nhưng số mạng tôi tiền tài là 

không, cái gì cũng không. Cho nên cuộc sống vật chất vô cùng khó khăn, lại yểu mệnh. 

Yểu mệnh là do tạo quá nhiều ác nghiệp. Từ nhỏ thích săn bắn. Tôi nhớ đã săn bắn ba 

năm, trong thời kỳ kháng chiến. Mười mấy tuổi chưa hiểu chuyện. Nên đại sư dạy tôi 

pháp sám hối, dạy tôi ba loại bố thí. Tôi nói với đại sư, cuộc sống tôi rất khổ, phải sống 

cuộc sống cơ hàn nhất, miễn cưỡng duy trì, không có tiền để bố thí. Chương Gia đại sư 

hỏi tôi, một hào có không? Tôi nói, một hào thì có. Một đồng có không? Một đồng hơi 

miễn cưỡng. Đại sư liền dạy tôi bắt đầu bố thí từ một hào một đồng đó, cần phải có tâm 

bố thí. Khi gặp được nhân duyên hãy tuỳ theo sức lực mà làm. Tôi hoàn toàn nghe theo, 

ba loại bố thí đều tu. Học hai ba năm, thời gian không gọi là dài, nhưng đã có hiệu quả, 

thu  nhập  tự  nhiên  nhiều  hơn.  Nhưng  thu  nhập  nhiều  thì  bố  thí  nhiều.  Càng  thí  càng 

nhiều, càng nhiều càng thí. 

Lúc đó bố thí là vì trong quá khứ sát sanh, nên tôi thích phóng sanh. Bất cứ ai đi 

phóng sanh tôi cũng đều tham gia, đóng góp một ít tiền. Về sau tiền nhiều thì bố thí 

thuốc men. Đưa tiền vào bệnh viện, nói với họ, nếu có người cùng khổ không trả nổi 

viện phí, tôi giúp họ trả. Đến lúc này, tôi mổi tháng còn giúp thành phố thành lập bệnh 

Tập 328  485 



viện. Mổi tháng là một vạn tiền viện phí, một năm mười hai vạn, mười năm chưa từng 

gián đoạn. Ở đây còn có một trung tâm an ninh, do Cơ đốc giáo thành lập và họ làm rất 

tốt. Đây còn gọi là trung tâm chăm sóc người lâm chung. Điều này rất quan trọng. Cơ 

Đốc Giáo làm điều này rất sáng suốt. Khi lâm chung, bất luận là dùng nghi thức của 

tôn giáo nào. Nó đều sẽ giúp đở mà không chướng ngại chúng ta. Chuyện này rất tốt. Ở 

đó thiếu kinh phí  nên đến tìm tôi. Một năm tôi  ủng hộ họ hai  mươi vạn, tiền này là 

thuộc về vô uý bố thí. Những tai nạn ngoài ý muốn đó, còn những người thanh niên ở 

Đồ Văn Ba nghiện thuốc. Ở trước nói có một vị thị trưởng  tôi rất thân, ông ấy cũng 

thành lập một trung tâm cai nghiện mà không đủ kinh phí . Muốn tôi ủng hộ tiền. Tôi 

nói bao nhiêu? Ông ta nói 30 vạn, chúng tôi đã đưa ông ta đủ số, rất hoan hỷ. 

Như vậy là thuộc về điều gì? Vô uý bố thí. Trong lúc thiên tai, ta quyên góp cho họ 

đều là thuộc vô uý. Nhiều năm lại đây, tôi nhận sự cúng dường từ người khác, khoảng 

90 phần trăm đều dùng vào pháp bố thí. Đây là điều mà Ấn Quang đã khai thị cho tôi. 

Ấn kinh, ấn tống kinh này số lượng rất lớn, bố thí đến toàn thế giới. Cho đến các tôn 

giáo khác, họ xây dựng viện dưỡng lão, cô nhi viện, làm rất nhiều sự nghiệp từ thiện xã 

hội, chúng tôi đều giúp đở. Cho nên trong kinh điển Đức Phật dạy chúng ta, thầy dạy 

chúng ta. Tài bố thí, pháp bố thí, vô uý bố thí. Trong 60 năm này  thực sự tiền tài dùng 

không thiếu, hầu như là tâm tưởng sự thành. Pháp bố thí thì trí tuệ tăng trưởng, điều 

này vô cùng rỏ ràng. Mọi người nghe tôi giảng kinh, mổi năm đều không giống nhau, 

cảnh giới không tương đồng. Vô uý bố thí là mạnh khoẻ sống lâu, cả đời tôi không có 

bị bệnh. Tôi  không có bảo hiểm y tế nào, không có những thứ này. Tiền thuốc men 

của tôi đem bố thí hết, cho nên tôi không thể bị bệnh. Tôi bệnh sẽ không có tiền thuốc. 

Điều này quá tốt, đem tiền thuốc bố thí sẽ không bị bệnh. Nếu chúng ta cứ giữ lại một 

số tiền thuốc ở đó, nhất định sẽ sanh bệnh. Vì sao? Tiền đó là chuẩn bị dưỡng lão, thì 

chúng ta nhất định già. Tôi không có tiền dưỡng lão thì sẽ không già, không có tiền 

thuốc sẽ không sanh bệnh. Như vậy tự tại biết bao, hạnh phúc biết bao. Đây là điều 

thầy dạy, là Chương Gia đại sư day, tôi tin tưởng. Ngài lớn tuổi như vậy chắc không 

gạt tôi. Nên học rồi là thực hành rốt ráo. Sống một ngày làm một ngày, làm một cách 

tự tại. 

Như vậy thân ở thế giới Cực Lạc không phải là thân nghiệp báo. Họ có cần ẩm thực 

không? Không cần. Thế giới Cực Lạc không khí tốt, không có bốn mùa, không có nóng 

lạnh, rất ôn hoà. Y phục  vô cùng mềm mại thoải mái. Thân pháp tánh thì cư trú ở cỏi 

pháp tánh. Cho nên những thọ dụng này của họ. Quý vị xem, đại thừa pháp vị chúng ta 

486  Tập 328 



cũng đã nếm được. Trong những năm gần đây, hàng ngày chúng tôi đọc tụng kinh luận 

đại thừa, cùng nhau chia sẽ với các bạn đồng học. Chúng tôi cảm nhận được, điều này 

hạnh phúc biết bao. Vui nên không biết mệt. Có vị đồng học sợ tôi tuổi lớn, một ngày 

giảng bốn tiếng đồng hồ thì quá mệt. Tôi nói với quý vị, không giảng kinh mới thật sự 

mêt, giảng kinh không mệt. Đừng nói bốn tiếng đồng hồ, mười hai tiếng cũng không 

mệt. Càng giảng càng vui, pháp hỷ sung mãn. Tôi hoan hỷ, mọi người cũng hoan hỷ. 

Thiền  vị,  tam  muội  vị.  Điều  này  không  phải  nhân  gian,  đến  cả  thiên  nhân  cũng 

không hưởng thụ được. Sắc giới thiên tuy là thiền, nhưng đó là thế gian thiền. Nó hoàn 

toàn không tương đồng với xuất thế gian thiền. Nên thân pháp tánh hoàn toàn nương 

vào tánh đức, pháp hỷ sung mãn. Người xưa nói:  “Nhân phùng hỷ sự tinh thần soảng”. 

Con người gặp được việc vui thì đặc biệt hưng phấn, đặc biệt vui vẻ. Chư phật Bồ Tát 

từ sáng đến tối đều pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ. Vì sao? Cảnh giới 

của chính mình không ngừng nâng cao niềm vui  . Nhìn thấy chúng sanh có thể tiếp 

nhận Phật Pháp, có thể nghe giáo huấn là hoan hỷ. Còn không thể tiếp nhận, không thể 

tiếp nhận thì biết rằng nghiệp chướng của họ quá sâu nặng. Phải tha thứ cho họ, không 

nên tính toán với họ, để nghiệp chướng của họ từ từ tiêu trừ thì họ sẽ tin tưởng. 

Đặc biệt là thời đại hiện nay, nghiệp chướng rất nặng. Chẳng những nghiệp chướng 

nặng, mà còn báo ứng hiện tiền. 

Thứ mười lăm vô chư nạn trang nghiêm. Câu này là để ứng đối với hoàn cảnh hiện 

tại của chúng ta. Chúng ta cảm nhận đặc biệt sâu sắc. Trong tình cảnh của chúng ta 

ngày nay thiên tai quá nhiều. Tai nạn của cá nhân là bệnh khổ, là lo lắng phiền não quá 

nhiều. Đây là tai nạn cá nhân. Còn tai nạn cộng nghiệp, như là tai biến, thiên tai trên 

địa cầu như động đất, núi lữa bộc phát, sống thần. Những phong tai khí hậu biến hoá 

này. Hiện nay bốn mùa đột biến. Mùa xuân, mùa thu hầu như không có. Mùa hạ quá 

nóng, mùa đông quá lạnh. Rất nhiều động vật không thể thích ứng khí hậu nó sẽ tuyệt 

chủng. Đông vật tuyệt chủng sẽ ảnh hưởng lớn đối với sự sinh tồn của nhân loài trên 

địa cầu. Ảnh hưởng rỏ ràng nhất chính là nguy cơ lương thực. Nguy cơ về nguồn nước, 

tương lai nước khô hết không còn nữa. Như vậy mà không đáng sợ sao? Nguy cơ về 

nguồn năng lượng. Tất cả các loại nguy cơ đều xuất hiện. Người học đại thừa chúng ta 

đều biết, tất cả nguy cơ này đều có sự liên quan mật thiết với khởi tâm động niệm ngôn 

ngữ tạo tác của chính mình. Làm gì có chuyện tự nhiên? Không có những tai hại tự 

nhiên. Tự nhiên không bao giờ có tai hại. 

Tập 328  487 



Đức Phật dạy rất rỏ ràng, tất cả là do nghiệp lực của chúng sanh chiêu cảm ra. Thế 

giới Cực Lạc là nghiệp lực, nhưng là tịnh nghiệp. Cõi trời là thiện nghiệp. Ba đường ác 

là  ác  nghiệp.  Chúng  ta  bây  giờ  đang  ở  nhân  đạo,  không  có  thiện  niệm.  Thiện  niệm, 

thiện ngôn, thiện hành đều không có. Cho nên chúng ta tuy ở nhân đạo, nhưng phải 

chịu khổ của tam ác đạo. Đức Phật dạy rất rỏ ràng, hiện tại chúng ta chịu những sự khổ 

này gọi là hoa báo. Sau khi chịu khổ ở đây xong, đến tam ác đạo tiếp tục chịu khổ, đó 

gọi  là  quả  báo.  Quả  báo  khổ hơn  nhiều  so với  hoa  báo. Làm  sao  để  cứu  vãn  những 

thiên tai trước mắt này? Đến Lý Thế Dân cũng nói niệm Phật, chỉ có niệm Phật. Nếu 

người trên toàn thế giới đều có thể niệm Phật, thì thiên tai sẽ được hoá giải. Nhưng con 

người không chịu niệm, mà còn nói rằng đây là mê tín không hợp với khoa học. 

Thật vậy, trong kinh điển đại thừa có rất nhiều điều vượt trên khoa học, khoa học 

không thể giải thích. Chẳng phải không thể giải thích, mà trước mắt khoa học chưa thể 

giải  thích.  Có  thể  mười  mấy  năm,  mấy  trăm  năm  nữa,  khoa  học  sẽ  giải  thích  được. 

Nhưng mười mấy năm, mấy trăm năm thì thế giới này sẽ không còn nữa. Điều này chỉ 

có người thâm nhập đại thừa mới biết. Biết nhưng cứu không được thế giới này, ít nhất 

cũng cứu được chính mình. Không hoá giải được đại thiên tai của thế giới, thì ít nhất 

cũng hoá giải được thiên ta ở khu vực của chúng ta. Điều này có thể làm được. Nếu 

chúng ta có công lực tu hành của, khi chúng ta ở Âu Châu, Âu Châu sẽ không có thiên 

tai. Công phu không đủ, Âu Châu vẫn có thiên tai. Còn như đủ công lực thì chúng ta ở 

khu vực này, ở châu này, thành thị này sẽ không gặp thiên tai. Đây là sự thật. Điều này 

nhất định có thể làm được. Nên người học Phật càng nhiều càng tốt, phải thật sự học. 

Người học Phật  không thật  không được,  cần phải  học thật. Phải  thật  sự  sửa đổi  tâm 

mình. 

Tâm Phật là gì? Đức Phật mổi ngày dạy chúng ta phát bồ đề tâm. Chúng ta dùng 

cách nói đơn giản nhất, rỏ ràng nhất biểu thị ra. Cái gì gọi là tâm bồ đề? Thể của tâm 

bồ đề là tâm chân thành, không có giả dối. Chân thành đến cực điểm, gọi là chí thành 

cảm  thông.  Chúng  ta  có  thể  cảm  ứng  Chư  Phật  Bồ  Tát,  lợi  ích  của  tâm  chân  thành 

chính là tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chánh giác. Tâm chân thành thì lợi ích của 

ta là đại từ đại bi. Cần phải giữ tâm như vậy mới đúng, giúp tất cả chúng sanh xa rời 

đau khổ được niềm an vui. Giúp họ xa rời đau khổ là bi tâm, giúp họ được niềm vui là 

từ tâm. Xa rời đau khổ đạt được niềm vui, quan trọng nhất là giúp họ khai ngộ_phá mê 

khai ngộ. Nguồn gốc của đau khổ là từ mê mà có, niềm vui thật sự là từ giác ngộ mà ra. 

Nên chư Phật Bồ Tát đến thế gian này để giúp đở chúng sanh, tất cả đều dùng phương 

488  Tập 328 



pháp giáo hoá, dùng phương pháp minh hoạ. Chính mình làm một tấm gương tốt để 

cho mọi người xem. Làm minh hoạ, dạy học. Đây là phương pháp từ bi cứu độ chúng 

sanh một cách cứu cánh viên mãn. Nếu phá được mê lầm, thì thiên tai sẽ không còn, 

nghiệp chướng cũng tiêu trừ. Mê chưa phá thì nghiệp chướng không tiêu được, tai nạn 

không cách nào tránh khỏi. Giác ngộ sẽ đạt được niềm vui chơn chánh, người giác ngộ 

thì  pháp  hỷ  sung  mãn,  người  giác  ngộ  nhất  định  không    lo  lắng,  không  vướng  bận, 

không vọng tưởng. 

Chân tướng của giác ngộ là quên mình vì người. Con người vẫn còn tự tư là chưa 

giác  ngộ.  Họ  là  tâm  luận  hồi  nên  tạo  nghiệp  luân  hồi.  Điều  đầu  tiên  là  phải  quên 

mình_Vô ngã. Vô ngã là sao? Chỉ có người khác, không có chính mình. Sống trên thế 

gian này toàn tâm toàn lực phục vụ tất cả chúng sanh. Đây chính là đại bồ đề tâm, có 

thể  tiêu  nghiệp  chướng.  Có  bản  ngã  là  có  nghiệp  chướng.  Vô  ngã  nghiệp  chướng 

không có chổ để dừng chân, nên nghiệp chướng tự nhiên không còn. Chỉ cần có bản 

ngã là có nghiệp chướng. Chỉ cần có bản ngã thì oán thân trai chủ liền có thể tìm đến, 

có thể đến làm phiền chúng ta, bản ngã không còn, oán thân trai chủ tìm không thấy. 

Tìm không thấy thì thôi, đâu còn cách nào khác. Chúng ta không biết niềm vui của vô 

ngã. Vô ngã là không có các tai nạn, thiên tai gì cũng đều không có. 

 “Vĩnh  ly  thân  tâm  khổ  não,  thọ  lạc  vô  gián  đoạn  dã”.   Vô  ngã,  nhưng  có  người,  có 

chúng sanh, có Phật Bồ Tát. Tôi tôn kính họ nên học tập họ. Có chúng sanh, tôi giúp 

những chúng sanh này lìa khổ được vui. Giúp Chư Phật Bồ Tát tiếp dẫn chúng sanh. 

Đem Phật pháp giới thiệu cho mọi người, đây là niềm vui. “Thọ lạc vô gián”, vĩnh viễn 

là hoan hỷ. “Bất kiến thế gian quá”, tất cả sai lầm của người trong thế gian đều không 

để  ở  trong  lòng.  Nếu  để  trong  lòng  tức  là  ta  có  khổ.  Mọi  người  tạo  nghiệp  ác  cũng 

đừng để trong lòng, đương nhiên miệng cũng không nói. Vì sao? Vì ta đồng tình với họ, 

ta thương xót họ và không trách cứ họ. Vì ta biết rỏ ràng tại sao họ tạo nghiệp. Họ vốn 

là Phật, sao lại ra nông nỗi này? Vì mê thấy tự tánh. Không có người dạy họ. Trong 

kinh Vô Lượng Thọ Đức Phật nói rất hay:  “Tiên nhân vô tri, bất thức đạo đức, vô hữu 

 ngữ giả, thù vô quái dã”.  Chúng ta không được trách mắng họ. Biết bao thời đại qua, 

đã lãng quên đi truyền thống văn hoá và đại thừa Phật pháp. Ít nhất là lãng quên đến 

năm thời đại, nhưng ta không thể trách cứ. Cha mẹ chúng ta không biết, ông bà chúng 

ta không biết, ông bà cố cũng không biết. Ông bà cao tổ chắc là biết một chút, nhưng 

cũng sơ suất. Chúng ta làm sao có thể trách họ? Phật giáo cũng như thế. 

Tập 328  489 



Quá  khứ  sơ  suất,  ngày  nay  không có  người  dạy.  Trong  đời  tôi  cảm  thấy  vô  cùng 

may  mắn,  đã  gặp  được  ba  vị  thầy.  Thiếu  một  trong  ba  vị  này  đều  không  được,  tôi 

không thể thành tựu. Thầy Phương là người dẫn dắt tôi con đường nhập môn. Không 

có thầy, tôi không vào được cửa Phật. Quan niệm sai lầm của tôi đối với Phật giáo cải 

đổi không được. Tôi là một người cố chấp nặng nề, nên kêu tôi thay đổi quan niệm là 

rất khó. Cũng chính là do từ nhỏ cống cao ngã mạn, trong mắt không coi ai ra gì. Cứ 

chấp chặt cách nhìn sai lạc của mình. Nếu không phải người mà trong lòng tôi kính 

phục nhất, thì họ không thể dạy tôi, tôi không tin tưởng họ. Cho đến khi gặp được thầy 

Phương Đông Mỹ. 

Lúc đó là vì tôi thất học, lưu lạc trong thời kỳ kháng chiến, nên muốn học. Học mà 

đóng không nổi học phí. Quá trình học tập rất kém, không có cách nào thi vào trường. 

Nhưng tôi đã viết thư, văn chương viết cũng không tệ. Những vị giáo thọ nổi tiếng tôi 

đều viết thư cho họ. Có không ít người trả lời hẹn ngày gặp. Tôi quen mười mấy vị 

giáo  thọ  nổi  tiếng.  Mười  mấy  vị  giáo  thọ  này,  người  tôi  khâm  phục  nhất  là  Thầy 

Phương. Hơn nữa tối đối với triết học vô cùng hứng thú. Tôi theo thầy học, không phải 

ở trường, cũng không phải ở lớp học, mà ở nhà của thầy. Trong phòng khách nhỏ của 

nhà thầy, có một bàn tròn nhỏ. Hai người chúng tôi, một thầy một trò. Một tuần học hai 

tiếng, cứ như vậy thầy dạy tôi học. Tôi rất cảm kích thầy. Thầy đặc biệt chỉ dạy tôi. 

Cách dạy này là tuỳ cơ ứng biến. 

Tuy tôi học không nhiều, nhưng ngộ tánh của tôi mạnh. Có thể hiểu và có thể lãnh 

hội. Và như thế tôi đã làm quen với Phật giáo. Chưa bao lâu, khoảng ba bốn tháng, tôi 

quen Chương Gia Đại sư. Ngài là nhà Phật học nổi tiếng, chuyên học Phật. Đại sư dạy 

tôi phương thức cũng rất đặc biệt. Giống như thầy Phương vậy, mổi tuần dạy tôi hai 

tiếng. Tôi học một mình với đại sư, và theo đại sư học ba năm, cho đến khi đại sư viên 

tịch. Đại sư 68 tuổi viên tịch. Khi tôi theo học, đại sư 65 tuổi. Nền móng căn cơ về 

Phật học của tôi đều nhờ đại sư. Ngài khuyên tôi xuất gia, khuyên tôi học theo Đức 

Thế Tôn, duy trì huệ mạng Phật pháp và hoằng pháp lợi sanh. Tôi nghe lời và đã thật 

sự  làm  được.  Đại  sư  dạy  tôi  đọc  sách,  bộ  thứ  nhất  là  “Thích  Ca  Phổ”,  “Thích  Ca 

Phương Chí”. Lúc đó sách này rất khó tìm, phải đến lầu kinh tạng của Chùa Thiện Đạo 

mượn chép. Cũng may hai bộ kinh này phân lượng không lớn, nên tôi đem nó viết ra. 

Lúc đó viết cũng rất vất vả, một ngày có thể viết một vạn chữ, rất siêng năng. Vì Tàng 

kinh của chùa không cho mượn về, chỉ lợi dụng những ngày nghĩ và thời gian rãnh liền 

đến chùa mượn ra chép. Nhờ đây mà biết về Đức Thế Tôn. 

490  Tập 328 



Đại  sư  nói,  học  Phật  mà  không  biết  về  Đức  Thế  Tôn,  sẽ  đi  sai  đường  oan  uổng. 

Nên điều đầu tiên là phải biết về ngài. Hai cuốn sách này chính là truyện ký về Đức 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  do  người  thời  nhà  Đường  viết.  Hoàn  toàn  là  trích  kinh  văn 

trong kinh điển. Biết được cuộc sống sinh thời của Đức Thế Tôn. Lúc này tôi mới tìm 

thấy phương hướng, tìm thấy mục tiêu. Học Phật mười mấy năm sau, cũng gần 20 năm. 

Tôi giảng Kinh Hoa Nghiêm, và làm quen với pháp môn tịnh độ. Vô cùng cảm ân thầy. 

Nhiều lần khuyên bảo tôi rất cực khổ, tôi không chịu lãnh hội, không tiếp thu. Đến khi 

giảng  kinh  Hoa  Nghiêm  mới  biết,  Văn  Thù  Phổ  Hiền  đều  tu  tịnh  độ.  Chẳng  những 

chính mình tu, mà còn lãnh đạo 41 vị pháp thân đại sĩ trong Hoa Tạng Hải Hội, đến thế 

giới Cực Lạc học tập với Phật A di Đà. Cảnh quan này khiến tôi vô cùng cảm động. 

Trong Phật pháp đại thừa, người học Phật nào đối với Văn Thù và Phổ Hiền mà chẳng 

cung kính? Điều này không cần phải nói. 

Văn Thù và Phổ Hiền học pháp môn niệm Phật, phát nguyện cầu sanh thế giới Cực 

Lạc. Điều này khiến tôi cảm động sâu sắc. Tôi tiếp tục quan sát tường tận Thiện Tài 

Đồng Tử. Thiện Tài là môn sinh đắc ý của Văn Thù, đương nhiên hoàn toàn giống thầy. 

Quan sát tỷ mỷ quả nhiên không sai. Trong 53 lần tham học, những gì Thiện Tài tu đều 

là pháp môn niệm Phật. Tuy đi khắp nơi tham học, tăng trưởng hậu đắc trí, nghĩa là 

chẳng có gì không biết, nhưng pháp môn tu vẫn là niệm Phật. Các pháp môn khác chỉ 

là tri thức, chỉ nghe hiểu là đủ chứ không tu. Còn mình tu mổi ngày vẫn là niệm Phật, 

không thay đổi. 

Đến lần cuối cùng, lần thứ 53 là Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vương đạo quy 

Cực Lạc. Từ chổ này tôi lãnh hội được tôn giáo đa nguyên. Đối với bất cứ tôn giáo nào 

tôi cũng kính trọng, tôi biết khác đường nhưng cùng về một chổ. Tôn giáo trênn thế 

giới là một nhà, nên tôi học, tôi nghe và tôi hết. Nhưng tôi vẫn niệm Phật A Di Đà cầu 

sanh tịnh độ. Đây là học được từ 53 lần tham học của Thiện Tài Đồng tử. 

Pháp môn nào, dạy ra sao đều có thể bao dung. Chỉ cần không phải là tà giáo. Đều 

hoan hỷ, đều tán thán, đều lễ kính, đều cúng dường. Những năm gần đây tôi kết duyên 

rất sâu rất rộng, nên mới xa rời khổ não của thân tâm, tự mình được lợi ích. “Thọ lạc 

vô gián đoạn”, đây là lợi ích vô cùng lớn lao. Bất luận là thuận cảnh hay nghịch cảnh, 

thiện duyên hay ác duyên. Những gì cảm nhận được đều là niềm vui. Không có những 

ưu bi khổ não, không có những thứ này. 

Thứ  mười sáu đại nghĩa môn trang nghiêm .  Cái gì là đại nghĩa? Điều này có giải 

thích.  “Tịnh độ thị đại thừa thiện căn giới”.  Giới là giới hạn. Tịnh độ là thiện căn đại 

Tập 328  491 



thừa.  “Nhất thiết bình đẳng thanh tịnh”. Là pháp môn Tịnh độ. Nhất thiết, hai chữ này 

hàm nghĩa sâu rộng vô cùng. Các pháp trong thế xuất thế gian, y chánh trang nghiêm 

trong quốc độ  của tất cả Chư Phật, không có pháp nào là không bình đẳng thanh tịnh. 

Vì sao? Vì nó là tánh. Các pháp đều như thế, các pháp đều như vậy. 

Trong “Hoàn Nguyên Quán” nói ba loại chu biến. Nói rất hay, đó là khoa học tối 

cao. Hiển nhất thể, nhất thể là tự tánh. Tự tánh thanh tịnh viên minh thể, chính là tâm 

thanh tịnh của tự tánh, là chân tâm, cũng gọi là pháp tánh. Vì sao? Bởi nó có thể sanh 

vạn pháp. Nó là bản thể của vạn pháp, nên cũng gọi là pháp tánh. Đối với chính mình 

gọi là tự tánh, đối với vạn pháp gọi là pháp tánh. Tự tánh và pháp tánh là cùng một 

tánh. Tự tánh này, nó không phải là hiện tượng vật chất, không phải hiện tượng tinh 

thần,  không phải là hiện tượng tự nhiên. Nên giới khoa học đối với nó cũng không có 

cách nào, vì tìm không thấy . Nó ở đâu? Ở mọi nơi  mọi lúc. Hư không là nó biến ra. 

Vì sao tìm không thấy? Vì nó không thuộc về ba loại hiện tượng này nên tìm không 

thấy. Khoa học nhất định phải có đối tượng. Nó không có đối tượng nhưng nó tồn tại, 

là bổn thể của tất cả pháp. 

Từ  nhất  thể  khởi  nhị  dụng.  Khởi  nhị  dụng  này  trong    Pháp  Bảo  Đàn  Kinh  nói: 

 “Đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”. Nó khởi tác dụng thứ nhất là y báo xuất hiện, 

y  báo  là  vũ  trụ.  Tác  dụng  thứ  hai  là  chánh  báo xuất  hiện,  chánh  báo  là  chính  mình. 

Điều này quý vị phải nên ghi nhớ. Chánh báo là nói về chính mình chứ không phải nói 

người khác. Vì sao? Vì người khác là y báo của mình, chính mình mới là chánh báo. 

Ngoài mình ra đều là y báo. Chư Phật Bồ Tát  là y báo của ta, nên trong y báo có hữu 

tình chúng sanh, có vô tình chúng sanh. Tình và vô tình đều là y báo. Đây là khởi nhị 

dụng. Hai loại tác dụng này nó có hiện tượng. Hiện tượng này giới khoa học có thể với 

đến. Nhưng nhất thể là tự tánh thanh tịnh viên minh thể, họ không với tới. Nhất định 

phải buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì sẽ nhìn thấy. Đức Phật nói sự việc 

này duy chỉ có người chứng được mới biết. Nếu không buông bỏ phân biệt, vọng tưởng, 

chấp trước thì vĩnh viễn sẽ không với tới. Buông bỏ phân biệt chấp trước, nó lập tức 

hiện  tiền.  Đây  mới  là  hoát  nhiên  đại  ngộ,  triệt  ngộ.  Chổ  bất  đồng  của  Phật  Pháp  và 

khoa học chính là ở điểm này, ngoài điều này ra thì Phật pháp và khoa học hoàn toàn 

tương ưng. Phật pháp cao hơn khoa học chính là cao hơn chổ này 

Ba loại chu biến này là hiện tượng. Thứ nhất là chu biến pháp giới. Vì khi khởi tác 

dụng thì duyên này là dao động. Nguyên nhân dao động là gì? Không có nguyên nhân. 

Khi nào nó dao động? Không có thời gian, nên gọi là vô thỉ vô minh. Vô thỉ vô minh là 

492  Tập 328 



duyên. Hai loại tác dụng này khởi lên, bất luận là hiện tượng vật chất hay hiện tượng 

tinh  thần.  Toàn bộ đều  là  động,  không  dừng  lại.  Hiện  tượng  dao động này,  vừa  dao 

động là chu biến pháp giới, tốc độ rất nhanh. Quang điện từ tuyệt đối không thể sánh 

kịp. Cự ly của mặt trời và địa cầu không xa, ánh sáng mặt trời chiếu đến địa cầu phải 

mất tám phút. Dao động của hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần,  vừa dao động 

là chu biến pháp giới. Làm sao có thể so sánh? Không thể so sánh. Điều này trong đối 

thoại  của Bồ Tát  Di  Lặc và Đức Thế  Tôn nói  một  cách rỏ ràng minh bạch. Bây giờ 

khoa học cũng chứng minh, những gì Bồ Tát Di Lặc nói là hoàn toàn chính xác. Các 

nhà lượng tử học phát hiện là chu biến pháp giới. Nên pháp giới và chính mình là một 

thể, không có chút chướng ngại nào.      Chúng ta khởi ý niệm, không nên cho rằng 

người khác không biết. Nó là giả, tất cả chúng sanh trong biến pháp giới hư không giới 

đều biết. Ý niệm vừa động thì toàn bộ đều biết. 



Hiện tượng thứ hai là xuất sanh vô tận. Ý niệm vừa động, toàn thể vũ trụ liền 

khởi biến hoá. Đây là gì? Tất cả pháp đều từ tâm tưởng mà sanh ra. Tâm vừa mới động, 

thì cảnh giới bên ngoài liền khởi biến hoá. Nên thế giới Cực Lạc vì sao lại tốt đẹp như 

vậy? Con người ở thế giới Cực Lạc không khởi tâm không động niệm. Cho nên họ ở 

nơi thế giới đó an định như vậy, vĩnh hằng như vậy, tốt đẹp như vậy, không thay đổi. 

Thế giới này của chúng ta sao lại biến hoá lớn như vậy? Quý vị xem, so với các triều 

đại khác trong lịch sử thì biến hoá lớn hơn nhiều. Vì sao? Những gì trong đầu của con 

người bây giờ suy nghĩ phức tạp hơn nhiều so với người xưa, chính là đạo lý này. 

Người xưa khởi tâm động niệm, còn có phạm vi đạo đức giới hạn họ. Dù có vượt 

qua cũng không quá đáng. Bậy giờ chuẩn mực đạo đức không còn nữa. Giáo dục nhân 

quả không còn. Giáo dục tôn giáo cũng không còn. Vọng tưởng và ác niệm của con 

người không có chuẩn mực. Như vậy mà không đáng sợ sao? Nên dẫn đến động loạn 

của xã hội, trật tự xã hội không còn. Sẽ c ngày trật tự xã hội hoàn toàn sụp đổ. Như vậy 

thì đại thiên tai sẽ đến, hoạ này do con người gây ra. Một nguyên nhân gây ra khác, 

chính là địa cầu chúng ta ở thiên tai xảy ra quá nhiều. Nguyên nhân chính của thiên tai 

này, chính là do năm loại tham sân si mạn nghi của con người tạo ra. Tôi giảng kinh, 

thường gọi nó là ngũ độc. Trong kinh Phật thường nói, tham sân si tam độc. Tôi thêm 

hai loại thành ngũ độc. Năm độc này là nguyên nhân phá hoại thế giới. Tham lam cảm 

ứng với thuỷ tai. Nam Bắc Cực băng đã bị tan, nước biển dâng cao. Giới khoa học tính 

toán, nếu tan hết, nước biển sẽ dâng lên từ 50 mét đến 70 mét. 

Tập 328  493 



Hiện  nay  các  thành  thị  ven  biển  đều  không  còn_Do  tham  lam  gây  ra.  Sóng  thần 

cũng do tham lam mang lại. Sân nhuế dẫn đến hoả tai, núi lửa bộc phát, nhiệt độ tăng 

cao. Nhiệt độ địa cầu không ngừng tăng cao. Đây là nguyên nhân của nóng giận. Nên 

người học Phật, nếu không vui liền nổi nóng, thì khiến cho nhiệt độ của địa cầu tăng 

cao thêm một tí. Nóng giận đã làm ra như vậy. Ngu si dẫn đến phong tai. Sức mạnh 

của bão và gió lốc rất lớn, không thua gì sống thần. Ngạo mạn dẫn đến động đất, không 

bình thường. Đại địa sẽ chấn động. Hoài nghi là căn bản của tất cả tội ác. Hoài nghi đối 

với điều gì? Không phải là hoài nghi bình thường, mà là hoài nghi đối với giáo huấn 

của thánh hiền, hoài nghi đối với Phật Bồ Tát, hoài nghi đối với Tôn giáo. Hoài nghi 

đối với giáo huấn của thánh hiền, hoài nghi nên không tin họ, không học tập họ. Như 

vậy là tham sân si mạn xuất hiện. Tham sân si mạn đã xuất hiện. Trong Phật pháp đại 

thừa nói, nghiệp nhân căn bản của các loại thiên tai trên địa cầu. Là nguyên nhân gì? 

Là con người sống trên địa cầu hàng ngày tạo nghiệp. Tạo nghiệp không ngừng. Quý 

vị nghĩ xem như vậy thiên tai có thể không phát sanh chăng? Việc cầu đảo có hữu dụng 

chăng? Hữu dụng. Dùng tâm chân thành để cầu đảo, nhưng cầu đảo là trị ngọn không 

trị gốc. Lúc đại thiên tai mới cầu nguyện, sẽ hoá giải được thiên tai. Không phải thật sự 

hoá giải, là đẩy lùi lại. Bây giờ nó không bộc phát, hoặc là bộc phát nhẹ không nghiêm 

trọng. Đây là sức  mạnh của  cầu nguyện. Thiên  tai không còn, qua vài  ngày  sau con 

người lại hoài nghi không tin tưởng, nghĩ rằng vốn không có thiên tai. Cầu đảo của mọi 

người  là  giả,  nói  rằng  hoá  giải  thiên  tai  là  do  quý  vị,  quý  vị  chỉ  nói  lung  tung.  Họ 

không tin tưởng, do đó tạo nghiệp ngày càng nghiêm trọng. Và thiên tai lại đến, càng 

kéo dài về sau thì thiên tai càng nghiêm trọng. Vì sao? Vì đã tích tập ác nghiệp càng 

sâu, nên bộc phát càng nghiêm trọng, chính là đạo lý này. Rất nhiều thiên tai đều trong 

năm 1999, là năm hai ngàn phát sanh. 

Lúc đó con người trên toàn thế giới đều cầu nguyện, lời dự báo của người xưa là 

ngày tận thế. Tôi tin rằng, mổi người có tín ngưỡng tôn giáo đều cầu nguyện cho việc 

này. Đẩy nó chậm lại, và đến bây giờ mới bạo phát. Bây giờ tin tức này truyền ra, nếu 

mọi  người  có  thể  tin  tưởng,  siêng  năng  cầu  nguyện,  thì  thiên  tai  của  năm  2012  sẽ 

không có. Không có thiên tai thì mọi người lại nói, đó là giả không phải thật. Lời dự 

ngôn của Mã Nhã là sai lầm, mọi người lại tích cực tạo nghiệp ác. Qua vài năm thiên 

tai lại đến, càng nghiêm trọng. Lúc này không còn cách nào khác. Cho nên cũng có lời 

dự báo, tôi nghe nói năm 2012 không phải là nặng nhất. Bây giờ mới bắt đầu. Năm nay 

là sự khởi đầu của thiên tai, là quy mô nhỏ. Sang năm nghiêm trọng hơn, nhưng không 

494  Tập 328 



phải là nghiêm trọng nhất. Nghiêm trọng nhất là năm 2013 và 2014, hai năm này là 

nghiêm trọng nhất. 

Ngày xưa lúc gặp tai biến tự nhiên này. Người ta sẽ phản tỉnh, sẽ suy nghĩ về sai 

lầm và sẽ sám hối để sửa đổi. Như vậy mới thật sự giải quyết từ nền tảng. Nên giải 

quyết từ nền tảng là giáo dục của thánh hiền, giáo dục của tôn giáo. Nhưng hiện nay 

tôn giáo cũng đã mê muội đi theo đường cầu đảo, lãng quên đi sự giáo dục tôn giáo. 

Năm ngoái tôi phỏng vấn Vatican, gặp mặt giáo hoàng. Giáo hoàng sai Đào Nhiên 

người quản lý Thiên Chúa Giáo, giao lưu cùng với chúng tôi. Họ cũng bàn luận đến 

vấn đề thiên tai trên địa cầu. Tôi kiến nghị với họ, chúng ta mổi tông giáo, đều nên 

đem giáo dục tôn giáo phục hồi trở lại. Đây mới là phương pháp trị gốc. Giáo dục tôn 

giáo, chỉ cần mổi tôn giáo có tám mười vị giáo sư truyền thụ giỏi. Đem những kinh 

điển này giảng thấu triệt, lợi dụng mạng internet và truyền hình vệ tinh để dạy, khiến 

người trên toàn thế giới đều có thể nghe được. Nếu họ có thể tiếp thu giáo dục tôn giáo, 

tôi tin rằng có thể đánh thức tâm lành của họ. Đây mới là biện pháp thật sự trị tận gốc, 

còn không thì thiên tai không cách nào tránh khỏi. Các vị thiên chúa giáo này cũng đều 

tiếp thu. Hy vọng chúng ta thực hiện điều này trong thời gian nhanh nhất. Không thể 

kéo dài thêm, kéo dài là không còn kịp nữa, phải nhanh thực hiện nó. 

Tôi cảm thấy đây không phải là việc khó. Tôi xuất gia là bắt đầu giảng  kinh dạy 

học, đến nay là 53 năm. 53 năm, quý vị nghĩ xem, chúng tôi dùng những công cụ này. 

Dùng internet cũng trên 20 năm, dùng truyền hình vệ tinh đến nay cũng được 9 năm. 

Từ  tết nguyên đán năm 2003 chúng tôi bắt  đầu, dùng vệ tinh truyền bá. Thực sự  có 

được hiệu quả rất lớn. Điều này có thể cung cấp cho các tôn giáo khác làm tham khảo. 

Chúng ta cần phải siêng năng nổ lực, hơn nữa phải cần hợp tác tôn giáo, phải liên hệ 

mật thiết. Tốt nhất các tôn giáo nên học tập qua lại, do chúng ta dẫn đầu. 

Năm ngoái chúng tôi mời ông Haniff dạy chúng tôi “Cổ Lan Kinh”,. Chúng tôi còn 

phải tiếp tục mời người giảng giải “Thánh Kinh”. Một trưởng lão Đạo Do Thái nói với 

tôi, họ có 600 điều giới luật, tôi vô cùng hưởng ứng. Ông ta cũng đồng ý, tìm thời gian 

thích hợp sẽ đến học viện của chúng ta để giảng về giới luật của họ. Là Dạo Do Thái. 

Chúng  ta  cần  phải  học  tập  họ,  những  cái  học  được  đem  thực  hành  trong  cuộc  sống 

hàng  ngày  của  chúng  ta.  Như  vậy  họ  với  chúng  ta  sẽ  có  rất  nhiều  chổ  tương  đồng. 

Đáng để tham khảo, đáng để học tập. Đây mới thật sự tôn giáo  trên thế giới là một nhà. 

Tập 328  495 



Các bậc thánh hiền xưa là  một vị thần thật. Thế giới  mới có thể phục hồi trật tự, 

phục hồi đến mức tốt đẹp. Nhân loại mới thực sự trở về với hạnh phúc mỹ mãn. Người 

bây giờ quả thật quá đáng thương. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

Tập 329 

Chuyển ngữ: SC Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 17 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem  “Đại Thừa Vô 

 Lượng Thọ Kinh Giải”,  hàng thứ năm, câu cuối cùng. Trang 386. 

       “Luận Chú hựu viết, bất khả tư nghị lực giả. Tổng chỉ bỉ Phật quốc độ, thất thập 

 chủng trang nghiêm công đức lực”.  Chúng ta tham khảo tiếp “Vãng Sanh Luận” của 

Thiên Thân Bồ Tát. Trong Vãng Sanh Luận nói 29 loại trang nghiêm. Có 17 loại y báo. 

Chúng  ta  học  đến  loại  thứ  16  “Đại  nghĩa  môn  trang  nghiêm”.  Tịnh  độ  là  cảnh  giới 

thiện căn của đại thừa. Giới là giới hạn. Nó là đại thừa không phải là tiểu thừa, không 

phải quyền giáo, không phải phàm phu. Tánh chất của đại thừa là bình đẳng. 

 “Nhất thiết bình đẳng thanh tịnh vô cơ hiềm chi danh ngôn. Hựu vô nữ căn dữ lục căn 

 bất cụ giả, cập nhị thừa dữ nhất cơ hiềm thực thể”.  Chỗ này không dể hiểu đâu. Chúng 

ta xem chú giải của Đàm Loan đại sư. Trong chú giải nói rõ ràng hơn. Trong chú giải 

nói:   “Trang  nghiêm  đại  nghĩa  môn  công  đức  thành  tựu”.   Chư  vị  Bồ  Tát  hoàn  toàn 

dùng kệ tụng để giải thích.  “Kệ ngôn, đại thừa thiện căn giới, đẳng vô cơ hiềm danh”.  

Đẳng là bình đẳng.  “Nữ nhân cập căn khuyết, nhị thừa chủng bất sanh cố”. “Tịnh độ 

 quả báo ly nhị thừa cơ hiềm quá”.  Thế giới tây phương Cực Lạc không có hàng nhị 

thừa,  cũng  không  có  người  nữ.  Người  nữ  đến  đó  đều    thành  Phật.  Thân  vô  lượng 

tướng, tướng vô lượng đẹp. Nhị thừa đến đó đều biến thành Bồ Tát. Nên thế giới tây 

phương Cực Lạc thật sự là bình đẳng. Bất luận là tứ độ, tam bối hay tứ phẩm. Bất luận 

là  tầng  lớp  nào,  khi  đến  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  là  được  thân  bình  đẳng.  Thân 

496  Tập 329 



tướng  hoàn  toàn  giống  nhau,  tiếp  đón  hoàn  toàn  tương  đồng.  Điều  này  trong  mười 

phương thế giới không có. Trong mười phương thế giới có sai biệt. Hay nói cách khác, 

trong mười phương thế giới có nữ nhân, có thiểu căn và  nhị thừa. Trong quốc độ của 

mười phương chư Phật hình như đều có, còn trong thế giới tây phương xác thực không 

có. Đây là thật thể. Chẳng những không có ba loại thể. Ba loại này chính là nữ nhân, 

khuyết căn và nhị thừa. Không có, đến tên còn không nghe được. 

Cho nên   “nãi chí bất văn nhị thừa, nữ nhân, chư căn bất cụ tam chủng danh cố. 

 Danh ly danh cơ hiềm. Đẳng giả, bình đẳng nhất tướng cố”.  Câu này vô cùng quan 

trọng. Nói rõ thế giới tây phương Cực Lạc thực sự là bình đẳng. Đây là vô lượng trí tuệ 

đức năng của Phật A Di Đà, đã hiện ra cảnh giới thù thắng như vậy.  “Chúng sanh phổ 

 vi đại thừa chi tát đoả” . Tát Đoả chính là Bồ Tát. Bồ Tát như thế nào? Trong nguyện 

thứ 20 nói rất rõ ràng. Đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, đây là bình đẳng. A Duy Việt 

Trí  là  pháp  thân  Bồ  Tát,  vượt  ra  mười  pháp  giới.  “Nhất  vị  bình  đẳng  dã.  Đại  nghĩa 

 môn giả,vị tịnh độ vi thông. Đại thừa nghĩa lợi chi môn hộ giả”. Điều này nói rất hay. 

Nên tịnh độ là đại nghĩa môn_Đại thừa nghĩa môn. Chữ nghĩa này nó tượng trưng cho 

hợp tình hợp lý hợp pháp, gọi là nghĩa. Bất nghĩa chính là không hợp tình, không hợp 

lý, không hợp pháp, gọi là bất nghĩa. 

Xã hội hiện nay, việc phù hợp đạo nghĩa rất ít, nên thiên tai mới nhiều. Nếu đều có 

thể  tiếp  thu  giáo  dục  của  thánh  hiền.  Giáo  dục  của  Thánh  hiền  là  tượng  trưng  cho 

truyền thống Nho giáo Khổng Mạnh.  “Khổng viết thành nhân, Mạnh viết thủ nghĩa”.  

Khổng Mạnh là tượng trưng cho nhân nghĩa.  “Nhân giả ái nhân, nghĩa giả như lý, hợp 

 lý”.  Nhất định không làm trái lại với lễ nghĩa. Như lý như pháp. Đây là sau ba đời. Ba 

đời là chỉ cho Hạ Thương Chu, từ Hán đến Mãn Thanh, xã hội Trung Quốc là lấy lễ 

nghĩa trị quốc. Lấy lễ nghĩa để bình thiên hạ, khiến cả thế giới trật tự ấm êm, đều nhờ 

vào giáo dục này. 

Phật pháp đại thừa là từ bi chân thành. Chân thành là lễ. Mọi người đều có thể sống 

bằng tâm chân thành, lấy tâm chân thành để làm việc. Lấy tâm từ bi chân thành để đối 

nhân tiếp vật. Đây là cách cửa phương tiện của đại thừa. Như vậy Tịnh Tông thực sự là 

cánh  cửa  phương  tiện  của  đại  thừa.  Vì  sao?  Vì  48  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà,  mổi 

nguyện đều là đại thừa phương tiện môn. Phật Di Đà phát nguyện không phải nguyện 

suông,  mổi  nguyện  đều  thông  qua  năm  kiếp  tu  hành  và  ngài  đều  đã  thực  hiện.  Cũng 

chính là nói mổi nguyện đều hiện thực. Điều này quá khó! Căn nguyên của sự êm ấm 

chính là bình đẳng. Không có bình đẳng làm gì có êm ấm? Thế giới Cực lạc tất cả đều 

Tập 329  497 



bình đẳng, thanh tịnh không có ô nhiễm. Tự tư tự lợi là ô nhiễm, danh văn lợi dưỡng là 

ô nhiễm. Ngũ dục lục trần là ô nhiễm, tham sân si mạn là ô nhiễm. Thế giới Cực Lạc 

hoàn toàn không có, nên mới gọi là cỏi nước thanh tịnh. Đây là điều vượt lên trên cỏi 

nước của Chư Phật mười phương. 

Chúng ta cần phải tỷ mỷ quan sát, nó tạo thành như thế nào. Vì sao quốc độ này tốt 

đẹp như vậy? Chúng ta có thể làm được chăng? Chúng ta có thể học tập theo Phật A Di 

Đà  chăng? Đáp án  là khẳng định, đương nhiên  có thể.  Cần quan sát  tường tận, Đức 

Phật từng giờ từng khắc đều làm gương cho mọi người. Phật A Di Đà ở thế giới Cực 

Lạc. Thế giới Cực Lạc rộng lớn không có giới hạn, nhưng Phật A Di Đà chẳng có chỗ 

nào không có, Phật A Di Đà chẳng lúc nào không có. Nơi nơi chỗ chỗ Đức Phật đều 

làm tấm gương tốt nhất cho mọi người. Đây gọi là thân giáo! 

Giảng  kinh,  thuyết  pháp,  giáo  hoá  chưa  từng gián  đoạn.  Ở  mười  phương thế  giới 

tiếp dẫn chúng sanh. Nên biết Phật A Di Đà tiếp dẫn chúng sanh đó là Phật hoá thân, 

còn bản thân Phật A Di Đà không rời giảng đường, vẫn ở đó giảng kinh thuyết pháp. 

Chỗ nào có chúng sanh thành thục muốn vãng sanh, thì ngài hoá thân đi. Nếu bản thân 

Phật A Di Đà đi thì ngài bân rộn suốt. Trong mười phương thế giới nhiều người vãng 

sanh  như  vậy,    làm  sao  ngài  có  nhiều  thân  như  thế  để  đi  tiếp  dẫn?  Là  hoá  thân,  vô 

lượng vô biên hoá thân. Hoá thân từ đâu mà có? Từ cảm ứng của chúng sanh. Chúng 

sanh  vãng  sanh  duyên  đã  thành  thục,  họ  liền  thấy  hoá  thân  của  Phật  A  Di  Đà.  Thật 

vãng sanh không phải giả vãng sanh, sanh đến thế giới Cực Lạc cỏi phàm thánh đồng 

cư hạ hạ phẩm vãng sanh. Đến thế giới Cực Lạc cũng vào được giảng đường lớn của 

Phật A Di Đà. Trong giảng đường đó có chỗ ngồi của quý vị. Cũng giống như liên hoa 

vãng sanh trong ao thất bảo vậy. Liên hoa vãng sanh có tên của chúng ta, giảng đường 

cũng có vị trí của chúng ta, nên sẽ không ngồi sai chỗ. Trật tự rất tốt không hề rối loạn. 

Điều  cuối cùng, thứ mười bảy, nhất thiết sở cầu  mãn túc trang nghiêm. Điều này 

thực tế mà nói nó quá thù thắng. Mười bảy loại trang nghiêm này toàn là nói về y báo. 

Y báo là nghiêng nặng về nhu cầu vật chất. Cần gì thì chẳng có thứ nào là không đầy 

đủ, hoàn toàn do biến hoá  ra. Không có người thiết kế, không có người ở nơi đó chế 

tạo. Ta muốn thứ gì thì thứ đó ở ngay trước mắt. Không cần nữa thì nó biến mất, chẳng 

cần phải thu dọn, không cần phải lưu trữ. Quý vị nói tự tại biết bao nhiêu. So vơi sinh 

hoạt  của  chúng  ta  ở  đây  hoàn  toàn  không  giống  nhau.  Ở  thế  giới  Cực  Lạc  không  có 

việc gì phải khổ tâm lo lắng. Điều này dạy cho chúng ta, thế giới này chẳng thể không 

498  Tập 329 



đi. Bài  kệ của Đàm Loan đại  sư  nói  rất  hay:   “Chúng sanh sở nguyện lạc, nhất  thiết 

 năng mãn túc cố”. Y báo chúng ta học đến đây. Bên dưới nói thêm về chánh báo. 

Chánh báo có mười hai loại, chia làm hai phần. Tám loại của Phật, bốn loại của Bồ 

Tát. Chúng ta xem trước tám loại chánh báo của Phật. 

 1. Toà trang nghiêm. Vô lượng chi đại bảo vương, vi diệu chi tịnh hoa đài dã.  Toà ở 

đây là gì? Là chỗ ngồi. Người ở thế giới Cực Lạc không  ngủ, nên họ không có giường. 

Chỗ ngồi đều trên toà hoa sen. Hoa sen, hương sen ở giữa hoa sen chính là đài sen. Ở 

đây nói  tịnh hoa đài  chính  là đài sen, do vô lượng trân bảo làm thành. Thế giới này 

không có. Chẳng những thế gian không có mà trên trời cũng không có. Dục giới thiên, 

sắc giới thiên đều không có. Cho đến tứ thánh pháp giới, Thanh văn, Duyên giác, Bồ 

tát, Phật. Họ cũng không có bảo toạ. So với thế giới Cực Lạc thì còn thua xa. Chúng ta 

nhớ một câu, thế giới Cực Lạc là bình đẳng. Bình đẳng với ai? Bình đẳng với Phật A 

Di Đà. Nếu toà sen của chúng ta, so với toà sen của Phật  thua một bậc thì không bình 

đẳng. Tướng hảo của chúng ta cũng kém hơn Phật A Di Đà, đó cũng không bình đẳng. 

Điều  này  quan  trọng  hơn  bất  cứ  điều  gì.  Vì  sao?  Ở  thế  giới  tha  phương  quyết  định 

không bình đẳng. Vì sao không bình đẳng? Vì công phu tu hành của mổi người không 

bình đẳng, thì quả báo đạt được làm sao bình đẳng? 

Thế giới Cực Lạc vì sao bình đẳng? Là oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia 

trì, nên đạt được bình đẳng. Không phải ta tu, mà là Phật A Di Đà tu. Phước báo Phật 

A Di Đà tu để cho chúng ta hưởng. Chính là ý nghĩa này. Quý vị nghĩ xem ân đức của 

Phật lớn biết bao. Chính mình ở thế giới tây phương Cực Lạc, thời gian dài ngắn không 

định. Có người thời gian ngắn, có người thời gian dài. Đem tập khí phiền não của mình 

đoạn tận hết. Lúc đó những gì hiện ra đều là của mình. Khi phước đức của chính mình 

không hiện ra được, thì hoàn toàn hưởng thụ của Phật A Di Đà. Đến khi tập khí phiền 

não vô thỉ vô minh của mình đoạn tận hết, thì sẽ bình đẳng. Lúc đó thật sự bình đẳng 

với Phật A Di Đà. Ở đâu? Không ở nơi cỏi thật báo trang nghiêm, mà ở trong thường 

tịch quang. Đến thường tịch quang lý sự đều bình đẳng. Ở cỏi thật báo sự lý đều bình 

đẳng. Về lý không có gì để nói, vì đó là tự tánh. Sự bình đẳng đây là được oai thần của 

48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, vô cùng thù thắng. 

       2.  Thân  nghiệp  trang  nghiêm.  Tướng  hảo  chi  quang  nhất  tầm,  siêu  ư  sắc  tượng 

 quần sanh dã”.  Thân là thân thể. Thể chất của thân là thân kim cang bất hoại. Trong 

kinh Đức Phật giới thiệu cho chúng ta, Phật A Di Đà là thân Tử Ma Chân Kim Sắc. 

Thân vô lượng tướng, tướng vô lượng đẹp. Đây là thân quang nhất tầm. Thân của mổi 

Tập 329  499 



người  đều  có  quang_ánh  sáng,  nhất  tầm  đây  là  thường  quang.  Ở  đây  chúng  ta  thờ 

tượng Phật là Hoa Nghiêm Tam Thánh. Người hoạ sĩ này vẽ tượng Phật đã vẽ lên vòng 

hào quang, cũng là thường quang. Trừ vòng hào quang ra, toàn thân của Phật nên có 

hào quang. Chúng ta thấy người xưa vẽ tượng Phật, có một vài người đã vẽ ra, những 

cũng có người chỉ vẽ hào quang trên đĩnh. Còn hào quang trên thân bị lược bỏ mất, 

vượt lên trên sắc tượng. Báo thân, ứng thân, hoá thân trong mười phương thế giới đều 

có sắc tượng. Pháp thân không có, vì đã vượt qua. Đây là sự thù thắng của thân nghiệp. 

Từ  chỗ  này  chúng  ta  lãnh  hội  được,  ở  thế  giới  này  mạnh  khoẻ  sống  lâu.  Vô  lượng 

quang, vô lượng thọ. 

 3. Khẩu nghiệp trang nghiêm.  Như Lai vi diệu chi phạm hưởng văn ư thập phương dã”. 

Khẩu nghiệp của Như Lai là giảng kinh giáo hoá. Phương thức giảng kinh rất nhiều. 

Nên âm thanh nói ra cực kỳ vi diệu. Bất luận nói ra âm thanh gì, thì âm thanh đó đều là 

thanh tịnh. Phạn hưởng chính là âm thanh thanh tịnh. Phạn chính là thanh tịnh, trong 

âm  thanh  sung  mãn  trí  tuệ,  sung  mãn  đức  năng  tướng hảo.  Nghe  được  âm  thanh  của 

Phật, âm thanh thuyết pháp, âm thanh tán tụng. Thông thường chúng ta nói là âm thanh 

ca hát, đều có thể giúp tất cả chúng sanh tiêu nghiệp chướng, tăng phước huệ. Đây là 

khẩu nghiệp của Như Lai. Ba nghiệp thân khẩu ý chúng ta đều cần phải học, ngài đã 

làm khuôn mẫu cho chúng ta. 

Quả báo thù thắng như vậy từ đâu đến? Từ tâm thanh tịnh, từ tâm bình đẳng, từ tâm 

chân  thành,  chí  thiện,  từ  bi.  Tuyệt  đối  không  ghét  bỏ  một  chúng  sanh  nào.  Điều  này 

chúng ta cần phải nhớ và nắm bắt. Vì sao? Tất cả chúng sanh với chính mình là cùng 

một thể tự tánh thanh tịnh viên minh, như vậy làm sao có thể coi thường họ? Chúng 

sanh này tạo ra nghiệp cực kỳ bất thiện, đoạ vào địa ngục, đoạ vào ngạ quỷ, làm súc 

sanh. Bồ tát nhìn thấy chúng, nhất định chắp tay cung kính gọi chúng là Bồ Tát, chỉ là 

phàm phu chúng ta không biết. Điều này chúng ta nên học tập, đối đãi với chúng sanh 

trong ác đạo đều nên tôn trọng như vậy. Thế nên đối đãi với người và trời không cần 

phải nói. Người ác trong các người ác, tức là người cực ác, Bồ Tát đều đối đãi như vậy. 

Đều tôn trọng họ, đều cung kính họ. Chỉ cần họ có một chút hành động thiện, đều tán 

thán họ. Tạo ra ác nghiệp cực nặng cũng không nói, cũng không để trong lòng. 

Hay  nói  cách  khác,  tuyệt  đối  không  làm  tổn  hại  tâm  thanh  tịnh  của  chính  mình. 

Nếu đem những điều bất thiện của người khác để trong tâm mình, thì sẽ tổn hoại tâm 

thanh tịnh của mình. Dù học làm nhiều việc tốt hơn nữa cũng không để trong tâm. Để 

trong tâm thì tâm sẽ bị nhiễm ô. Chúng ta phải thường ghi nhớ, trong  Pháp Bảo Đàn 

500  Tập 329 



Kinh của Lục Tổ Huệ Năng có câu: “Bổn lai vô nhất vật”_Vốn không có vật nào. Dù 

có làm nhiều việc tốt, thì vốn không có một vật nào. Tâm vĩnh viễn là thanh tịnh bình 

đẳng giác, như vậy là đúng. Tâm địa Bồ Tát chính là bổn lai vô nhất vật. Dù làm nhiều 

việc tốt mà bị người phá hoại, tâm cũng bất động, không sao. Việc tốt có lợi ích đối với 

chúng sanh đã bị họ phá hoại, là do chúng sanh đó không có phước, không sao. Tuyệt 

đối không để tâm mình dao động. Việc tốt cũng thanh tịnh bình đẳng. việc xấu cũng là 

thanh tịnh bình đẳng. Thật ra tốt hay xấu đều không có, như vậy là tương ưng với tánh 

đức. Tánh đức là tam luân thể không. Lấy thanh tịnh bình đẳng giác để hành lục độ, tu 

lục hoà. Học mười nguyện của Phổ Hiền, 48 nguyện của Phật A Di Đà. Vì điều này mà 

vui chứ không mệt mỏi. 

Khi  tu  hoc  tâm  phải  thanh  tịnh,  quyết  định  không  thể  có  nhiễm  ô.  Phàm  phu  tu 

hành  vấn  đề  lớn  nhất  chính  là  họ  có  nhiễm  ô.  Làm  được  chút  việc  tốt  thì  nhớ  mãi 

không quên. Người khác có lổi với mình thì trong tâm oán hận. Đây đều là sai lầm. 

Nên chính mình tu hành vĩnh viễn không thể thành tựu, tâm thanh tịnh không thể hiện 

tiền. Vì sao? Họ không buông bỏ. Buông bỏ được vạn duyên, tâm thanh tịnh tự nhiên 

hiện  tiền.  Nên  khẩu  nghiệp  trang  nghiêm  thật  vi  diệu,  cần  phải  nên  học  tập.  Thân 

nghiệp trang nghiêm, khẩu nghiệp trang nghiêm đều phải học tập. 

 4. Tâm nghiệp trang nghiêm.  Thông thường chúng ta thường nhìn thấy là thân khẩu ý. 

Ở đây không phải là ý, mà là tâm. Vì sao? Bởi A Duy Việt Trí Bồ Tát không có ý. Ý là 

trong A Lại Da, còn Bồ Tát đã chuyển thức thành trí, cho nên không còn ý. Ý là mạt 

na. Thức thứ sáu gọi là ý thức, thứ tám là a lại da đều không còn nữa. A lại da biến 

thành đại viên cảnh trí. Mạt na biến thành bình đẳng tánh trí. Ý thức biến thành diệu 

quan sát trí. Nói cho quý vị biết, Diệu quan sát trí chính là không phân biệt. Bình đẳng 

tánh chính là thanh tịnh, không nhiễm trước. Đại viên cảnh trí chính là đại triệt đại ngộ. 

Trong đề kinh của chúng ta là giác. Chuyển đại viên cảnh thành giác. Chuyển Mạt na 

thành bình đẳng. Chuyển đệ lục ý thức thành thanh tịnh, thanh tịnh bình đẳng giác. Sau 

đó thân ngữ ý đều có thể thành tựu vô lượng vô biên công đức. Giúp tất cả chúng sanh 

phá mê khai ngộ. Nên ở đây không có ý, chỉ nói tâm nghiệp trang nghiêm. Tâm là gì? 

Là chân tâm. 

 “Đồng địa thuỷ hoả phong không ư vô phân biệt dã”.  Địa, thuỷ, hoả, phong, không. 

Trong kinh Lăng Nghiêm nói thất đại. Ở đây nói năm loại. Thất đại là ở sau có thêm 

kiến và thức. Ở đây tuy chỉ nói năm cái, nhưng trên thực tế, đã bao hàm luôn hai cái 

sau vào trong đó. Trong hội Lăng Nghiêm, Bồ Tát Đại Thế Chí tu kiến đại trong thất 

Tập 329  501 



đại. Kiến đại trong địa, thuỷ, hoả, phong, không, kiến, thức. Bồ Tát Di Lặc tu là thức 

đại. Kiến đại cũng gọi là căn đại. Những thứ này có hay không có? Tướng thì có tánh 

không, sự có lý thì không. Cho nên nó phi không phi hữu, diệc không diệc hữu. Có thể 

dùng nó để thành tựu vô lượng vô biên công đức trang nghiêm. Không thể chấp trước, 

không  thể  phân  biệt.  Hay  nói  cách  khác,  không  được  khống  chế,  không  được  chiếm 

hữu, thì ta có thể hưởng được lợi ích từ nó. Còn nếu như chiếm hữu, muốn khống chế 

nó là sai. Phiền não sẽ khởi hiện hành, chúng ta sẽ bị đoạ lạc. 

Nếu  thật  sự  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật  này  rồi,  thì  phải  làm  sao?  Phải  biết  rằng 

chúng ta đến thế gian lần này, xem thế gian này giống như nhà trọ. Tất cả những vật bố 

trí trong khách sạn, là cung cấp phương tiện cho chúng ta. Chúng ta đều có thể hưởng 

thụ mà không thể chiếm hữu. Nó không phải của chúng ta nên không thể chiếm hữu, 

không thể khống chế, tất cả đều tuỳ duyên. Như vậy sinh hoạt trên thế gian này, chính 

là chúng ta đang sống theo cách sống của Chư Phật  Bồ Tát, sẽ rất vui. Có cũng tốt, 

không có cũng tốt. Đạt được thì tốt, mà mất đi cũng không sao. Không chút bận tâm 

nào. Đây gọi là gì? Người đời gọi là cuộc sống thần tiên,  người học Phật gọi là cuộc 

sống của Bồ Tát. Sống một cách vui vẻ, có hay không có đều vui. Người thế gian khổ. 

Có cũng khổ, không có cũng khổ. Không có thì muốn có được, có rồi lại sợ mất đi. 

Nên có hay không đều khổ! 

Thầy Phương Đông Mỹ giới thiệu Phật với tôi, ông nói: học Phật là sự hưởng thụ 

cao nhất của đời người. Hưởng thụ cao nhất là gì? Có hay không có đều vui vẻ. Đây là 

hưởng thụ cao nhất. Tiến thêm một bước nữa, có thì phải bố thí, phải giúp đỡ người 

không có. Còn không có nhất định không có tâm hy vọng tìm cầu. Ngày mai không có 

cơm ăn, ngày nay vẫn rất vui, không để trong lòng. Người niệm Phật trong tâm chỉ có 

Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra cái gì cũng không có. Tâm nghiệp tương ưng và 

tịch  tịnh  tương  ưng.  Nói  cạn  một  chút thì tương  ưng với định tuệ.  Tâm  là  định,  định 

sanh trí tuệ. 

 5. Đại chúng trang nghiêm. Bỉ độ chi nhân thiên thánh chúng, giai thành tựu đại thừa 

 thiện căn, do Như Lai thanh tịnh chi trí hải nhi sanh dã.  Đại chúng là mười phương thế 

giới. Đại chúng này vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc không có dân 

bản xứ. Cần phải nói là dân gốc chỉ có một người, người đó là Phật A Di Đà. Thế giới 

Cực lạc này do ngài sáng tạo,  ngài kiến lập. Còn lại đều là người di dân đến. Nhưng di 

dân lại có điều kiện. Điều kiện này ngay trên đề kinh là thanh tịnh, bình đẳng, giác, Rất 

quan trọng! Trong kinh Phật cũng nói rất nhiều, “tâm tịnh thì cỏi nước tịnh”. Ngài ở 

502  Tập 329 



nơi  đó  là  Tịnh  độ.  Tâm  không  thanh  tịnh  không  thể  vãng  sanh.  Nên  tâm  thanh  tịnh 

sanh  vào  cỏi  phàm  thánh  đồng  cư.  Bình  đẳng  tâm  sanh  vào  cỏi  phương  tiện  hữu  dư. 

Tâm giác là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh đó gọi là giác, sanh vào cỏi thật báo 

trang nghiêm. Điều này cần phải hiểu. 

Chuẩn bị vãng sanh, là cần phải đem những thứ tạp loạn trong thế giới này buông 

bỏ hết. Chỉ cần có một việc vướng mắc, thì không đến được thế giới Cực Lạc, nên phải 

buông bỏ hết toàn bộ! Vì thế cần đem những việc quanh mình bàn giao lại rõ ràng và 

xử lý ổn thoả. Không còn việc gì nữa, lúc này có thể tự tại vãng sanh. Niệm Phật vãng 

sanh. 

Trước đây quý vị đã xem “Tịnh Độ Thánh Hiền Lục”, “Vãng Sanh Truyện”. Vãng 

sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, ví dụ nhiều nhất là tăng chúng xuất gia, thứ hai 

ni chúng xuất gia, thứ ba là người nam tại gia, thứ tư là người nữ tại gia. Vì sao? Người 

nữ tại gia tình chấp sâu nặng, nên họ khó vãng sanh. Người xuất gia thật sự buông bỏ 

tất  cả.  Bây  giờ  thế  giới  thay  đổi,  điên  đảo.  Bây  giờ  thế  gian  này,  quý  vị  xem  người 

vãng sanh, ví dụ nhiều nhất là người nữ tại gia. Thứ hai là người nam tại gia. Thứ ba là 

ni chúng xuất gia. Sau cùng là tăng chúng xuất gia. Hoàn toàn điên đảo. Vấn đề không 

gì khác, chính là thật sự buông bỏ được. Điều này quan trọng hơn so với bất cứ điều gì. 

Ngày xưa, pháp môn niệm Phật dể tu, dể thành tựu. Nhưng bây giờ pháp môn này 

rất  khó  khăn.  Cư  sĩ  Lý  Bính  Nam  thường  cảm  thán,  người  niệm  Phật  nhiều,  nhưng 

người thật sự vãng sanh rất ít. Ông là người sáng lập Liên xã ở Đài Trung. Ông đã nói 

rất nhiều lần rằng: Một vạn người trong Liên xã này, thật sự có thể vãng sanh chỉ có 

năm ba người mà thôi. Thật khó! Vì sao? Vì không buông được! Đối với thế giới Cực 

Lạc tuy rất thích, rất ngưỡng mộ, nhưng không có lòng tin. Cuối cùng có hay không có 

cỏi Cực lạc? là thật hay giả? Nghi vấn này làm chướng ngại sự vãng sanh. Thôi thì như 

đánh cược vậy, tôi cứ niệm hết sức. Nếu thật có thể vãng sanh, thì coi như tôi đoạt giải. 

Còn không thể thì thôi. Người dùng thái độ này niệm Phật có được vãng sanh không? 

Có. Nhưng sanh đến biên địa của thế giới Cực Lạc, cũng không tệ. Thông thường ở nơi 

biên địa đó 500 năm, họ mới thật sự có thể tin tưởng không còn hoài nghi, và họ được 

vào địa vị hạ hạ phẩm. Vào hạ hạ phẩm cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Nên biên địa  

cũng rất đáng quý. Họ thật sự đến thế giới Cực Lạc.  Nếu hoài nghi không chịu thực 

hành, thì duyên đời này đã bị bỏ lở. Như vậy thì là thật đáng tiếc! 

Người vãng sanh, câu sau nói rất hay  “giai thành tựu đại thừa thiện căn”.  Trong 

kinh Di Đà nói, thiện căn, phước đức, nhân duyên. Ba điều kiện này không thể thành 

Tập 329  503 



tựu, thì không thể vãng sanh. Ba điều kiện này thành tựu thì Phật biết. Chúng ta không 

cầu Phật A Di Đà thì Phật Di Đà cũng biết. Vì sao? Tin tức khởi tâm động niệm của ta 

từng giờ từng khắc trong ngày, Phật A Di Đà hoàn toàn đều nhận được. Chỉ cần đầy đủ 

ba điều kiện này, chưa  khởi lên ý niệm cầu vãng sanh thế giới Cực lạc, thì Phật A Di 

Đà đã đến hoan nghênh quý vị, thông báo cho quý vị rồi. Vì sao? Vì quý vị phù hợp 

điều kiện của ngài. Đạo lý này cần phải hiểu. Người đồng với tâm này, tâm đồng với lý 

này. Nếu ta còn có tâm cầu sanh thế giới Cực Lạc, có tâm cầu Phật A Di Đà đến tiếp 

dẫn. Cảm ứng này thật không thể nghĩ bàn. 

“Do Như Lai thanh tịnh chi trí hải nhi sanh”.  Đây là Phật A Di Đà gia trì, ánh sáng 

của  Phật  chiếu  soi  chúng  ta.  Ta  được  oai  thần  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì. 

Nên tứ độ, tam bối, cữu phẩm trang nghiêm thù thắng bình đẳng. 

       6.7 đều nói Phật A Di Đà.  Thượng thủ trang nghiêm. A Di Đà Phật, ư Tịnh độ vi 

 thượng thủ. Như tu di  sơn vương thắng diệu, vô hữu siêu quá giả dã. Lấy tu di  sơn 

vương để làm ví dụ. Vương là lớn nhất, cao nhất. Trong tất cả các ngọn núi thì ngọn 

núi này là cao nhất, lớn nhất, thù thắng vi diệu. Trong các dãy núi không có núi nào có 

thể vượt qua núi tu di. Dùng tu di để so sánh với Chư Phật Như Lai, tượng trưng Phật 

A Di Đà là vua trong các vị Phật. Đây là thượng thủ thành tựu. 

 7.Chủ trang nghiêm.  Chủ là giáo chủ. Chủ trì việc dạy học ở thế giới Cực Lạc. Cũng 

giống như hiệu trưởng của một trường vậy.  “A Di Đà Phật, vi bỉ độ chi giáo chủ, thiên 

 nhân  trượng  phu  chi  chúng,  cung  kính  chiêm  ngưỡng  dã”.  Trời  và  người  là  hai  đạo 

trong  lục  đạo.  Thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  cỏi  phàm  thánh  đồng  cư  chỉ  có  trời  và 

người, không có ba ác đạo. Thế giới Cực Lạc không có địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, 

cũng không có A tu la. Trong cỏi đồng cư chỉ có thiên và nhân. Trượng phu đều có thể 

xưng đối với Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát. Những đại chúng vãng sanh đến thế giới 

Cực Lạc, ở nơi cỏi phàm thánh đồng cư, và cỏi phương tiện hữu dư, đối với giáo chủ 

cung kính chiêm ngưỡng. Nếu không có tâm cung kinh thì học không đến đâu. Những 

thành quả mà ta học được, tuyệt đối không thể không có tâm cung kính mà thành. Nên 

sanh đến thế giới Cực Lạc phải đầy đủ tâm cung kính chiêm ngưỡng. 

Chúng ta bây giờ còn chưa đến thế giới Cực Lạc, nhưng trong lòng muốn đến thế 

giới  tây  phương  Cực  Lạc,  mà  không  có  cung  kính  chiêm  ngưỡng  thì  làm  sao  được? 

Không phải Phật A Di Đà không hoan nghênh chúng ta. Phật A Di Đà hoan nghênh và 

hy vọng quý vị sớm ngày đến, sớm ngày thành Phật. Chỉ vì chúng ta chưa sanh khởi 

tâm  cung  kính.  Đây  là  nguyên  nhân  gì?  Người  ở  thế  gian  này  thường  nói  căn  tánh 

504  Tập 329 



cương liệt rất nghiêm trọng. Biểu hiện bên ngoài lơ là sơ suất. Biểu hiện ở đâu? Đối 

với cha mẹ, đối với tôn trưởng không biết cung kính. Cho nên đối với Thầy , đối với 

Phật  cũng  chưa  phải  là  thật  sự  cung  kính,  nên  không  để  ở  trong  lòng.  Do  đó  không 

nhận  thức  được  thiện  tri  thức,  gặp  được  thiện  tri  thức  ngay  trước  mặt  cũng  bỏ  lở. 

Không biết theo thiện tri thức cầu đạo, cầu học, không biết. Thiện trí thức dạy người có 

duyên, đến tham dự đạo tràng của họ. Ở trong đạo tràng nghe họ giảng kinh dạy học, 

mà  nghe  không  vào.  Khi  nghe  cũng  rất  hoan  hỷ,  nhưng  khi  ra  khỏi  giảng  đường  lại 

quên mất. Qua ba ngày, năm ngày đã không còn chút ấn tượng nào. Như vậy làm sao 

có  thể  thành  tựu? Người  xưa  dọc  sách  nghe  giảng  nhiều  lần,  huấn  luyện  từ nhỏ. Sáu 

bảy tuổi đã học trường tư thục, thầy giáo đốc thúc một bên, dạy ta học. Mổi người trình 

độ không như nhau, nên tiến độ cũng không tương đồng. Tiêu chuẩn ngày xưa là triển 

khai  bài  văn.  Có  thể  đọc  được  bao  nhiêu  hàng.  Thông  thường  người  thiện  căn,  rất 

thông minh, là đứa trẻ có trí nhớ tốt, có thể đọc 500 chữ. 

Tiêu chuẩn là gì? Một bài văn 500 chữ, đọc mười lần phải thuộc. Lấy điểm này làm 

tiêu chuẩn. Đây là những người thiện căn. Trung căn thì 300 chữ, hạ căn thì một trăm 

chữ. Một trăm chữ đọc mười lần thuộc là người hạ căn. Trung căn 300 chữ đọc mười 

lần sẽ thuộc. Sau khi thuộc, thầy giáo đốc thúc chúng ta đọc hai trăm lần. Vì sao? Như 

vậy sẽ không quên, đến già cũng sẽ không quên. Người bây giờ không thích đọc sách, 

chỉ thích xem ti vi, xem đĩa. Cũng được. Xem đĩa nếu có thể xem trên mười lần, mà có 

thể nhớ, thì đây là thượng căn. Hai mươi biến có thể nhớ là trung căn. Ba mươi lần có 

thể  ngớ  là  hạ  căn.  Tôi  nói  với  chư  vị  đồng  tu,  tôi  là  hạ  căn.  Có  đĩa  hay,  tôi  xem  sẽ 

không ít dưới ba mươi biến. Vì sao? Vì như vậy mới thật sự có ấn tượng, mới có thể 

nhớ. Khi nhớ mới có thể từng giờ từng phút trong cuộc sống hằng ngày nhắc nhở mình 

và y giáo phụng hành. Đối với  công việc hằng ngày, nó giúp tôi phản tĩnh, giúp tôi sửa 

đổi chính mình. Chưa đến 30 biến thì ấn tượng chưa sâu sắc. Nhưng quan trọng nhất 

vẫn phải thường ôn tập, như vậy mới có thể thật sự được lợi ích. Những thứ học được 

mà không thực hành trong sinh hoạt hàng ngày thì cũng vô dụng. Cần phải thật học và 

thật sự thực hành. Nên đối với thầy, giáo chủ cung kính chiêm ngưỡng. Chúng ta có 

thể làm tốt cũng để người khác thấy, để họ hiểu được hiếu dưỡng cha mẹ, tôn sư trọng 

đạo. Người hiểu nhiều, người làm theo nhiều, thì thế giới này được cứu. 

 8.  Bất  hư  tác  trang  nghiêm.  Bất  hư  tác  chính  là  thật  sự  thực  hành,  do  Phật  A  Di  Đà 

lãnh đạo. Quan Âm, Thế Chí là tấm gương tốt nhất cho chúng ta. Bồ Tát Quan Âm từ 

bi. Bồ Tát Đại Thế Chí lý trí. Từ bi nếu dùng tình cảm, thì như cổ nhân nói từ bi nhiều 

Tập 329  505 



tai hoạ. Từ bi của tình cảm thật đáng sợ. Thương mù quáng, chiều chuộng, nhất định 

xảy ra vấn đề. Nên Bồ Tát Đại thế Chí dạy con người lý trí, không dùng cảm tình mà 

dùng trí tuệ. Từ bi có trí tuệ mới có thể giúp chúng sanh, phá mê khai ngộ, lìa xa đau 

khổ để được niết bàn an vui. Đây gọi là Tây Phương Tam Thánh. Thể thanh tịnh tịch 

diệt, không nhiễm một chút trần. Phật A Di Đà là tượng trưng. Từ thể khởi dụng, chỉ 

có từ bi và trí tuệ. Quan Âm tượng trưng từ bi, Đại Thế Chí tượng trưng cho trí tuệ. 

Hoa Nghiêm Tam Thánh trên hội Hoa Nghiêm, ở giữa là Phật Tỳ Lô Giá Na tượng 

trưng tự tánh thanh tịnh tịch diệt. Bồ Tát Văn Thù tượng trưng trí tuệ. Bồ Tát Phổ Hiền 

tượng trưng từ bi. Từ nhất thể khởi nhị dụng, hai vị Bồ Tát tượng trưng cho nhị dụng. 

Một là phước, một là trí. Phước huệ song tu. Nguyện lực 48 nguyện cảu Phật A Di Đà 

không phải là giả dối.  “Ngộ chi vô không quá gia”,  nếu ta gặp được nhất định đạt lợi 

ích. Nhưng cần phải nhớ, không có tâm cung kính sẽ không đạt được lợi ích, như vậy 

là uổng phí. Nếu có tâm cung kính chiêm ngưỡng, nhất định đạt được lợi ích. Được lợi 

ích nhiều hay ít, như Ân Quang Đại Sư nói. Chúng ta có mấy phần tâm cung kính, một 

phần thành kính đạt được một phần lợi ích. Mười phần thành kính được mười phần lợi 

ích. Cũng chính là nói, ta có mười phần cung kính, thì ta có thể lấy lại mười phần, tiếp 

nhận mười phần. Ta chỉ có hai phần tâm cung kính, thì chỉ có thể tiếp nhận hai phần. Ở 

nơi mình không phải ở nơi thầy. 

Trong  Phật  pháp  nói,  Đức  Phật  dùng  một  âm  thanh  mà  thuyết  pháp.  Chúng  sanh 

tuỳ  loại  mà  được  giải  thoát.  Không  giống  nhau,  lợi  ích  chúng  sanh  đạt  được  không 

giống  nhau.  Nên  pháp  âm  của  chư  Phật  Bồ  Tát  là  viên  mãn.  Chúng  sanh  có  thể  đạt 

được bao nhiêu, là do phước huệ của họ không giống nhau. Từ cung kính có thể lãnh 

hội  được,  họ  có  phước  đức  lớn  chừng  nào.  Có  lúc  thầy  đặc  biệt  quan  tâm  họ,  để  họ 

được tăng thượng duyên, giúp họ mau thành tựu. 

 “Tất năng linh tốc mãn túc, công đức chi đại bảo hải dã”.  Bậc thượng căn cũng chính 

là người có mười phần tâm cung kính. Phật Bồ tát nhất định có thể giúp họ, sớm ngày 

viên mãn công đức, thành tựu phước huệ. Vì sao? Họ sẽ giống như Phật Bồ Tát, phổ 

độ  chúng  sanh.  Người  ở  thế  gian  này  mê  muội  quá  sâu,  nên  sai  lạc  quá  nhiều.  Nếu 

không quay  đầu,  có  thể  truyền  thống văn  hoá  và  Phật  pháp  đại  thừa  sẽ  bị  đoạn  diệt 

trong thời đại này. Phật pháp diệt, truyền thống văn hoá vong, thì người thế gian này sẽ 

khổ,  vô  cùng  đau  khổ.  Người  ở  thế  gian  mất  đi  luận  lý,  đạo  đức,  nhân  quả.  Họ  sẽ 

không điều ác nào mà không tạo, không việc gì mà không làm. Toàn bộ xã hội sẽ loạn, 

thiên tai cũng theo đó mà đến. 

506  Tập 329 



Hôm nay có bạn đồng tu người Nhật điện thoại nói với tôi rằng, chỗ ông ta ở, quan 

viên ở đó nói với mọi người, thiên tai là do lòng người bất thiện. Lời này là thật, đây là 

trí tuệ chân thật. Hoá giải thiên tai không có gì khác, ngoài việc đoạn ác tu thiện, cải tà 

quy chánh, thì tai nạn có thể hoá giải. 

Dưới đây chúng ta xem bốn loại trang nghiêm của Bồ Tát. 

 1. Bất động bổn xứ. Biến chí thập phương cúng dường hoá sanh trang nghiêm.  Chư vị 

nên  nhớ,  đây  là  Bồ  tát  trong  thế  giới  Cực  Lạc,  không  phải  Bồ  Tát  bình  thường.  Hai 

mươi chính loại trang nghiêm này toàn nói về thế giới Cực Lạc. Tám loại ở trước đều 

nói về Phật A Di Đà, tán thán trang nghiêm  của Phật,  mà  chúng ta cần phải học tập. 

Còn  bốn  loại  này  chính  là  những  vị  Bồ  tát  vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc.  Quý  vị 

xem, bất động bổn xứ. Thân thể của họ không rời Phật A Di Đà, ngày ngày  đều bên 

cạnh  Phật  A  Di  Đà,  nghe  Phật  A  Di  Đà  giáo  huấn.  Nhưng  có  thể  biến  khắp  mười 

phương  cúng dường  hoá  sanh.  Hoá  sanh  là  giáo  hoá  chúng  sanh.  Đến  mười  phương 

cúng dường chư Phật đang giáo hoá chúng sanh, họ phân thân đi. Mổi người nơi thế 

giới Cực Lạc, đều có năng lực phân vô lượng vô biên thân. Nên họ phân thân đến thế 

giới tha phương, chiêm bái Phật, cúng dường Phật để tu phước báo. Nghe Phật giảng 

kinh thuyết pháp tăng trưởng trí tuệ. Đồng thời gặp được người có duyên, cũng giúp đỡ 

họ phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui, được đại tự tại! 

 2.  Cũng là ý này, nhưng nói rõ ràng hơn.  “Nhất niệm nhất thời, biến chí Phật hội lợi 

 ích  quần  sanh  trang  nghiêm”.   Thứ  nhất  là  chú  trọng  việc  cúng  dường.  Thứ  hai  chú 

trọng trong hội của Phật. Hội của Phật là gì? Là giảng đường nơi Chư Phật Như Lai 

dạy học, mọi người tụ hội tại giảng đường nghe Phật giảng kinh giáo hoá. Lợi ích quần 

sanh trang nghiêm. Phải chú ý nhất niệm nhất thời. Nhất niệm, Bồ Tát Di Lặc nói nhất 

niệm. Nhất thời, cũng chính là Bồ Tát Di Lặc nói nhất thời. Cực kỳ vi tế. Phật ở đâu? 

Ngày nay chúng ta đã hiểu, biến pháp giới hư không giới, chỗ nào cũng có, lúc nào 

cũng có. Chư Phật trong thế giới Cực Cạc là thân pháp tánh, không phải là nhục thể 

như  chúng  ta.  Thân  các  ngài  không  có  thể  tích,  không  chiếm  không  gian.  Lý  sự  vô 

ngại, sự sự vô ngại. 

Chư Phật Bồ Tát giảng cho chúng ta rất rõ ràng minh bạch. Nơi mà tất cả chư Phật 

Như Lai dạy học, họ biết toàn bộ. Thích và muốn nghe pháp môn nào, giống như Thiện 

Tài Đồng Tử 53 lần tham bái vậy. Nhưng ở đây không phải là 53 mà mười phương thế 

giới. Mổi ngày vô lượng vô biên vô tận vô số. Mổi ngày học tập của Bồ Tát ở thế giới 

Cực Lạc, chúng ta mười đại kiếp cũng học không hết. Còn các ngài chỉ học một ngày 

Tập 329  507 



là viên  mãn và  có  năng lực phân thân. Có năng lực nhất  niệm nhất  thời  là  chu biến 

pháp giới. Đây cũng là điều mà trong Hoàn Nguyên Quán đã nói. 

 3. Nhất thiết thế giới tán thán chư Phật trang nghiêm.  Đây là chư Bồ Tát ở trong quốc 

độ của tất cả Chư Phật. Lễ kính chư Phật, tán thán Như Lai, quảng tu cúng dường. Đây 

là  pháp  Phổ  Hiền,  làm  để  chúng  sanh  nơi  thế  giới  đó  xem,  để  dẫn  dắt  họ  tu.  Chúng 

sanh trong cỏi phàm thánh đồng cư tại sao lại đáng thương như vậy? Họ không biết tu 

phước. Chư vị Bồ Tát dẫn đầu làm để họ xem. Không làm để họ thấy họ sẽ không tin 

tưởng. Bồ Tát bố thí tài, bố thí pháp, bố thí vô uý. Nên quả báo họ đạt được là tài bảo 

phong túc, trí tuệ rộng lớn. Người ở thế giới tây phương thọ mạng vô lượng. Mổi người 

đều là vô lượng thọ, tu pháp bố thí vô uý. Chúng ta phát tâm hoằng pháp lợi sanh, đây 

là phước báo đệ nhất trong thế xuất thế gian. 

Tôi  đã  từng  nói  với  chư  vị  đồng  học.  Lúc  tôi  còn  trẻ,  có  ảnh  chư  vị  có  thể  thấy. 

Thật là tướng bạc phước yểu mệnh, chính tôi rất hiểu điều này. Làm sao để giúp người 

không có phước được phước báo, giúp người  không có thọ mạng kéo dài thọ mạng. 

Nên dùng phương pháp nào? Thầy khuyên chúng ta ra học giảng kinh. Đây là phước 

báo đệ nhất, tự lợi lợi tha. Chính mình giác ngộ rồi giúp người khác giác ngộ. Không 

có  phương  pháp  nào  tốt  hơn  phương  pháp  này.  Lúc  đó  chúng  tôi  khoảng  năm  sáu 

người phước rất mỏng, tôi là một trong số đó. Nên những điều thầy dạy tôi hoàn toàn 

tiếp thu. Thầy nói với tôi, giảng kinh là ba loại bố thí đầy đủ một lúc. Vì giảng kinh là 

phải dùng thân thể, mà thân thể là nội tài bố thí. Bố thí cho thính chúng. Nếu chúng ta 

học tập kinh điển mà không học cho tốt, thì giảng không tốt, không biết giảng điều gì. 

Đây là pháp bố thí. Tu tài thí, tu pháp thí, trong đó bao hàm vô uý thí. Niệm niệm đều 

hy vọng mình và người nghiệp chướng tiêu trừ, phước huệ tăng trưởng. Đây chính là 

thuộc về bố thí vô uý, gọi là nhất cử tam đắc. Thay đổi vận mệnh. 

Số mệnh không có phước huệ không phải việc xấu, là việc tốt. Chỉ cần nghe được 

Phật pháp dể dàng tiếp nhận. Còn nếu như số mệnh là đại phú đại quý, trái lại đối với 

việc tu học sẽ sanh chướng ngại, không chịu học, không phải việc xấu! Nếu số mệnh 

tôi có phước huệ, không biết tạo bao nhiêu tội nghiệp. Không có phước huệ muốn làm 

việc xấu, không có năng lực, không có nhân duyên. Nhưng sau khi học Phật, tuyệt đối 

không làm việc xấu. Cho nên tuyệt đối không nên oán than, tôi ngheo cùng bần tiện, 

không có của cải, không có địa vị. Tự mình oán hận mình là sai. Chúng ta tu học đạo 

thánh hiền, tu học cơ sở đại phước huệ. Tôi có một vài người bạn cũ, khi gặp mặt đều 

nói với tôi. Họ nói, ông không tệ, ông là phước về già. Lúc trẻ rất khổ, nhưng càng lớn 

508  Tập 329 



tuổi thì phước báo càng lớn. Càng lớn càng hưởng phước, điều này rất tốt. Không nên 

khi trẻ hưởng hết phước, đến già lại chịu khổ, như vậy thì thật đáng thương! 

Còn trẻ chịu ít khổ không sao, có sức khoẻ thì có thể chịu đựng được. Tuổi già mà 

chịu  khổ  mới  thật  khổ.  Cho  nên vẫn  là  trong quá khứ  có một  ít  thiện  căn  phước  đức 

nhân duyên, nên đời này gặp được thiện tri thức, gặp được thầy tốt. Họ dạy tôi, tôi đều 

có thể hiểu, đều có thể hấp thụ, và làm theo. Nên thầy cũng chịu dạy, tất cả đều làm hết 

mình. Chúng tôi không nộp đồng học phí nào. Bây giờ có điều kiện năng lực để báo ân 

thì  thầy  không  còn.  Cho  nên  chỉ  còn  cách  đem  hình  của  Thầy  treo  nơi  giảng  đường, 

mổi ngày đều nhìn thấy, mổi ngày đều nhớ đến . Không quên giáo huấn của thầy mà y 

giáo phụng hành. Chúng ta tu học có thành tựu, là an ủi lớn nhất của thầy. Chúng ta đối 

với xã hội, đối với chúng sanh thêm một phần cống hiến, thì thầy hoan hỷ, Phật Bồ Tát 

hoan hỷ. Nên trong tất cả thế giới, tán thán trang nghiêm của Chư Phật. Tán thán thiện 

hữu, tán thán thánh hiền, tán thán việc tốt. Tất cả những điều bất thiện không nhắc đến. 

Không  nên  phê  bình,  không  nên  trách  cứ.  Trong  tâm  hoàn  toàn  thanh  tịnh,  không 

nhiễm chút trần nào. Đây mới có thể thật sự giúp xã hội, trở về với thanh tịnh ấm êm. 

Ấm êm quan trọng, nhưng thanh tịnh còn quan trọng hơn. 

Người bây giờ gọi là môi trường. duy trì môi trường trong tâm quan trọng hơn so 

với duy trì môi trường bên ngoài . Nếu tâm chúng ta không thanh tịnh,  cảnh bên ngoài 

có duy trì cách nào cũng không thanh tịnh. Trong kinh Phật dạy, tâm tịnh thì cỏi nước 

tịnh. Nên duy trì môi trường bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ tâm thanh tịnh. Đây mới thật 

sự là duy trì môi trường. Trong tâm có tự tư tự lợi, có tham sân si mạn, có danh văn lợi 

dưỡng là thật sự giả dối. Như vậy làm gì có chuyện không nhiễm ô! 

 4. Vô tam bảo xứ thị pháp trang nghiêm dã.  Thị là gì? Là thị hiện. Chính là biểu diễn, 

làm để người khác xem. Người ở đây không tin Tam Bảo, không cần Tam Bảo. Vậy có 

nên  bỏ,  không  quan  tâm  họ  chăng?  Không  thể,  cần  phải  sanh  tâm  thương  xót.  Họ 

không biết Tam Bảo, nếu họ biết thì làm gì có chuyện không tôn kính? Cũng giống như 

chính tôi vậy. Lúc còn trẻ chưa nhận thức được nên không biết gì. Luôn cho rằng Phật 

giáo là mê tín, là Tôn giáo. Nên không muốn gần. Nói một cách thực tế thì chưa từng 

xem qua sách Phật, hơn nữa xem sách Phật cũng không hiểu, không biết trong sách nói 

gì. Nên suốt đời này tôi vĩnh viễn cảm tạ thầy Phương, không phải thầy Phương tôi sẽ 

không tin Phật, không thể. Thầy Phương đã đem Phật pháp giảng rõ ràng minh bạch, 

chúng tôi mới hiểu được nó là giáo dục, là giáo dục của thánh hiền. 

Tập 329  509 



Sao gọi là Phật? Hiện nay ít ai biết sao gọi là Phật. Phật là giác ngộ. Trái nghĩa với 

giác ngộ là mê hoặc. Mê hoặc là phàm phu, giác ngộ gọi là Phật. Phật ở đâu? Tất cả 

chúng sanh vốn là Phật. Quý vị xem Đức Phật nói rất hay, chúng ta vốn là giác ngộ. 

Cách nói  này đối  chiếu với  truyền thống giáo  huấn của thánh nhân hoàn toàn tương 

ưng. Các bậc thánh hiền ngày xưa nói tánh con người vốn thiện. Như vậy có nghãi là 

vốn là Phật. Chúng ta vốn là Phật, chính là tánh con người vốn thiện. Hai câu đầu trong 

Tam  Tự  Kinh  nói:   “Nhân  chi  sơ  tánh  bổn  thiện”.   Chúng  ta  vốn  chính  là  Phật.  Nên 

chúng ta không cần Phật chính là không cần bổn thiện,  không cần bổn thiện thì ta hoàn 

toàn ác. Xã hội ngày nay là do ác nghiệp cảm vời ra. Thái bình thịnh thế là do thiện 

nghiệp cảm vời ra. 

Đến  quan  viên  của  Nhật  Bản  cũng  nói  ra  được  câu  nói  này.  Gần  đây  thiên  tai  quá 

nhiều. Nhật bản có một quan viên, nghe nói ông ta là thị trưởng. Ông ta nói đây là do 

ác nghiệp của chúng sanh chiêu cảm, dẫn khởi ra. Người Nhật từ xưa đã tiếp thu truyền 

thống văn hoá xưa, duy trì rất tốt. Bây giờ đã có phần biến chất. Biến chất đây là gì? 

Sau đệ nhị thế chiến, văn hoá tây phương truyền vào Nhật Bản. Người Nhật từ từ lãng 

quên đi văn hoá bản địa. Tôi ở Nhật Bản có phỏng vấn, tham vấn trưởng lão Thuỷ Cốc 

Hạnh Chánh. Tôi từng đàm luận với ông ta. Chúng tôi nhiều lần gặp mặt cũng xem như 

là bạn cũ. Năm nay ông  ấy 83 tuổi. Truyền thống văn hoá quan trọng! Phật pháp đại 

thừa cũng quan trọng. Cần phải phát tâm giảng giải, dạy học. Tài liệu giảng dạy là kinh 

điển đại thừa, loại nào cũng có. Nhật Bản có 13 tông phái, mổi tông phái đều y cứ theo 

kinh điển, kinh điển đều rất hay. Như vậy tại sao không thâm nhập nghiên cứu? tại sao 

không tường tận giảng giải? Nếu có người thâm nhập nghiên cứu, tường tận giảng giải. 

Nên nền trị an của Nhật Bản được lâu dài. Những thiên tai của Nhật Bản đều được hoá 

giải. Nên nơi không có Tam bảo thì nên thị hiện ra pháp trang nghiêm. 

Như vậy ngày nay Phật pháp đại thừa  thực sự có thể dùng báo cáo của giới khoa 

học  để  chứng  minh.  Khiến  cho  mọi  người  thật  sự  nhận  thức  được  rằng  Phật  pháp  là 

giáo dục, Phật pháp là khoa học, Phật pháp là triết học. Như tiến sĩ Thang Ân Tỷ nói, 

Phật pháp thực sự có thể giúp người trong thế kỷ 21, giải quyết vấn đề xã hội ngày nay. 

 “Thử nhị thập cửu chủng giai do Di Đà chi nguyện tâm”.  Là thành tựu 48 nguyện cảu 

Phật  A  Di  Đà.  “Nhi  trang  nghiêm  giả,  kiến  tịnh  độ  luận”.   Tịnh  độ  luận  cũng  gọi  là 

Vãng sanh luận,  là do Bồ Tát Thiên Thân trước tác. Tịnh độ ngũ kinh nhất luận. Nhất 

luận này chính là Tịnh Độ Luận. 

Hết giờ rồi hôm nay chúng ta học đến đây. 

510  Tập 329 







 

 

Tập 330 

Chuyễn ngữ:  Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: ngày 17 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện Úc Châu 

 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem "Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải" trang 386. Trang 386 hàng thứ 6, bắt đầu 3 chữ cuối cùng . 

 “ Thử trung Phật độ bất khả tư nghì hữu nhị chủnglực” , đây là  trong „Luận Chú‟ nói: 

“bất khả tư nghị lực giả, tổng chỉ bỉ Phật quốc độ thập thất chủng”.  Chúng ta đã học 

qua 17 loại này. “Y báo trang nghiêm công đức lực bất khả tư nghì” . Thiên Thân Bồ 

Tát bảo chúng ta, „thử trung‟ tức là 17 loại  này. 

“Thập thất chủng Phật độ bất khả tư nghì hữu nhị chủnglực. nhất giả nghiệp lực, vị 

 Pháp Tạng Bồ Tát, xuất thế thiện căn đại nguyện nghiệp lực sở thành”.  Thế giới Cực 

lạc  như thế nào? Vì sao có thế giới Cực Lạc? Thiên Thân Bồ Tát dạy rằng có 2 loại 

lực, 2 loại lực này thành tựu 17 loại trang nghiêm. 

Loại thứ nhất là nghiệp lực.  “Nghiệp lực thị Pháp Tạng Bồ Tát xuất thế thiện căn đại 

 nguyện nghiệp lực” . Tức là 48 nguyện, cho chúng ta nhắc nhở rất lớn. Điều này đức 

Thế Tôn đã nói trong kinh Di Giáo: trú tâm nhất xứ, vô sự bất biện.  Trước đây chúng 

ta đã học qua, trong bổn kinh gọi là  „chỉ tâm nhứt xứ‟ cùng nghĩa với „trú tâm nhứt 

xứ‟. Phật A Di Đà chứng minh cho chúng ta, đem tâm trú ở một chổ, quí vị xem có thể 

kiến lập thế giới Tây Phương Cựu Lạc. „Vô tỷ Thù thắng trang nghiêm, siêu việt thập 

phương chư Phật quốc độ‟. Sức mạnh này rất lớn. 

Tập 330  511 



Chúng ta xem câu kinh văn này rồi, có nghĩ đến vấn đề đó không? Tâm của ta là tâm 

tán  loạn  suốt  ngày  từ  sáng  đến  tối  nghĩ  ngợi  lung  tung,  không  giống  Phật  A  Di  Đà. 

Phật A Di Đà khi  ở nhân địa, chỉ nghĩ kiến lập một thế giới Cực  Lạc, không phải vì  

ngài,    mà  vì  tiếp  dẫn  lục  đạo  chúng sanh  trong  mười  phương  quốc  độ  chư  Phật.  Lục 

đạo chúng sanh khổ, rất đáng thương, muốn cầu Phật Đạo nhưng không có cách nào 

thành  tựu  được.  8  vạn  4  ngàn pháp  môn  đều  không phải  dễ  tu.  Pháp  Tạng  Bồ  Tát  là 

tiền thân của Phật  A Di Đà, khi chưa  thành Phật, pháp danh của Ngài là Pháp Tạng. 

Chổ này đặc biệt cần chú ý. 

Thứ nhất là „xuất thế thiện căn‟, cho nên người xuất gia tu hành phải tốt hơn người tại 

gia, cần phương tiện nhiều, điều thứ nhất này là xuất gia. 

Thứ hai là „đại nguyện‟, xuất gia cộng thêm đại nguyện, đại nguyện này là 48 nguyện. 

Sức mạnh này lớn lắm. Mất bao nhiêu thời gian để thực hành, nghĩa là thực hành viên 

mãn  48  nguyện  này?  Thời  gian  5  kiếp.  Trong  kinh  không  nói  tiểu  kiếp,  trung  kiếp, 

thông thường đều là nói về đại kiếp, 5 đại kiếp thực hiện, thâm nhập một môn,  huân tu 

lâu dài, Phật A Di Đà đã làm được rồi. Sau khi làm được, thế giới Cực Lạc xuất hiện. 

Cho nên chúng ta có thể nói, thế giới Cựu Lạc là Phật A Di Đà kiến tạo, không có Phật 

A Di Đà, thì không có thế giới Cực Lạc. Chúng sanh khởi tâm động niệm, ngôn ngữ 

tạo tác đều gọi là tạo nghiệp, tạo nghiệp gì? Chúng ta tạo là nghiệp luân hồi, tạo nghiệp 

luân hồi, cho nên chúng ta ở nơi này, luân hồi xuất hiện, đây là luân hồi lục đạo. Đều 

đang  tạo  nghiệp.  Một  cái  là  „chế  tâm  nhất  xứ‟,  nhất  tâm  nhất  ý  vì  mười  pháp  giới 

chúng sanh khổ nạn, điều này quá tuyệt vời. 48 nguyện cứu giúp chúng sanh, ở thế giới 

Cực lạc trọn đời viên chứng bồ đề. Tôi thấy Bồ Tát là đại nguyện nghiệp lực. 

 “Nhị giả, chánh giác A Di Đà pháp vương thiện trụ trì lực sở nhiếp” . Hoàng Niệm Tổ 

giải thích sơ lược rằng: “Nãi do Di Đà vô thượng tôi thiện trụ trì quốc độ chi công đức 

 oai thần sở nhiếp thành” . Thành lập thế giới Cực lạc là. Người xưa thường nói: „sáng 

nghiệp gian nan, thủ thành bất dị‟. Pháp Tạng Bồ Tát khai sáng sự nghiệp, Pháp Tạng 

đã thành Phật, sau khi thành Phật làm sao có thể giữ thành, khiến thế giới Cực lạc chưa 

đến nỗi biến hoại, chưa đến nỗi đọa lạc, mãi mãi hưng thịnh? Đây không phải là một 

việc dễ làm. Thứ nhất dĩ nhiên là tâm nguyện của Phật A Di Đà vĩnh viễn không thóai 

chuyển. Sức này khiến thế giới Cực Lạc chưa đến nỗi tiêu mất. 

Một loại khác đó là  “Thiện trú trì lực”,  trong chú giải nói: “vô thượng tối thiện tru trì 

 quốc độ chi công đức oai lực”.  Thế giới Cực Lạc, chúng ta có thể nói là có nhận biết 

512  Tập 330 



tương xứng, đây không phải là việc dễ. Chúng ta hiểu rõ nó, nhận biết được nó. Thế 

giới  này  là  một  đạo  tràng,  không  phải  là  một  quốc  gia.  Trong  này  không  có  quốc 

vương, không có đại thần, cũng không có sĩ nông công thương. Các ngành các nghề 

như thế gian này của chúng ta thế giới Cực lạc không có. Thế giới Cực Lạc rất đơn 

thuần, chỉ có thầy giáo, và học trò. Nó giống như trường học vậy, là trường đại học của 

Phật A Di Đà. Mười phương thế giới vãng sanh đến đó, đều làm học trò, đi cầu học. 

Điều này chúng ta chẳng thể không hiểu. 

Thế giới Cực Lạc là cõi phước, nếu như ôm lòng đi hưởng phước, thì nơi đây quá tuyệt 

vời. Nếu chúng ta di dân đến đó, đến để hưởng phước, thì nơi đó không nhận quí vị, 

quí vị không đến được. Quí vị làm sai rồi. Đến nơi đó để cầu học, thì nơi đó đặc biệt 

hoan nghênh quí vị. Đến nơi đó mục tiêu chân chánh là làm Phật, nếu không phải mục 

tiêu  làm  Phật  này,  thì  đến  đó  cũng  không  thích  hợp.  Nói  cách  khác,  ta  muốn  thành 

Phật, như giống A Xà vương tử trước đây, tôi muốn thành Phật, tôi muốn giống như 

Phật  A  Di  Đà,  như  vậy  là  rất  được  hoan  nghênh.  Phát  tâm  như  thế,  thì  trúng  tuyển 

ngay. Nói cách khác, thế giới Cực Lạc là đạo tràng bồi dưỡng Phật , Phật A Di Đà là 

trụ trì thế giới Cực Lạc, giống như hiệu trưởng vậy, Ngài dạy rất giỏi, kinh nghiệm của 

Ngài rất phong phú! 

Ngày nay chúng ta  thường nói về lý niệm, nguyện vọng, phương pháp, kinh nghiệm, 

có thể nói rằng Phật A Di Đà vô cùng phong phú. Thành lập thế giới này đến bây giờ 

đã  10  kiếp,  thành  tựu  kinh  nghiệm  phong  phú  trong  10  kiếp.  Thế  giới  này  mãi  mãi 

không suy yếu. Vì sao? Bởi thế giới này đời đời kiếp kiếp có nhân tài, là noi bồi dưỡng 

Phật. Mười phương thế giới thành là Phật khó, thế giới này mỗi mỗi thành Phật, không 

có địa vị Bồ Tát, tất cả đều thành Phật. Quí vị nghĩ xem công đức oai lực này to lớn 

biết bao! Cho nên cần lấy hình tượng quốc gia để so sánh, quốc gia này mãi mãi hưng 

thịnh, mãi mãi không biến chất, mãi mãi không biến hoại, chúng ta cần là lãnh hội đến 

điểm này. 

Thế giới này của chúng ta. Theo lịch sử Trung Quốc mà  nói, trước đây thầy  Phương 

Đông Mỹ bảo chúng tôi, ông khuyên tôi xem một quyển sách, nhưng mãi đến 60 năm  

sautôi cũng chưa  xem, tôi không có hứng thú với nó. Sách gì vậy? „Chu Lễ‟! „Chu Lễ 

là hiến pháp của nhà Chu. Khi đó thầy nói với tôi: đại pháp trị quốc trên toàn thế giới, 

không thể vượt qua Chu Lễ. Chu Lễ thực sự viết rất hay, luật định rất tốt, nếu như con 

cháu đời sau của nhà Chu đều có thể vâng theo , tuân theo đại pháp này để trị nước. 

Tập 330  513 



Thầy Phương nói với tôi, Trung quốc bây giờ có thể vẫn là triều đại nhà Chu. Ý này 

giống như ở đây nói „Di Đà vô thượng tối thiện trụ trì quốc độ đích công đức oai lực‟. 

Có  thể  duy  trì  đời đời  kiếp  kiếp  không  suy.  Tương  truyền  „Chu  Lễ‟  là  do  Chu  Công 

trước tác, trong tâm tư của Khổng Tử, người mà ông khâm phục thứ nhất là Chu Công, 

ông rất muốn học Chu Công, cho nên Chu Du Liệt Quốc, mất thời gian rất dài, hy vọng 

có một nước chư hầu có thể trọng dụng ông, mời ông làm tể tướng, nhưng không có 

một  vị vua nào muốn dùng ông. Cuối cùng tuổi tác đã lớn, ông  bỏ ý nghĩ này, trở về 

nhà dạy học. Bỏ hết trở về nhà, Phu Tử 68 tuổi, thật sự đã già rồi, ông mất lúc 73 tuổi. 

Cho nên Phu Tử dạy học chỉ ó 5 năm, thời gian không dài. 

Thánh triết cổ kim trong ngoài, dạy học thời gian dài nhất là đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni, một đời Ngài dạy học 49 năm, 30 tuổi khai ngộ. Sau khi khai ngộ liền bắt đâu dạy 

học, năm 79 tuổi Viên Tịch. Trong kinh nói Ngài giảng kinh hơn 300 hội, giống như 

bây giờ chúng ta nói mở lớp vậy. Một đời Ngài hơn 300 lần mở lớp, thời gian mỗi lần 

dài ngắn không nhất định, có đề mục giảng rất nhiều năm, có đề mục giảng 3, 5 ngày 

hoặc 1 tuần lễ. Giảng kinh dạy học 49 năm. 

Chúng ta xem Thánh triết cổ kim, họ tham gia công tác, cống hiến cho xã hội không 

phải gì khác mà là dạy học, dạy người là rất tốt, chỉ cần người tốt rồi, thì xã hội yên ổn. 

Cho dù chế độ không tốt, người tốt cũng có thể làm việc tốt. Nếu như lòng người xấu 

xa, chế độ có tốt đi nữa thì họ vẫn làm việc xấu. Do đó người xưa thường nói: pháp, 

bản thân của nó không thể độc lập, nó phải dựa vào con người, gọi là có con người thì 

pháp tồn tại. Có người  thực hiện pháp này, pháp khởi tác dụng, mang lại cho quốc gia 

này, khu vực này ổn định, hòa bình, phồn vinh và hưng thịnh, không có người thì mất. 

Nếu như không có con người, không phải Thánh hiền, quân tử để chấp hành pháp luật, 

thì  pháp  này  không  có.  Nó  chỉ  là  hình  thức,  là  giả,  là  không  phải  thật,  thì  pháp  mất. 

Cho nên từ xưa đến nay, đối với chế độ nào, không phải trọng yếu nhất,  mà là thứ yếu. 

Trung Quốc mấy ngàn năm nay xã hội trị an bền lâu, là dựa vào đâu? Vào Giáo dục. 

Điều này nhất định phải biết- dạy tốt, dạy gì? Dạy luân lí, dạy đạo đức. Trên thực tế chỉ 

là 4 khoa mục. Dải đất to lớn này, phổ biến hơn 5 ngàn năm, 5 ngàn năm nói lên điều 

gì? Có lịch sử ghi chép. Trung Quốc từ khi có văn tự đến bây giờ mới 4 ngàn 5 trăm 

năm, có văn tự ghi chép, chỗ không có văn tự ghi chép thời gian còn dài hơn nữa! 

Ấn độ Bà La Môn giáo, chúng tôi có qua lại với nhau, họ nói với tôi: Lịch sử của họ ít 

nhất là 1 vạn 3 ngàn năm. Tôi nghĩ Trung Quốc chúng ta không thua gì họ, không đến 

514  Tập 330 



nổi  ở  dưới  họ.  Văn  hóa  Trung  Quốc  khởi  nguyên  nhất  định  rất  sớm,  đời  đời  tương 

truyền,    truyền  điều  gì?  Giáo  dục.  Dạy  con  người.  Cho  nên  trong  truyền  thuyết  của 

Trung Quốc, nguy nga tráng lệ là ở thời thượng cổ. Lấy đạo đức trị thiên hạ, gọi là lấy 

đức trị dân. Thời đại Tam Hoàng, trước thời Tam Hoàng, chúng ta tin rằng đều là lấy 

đạo đức trị thiên hạ, cho nên truyền thống này của Trung Quốc, khẳng định là hơn mấy 

ngàn năm trước đời đời tương truyền.  Truyền những gì? Truyền luân lý. Ngũ luân có 

20 chữ, chắc chắn không truyền sai. Truyền 10 vạn năm cũng không truyền sai. „Phụ tử 

hữu thân, quân thần hữu nghĩa, phu phụ hữu biệt, trưởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín‟. 

Quí  vị  nghĩ  xem  20  chữ  này  có  thể  truyền  sai  sao?  Không  có  văn  tự  nhưng  đời  đời 

tương truyền, tôi tin rằng không truyền sai. Đơn giản như vậy thôi, rất có đạo lý! Quí 

vị hiểu được rồi, thật sự tuân thủ, truyền bá đến xã hội, xã hội này tự nhiên hài hòa, con 

người cũng tự nhiên trọn đời hạnh phúc. 

Ngũ thường là đức, chỉ có 5 chữ: „nhân, nghĩa, lễ, trí, tín‟. 

Tứ duy có 4 chữ „lễ nghĩa liêm sĩ‟. 

Bát đức có 8 chữ: „hiếu đễ, trung tín, nhân ái, hòa bình‟, bát đức là hiếu đễ trung tín, 

nhân ái hòa bình. 

Quý vị nghĩ xem, đây có thể truyền sai sao? Không thể sai! Cho nên Khổng Phu Tử, 

trong luận chúng ta đọc đến Khổng Phu Tử, ông ấy nói đến thái độ cầu học của chính 

ông,  thì  chúng  ta  hiểu  rõ,  ông  nói  bản thân  ông  một  đời  „thuật  nhi  bất  tác‟,  tức  là  tự 

mình không có sáng tạo, không có phát minh ra. Nói cách khác, điều ông học, ông tu, 

ông dạy, ông truyền, đều là của tổ tông. Ngàn vạn năm nay tổ tổ tương truyền, cũng là 

những  điều  này.  „Tín  nhi  hảo  cố‟,  đối  với  những  điều  mà  đời  xưa  truyền  lại,  ông  tin 

tưởng, hoan hỷ. Tôi tin tưởng lời ông nói là lời chân thật, không phải giả dối. Cho nên 

người đời sau xưng Khổng Tử là „Tập Đại Thành giả‟. Tập Đại Thành, nghĩa là đem 

những  điều  mà  tổ  tông  truyền  lại,  viết  thành  văn  tự  ghi  chép  lưu  truyền.  Ngày  xưa 

không viết thành văn tự. 

Bốn  khoa  này,  bốn  khoa  mục  :  ngũ  luân,  ngũ  thường,  tứ  duy  và  bát  đức,  là  truyền 

thống văn hóa căn bản của Trung quốc. Đời đời, ở trong 4 ngàn 5 trăm năm không có 

văn tự này, không ai có thể vượt qua ông. Mãi đến triều Mãn Thanh cũng còn trung 

thực tuân thủ, xã hội xưa trị an bền lâu đều dựa vào điều này. Thời đại nào mà hoàng 

đế lơ là việc này thì ông vua ấy mất nước. Quí vị thấy những ông vua mất nước, vua 

Tập 330  515 



mất nước đều do lơ là điều này,  họ đã đi ngược lại, nên chính quyền của họ liền bị lật 

đổ. Triều đại vua mới kiến lập, khẳng định sẽ tìm lại những điều này. 

Lịch sử Trung Quốc, 25 sách sử quí vị có thể đọc hết chăng? Tìm lại những điều  này, 

khi được phục hưng trở lại, xã hội này lại an định, bỏ đi những điều này, xã hội lập tức 

rối loạn. Chúng ta thấy rất rõ ràng, rất minh bạch. 

Phật A Di  Đà rất tuyệt vời, Phật A  Di Đà  hàng ngày giảng kinh, dạy học.  Cho nên 

Ngài mãi mãi không suy, không biến, tiếp nối mãi mãi. Học trò của Ngài, mỗi mỗi đều 

thành Phật, thành Phật giống như Ngài. Vượt qua Ngài được chăng? Không có. Vì sao 

không thể vượt qua? Bởi Ngài đã viên mãn. Ngài là viên, Ngài đã được viên mãn. Mỗi 

người đến bên đó thành Phật, sẽ viên mãn như Ngài. Nếu có người vượt trội hơn Ngài, 

thì Phật A Di Đà kia còn chưa viên mãn, gọi là cái sau vượt cái trước, Ngài đã đạt viến 

mãn nhất. Chúng ta chẳng thể không biết. 

Ngạn ngữ Trung Quốc  có câu „gia hữu gia quy, quốc hữu quốc pháp‟. Ngày xưa mỗi 

họ  đều  có  từ  đường,  có  gia  phổ,  trong  gia  phổ  có  gia  huấn,  gia  quy.  Nếu  con  cháu 

muôn đời, đều có thể tuân thủ mà không thay đổi, thì nhà này muôn đời hưng thịnh. 

nếu như không giữ quy cũ, muốn làm mới khuôn mẫu, thì nhà này thất bại, sẽ mất nhà. 

Xã hội Trung Quốc mấy ngàn năm trị an bền lâu, chúng ta quan sát tỉ mĩ, nhà đối với 

xã hội cống hiến rất lớn, cho nên quí vị thấy gia tề sau mới quốc trị. Tề gia, trị quốc, 

bình thiên hạ. nhà quan trọng. Người bây giờ không có nhà. Nhà của chúng ta thực sự 

mà nói, khi đại chiến tranh thế giới thứ hai, 8 năm chiến tranh với Nhật Bản, tổn thất 

lớn  nhất  của  Trung  Quốc  là  nhà  bị  phá  hết.  Trước  chiến  tranh  có,  sau  chiến  tranh 

không còn nữa. Trên tinh thần của chúng ta bị tổn thương rất lớn. Ngôi nhà này  mãi 

mãi sẽ không hưng khởi trở lại nữa. Nhà đó là đại gia tộc truyền thống Trung Quốc. 

Cho nên nó có gia đạo, gia quy, gia học, gia nghiệp. Hiện tại biến thành tiểu gia đình, 

không cần những thứ này nữa. Con người rất khổ, tiểu gia đình thật đáng thương. Tiểu 

gia đình so sánh với đại gia đình, tuy rằng mỗi bên đều có lợi có hại, nhưng đại gia 

đình lợi nhiều hại ít, tiểu gia đình lợi ít hại nhiều, không bằng đại gia đình. 

Cho nên ngày nay chúng ta kỳ vọng vào đoàn thể, chỉ cần là một đoàn thể, có thể đem 

ngôi nhà tinh thần Trung Quốc phục hưng trở lại. Lấy đoàn thể đến thay thế gia đạo 

ngày  xưa,  Trung  Quốc  có  thể  hung  thịnh  như  xưa.  Cho  nên  nhiều  năm  nay,  tôi  đề 

xướng xí nghiệp, nhà của người gọi là nhà xí nghiệp, hi vọng xí nghiệp sẽ khơi dựng 

lại ngôi nhà xưa. 

516  Tập 330 



Trong nhà dưỡng già nuôi trẻ quan trọng nhất, con người luân về đại sự không ngoài 

hai việc này. Hai việc này làm tốt rồi, tiền đồ của chúng ta là một ánh quang minh, trên 

thế giới tìm không thấy. Giống như thế giới Tây Phương Cực Lạc, trong quốc độ mười 

phương chư Phật tìm không thấy, họ làm quá tốt rồi, quá viên mãn rồi. 

Cho nên “Vô Lượng Thọ kinh”, thực sự là dùng pháp thế gian để nói. Đối với chúng ta, 

tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ, có rất nhiều sự khởi phát, trong này có trí huệ 

chân thật, lợi ích chân thật, không giả chút nào. 

Đạo tràng là một đoàn thể, một đoàn thể tức là ngôi nhà truyền thống xưa. Trong đoàn 

thể  này  nếu  mỗi  người  đều  giống  như  anh  chị  em,  quan  hệ  thân  thiết,  quan  tâm  lẫn 

nhau, chăm sóc lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau. Đem quy củ xưa kiến lập lại. Quy củ là ba 

điều căn bản của Thích Đạo Nho, siêng năng thực hành, đoàn thể này còn xấu chăng? 

Đoàn thể này là cái mũ của toàn thế giới. Nếu như không có ba căn bản này, thì không 

cần phải nói, nói đều là giả cả. Nếu như thật sự dốc lòng tu ba căn bản này, đi từ con 

đường này, thì quí vị là niềm hy vọng của nhân loại, là ngọn đèn của hết thảy chúng 

sanh, công đức đó rất lớn rất lớn. Một đạo tràng như vậy, mười phương chư Phật hộ 

niệm, hết thảy Long Thiên thiện Thần ủng hộ. Đạo tràng này nếu như xuất hiện tại Úc 

châu, thì khu vực Úc châu này, dải đất lớn này chắc chắn không có thiên tai. Vì sao? 

Bởi  người  phước  ở  đất  phước.  Những người  trong đạo  tràng này  là  người  phước  lớn 

nhất thế giới, họ sống nơi ấy làm sao có thiên tai! Đạo tràng này thành lập, toàn bộ khu 

vực này, chịu sự ảnh hưởng của thế giới Cực Lạc. Chúng ta ở sát biên giới của thế giới 

Cực  lạc,  cách  thế  giới  Cực  Lạc  10  vạn  ức  Phật  độ.  Chúng  ta  tin  tưởng  thế  giới  Cực 

Lạc,    cảnh  xung  quanh  hết  sức  đẹp  đẽ.  Chúng  ta  cách  quá  xa,  sát  biên giới,  nơi  biên 

địa. Thế giới Ta Bà là biên địa, ở biên địa nhưng nếu như thật sự muốn học, pháp của 

Di Đà hiển hiện đến nơi này, đáng tiếc là không có người thật sự muốn học, thật sự 

muốn học thì là đáng nể! 

Nương theo sự chỉ đạo tối cao, nguyên tắc Tịnh Nghiệp Tam Phước, câu thứ nhất trong 

Tịnh Nghiệp Tam  Phước, là hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng. Ta thực hành 

hai câu này trong Đệ Tử Quy. Đệ Tử Quy thực hành được rồi,  hiếu thân tôn sư sẽ làm 

được, vì đã có nền tảng rồi. Từ tâm bất sát là giáo dục nhân quả, không được sát sanh, 

sát  sanh  phải  đền  mạng,  thiếu  nợ  phải  trả  tiền,  sát  sanh  là  bất  nhân,  trộm  cắp  là  bất 

nghĩa, Khổng Tử chủ trương „thành nhân‟, Mạnh Tử chủ trương “ thủ nghĩa”. Nền văn 

hóa  truyền  thống  xưa,  đã  dùng  hai  chữ  này  để  tượng  trưng_  nhân  nghĩa.  Phật  pháp 

Tập 330  517 



không xa rời nhân nghĩa. Sau cùng tu Thập Thiện Nghiệp. Quí vị thực hành „thập thiện 

nghiệp đạo‟. Cho nên câu thứ nhất trong tịnh nghiệp tam phước, là 3 điều căn bản của 

Nho giáo, Phật giáo và Đạo giáo. Quí vị không thể thực hiện 3 điều căn bản của Thích 

Đạo Nho, thật sự làm cho tốt, thì cái đầu tiên trong tam phước không có. Cái thứ nhất 

không có, thứ hai, thứ ba đương nhiên cũng không có. Vấn đề nghiêm trọng đấy. 

Không có tịnh nghiệp tam phước, quí vị tu, tu đến cuối cùng, giống như pháp sư Tư 

Vân Quán Đảnh đã nói:  “Người niệm Phật có 100 loại quả báo, thứ nhất là A Tỳ địa 

ngục”. Quí vị tu giả, không chân thật.  Chân thật là tu từ nền tảng. Quí vị bỏ nền tảng 

đi, hoa trong bình đẹp đó là nhờ nghệ thuật cắm hoa, không có gốc rễ, sẽ không có kết 

quả. Quí vị nghĩ xem điều này quan trọng biết bao! 

Tuổi tôi đã cao, nói với quý vị, sống ở đời không lâu nữa, tôi sớm đã muốn đi rồi. Quý 

vị không trân quý lời nói, sau này không còn ai nói cho quý vị nữa. Thật sự làm vẫn 

còn kịp, thời gian 10 năm có thể đem thế giới Cực Lạc kiến lập ở nơi này. Quý vị có 

muốn làm không? Công trình cơ sở đã ổn định cho chúng ta, vấn đề bây giờ là bản thân 

quí vị, bản thân quí vị không có cơ sở. Nếu như bản thân có cơ sở, mười năm này quý 

vị mỗi mỗi đều có, thành tựu vô cùng vĩ đại. Quý vị xem Lưu Tố Vân thì sẽ biết, cô ấy 

dùng thời gian 10 năm, 55 tuổi bất đầu, 65 tuổi thành tựu rồi, vô cùng đơn giản. Nghĩa 

là cô ấy nắm chắc ba điều cơ bản, nhất môn thâm nhập, nhất môn của cô ấy là một bộ 

kinh Vô Lượng Thọ, một câu A Di Đà Phật 10 năm không gián đoạn, đạt niệm Phật 

Tam Muội. Tuy không phải đại triệt đại ngộ, cũng ngang hàng với đại ngộ, chứ không 

phải tiểu ngộ. Quí vị thấy cô ấy dùng một bộ kinh, nhưng quí vị bảo cô ấy giảng bất kỳ 

kinh  gì,  cô  ấy  đều  giảng rõ ràng  mạch  lạc.  Một  kinh  thông  tất  cả  kinh thông.  Đấy  là 

tấm gương tốt, cô ấy đã làm được rồi. 

Người xưa nói rằng „mười năm đèn sách, đổ đạt khoa cử‟. Học viện thành lập 10 năm 

rồi, chúng ta nơi này không xuất hiện một nhân tài nào như Lưu Tố Vân, thật lấy làm 

tiếc.Con người bây giờ chỉ có thể khuyên thôi. Vì sao? Bởi chế độ biến rồi, bây giờ nói 

tự  do  dân  chủ  nhân  quyền  khai  phóng,  ai  cũng  không  thể  can  thiệp  ai.  Không  giống 

trước đây, trước đây cha mẹ có thể dạy dỗ con cái, bây giờ cha mẹ  không dạy được 

nữa. Trước đây thầy giáo có thể dạy dỗ học trò, bây giờ thầy giáo không dám quản học 

trò, quản học trò sẽ bị loại bỏ. Thời nay không phải thầy giáo bỏ học trò, mà là học trò 

bỏ  thầy  giáo.  Đảo  ngược  rồi.  Cho  nên  bây  giờ  quý  vị  đồng  học  nghĩ  xem,  các  bạn  

đồng học ỏ trong học viện, không kể tại gia hay xuất gia. Chúng ta hy vọng tương lai 

518  Tập 330 



đến thế giới Cực lạc làm Phật, hay là lăn lộn trong tam đồ lục đạo, tất cả đều do nơi 

một niệm hiện tiền của mình. 

Chúng ta xem câu kế tiếp:  “ Di Đà vô thượng tối thiện trụ trì quốc độ chi công đức oai 

 lực”.  Thế giới Cực Lạc trãi qua 10 kiếp mà không suy, đạo lý ở chổ này. Chúng ta có 

sai lầm, có khuyết điểm. 

Cư sỹ Hàn  khi vãng sanh, trong lòng chúng tôi vô cùng đau xót. Cuối cùng yêu cầu 

những  người  xuất  gia,  chúng  tôi  không  nghiêm  túc  chọn  lựa,  không  tiến  hành  khảo 

hạch, người xuất gia ở thư viện cư sỹ Hàn Quán  chấp nhận hết. Thời đó chỉ một mình 

cô ấy quản lý người, chăm lo công việc và quản lý tài chính. Tôi chưa từng tham dự 

những việc này. Cho nên tôi không quản lý ba việc: không giữ người, không giữ việc 

và không giữ tiền tài. Quý vị xuất gia ở thư viện, là cô ấy dẫn dắt chứ không phải tôi 

dẫn dắt. 

Nếu y theo phương thức của người xưa, thì phương pháp này không giống. Ngày xưa 

một người muốn xuất gia, ở trong tự viện ít nhất phải nửa năm trở lên, thông thường là 

nửa năm đến ba năm quan sát. Thời gian dài như vậy để thử thách, đạo tràng này có 

nhận  quí  vị  hay  không?  Quí  vị  ở  trong  đạo  tràng  này  có  thích  hợp  hay  không?  Mọi 

người trước phải sống với nhau 3 năm. Ba năm sống hòa thuận vui vẽ, giữ được quy 

củ, như vậy mới có thể xuất gia. Bây giờ mới giới thiệu qua là xuống tóc liền, năm xưa 

sai sót là  ở chổ này. Vì sao? Bởi tôi không có ý muốn này, tôi cũng không nghĩ đến 

xây dựng đạo tràng, tôi không suy nghĩ như vậy. 

Đại sư Chương Gia dạy tôi học Phật Thích ca Mâu Ni, Phật Thích Ca Mâu Ni trọn đời 

không có đạo tràng, trọn đời sống cuộc sống du mục, ở đâu có duyên thì đi đến đó, lưu 

động, không ở cố định một chổ. Một đời của tôi cũng như vậy. Sau khi cư sỹ Hàn qua 

đời,  có  hơn  phân  nữa  người  rất  giỏi,  có  thể  tự  độc  lập.  Quý  vị  ở  đây  hơn  20  người 

không thể độc lập, nên chúng tôi mới xây dựng đạo tràng này cúng dường quí vị.  Nếu 

quí vị tu học giống như Lưu Tố Vân, thì ngày nay quý vị đã thành tựu rồi. Quý vị có 

thể trú trì chánh pháp, thì công đức đó vô lượng. Nhiều năm như vậy, nói với quý vị, 

chỉ có mình tôi là không thoái chuyễn. Tôi không thể dạy quí vị, dạy quí vị không tin 

phục, không thể tiếp nhận. Đứng một bên quí vị có thấy tôi đã thành tựu như thế nào 

chăng? Cũng có thể làm tấm gương cho quí vị, không có tư tâm, không có vọng niệm. 

Toàn tâm toàn sức dạy kinh, công việc của tôi là dạy học, hơn 10 năm nay, chúng ta 

dùng Internet, dùng vệ tinh, với các bạn đồng tham đạo hữu trên toàn thế giới , cùng 

Tập 330  519 



nhau  chia  sẽ,  chia  sẽ  Đại  Thừa,  chia  sẽ  Vô  Lương  Thọ,  giúp  đỡ  mọi  người.  Ngoài 

những điều này ra tôi không cầu gì cả, hết việc rồi. 

Đến Úc châu đây cũng là nhân duyên  đặc biệt, chúng tôi nằm mơ cũng không nghĩ 

đến. Lúc đó, 10 năm trước, trường đại học Cách Lí Phi Tư và trường đại học Côn Sĩ 

Lan, hai vị hiệu trưởng đến tìm tôi. Họ mong tôi giúp đở nhà trường, giúp đở khu vực 

này, cung cấp kinh nghiệm, hóa giải một phần xung đột, giúp đở liên hiệp quốc. Cho 

nên trong những năm này, cũng tham gia được mười mấy lần, hội nghị Hòa Bình quốc 

tế. Cũng tiếp xúc một số chuyên gia học giả nổi tiếng. Đối với xã hội này hiểu càng sâu 

sắc,  không  tiếp  xúc  sẽ  không  hiểu  rõ.  Hơn  50  năm  không  xem  ti  vi,  không  tiếp  xúc 

truyền  thông,  báo  chí,  tạp  chí  tôi đều không xem.  Tâm  này  thanh  tịnh,  lời  của  người 

xưa  nói  rất  hay  „biết  nhiều  việc  nhiều  phiền não,  quen nhiều  người  nhiều  thị  phi  ‟  . 

Chúng ta ngăn ngừa phiền não, tránh thị phi, quen biết người càng ít càng tốt. Bây giờ 


85 tuổi học pháp sư Ấn Quang, không tiếp bất kỳ người nào nữa, hi vọng mọi người từ 

trên  mạng  vệ  tinh,  băng  đĩa,  chúng  ta  cùng  nhau    tu  Tịnh  Độ,  cùng  nhau    học  “Vô 

Lượng Thọ kinh”.  Chắc chắn sẽ thành tựu. 

Cư sĩ Lưu Tố Vân và tôi chưa gặp mặt nhau, sau khi cô  ấy thành tựu, tôi thấy băng 

đĩa, là một tin tức phóng viên phỏng vấn cô ấy, thời gian không dài, khoảng chừng 20 

phút. Tôi thấy một người như vậy, cảm thấy rất kinh ngạc, không biết cô ấy làm sao 

học được. Tôi nhờ người hỏi thăm người này còn hay đã mất? Kết quả hỏi thăm được 

rồi, gọi điện thoại hỏi thăm được rồi. Tôi nói chuyện với cô ấy qua điện thoại mới hiểu 

được. Mười năm trước, năm đó là tôi 55 tuổi, cô ấy tiếp xúc với Phật pháp, có người 

Phật tử tặng một bộ băng đĩa “Vô Lượng Thọ kinh”, cô ấy nói với tôi năm diễn giảng 

băng đĩa đó,  tôi mới hiểu đó là đĩa trước kia tôi giảng ở thư viện Hoa Tạng Đài Bắc. 

Hình như là giảng lần thứ hai hay thứ ba gì đó, cô ấy có được bộ đĩa này. Cô ấy nói 

phương pháp học tập là,  mỗi ngày học 1 đĩa, một đĩa là 1 tiếng đồng hồ, 1 tiếng đồng 

hồ này, trong vòng mỗi ngày nghe lại 10 lần, đúng là „nhất môn thâm nhập, trường thời 

huân tu‟. Một ngày nghe kinh 10 tiếng đồng hồ, 10 tiếng đồng hồ trên thực tế là nghe 1 

tiếng đồng hồ thôi, nghe lại 10 lần. Sau khi nghe 1 bộ kinh xong thì nghe lại từ đầu, 10 

năm như một ngày. Ngoài việc mỗi ngày nghe kinh 10 tiếng đồng hồ ra, còn niệm A Di 

Đà Phật, cô ấy không gặp ai, không ai biết cô, bạn tốt chỉ có 2, 3 người. Cô bị bệnh 

hồng ban nặng. Không trị liệu mà niệm Phật, nghe kinh niệm Phật rồi, bệnh tự nhiên 

không còn nữa. Điều này khiến cho chúng ta cảm thấy rất kinh ngạc. Bệnh vì sao hết 

được? quy tâm về một chổ. Trong kinh Phật thường nói, không ai chịu làm, người chịu 

520  Tập 330 



làm thật sự đạt được lợi ích! Bệnh đó còn nghiêm trọng hơn bệnh ung thư, ung thư, bác 

sĩ tuyên bố với quí vị, còn hai tháng, ba tháng nữa. Nhưng bệnh  của cô ấy, bác sĩ nói, 

cô có thể chết bất kỳ lúc nào, bảo cô cần có sự chuẩn bị tâm lí. Cô ấy hoàn toàn không 

xem  đó là chuyện quan trọng, mà chỉ một lòng nghe kinh, niệm Phật. Đây là làm một 

tấm gương sáng cho chúng ta. Bây giờ trong nước đâu đâu cũng có người mời cô giảng 

kinh, sắp đặt thời gian đều rất khít khao. Đây là tấm gương cho chúng ta, là điển hình 

cho chúng ta. Nếu quí vị có thể làm được như vậy, mười năm sau quí vị cũng có thành 

tựu, vì sao không làm? Trú trì điều tối thiện tất cả đều dựa vào chính mình. 

Chúng ta xem tiếp đoạn văn dưới đây:  “Hựu thập thất chủng công đức thành tựu trung 

 đệ nhất vi trang nghiêm thanh tịnh công đức thành tựu” . Điều này chúng ta đã học qua 

rồi. 

 “Luận chú viết”  trong cuốn chú giải của Đàm Loan pháp sư nói rằng:   „thử thanh tịnh 

 thị tổng tướng‟. ”  17 loại công đức thành tựu, loại thứ nhất là nói về tổng tướng. 

 “trang nghiêm thanh tịnh công đức thành tựu” . Then chốt ở chỗ thanh tịnh. Chúng ta 

ngày nay, bất luận học pháp thế gian hay Phật pháp đều không thể thành tựu ,  là do 

tâm  ta  không  thanh  tịnh.  Đây  là  bệnh  căn    của  ta.  Nếu  tâm  thanh  tịnh,  làm  gì  có  lý 

không  thành  tựu!  Nếu  tâm  của  cư  sĩ  Lưu  không  thanh  tịnh,  bệnh  của  cô  ấy  làm  sao 

khỏi được! Tâm thanh tịnh rồi, thân nhất định thanh tịnh. Thân mang tế bào vi rút, đó 

là không thanh tịnh. Vì tâm ta thanh tịnh, nên sẽ khôi phục hết những con vi rút trở lại 

bình thường. Bệnh lành cách nào? Là lành như vậy đấy. 

Đức Phật dạy chúng ta “nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh”. Tâm không thanh tịnh, 

người này nhiều bệnh, nhiều ưu sầu, nhiều phiền não, người tâm thanh tịnh không có 

những thứ này. Vãng sanh thế giới Cực Lạc đều là tâm thanh tịnh. Đây là nói lời chân 

thật với quí vị : Tâm thanh tịnh tắc Phật độ tịnh.  Là tâm thanh tịnh vãng sanh. Nếu tâm 

không thanh tịnh, bất luận dụng công phu như thế nào cũng không được, quí vị không 

đến được  thế giới Cực Lạc. 

Thế giới Cực Lạc,  thưc tế mà nói, ở đó điều kiện chọn học trò hết sức nghiêm khắc. 

Phật A Di Đà biết, không thể để cho người tâm không thanh tịnh đến thế giới Cực Lạc, 

vì họ sẽ làm hổn loạn thế giới Cực Lạc. Như thế thật đáng sợ? Thật sự phát tâm thành 

Phật là không có niệm thứ hai, tôi muốn làm Phật, tức là muốn giống như Phật A Di 

Đà. Đây là điều kiện đầu tiên để thế giới Cực Lạc nhận quí vị. Không muốn làm Phật, 

Tập 330  521 



không muốn giống như Phật A Di Đà, thì không đi được. Thế giới Cực Lạc trãi qua 10 

kiếp mà không suy, chúng ta tin tưởng về sau mãi mãi không suy, chính là điều kiện 

này. 

 “Phật bổn sở dĩ khởi thử trang nghiêm thanh tịnh công đức giả, kiến tam giới thị hư 

 ngụy tướng, thị luân chuyển tướng, thị vô cùng tướng”.  „Vô cùng‟ là chỉ sanh tử, đây là 

nói về Phật A Di Đà. „Phật‟ trong đây là Phật A Di Đà. Vì sao „hưng khởi công đức 

trang nghiêm thanh tịnh‟, vì sao đặt  cái này ở vị trí đầu tiên? Bởi vì Ngài  thấy tam 

giới, nghĩa là trong quốc độ của hết thảy chư Phật, Phàm Thánh Đồng Cư độ. Thế giới 

này  của  chúng  ta  hiện  nay,  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ  của  Phật  Thích  ca  Mâu  Ni. 

Tam  giới  tức  là  lục  đạo,  gồm  có  dục  giới,  sắc  giới,  vô  sắc  giới.  Đây  tức  là  tam  giới. 

Tam giới này là gì? Là tướng giả dối, không phải thật, là tướng luân chuyển, là tướng 

luân hồi, là tướng vô cùng. Vô cùng tức là tướng sanh tử, xả thân thọ thân, sau khi chết 

rồi lại sanh trở lại. Chúng ta cần lưu ý chổ này. Nói rõ chân tướng sự thật là gì? Con 

người  không chết, hết  thảy chúng sanh đều không chết. Sanh tử là thân, thân không 

phải là ta. Cái gì là ta? Một số người gọi linh hồn là ta. Linh hồn là không có thân thể 

vật chất. Nó có phải là ta chăng? Chẳng thể nói nó không phải là ta, cũng chẳng thể nói 

nó là ta. Thực ra linh hồn không linh, nó hồ đồ, mê muội điên đảo. Người xưa gọi là 

mê hồn, cách dùng từ này rất hay. Nó mê mà không giác, cho nên nó không ra khỏi lục 

đạo, mãi mãi ở trong lục đạo xã thân thọ thân, đời đời kiếp kiếp đùa giởn những trò 

chơi này. Đời đời kiếp kiếp đều kết oán kết thù với chúng sanh. Cho nên báo đền trong 

lục đạo, báo ân báo oán, đòi nợ trả nợ, ngày ngày làm những trò hề này. Toàn là giả, 

không  có  một  cái  là  thật.  Nó  không giác  ngộ  nên khổ không  thể  tả  xiết.  Nếu  như nó 

giác ngộ, giác ngộ là tốt rồi. Giác ngộ thì không gọi nó là linh hồn mà gọi là linh tánh. 

Linh hồn không ra khỏi lục đạo, linh tánh thì ra khỏi lục đạo. Linh tánh nó không mê, 

nó có thể chọn lựa, mê hồn  không chọn lựa, tùy theo nghiệp lực lưu chuyển. Linh tánh 

thì tốt rồi, tự  nó có thể làm chủ được, có thể chọn lựa. 

Chúng ta vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, thân thể vứt bỏ, linh tánh đi. Không phải 

linh hồn đi, linh hồn không đi được. Thế giới Cực Lạc không cần linh hồn, Phật A Di 

Đà không đến tiếp dẫn linh hồn. Cho nên nói rằng người niệm Phật thì nhiều, người 

vãng sanh thì ít. 

Dưới đây đại sư nêu ra một ví dụ. “như xích hộ”, Xích Hộ loại trùng nhỏ chúng ta cũng 

thường thấy. Con sâu đo, khi nó đi, thân thể co lại sau đó duỗi ra, một co một duỗi là 

522  Tập 330 



loại côn trùng bò.  “Tuần hoàn”,  là ví dụ.  Đạo ẩn giống như tiểu trùng vậy, nó bị oan 

ức. 

Hiện nay thế nào? Vào thời của chúng ta  thực sự Phật đạo suy đồi.  Một số trong xã 

hội hoàn toàn không biết sao gọi là Phật, không ai có thể nói rõ ràng. Nói cách khác, 

không có người kế tục huệ mạng của Phật. Đây mới thật sự gọi là chuyện lớn. Người 

xưa thường nói „bất hiếu hữu tam, vô hậu vi đại‟. „Hậu‟ không phải nói quí vị có nhiều 

con cái, cháu chắt, không phải ý nghĩa này. Con cái, cháu chắt có nhiều đi nữa, nhưng 

không có nhân tài, không có đức hạnh, không có học vấn, không có trí tuệ thì chẳng có 

tác dụng gì. Ngôi nhà này của bạn không hưng thịnh lên được. „Vô hậu‟ nghĩa là người 

đời sau phải có trí tuệ, phải có tài năng, gia đạo của quí vị mới có thể hưng thịnh. 

Phật pháp không phải người xuất gia đông. Trong số người xuất gia đó có người thật 

sự đạt định,  khai ngộ, chứng quả. Đây mới gọi là có hậu, Phật pháp mới có thể hưng 

thịnh.  Chúng  ta  xuất  gia  rồi,  có  khai  ngộ  được  không?  Có  đạt  định  được  không?  Có 

chứng quả được không? Nếu như không được thì chánh pháp không thể trụ thế. Ít nhất 

phải thực hành được tam vô lậu học- giới, định, tuệ. Đó là gì? Là việc làm bên ngoài, 

nhưng vẫn còn có hình dáng này tồn tại. Ngay cả hình dáng này cũng không có nữa, 

khiến mọi người trong xã hội đối với Phật pháp sanh ra sự hiểu lầm nghiêm trọng, cho 

rằng đây là mê tín,  là phần tử hại loài của xã hội, đối với xã hội không chút cống hiến, 

cần nó để làm gì? Cho nên Phật pháp có thể hai, ba chục năm sau sẽ biến mất không 

còn trên thế giới này nữa. 

Vấn đề này, có lần tôi ở Nhật bản dự đại hội, cũng là hội nghị hòa bình của Liên Hiệp 

quốc.  Tôi  đã  đàm  luận  việc  này  với  hòa  thượng  Thủy  Cốc  Hạnh  Chánh  người  Nhật. 

Ông là người lãnh đạo Phật giáo Nhật Bản hiện nay. Tôi nói: Đối với việc này, chúng 

ta không được xem thường. Phật pháp nếu  thật sự không có những vị nhân tài như chư 

tổ  ngày  xưa  xuất hiện,  Thì  30 năm  sau  có  thể  Phật  giáo không  còn  nữa.  Hòa  thượng 

Thủy Cốc  nhỏ hơn tôi hai tuổi, năm nay là 83 tuổi, ông có thể hiểu được. Có ai cần 

mẫn làm hay không, thì tôi không biết. 

Trước  kia  tôi  viếng  thăm  Nhật  bản,  có  hai  vị  hòa  thượng rất  có  duyên,  Trung  Thôn 

Khang Long mất rồi, mất lúc 103 tuổi. Hoàn Không lão nhân cũng đã mất, hơn 90 tuổi. 

Tôi đã đi Nhật 6 lần, mỗi lần đều là họ tiếp đón. Họ là những vị trưởng lão của Nhật 

Bản thời đó. Có người thừa kế hay không rất khó nói. 

Tập 330  523 



Điều  này  ở  trước  tôi  đã  giảng qua,  ở  trong  thời  lớn  này,  sư  đạo không  có,  hiếu  đạo 

không có. Cha mẹ còn  không thể dạy dỗ được con cái, thì thầy giáo làm sao có thể dạy 

dỗ học trò? Những vị trưởng lão này thật sự có đức hạnh, có học vấn. Tôi nhớ hình như 

là lần thứ hai viếng thăm lão hòa thượng Trung Thôn Khang Long, Ngài hình như là 

101 tuổi, nói với tôi câu này: Tất cả người sáng lập tôn giáo trên toàn thế giới, đều là 

hóa thân của Bồ Tát Quán Thế Âm. Có lẽ Ngài nghe nói tôi đang làm công tác đoàn 

kết tôn giáo. Thật hiếm có!  Thầy Kiều Bổn đệ tử của Ngài tiếp đón tôi nói với tôi. Lão 

hòa thượng suốt đời chưa bao giờ nói qua câu này, sao bây giờ nói với thầy như vậy? 

Ngài nói rất hay, Ngài nói là thật. Bồ Tát Quán Thế Âm có 32 ứng thân, cần ứng thân 

gì để hóa độ thì hiện ra thân ấy. Cho nên tôn giáo thế giới là một nhà. Ngài nói hay 

quá! 

Trong đây đại sư nêu ra một ví dụ  “như xích hộ tuần hoàn” . Đây là một  hiện tượng 

luân hồi. 

Như  “ tằm kiển tự phược”.  Mùa xuân tằm làm kén. Ỏ đây hình dung điều gì? Hình 

dung  chúng  sanh  trong  lục  đạo  mê  hoặc  điên  đảo.  „Ai  tai  chúng  sanh,  điên  đảo  bất 

 tịnh‟.  Chúng sanh đây là lục đạo chúng sanh, không nghe Phật pháp làm sao có thể ra 

khỏi? Nghe Phật pháp, ngày nay phải đem Phật pháp giảng thông suốt, thì con người 

mới có thể hiểu được. Bản thân quí vị không thông suốt, thì pháp quí vị giảng không 

thông  suốt.  Mình  muốn  thông  suốt,  phải  thật  sự  thực  hành.  Dù  học  có  nhiều  đi  nữa 

cũng không dùng được. Học nhiều là kiến thức phong phú, quí vị có thể nói, nói thao 

thaoo bất tuyệt. Nhưng quí vị không đủ để làm người ta cảm động. Bây giờ để người 

cảm động rất khó, vì sao? Vì nghiệp chướng chúng sanh quá nặng, cái thấy biết của họ 

quá phức tạp. Nguyên nhân là họ tiếp xúc các tin tức bên ngoài_ tivi, Internet. Chỉ cần 

quí vị bước chân ra khỏi cửa đạo tràng, quí vị thấy  đường lớn ngõ nhỏ, những thứ quí 

vị  thấy  được,  nghe  được,  tiếp  xúc  được  toàn  là  ô  nhiễm.  Làm  sao  tâm  quí  vị  có  thể 

thanh  tịnh  được?  Không  có  tâm  thanh  tịnh,  chác  chắn  quí  vị  không  hiểu  Phật  pháp. 

Phật Pháp là pháp thanh tịnh, chỉ có tâm thanh tịnh mới thể hội được pháp thanh tịnh, 

Phật pháp thật là khó! 

Mở  một  tọa  đàm  ngắn  hạn,  kinh  nghiệm  này  hồi  trẻ  tôi  ở  Đài  Trung,  thầy  Lý  cũng  

thấy hiện tượng này. Sinh viên đại học chuyên khoa Đài  Loan, có hứng thú với Phật 

pháp, sinh viên trong trường có tổ chức xã đoàn Phật học. Cho nên thầy Lý lợi dụng kỳ 

nghĩ đông, thời gian này mở tọa đàm Phật học. Để cho sinh viên đại học và chuyên 

524  Tập 330 



khoa,  tọa  đàm  Phật  học  của  đại  học  và  chuyên  khoa.  Thời  gian  nghĩ  hè  dài  hơn  một 

chút,  lần nghĩ dài nhất ông tổ chức bốn tuần lễ, thông thường là hai đền ba tuần lễ, tổ 

chức rất nhiều lần. Tôi tham gia qua mười một lần, từ lần thứ nhất đến lần thứ mười 

một, lần thứ mười hai về sau tôi không tham gia, tôi đi nước ngoài rồi.  Các đồng học 

rất giỏi, hai- ba tuần lễ tiếp xúc với Phật pháp, nhìn rất ra dáng. Một hôm thầy Lý nói 

với tôi: Ở đây kết thúc khóa học, đến viện điện ảnh xem hai tiếng đồng hồ là hết, lại trở 

lại như xưa. Thật không dễ! Xã hội là cái thùng nhiễm lớn, được mấy người không bị 

ảnh hưởng? Cho nên biết rằng bây giờ học Phật là khó khăn biết bao. Người học Phật 

thì nhiều, người thành tựu như lông Phượng sừng Lân. Tôi tự mình lãnh hội, quí vị thật 

sự học Phật, có thể nếm được pháp vị trong ấy. Nếm được pháp vị đối với bản thân trợ 

giúp  rất  lớn  Giống  như  người  xưa  đã  nói:  “Thế  vị  sao  đậm  bằng  pháp  vị”.  Thông 

thường là thời gian quá ngắn, không nếm được pháp vị. Cho nên rất dễ rớt vào trong 

thế vị. Không nếm được pháp vị. Người nếm được pháp vị là phải thật sự thực hành. 

Thật  sự  nếm  được  rồi  ngày  ngày  phải  chịu  được  khảo  nghiệm,  vì  sao?    Bởi  tất  cả 

người, việc, vật trong xã hội đối với chúng ta đều là khảo nghiệm. Thuận cảnh, duyên 

lành  có  khởi  tham  ái  không?  Nghịch  cảnh,  duyên  xấu  có  sanh  sân  si  không?  Thuận 

cảnh, duyên lành không sanh tham luyến. Nghịch cảnh, duyên xấu không khởi oán hận 

mãi mãi giữ được tâm của mình, thanh tịnh bình đẵng giác, thì tâm quí vị phát sanh trí 

huệ  chứ  không  sanh  phiền  não.  Như  vậy  có  lợi  ích.  Nếu  như  tâm  này  thường  sanh 

phiền não, tức là vui giận buồn thích, mỗi ngày vẫn còn chơi những trò chơi này, thì 

chẳng còn cách nào. Nghe Phật pháp, giống như lời người xưa đã nói , là trồng thiện 

căn  trong  thức  A  Lại  Da.  Đời  này  không khởi  tác  dụng.  Tu  Tịnh  Độ  cũng  là    trồng 

thiện căn ở Tịnh Độ, đời này không được vãng sanh. duyên chưa chín muồi, không đủ 

điều kiện để vãng sanh Tây Phương. Trong điều kiện này mọi người nhất định phải ghi 

nhớ, đầu tiên là tịnh nghiệp tam phước. Đó là nguyên tắc chỉ đạo tối cao. Nếu như quí 

vị  làm  trái,  thì  tất  cả  công  sức  của  quí  vị  đều  bỏ  hết.  Bất  luận  tu  gì  đều  là  giả,  đều 

không phải thật. Bất luận tu pháp môn nào, quí vị học 6 pháp hòa kính,  6 Ba la mật, 10 

nguyện , hay phát 48 nguyện của Phật A Di Đà .  Tất cả đều là trống rỗng, tất cả quí vị 

không làm được. VÌ sao?  Bởi không có gốc rễ. Thế nên quí vị cần biết rằng gốc rễ này 

quan trọng biết bao. Nếu quí vị thật sự muốn thành tựu, thì phải hết sức chăm chỉ học 

Đệ Tử Quy, Cảm ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp. Quí vị không học điều này, thì tất cả 

công sức của quí vị đều bỏ hết. Đến khi mạng chung vãng sanh, đó là gì? Là nói nghe 

hay vậy thôi, chứ không thể. Thật sự bảo đảm được vãng sanh chăng? Người thật sự 

Tập 330  525 



vãng  sanh  tuyệt  đối  không  phải  nói  là  thân  thể  mềm  mại,  đỉnh  đầu  tỏa  nhiệt,  không 

phải vậy. Thân thể mềm mại, đỉnh đầu tỏa nhiệt, bảo đảm không đọa ba đường ác, đây 

là sự thật. Kiếp sau  họ sanh đến nhân gian cũng là người giàu có, cũng là người rất có 

phước báo. Phần nhiều sanh lên cỏi trời, nhưng thường là trời dục giới. 

Dục giới thông thường mà nói, cao nhất là trời Đao Lợi, trời Tứ Vương trở xuống còn 

có rất nhiều cõi trời. Ở dưới trời Tứ Vương thì đến những nơi này. Sanh về trời Sắc 

giới phải có thiền định, họ không có công phu thiền định thì họ không đi được. Trời Vô 

Sắc giới, thì càng không thể, cho nên phạm vi luân hồi của họ không lớn. Người như 

thế nào mới thật sự vãng sanh? Đến khi mạng chung họ nói với mọi người, Phật A Di 

Đà đến tiếp dẫn tôi, tôi đi đây. Đó là thật sự vãng sanh. Bản thân họ nhìn thấy, người 

khác không nhìn thấy, nếu không phải chính họ nói ra, thì không tin cậy được, điều này 

cần phải biết. Còn có một phương pháp có thể chứng minh họ thật sự vãng sanh. Sau 

khi vãng sanh quí vị xin họ, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc rồi thì báo mộng cho quí 

vị biết. Nếu quí vị thật sự mộng thấy họ vãng sanh,  thì đó là thật, không phải giả. Vì 

sao? Họ vãng sanh họ mới có năng lực báo mộng cho quí vị ,  nếu họ không phải vãng 

sanh, họ không có năng lực, họ biến không ra được, đây cũng là một thông tin đáng tin 

cậy. 

Dưới đây nói, nhìn thấy thế giới Ta Bà như thế, quốc độ mười phương chư Phật với thế 

giới Ta Bà rất nhiều điểm gần giống nhau . 

 “ Dục trí chúng sanh ư bất hư ngụy xứ, ư bất luân chuyển xứ, ư bất vô cùng xứ, đắc tất 

 cánh an lạc đại thanh tịnh xứ, thị cố khởi thử thanh tịnh trang nghiêm công đức dã”.  

Đây là phát tâm của Phật A Di Đà, thật sự cứu khổ cứu nạn, thật sự là đại từ đại bi. 

Ngài  muốn  cứu  giúp  những  chúng sanh  khổ  nạn này.    Có  một  nơi  „bất  hư  ngụy  xứ‟. 

Lục đạo là hư ngụy. Thế giới Tây Phương Cực Lạc là chân thật. Tiêu chuẩn của thật và 

giả là gì? Phật pháp có định nghĩa đơn giản như vầy: „Thật‟ là mãi mãi không biến đổi, 

đó là „thật‟. „Giả‟ là sanh diệt trong từng sát na, là vô thường. Con người trong thế gian 

này có sanh lão bệnh tử, vô thường, đây là giả, không phải thật. Cho nên thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, quí vị sanh đến đó,  do hoa sen hóa sanh. Hoa sen  hóa sanh không 

giống trẻ nhỏ từ từ lớn lên, không phải vậy, là hóa sanh. Đến nơi đó ở trong hoa sen 

hiện  tướng  to  lớn bằng  Phật  A  Di  Đà,  mãi  mãi  không hề  biến  đổi,  không  già,  không 

yếu,  đây  là  Thường.  Hoàn  cảnh  quí  vị  sống  cũng  mãi  mãi  không  biến  đổi,  tuyệt  đối 

không  có  bất  kỳ  tai  nạn  gì.  Mỗi  mỗi  đều  là  thân  Kim  Cang  bất  hoại,  đều  là  thân  có 

526  Tập 330 



tướng vô lượng, tướng vô lượng đẹp. Trong kinh nói „vô lượng quang, vô lượng thọ‟. 

Thân phóng ánh sáng, tự nhiên, tất cả vạn vật đều có ánh sánh, thế giới quang minh, 

thế giới trường thọ, không phải là nơi giả dối. Thế giới Cực Lạc không có luân hồi lục 

đạo, không có luân hồi, không có sanh tử, là thật. 

 „Đắc tất cánh an lạc đại thanh tịnh xứ‟. Thế giới Cực Lạc là „tất cánh an lạc đại thanh 

tịnh xứ‟, cho nên gọi là Cực Lạc. Cực Lạc là tướng, thể là gì? Thể là thanh tịnh, tâm 

thanh tịnh hiện  ra cõi an lạc. 

 “Thị cố khởi thử”  đây là hưng khởi. 

 “Thanh tịnh trang nghiêm công đức”. Đây là điều thứ nhất trong y báo. 

 “Kim kinh viết” . Đức Phật ở hội Vô Lượng Thọ nói với chúng ta: Thế giới Cực Lạc 

 “vĩnh vô chúng khổ chư nạn” . Thế gian này của chúng ta nói 3 khổ, 8 khổ, thế giới 

Cực lạc không có. „Ác thú‟ là đường ác, ngạ quỷ, địa ngục, súc sanh, tu la, la sát. „Ma 

não‟, la sát là thuộc ma não, ma đến nhiễu loan quí vị, ngay cả các tên gọi cũng không 

có, thì làm sao có việc này? 

 “Diệc chánh nhân thử công đức thành tựu dã”  . Nhân thử này là công đức thứ nhất 

trong 17 loại công đức -trang nghiêm thanh tịnh công đức thành tựu. Cho nên thế giới 

Cực Lạc không có các khổ, không có các nạn, không có đường ác, không có ma não.   

 „ Diệcchánh nhân thử công đức thành tựu dã‟. 

Dưới đây tiếp tục giảng cho chúng ta về 3 khổ và 8 khổ. Phía sau còn giảng 8 nạn, ba 

đường 8 nạn. Chúng ta xem một đoạn phía dưới. 

 “Chúng khổ giả, khổ dĩ bức bách vi  nghĩa” . „Bức‟ ngày nay chúng ta gọi là áp lực. 

Thường nghe mọi người nói áp lực quá lớn, áp lực cuộc sống, áp lực công việc, áp lực 

tinh thần, áp lực hoàn cảnh, đem đến cho quí vị phiền não, não hại. 

 “Khổ sự chúng đa” . Thế gian này làm gì có vui? Chúng ta thấy ở thế gian này có địa 

vị cao,  như làm tổng thống, quốc vương, giàu có, nhà xí nghiệp lớn, có ức vạn tiền tài, 

trăm ức vạn những nhà xí nghiệp lớn như thế. Cuộc sống của họ dễ chịu không?  Thực 

tế mà nói không dễ chịu chút nào. Vì sao? Bởi phiền não quá nhiều, suy tính hơn thiệt, 

dục vọng của họ không bờ bến, mãi mãi không có bờ bến, càng nhiều còn muốn nhiều 

hơn, được rồi lại sợ mất đi. Cho nên cuộc sống của họ không sung sướng gì, rất khổ! 

Tập 330  527 



Trong  mấy  năm  gần  đây  tôi  tham  gia  phong trào  Hòa  bình  của  liên  hiệp  quốc.  Cũng 

quen biết không ít học giả chuyên gia, tiếp xúc được cái mà xã hội này gọi là nhân sĩ 

cao tầng , tôi hiểu rõ họ bởi vì họ gặp tôi, người khác họ không hiểu, họ cũng không 

hỏi, họ nhìn thấy hình ảnh này của tôi, họ hoan hỷ, họ hỏi tôi Ngài bảo dưỡng thân thể 

như thế nào? Đây là biểu hiện ở bên ngoài, nhìn thấy tôi suốt ngày cười tít mắt, vui vui 

vẽ vẽ, hình như không chút áp lực, không chút ưu sầu. Tôi nói: Đúng rồi, tôi không có 

áp lực, thân và tâm đều không có áp lực, không có ưu tư, không có bận tâm, không có 

phiền não. Họ rất ngưỡng mộ. Họ hỏi tôi phương pháp dưỡng sinh, tôi nói tôi rất bình 

thường,  uống nước máy, ăn rau xanh, đậu hủ, 60 năm rồi, một đời không bị bệnh. Tuy 

tuổi tác đã cao nhưng thể lực tất cả đều rất bình thường. Điều này họ rất ngưỡng mộ. 

Dưỡng sanh như thế nào? Buông bỏ tất cả thì vấn đề được giải quyết, họ không buông 

bỏ được. Người làm quan không buông được địa vị, người giàu có không buông được 

của cải. Họ có lo buồn, họ có áp lực. Tôi không có, tôi cái gì cũng không có. Đời người 

hưởng thụ cao nhất không phải có địa vị, không phải có của cải,  mà là gì? Là „Thanh 

tịnh bình đẳng giác‟, tức là 5 chữ trên đề kinh, đó là hưởng thụ cao nhất. Tâm thanh 

tịnh sanh trí huệ, không sanh phiền não. Đối với tất cả pháp thế xuất thế gian thông đạt 

rõ ràng, sao họ không tự tại!  không vui ! Nhất là tiếp xúc với đại thừa, hiểu rõ thế giới 

Hoa  Tạng,  hiểu  rõ  thế  giới  Cực  Lạc.  Hiểu  như  thế  nào?  Biết  thật  sự  đến  đó  được, 

không phải giả. Chúng ta đem phương hướng, mục tiêu đặt tại nơi này, không mê hoặc 

chút nào. Chúng ta có con đường trọn đời của mình, không nghiêng không lệch, quyết 

định có thể đạt được. Một phương hướng  là thế giới Cực Lạc Tây Phương, một mục 

tiêu là thân cận Phật A Di Đà, thế xuất thế gian còn có điều gì vui  hơn cái này? Không 

có. 

“Chúng khổ, sự khổ thái đa, chư kinh luận trung vi tam khổ, bát khổ đẳng”.  Trong tất 

cả các kinh đức Phật, đem tất cả khổ quy nạp lại, quy nạp thành ba loại lớn,  gọi là tam 

khổ. Quy nạp thành tám loại lớn gọi là bát khổ. Trong tam khổ bao gồm bát khổ, trong 

bát khổ không bao gồm tam khổ. Phạm vi tam khổ sâu rộng hơn bát khổ. 

Tam khổ là gì? Thứ nhất là khổ khổ. “Thử thân dĩ thị khổ quả cánh gia chúng khổ búc 

 bách thân tâm, khổ thượng gia khổ, cố viết khổ khổ”.  „Khổ‟sau là danh từ, „khổ‟ trước 

là động từ, là hình dung từ, gọi là khổ khổ. Khổ khổ có 8 loại,  cho nên dưới đây nói 

cho chúng ta về bát khổ. Bát khổ là chuyên nói về khổ khổ, nói cho chúng ta biết cuộc 

đời này chỉ có khổ không có vui, vui là giả, khổ là sự thật. 

528  Tập 330 



 “ Nhị, hoại khổ, thử độ vô chân lạc” . Thực sự trong lục đạo làm gì có vui?  “Tuy hũu 

 thiểu phần chi lạc”   . Vui  đó là gì? Vui là khi khổ tạm ngưng quí vịcảm thấy vui, nếu 

như khổ không dừng thì làm sao vui đươc? Ví dụ ăn thức ăn, gặp thức ăn quí vị thích 

thì rất vui, mỗi ngày ăn 3 bữa rất vui. Nếu như 1 ngày không ăn thì cảm thấy rất khổ, 

hai ngày không ăn thì càng khổ hơn, khổ là sự thật, vui là giả. Ăn cơm rất vui, ăn 1 bát 

cơm ngon vui lắm, ăn 2 bát còn được, bảo quí vị ăn 20 bát là khổ rồi, vui có thể biến 

thành khổ, khổ không thể biến thành vui. Đói 1 ngày khổ quá, đói 10 ngày càng khổ 

hơn, quí vị không thể đói mà vui được. Khổ không biến thành vui, khổ là sự thật.Vui 

biến thành khổ, vui là không thật. Người thích nhảy múa thì rất vui, bảo họ nhảy liên 

tục 7 ngày 7 đêm thì họ sẽ kêu cứu mạng, đó là giả không phải thật. Do đó có thể biết 

cảm thọ vui chẳng qua là khổ tạm ngừng mà thôi. Quí vị thấy con người khổ nhiều, ăn 

uống ngày phải  đầy đủ 3 bữa, một bữa không ăn  thì cảm thấy khổ rồi. Ăn thức ăn là 

gì? Giống như uống thuốc vậy, trị bệnh gì? Trị bệnh đói, bệnh này là cản bệnh vốn có, 

sanh ra đã có bệnh này, đến chết mới hết. Quí vị thấy có phiền não không? Quí vị nghĩ 

xem khổ biết bao. Quí vị thật đáng thương. Thế giới Cực Lạc không có loại khổ này, 

thế giới Cực Lạc là thân pháp tánh, không cần ăn uống, không cần các thứ dinh dưỡng. 

Thân pháp tánh bản thân đã có năng lượng, không cần hấp thu năng lượng bên ngoài 

để nuôi thân, không cần. Đối với bản thân chúng ta hiểu cũng rất ít, đối với thân thể 

này, thân thể là cơ khí, ví như cơ khí, cơ khí không có năng lượng thì nó không hoạt 

động, cơ khí ngày ngày họat động, ngày đêm không nghĩ, nó cần dựa vào năng lượng 

để duy trì. ẩm thực là năng lượng bổ sung, tiêu hao năng lượng, tiêu hao đi đâu? 

Khi tôi sống cùng thầy Lý, cùng với thầy Lý thảo luận qua vấn đề này, bản thân tôi 

cho  rằng  thân  thể  tiêu  hao  năng  lượng  là  95%  tiêu  hao  ở  vọng  niệm,  nghĩ  ngợi  lung 

tung. Thầy Lý đồng ý với kiến giải của tôi, là sự thật không phải giả, kiến giải này của 

tôi từ đâu mà có? Là cùng với thầy Lý 10 năm, tôi sống với thầy năm đó tôi 31 tuổi, 

Thầy là ông già 70 tuổi, lượng công việc của thầy là lượng công việc của 5 người. Nói 

cách khác là  mỗi ngày công việc của   thầy bằng công việc của 5 người. Ăn uống thì 

sao? Mỗi ngày một bữa, ăn vào buổi trưa, một mình ở trong 1 căn phòng nhỏ, không 

người chăm sóc. Ông già 70 tuổi, nếu quí vị đến thăm thì không thể không cảm động. 

Thầy không cho người chăm sóc. Thể lực rất tốt. Thầy đi thì học trò trẻ tuổi đi cũng 

không hơn thầy, ăn ít như vậy, tôi học ông ấy, ngay cả ăn uống sinh hoạt hàng ngày 

cũng học ông ấy. Tôi cũng áp dụng ngày ăn bữa trưa, tôi ăn nhiều hơn thầy. Chi phí 

sinh hoạt lúc đó, tiền Đài Loan tôi chi phí sinh hoạt, mỗi bữa ăn 3 đồng nhưng thầy chỉ 

Tập 330  529 



2 đồng mà thôi. Cho nên 1 tháng chi phi sinh hoạt của thầy chỉ cần 60 đồng, tôi thì cần 

90 đồng. Lúc đó tiền Đài Loan đổi thành tiền Mỹ khoảng chừng 30-34 gì đó.  Nói cách 

khác mỗi tháng chi phi sinh hoạt của thầy Lý, chỉ hơn 1 đồng không đến 2 đồng tiền 

Mỹ, 1 tháng thầy giải quyết vấn đề rồi, tôi cần tiêu quá 2 đồng. Tôi kết luận  rằng, tiêu 

hao năng lượng là ở vọng niệm, tâm càng thanh tịnh tiêu hao càng ít.  Quí vị áp dụng 

thì rất ít, không liên can đến lao tâm lao lực, bởi vì thầy Lý có thể nói là vừa lao tâm 

vừa lao lực, lượng công việc rất lớn. Cần gặp thầy nhất định phải hẹn trước 1 tuần lễ, 

đột xuất đi gặp thầy thì tuyệt đối không gặp được. Cho nên tâm phải thanh tịnh, tâm 

phải chuyên nhất. Hấp thu năng lượng ít thì thân tâm của quí vị càng sạch sẽ, sạch sẽ 

thì không sanh bệnh, xa rời bệnh tật. 

Người xưa nói rằng” “bệnh tùng khẩu nhập, họa tùng khẩu xuất”. Rất có lý. Ăn uống 

sạch sẽ vệ sinh, nhất định không ăn vặt, duy trì thanh tịnh, duy trì chuyên nhất. Sau khi 

học Phật, trong tâm chỉ nhớ Phật, chỉ  thường nghĩ lời giáo huấn của Phật trong kinh 

điển. Có lý luận, có phương pháp, có kinh nghiệm, các phương diện đều có cả,  nghĩ 

đến những điều này, đừng vọng tưởng. Tất cả nhân sự vật ở trong thế gian đều phải tùy 

duyên, cái gì cũng tốt, không so đo, không phân biệt, việc tốt cũng được, việc xấu cũng 

được, không để trong lòng. Để trong lòng là phiền não, để trong lòng là  cần phải tiêu 

hao năng lượng. Đây là điều tôi kinh nghiệm được. cho nên thế gian này không có vui 

thật. 

 “ Lạc bất cửu trụ, đương lạc hoại thời, bất thắng ưu não, cố viết hoại khổ” . Đây hơn 

phần nửa đối với ai? Đối với trời sắc giới, người ở trời sắc giới định công của họ đem 

dục vọng đè xuống, nhưng họ có thân thể, họ có cung điện, có các vật chất này, những 

cái cần thiết trong sinh hoạt của họ. Bình thường khi họ có phước báo, định công mất 

đi, phước báo cũng không còn, họ cảm thấy vô cùng đau khổ. Hiện ra tướng này là thọ 

mạng của họ đã đến. Cho nên người ở cỏi trời sắc giới khổ nhất là 7 ngày trước khi 

mạng chung. Thời gian trước bảy ngày khi mạng chung, họ không có thọ khổ, 7 ngày 

trước khi mạng chung, càng ngày càng khó chịu, vô cùng đau khổ. Đây gọi là „hoại 

khổ‟. Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 





530  Tập 330 





 

Tập 331 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 18 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem  “Đại Thừa 

 Vô Lượng Thọ Kinh Giải”,  trang 387, bắt đầu xem từ câu cuối cùng của hàng thứ hai. 

 “Tam, hành khổ”.  Điều thứ ba trong tam khổ là Hành khổ . Phi khổ phi lạc, nhân niệm 

 niệm thiên lưu, cố danh vi hành. Chung quy biến diệt, cố viết hành khổ”.  Đây là thiên 

nhân trong cõi trời vô sắc giới. Nên Phật nói Tam giới đều khổ. Ở dục giới, ba loại khổ 

đều đầy đủ. Chính là khổ khổ, hoại khổ, hành khổ.  Cõi trời sắc giới, không có khổ khổ, 

vì định của họ đã chế ngự được tập khí phiền não. Họ chưa đoạn, mà là chế ngự. Chỉ 

cần có định phiền não sẽ không khởi hiện hành, nên họ không có bát khổ, khổ khổ. Họ 

có hoại khổ và hành khổ. 

Cao  hơn  nữa  là  chư  thiên  trong  cõi  trời  vô  sắc  giới.  Ngay  cả  thân  thể  cũng  đều 

không có, nên chúng ta có thể gọi họ là linh giới, họ không có thân thể. Họ cũng không 

cần chổ ở như cung điện phòng nhà. Họ không cần những thứ này, nên không có hoại 

khổ.  Nhưng  họ  có  hành  khổ.  Hành  khổ  nghĩa  là,  cảnh  giới  của  họ  không  thể  duy  trì 

vĩnh viễn. Chư thiên trong cõi trời vô sắc giới, họ tu  vô sắc giới định. Còn sắc giới 

thiên tu tứ thiền. Chư thiên ở cõi trời vô sắc giới có tứ định, hợp lại gọi là tứ thiền bát 

định. Công phu thiền định của họ có kỳ hạn, có hạn chế về thời gian. Cao nhất là trời 

phi tưởng phi phi tưởng. Định công của họ có thể duy trì tám vạn đại kiếp. Hết tám vạn 

đại kiếp thì định của họ sẽ mất đi. Chỉ cần mất định, thì tập khí phiền não lại xuất hiện. 

Nên họ không thể vĩnh viễn duy trì không thay đổi, nên gọi là hành khổ. 

Đức Phật dạy, tam giới đều khổ. Trong kinh Pháp Hoa so sánh tam giới như nhà 

lửa, nghĩa là nói khu vực này không an  ổn. Trời phi phi tưởng, sau tám vạn đại kiếp 

vẫn phải bị tiêu diệt. Cuối cùng rồi cùng bị biến diệt. Trong mắt phàm phu chúng ta, thì 

thời gian tám vạn đại kiếp quá dài. Nhưng trong cảnh giới của họ, tám vạn đại kiếp như 

là một sát na. Như người thế gian chúng ta nhìn côn trùng phù du trên mặt nước, chúng 

Tập 331  531 



có thể đi lại trên mặt nước, nhưng thọ mạng của con phù du chỉ có mấy tiếng đồng hồ. 

Mấy tiếng đó là một đời của chúng. Chúng thấy con người trên thế gian của chúng ta 

có thể sống đến 100 tuổi, cũng như chúng ta thấy chư thiên ở cõi trời phi tưởng phi phi 

tưởng vậy,  không  có  gì  khác  biệt.  Quý  vị  xem,  cõi  nhân gian  của  chúng  ta,  khi  con 

người sống đến tám chín mươi tuổi, họ cảm thấy 100 năm quá nhanh. Giống như một 

khảy mong tay vậy. Đúng như thế. Cho nên chúng ta có thể lãnh hội được, chư thiên ở 

cõi trời phi tưởng phi phi tưởng xứ. Trong cảm giác của họ, tám vạn đại kiếp cũng chỉ 

là một sát na. Cảm nhận không giống nhau. Nên đức Thế Tôn vì chúng ta mà tổng kết, 

thế gian này là vô thường, thế gian này là khổ, là không. Vô thường, khổ, không. Thật 

bất khả đắc. Điều gì cũng không đạt được. 

Nếu  không  gặp  được  Phật  pháp,  gặp  được  sự  giáo  huấn  thánh  hiền  cũng  không 

được. Vì giáo huấn của thánh hiền không rốt ráo, nó chỉ giúp chúng ta sanh thiên mà 

thôi. Như trời Dục giới, trời Sắc giới, trời Vô sắc giới. Thánh hiền ở thế gian này chưa 

ra khỏi luận hồi lục đạo. Nên gặp được Phật pháp, đó là phước báo lớn! Có mấy ai có 

thể gặp được. Gặp được nhưng bây giờ phải nói bổ sung thêm một câu, phải là thật chứ 

không phải giả. Vì giả thì cũng vô ích, gặp được thật thì đó là niềm vui lớn! Thật sự có 

thể giúp ta giải quyết vấn đề luân hồi lục đạo, giúp chúng ta liễu sanh thoát tử, ra khỏi 

ba cõi. Đây là đại sự nhân duyên, không phải là việc nhỏ. Từ trên khả năng mà nhìn, 

trên  bài  kệ  khai  kinh  có  nói:  “trăm  ngàn  vạn  kiếp  khó  gặp  được.”  Cư  sỹ  Bành  Tế 

Thanh  cho  chúng  ta  biết,  việc  này  là  vô  lượng  kiếp  đến  nay,    hy  hữu  khó  gặp  được 

ngày này. Vậy ta làm sao gặp được! 

Chúng ta quay đầu nhìn lại, hiện nay cư dân cư trú trên địa cầu. Giới khoa học dự 

tính, có khoảng 65 ức đến 67 ức. Nhiều nhân khẩu như vậy, nhưng có được mấy người 

trong đời này được nghe Phật pháp? Quá ít. Chúng ta ngày này dùng công cụ của khoa 

học kỷ thuật cao như vệ tinh, internet, đĩa. Khiến số người có cơ hội nghe được Phật 

pháp nhiều hơn. Nếu không có những thứ này, quý vị thử nghĩ xem, được mấy người 

có thể nghe pháp? Thật sự quá khó. Đem Phật pháp viết thành kinh điển, viết thành chú 

giải  lưu  thông số  lượng  không nhiều. Quý  vị  trang  bản quyền  có  in,  cũng  chỉ  là  một 

ngàn hai ngàn cuốn. Nhưng toàn thế giới có đến 65 ức người, mấy ngàn cuốn sách này 

tính  vào  đâu?  Quá  ít.  Huống  gì,  hai  ngàn  cuốn  in  ra,  có  được  hai  ngàn  người  xem 

chăng?. Hai ngàn cuốn sách xuất bản, nếu có được hai trăm người xem thì cũng không 

tệ rồi. Đây là một phần mười, mười cuốn sách có một người xem. Nếu văn tự hơi khó 

một chút, nghĩa lý thâm sâu một chút. Người ta xem không hiểu, sẽ không hứng thú. 

532  Tập 331 



Như  vậy  người  xem  ngày  càng  ít,  ít  đến  đáng  thương.  Đừng  tưởng  rằng  ngày  nay 

người niệm Phật rất nhiều. Quý vị tỷ mỷ quan sát  mà xem, người thật sự niệm Phật 

không nhiều, người giả niệm thì rất nhiều. 

Như thế nào gọi là chân niệm Phật? Chân niệm Phật là quyết tâm cầu sanh tịnh độ. 

Giả niệm Phật là cầu danh văn lợi dưỡng của thế gian. Cầu thăng quan phát tài, cầu gia 

đình bình an. Đây là giả niệm Phật, không phải chân niệm Phật. Năng lượng thật giả 

khác biệt rất lớn. Thật tâm niệm Phật năng lượng lớn. Cho nên người thật sự niệm Phật 

đông, thì thiên tai trên địa cầu có thể hoá giải. Đây là thật không giả chút nào. Giới 

khoa  học  đã  cho  chúng  ta  một  số  liệu  căn  cứ.  Coi  như  nhân  khẩu  sống  trên  địa  cầu, 

tổng nhân số có 65 ức người. Giới khoa học nói, tổng nhân số căn số bậc hai là một 

trên  một  trăm  phần  trăm.  Đại  khái  chỉ  có  hơn  tám  ngàn  người.  Nếu  toàn  thế  giới  có 

được hơn tám ngàn người thật sự niệm Phật, thì thiên tai trên địa cầu này sẽ giảm nhẹ 

được mức độ lớn. Thật sự niệm Phật chính là chế tâm một chổ, chứ không phải là tâm 

tán loạn. Giả niệm Phật thì tâm tán loạn, năng lượng không thể tập trung. 

Trên thế giới này chúng ta có thể tìm được tám ngàn người chăng? Thành phố nhỏ 

Đồ Văn Ba này, thành thị có mười vạn người, ở đó có thể tìm được tám người chăng? 

Khó, rất khó. Cho nên nói chẳng phải không thể giải quyết. Trong Phật pháp có lý luận 

thuần chánh. Vì sao thiên tai hưng khởi? Có đạo lý. Dùng phương pháp nào để hoá giải? 

Biết,  nhưng  không  có  người  thực  hiện.  Số  ít  người  cũng  có  hiệu  quả,  nhưng  không 

thắng được cộng nghiệp. Số người cộng nghiệp quá đông, thiên tai quá lớn nên không 

thắng nổi. Bảo vệ chính mình thì không vấn đề gì, nhưng bảo vệ thế giới này thì thật 

không có năng lực. 

Chúng ta ngày nay chỉ có thể khuyên chư vị đồng học tịnh độ. Chỉ có thể khuyên 

các vị đồng học, mổi ngày trên ti vi, trên mạng internet, xem chúng tôi chia sẻ về Đại 

Kinh  Giải  Diễn  Nghĩa.  Hy  vọng  mọi  người  đều  phát  tâm,  chổ  ở  của  chính  mình,  gia 

đình  mình,  đạo  tràng  mình  thật  sự  thực  hành.  Phát  tâm  vô  thượng  bồ  đề  một  lòng 

chuyên niệm. Ở trên thế gian này buông bỏ vạn duyên, không nghĩ đến điều gì cả. Nhất 

tâm  chỉ  nghĩ đến  thế  giới  Cực  Lạc,  chỉ  nghĩ  đến Phật  A  Di  Đà.  Chúng  ta  dùng  năng 

lượng này. Trong Phật pháp nói là dùng công đức này, hồi hướng cho cư dân trên địa 

cầu. Hồi hướng cho sơn hà đại địa được giảm nhẹ thiên tai. Còn việc hoá giải thì chúng 

ta biết, năng lực chúng ta không đủ, nên chỉ hy vọng thiên tai có thể giảm nhẹ. Thời 

gian thiên tai có thể rút ngắn lại. Điều này chúng ta có thể làm được. 

Tập 331  533 



Các bạn đồng học qua mạng internet và vệ tinh toàn cầu đều thật sự chịu phát tâm, 

thì sẽ thật sự khởi tác dụng. Việc này không thể đợi, mà phải thực hiện ngay bây giờ. 

Khi tôi giảng kinh là nhắc nhở, chính tôi mổi ngày đều coi sinh mạng của mình là ngày 

cuối cùng. Ngày mai tôi không còn ở thế gian này. Ngày cuối cùng này tôi phải làm gì? 

Buông bỏ vạn duyên, nhất tâm niệm Phật. Ngoài việc niệm Phật ra thì không có việc gì 

khác. Đây là chân thật công đức. Mổi ngày ngoài việc niệm Phật ra, tôi còn phải đọc 

kinh. Vì bây giờ tôi đang học tập chú giải của kinh Vô Lượng Thọ. Mổi ngày tôi dùng 

khoảng ba bốn tiếng học kinh. Hàng ngày đọc, hàng ngày học tập, hết lần này đến lần 

khác. Bốn tiếng ở đây cùng mọi người chia sẽ. Như vậy là một ngày tôi hết tám tiếng, 

pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ. Vui vì những điều này nên không thấy 

mệt, hằng ngày không luống qua một cách vô ích. 

Cảnh giới bên ngoài tuy không tiếp xúc, nhưng chỉ cần có người nhắc đến thì trong 

lòng tôi liền hiểu rõ. Không dám nói là chiếu kiến pháp giới, nhưng có cảm ứng. 

Sở dĩ con người không thể buông bỏ, là vì không biết thật tướng các pháp. Nên họ 

không  thể  buông  bỏ.  Khi  hiểu  rõ  chân  tướng  của  các  pháp,  sẽ  dể  dàng  buông  bỏ. 

Buông bỏ sẽ được đại tự tại, buông bỏ thì được chân giải thoát, buông bỏ được đại trí 

tuệ. Lợi ích của việc buông bỏ rất nhiều! Nhưng trong lục đạo chúng sanh người  tin 

quá ít. Họ không tin tưởng, nên chúng ta phải làm gương cho họ xem. Giống như chư 

Phật Bồ Tát vậy. 

Chúng ta  xem  tiếp  bên dưới,  “Thượng  chi  tam  khổ”.  Ở  trên  nói ba  loại khổ, khổ 

khổ, hoại khổ, hành khổ. “Cực Lạc vĩnh ly.” Trong thế giới Cực Lạc không có.  “Như 

 Sớ Sao viết”.  Sớ Sao là trước tác của Liên Trì Đại sư.  “Bỉ quốc ly dục thanh tịnh, tắc 

 vô khổ khổ”.  Bỉ quốc là thế giới Cực Lạc. Ở đó tất cả người vãng sanh đều ly dục, đây 

là thông tin quan trọng. Nếu ngũ dục lục trần, tham sân si mạn nghi chưa rời được, thì 

tâm  sẽ  không  thanh  tịnh.  Tâm  không  thanh  tịnh  thì  không  thể  vãng  sanh.  Như  vậy 

chúng ta đã biết, mổi người vãng sanh đến thế giới Cực Lạc đều đã buông bỏ. Tất cả 

pháp trong thế xuất thế gian đều hoàn toàn buông  bỏ, thì tâm thanh tịnh sẽ hiện tiền. 

Nên thế giới Cực Lạc không có khổ khổ, khổ khổ từ dục mà có. Một số người gọi là 

tình dục, tình là mê. Khi giác ngộ không gọi là tình, gọi là trí tuệ. Nên trí tuệ và tình 

cảm là một thể mà hai tác dụng. Mê thì biến thành tình chấp, ngộ thì biến thành trí tuệ. 

Một thứ nhưng khởi hai loại tác dụng không giống nhau là mê và ngộ. 

 “Y chánh thường nhiên, tắc vô hoại khổ”.  Chúng ta dùng cõi trời sắc giới để làm ví dụ. 

Trời sắc giới không thể thường nhiên, giống như thế gian này của chúng ta. Nếu chúng 

534  Tập 331 



ta xây dựng một ngôi cung điện hoa lệ đường hoàn. Xây hoàn thành, cung điện này có 

thể dùng bao nhiêu năm? Kiến trúc thời cổ đại rất được ưa chuộng, xây dưng một ngôi 

nhà chí ít phải dùng 300 năm. Họ phải chăm sóc biết bao thời đại, 100 năm được tính 

là  bốn  đời,  300  năm  là  mười  mấy  đời.  Người  xưa  nói  dụng  cụ  trong  gia  đình  gọi  là 

hồng  mộc  gia  cụ,  như  bàn  ghế  bàn  dường  phản.  Hồng  mộc  gia  cụ  ít  nhất  cũng  dùng 

100 năm. Người xưa rất biết tiết kiệm. Tiết kiệm là mỹ đức là tánh đức, không giống 

như người ngoại quốc. Người ngoại quốc coi trọng mỹ quan, nên họ thường thay đổi. 

Nhà cửa không tránh khỏi gió táp mưa sa. Còn tứ hợp viện của thời xưa, có nhà tồn tại 

đến bây giờ đã hơn 1000 năm, vẫn sử dụng rất tốt. Tuy một ngàn năm, hai ngàn năm 

nhưng nó cũng phải hư hoại. Hư hoại có phải là cứ mười năm mười năm là hư? Không 

phải, mà nó cũ đi từng ngày. Đây là vô thường, là hành khổ, là hoại khổ. Thân thể của 

chúng ta cũng như vậy, tuy sống trên một trăm năm nhưng mỗi ngày một già đi. Biến 

hòa từng ngày. Tích luỹ đến 10 năm, quý vị xem, năm thứ mười và năm đầu tiên hoàn 

toàn không giống nhau. 20 năm với 10 xem lại vẫn không như nhau, gọi là hoại khổ, 

hành khổ không thể duy trì. 

Nhưng thế giới Cực Lạc, bất luận là y báo hay chánh báo đều vĩnh viễn bất biến. 

Phật A Di Đà kiến lập đạo tràng này đến nay đã mười kiếp. Thời gian này dài biết bao! 

Ngày nay là mười kiếp với lúc mới kiến lập giống nhau, không có chút sai biệt nào, 

đây là không có hoại khổ. Vĩnh viễn bất biến, vĩnh viễn không hư hoại. 

Thứ ba  “Siêu qúa tam giới, tắc vô hành khổ”.  Tam giới là dục giới, sắc giới, vô sắc 

giới. Sắc giới là hoại khổ, vô sắc giới là hành khổ. Vượt ra ngoài tam giới, thì ba loại 

khổ này hoàn toàn không có. Nói cách khác, vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc, 

tôn giáo tây phương gọi là vĩnh sanh. Trong thuật ngữ Phật pháp gọi là bất sanh bất 

diệt.  Sanh  đến  thế  giới  tây  phương  Cực  Lac  là  bất  sanh  bất  diệt.  Đối  với  quá  khứ, 

chúng ta cư trú ở lục đạo luân hồi một thời gian dài. Đoạn thời gian dài này, dùng lời 

của người thế gian để nói thì đối với lục đạo họ có tình cảm sâu dày. Ở đây có nhiều 

người có duyên. Bây giờ ta đã đạt được vĩnh sanh, được bất sanh bất diệt. Dĩ nhiên ta 

cũng hy vọng họ đều đạt được. Ta có thể giúp đỡ họ được chăng? Được! Chúng ta thực 

sự có năng lực giúp họ. Họ ở đâu? Bất luận họ ở đâu, ta đều thấy rất rõ ràng, đều nhận 

biết được họ. Họ không quen ta, nhưng ta quen họ. Cho nên nếu thấy duyên thành thục 

rồi thì nhất định phải đến độ họ. 

Như thế nào gọi là duyên thành thục? Quí vị nói với họ mà họ tin tưởng, họ có thể 

lý giải được,  đây gọi là có duyên. Khi họ đã hiểu rõ, họ sẽ thực hành. Đó gọi là duyên 

Tập 331  535 



thành  thục.  Duyên  thành  thục  hay  không  thành  thục,  chính  là  ở  chỗ  họ  có  chịu  thực 

hành hay không. Không chịu thực hành là chưa thành thục, chịu thực hành là đã thành 

thục. Người thành thục thì đáng mừng, vì trong đời này họ sẽ thành Phật. Thành Phật 

là quả vị tu hành cao nhất. Phàm phu một đời thành Phật không dể. Ngoài pháp môn 

tịnh độ ra, những pháp môn khác, trong đời này đạt đến địa vị này rất ít, rất hiếm gặp. 

Trong  một  đời  đạt đến  cảnh  giới  A  la  hán,  nhưng  đạt  đến  cảnh  giới  của  Như  Lai  thì 

không  dễ.  Nếu  gặp  được  pháp  môn  tịnh  độ,  phải  thật  sự  nhận  thức  được  kinh  Vô 

Lượng  Thọ,  thấu  triệt  danh  hiệu  Phật  A  Di  Đà.  Dùng  chân  tâm  niệm,  thì  nhất  định 

được  vãng  sanh.  Sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  làm  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  Tuy  chưa 

thành Phật, cũng giống như thành Phật. Vừa đến thế giới Cực Lạc liền đạt được. Đúng 

là trúng thưởng rồi. Lúc này trí tuệ, thần thông, đạo lực, tướng hảo quang minh đều gần 

giống như Phật A Di Đà, rất giống. Quả báo này thù thắng biết bao! 

Người không có thiện căn,  Phật đến giảng cho họ, họ nghe cả đời mà  cũng không 

hiểu nổi. Đây là thật không giả chút nào. Hàng ngày đều cùng Phật Bồ Tát ngồi chung 

một chổ, ngồi đến 100 năm cũng nghe không hiểu. Hạng người này là đại đa số, chứ 

không phải thiểu số. Nên Phật độ người có duyên. Người có duyên khẳng định không 

phải đời này mới tu, mà nhiều đời nhiều kiếp, đời đời kiếp kiếp, đều có duyên rất sâu 

với Phật A Di  Đà  và tây phương tịnh độ. Họ  mới dể dàng  cảm động. Tuy có  nghiệp 

chướng, nhưng nghiệp chướng không chướng ngại được họ. Họ đã bị cảm động. Điều 

này chứng minh, thiện căn phước đức nhân duyên của mình rất sâu dày. Đời này cơ hội 

vãng sanh, có phần của chúng ta. 



Gợi ý về thiện căn phước đức nhân duyên, đó chính là nhân duyên. Nhân duyên 

của  mổi  người  không  giống  nhau.  Nghiệp  chướng  nặng,  thì  sự  phát  khởi  sẽ  rất  khó 

khăn. Vì sao? Phải huân tu một thời gian dài. Giống như một cây gổ ngâm trong nước, 

ngâm rất nhiều năm, đã thấm ướt. Bây giờ đem nó ra, dùng một bó củi muốn đốt nó. 

Khó.  Làm  sao  có  thể  đốt  cháy  được? Bó  lửa  này  đốt xong,  lại  đốt  tiếp bó khác.  Cần 

phải có tâm kiên nhẫn, đốt một vạn bó, mười vạn bó, một trăm vạn bó, thì nó cũng đốt 

cháy. Phải huân tu một thời gian dài, nếu thời gian không dài thì đốt sẽ không cháy. 

Bản thân tôi cũng là một ví dụ. Nên đối với điều này tôi cảm nhận rất sâu săc. Tôi 

tiếp  xúc  Phật  Pháp  không  khó.  Thầy  Phương  giảng  cho  tôi  triết  học  trong  kinh  Phật 

xong, tôi liền tin tưởng, thật sự tiếp nhận. Những quan niệm sai lầm trước đó, như cho 

rằng Phật giáo là mê tín, là tôn giáo, đây là quan niệm sai lầm, đều sửa đổi lại hết, và 

thật  sự  muốn  học.  Nhưng  đối  với  sự  tiếp  nhận  Pháp  môn  tịnh  độ,  tôi  học  Phật  mười 

536  Tập 331 



mấy năm sau mới tiếp nhận. Trong kinh nói pháp môn này là pháp khó tin, mà tôi đã 

tin. Tôi mất hết mười mấy năm mới tiếp nhận nó, thật không đơn giản chút nào! 

Đối với nhiều vị pháp sư ngang hàng, những người bạn già tuổi gần bằng nhau. Họ 

là đại pháp sư, thông tông thông giáo. Chúng tôi gặp nhau, bàn luận đến tịnh độ, họ 

đều  không  tin.  Điều  này  tôi  có  thể  lý  giải,  vì  ngày  xưa  tôi  cũng  học  giáo,  rất  thích 

những bộ đại kinh như Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Lăng Nghiêm. Rất hứng thú. Nhưng 

đối với Tịnh độ thì không, căn bản là không chịu tiếp xúc. Thầy giáo là người chuyên 

tu tịnh độ, là đệ tử của Ấn Quang đại  sư. Tặng tôi bộ “Ấn Quang Đại Sư Văn Sao”. 

Sáu mươi năm trước, khi đó là bốn cuốn, bìa thường bốn cuốn. Chánh biên hai cuốn, 

tục biên hai cuốn. Tôi đã đọc, sau khi đọc xong đối với Tịnh độ không còn bài xích nữa, 

không dám coi thường, nhưng vẫn không muốn học. Tôi cũng đã từng nói với quý vị, 

nhân duyên tôi quay về tịnh độ. Tôi giảng kinh Lăng Nhiêm, kinh Lăng Nghiêm cũng 

giảng  rất  nhiều  lần.  Giảng  qua  đại  ý  kinh  Pháp  Hoa,  giảng  qua  kinh  Hoa  Nghiêm. 

Trong hội Hoa Nghiêm, thấy được ngài Văn Thù Phổ Hiền phát nguyện cầu sanh tịnh 

độ. Thấy hai vị Bồ tát này, là hai vị Bồ Tát khiến người ta ngưỡng mộ nhất_Văn Thù 

Phổ Hiền. Các ngài lãnh đạo 41 vị pháp thân đại sĩ ở Hoa Tạng Hải Hội, đến thế giới 

Cực Lạc lễ bái Phật A Di Đà. Lạy Phật A Di Đà làm thầy, theo Phật A Di Đà học tập. 

Lúc này tôi mới tin. 

Nếu  tôi  không  thấy  sự  việc  này,  thì  tôi  vẫn  chưa  tin.  Thầy  Lý  đã  dùng  nhiều 

phương tiện thiện xảo để dụ dổ tôi, nhưng đều không thành công. Cuối cùng thực sự đã 

đạt được. 

Lăng  Nghiêm,  Pháp  Hoa,  Hoa  Nghiêm  dẫn  dắt  tôi  quay  về  tịnh  độ.  Mới  thật  sự 

nhận thức rằng nó là kinh số một trong tất cả các kinh giáo, mà Đức Thế Tôn đã nói 

trong suốt 49 năm. Là pháp môn vô thượng. Triển khai bộ kinh này, từng chữ từng câu 

đều có vô lượng nghĩa. Lần này chúng ta học cuốn sách này, dự định thời gian là 1200 

giờ đồng hồ. Bây giờ chúng ta đã giảng đến hơn 600 giờ, gần được một nửa của giáo 

trình lớn. Quý vị học ở trong trường, hai tiếng đồng hồ là một học phần. Có môn học 

nào  mà  chiếm  hết  600  học  phần  chăng?  Tìm  không  thấy.  “Đại  Phương  Quảng  Phật 

Hoa Nghiêm Kinh”, tôi dự định thời gian là bao nhiêu? Hai vạn giờ. Có trường đại học 

nào trên thế giới, có môn học một vạn học phần chăng? Chính là bộ kinh này. Hai vạn 

giờ, tôi đã hoàn thành trên hơn bốn ngàn giờ rồi. Tôi nghĩ giảng xong bộ kinh này, sẽ 

tiếp tục giảng nữa. Nhưng có thể giảng xong hay không còn chưa nhất định. Sống một 

ngày thì giảng một ngày, như vậy mà vui không hề biết mệt, rất vui. 

Tập 331  537 



Đây là nói rõ thế giới Cực  Lạc không có ba loại khổ. Đoạn bên dưới là giảng về 

tám khổ. 



Tám khổ thực tế là nói về khổ khổ. Trong khổ khổ phân ra tám loại lớn. 

  “Hựu bát khổ giả, nãi nhân gian chi khổ”.  Điều này nói rất thiết thực về cái khổ của 

nhân gian chúng ta. Thế nào là tám loại? Sanh, lão, bệnh, tử, ái biệt ly, oán tắng hội, 

cầu bất đắc, ngũ ấm xí thạnh, tổng cộng có tám loại. 



Loại  thứ nhất  “sanh  cư  thai  ngục”  là  sanh khổ.  Con người  khi  đầu  thai, người 

mẹ mang thai trong mười tháng. Mười tháng này cũng giống như ở địa ngục vậy, khổ 

không nói hết. Mẹ uống một lý nước lạnh, thì cảm thọ của nó như ở trong địa ngục hàn 

băng.  Mẹ  uống  một  bát  canh  nóng,  nó  như  đang  ở  địa  ngục  bát  nhiệt.  Mẹ  khởi  tâm 

động niệm, ngôn ngữ tạo tác, nó ở trong bụng mẹ đều cảm nhận được hết. Nên người 

xưa dạy con từ trong bụng mẹ, người học lễ nghi ngày xưa đều hiểu. Khi người phụ nữ 

mang  thai,  trong  mười  tháng  này  tâm  niệm  phải  đoan  chánh.  Ngôn  hành  cử  chỉ  cần 

phải như lý như pháp. Vì sao? Vì người mẹ sẽ truyềnđến cho thai nhi. Đây gọi là thai 

giáo. Tâm niệm đoan chánh, tương lại thai nhi này tư tưởng sẽ thuần chánh. Đều là do 

người mẹ dạy. Lời nói hành động đoan trang, không trái với lễ giáo. Khi đứa trẻ ra đời, 

tướng mạo thân thể đoan chánh. Dễ dạy rất nghe lời. Ngày xưa gọi đây là thai giáo. 

Đứa trẻ ra đời, nó mở  mắt  là  đã thấy. Tai  nó biết  nghe. Tuy không biết nói chuyện, 

nhưng nó đã bắt đầu học tập, đang bắt chước. Nên Đệ Tử Quy trong gia giáo của người 

xưa, không phải dạy trẻ nhỏ đọc.      Đệ Tử Quy là quy củ làm người cơ bản. Bắt đầu 

học từ đâu? Từ khi nó vừa chào đời, chính là người xưa nói: “Giáo nhi anh hái”, vừa 

chào đời đã dạy. Cha mẹ chính là thầy của nó, nên ngôn hành cử chỉ của cha mẹ, trước 

mặt đứa trẻ phải đoan trang, phải trang trọng. Vì sao? Vì đứa trẻ sẽ nhìn thấy nghe thấy 

và chúng sẽ học. Ba năm- một ngàn ngày. Đây gọi là cội rễ giáo dục. Ngạn ngữ có câu: 

 “Tam tuế khán bát thập, thất tuế khán chung thân” . Ba năm là ba tuổi, cội rể giáo dục 

một ngàn ngày này phải dạy cắm cho tốt, đến tám mươi tuổi cũng không thay đổi. Giáo 

dục  này  là  giáo  dục  của  thánh  hiền.  Chỉ  có  Trung  Quốc  mới  có,  người  ngoại  quốc 

không hiểu. Giáo dục này ở Trung Quốc  phổ biến,  ít nhất có một vạn năm lịch sử. Có 

văn tự ghi lại năm  ngàn năm,  còn năm ngàn năm trước không có văn tự ghi lại. Các 

bậc tổ tông ngày xưa hiểu được nên dạy như vậy. Phật Bồ Tát cũng là con người dạy 

nên. Đại thánh đại hiền cũng là con người dạy nên. Chỉ là xem ta dạy như thế nào. 

538  Tập 331 



Hiện nay đã quên lãng nền giáo dục của thánh hiền. Truyền thống tốt đẹp nhất của 

người xưa họ không cần nữa. Bây giờ ai dạy bọn trẻ? Truyền hình dạy chúng. Quý vị 

xem, vừa ra đời mở mắt đã đối diện ti vi. Ti vi dạy chúngđiều gì? Dạy chúng bạo lực, 

sắc tình, sát đạo dâm vọng. Lớn lên đến tuổi đi học. Trường học nước ngoài tôi biết, 

trường tiểu học Trung Quốc tôi chưa đi xem qua. Trường học nước ngoài vào lớp một 

đã dạy vi tính rồi, trẻ con đã tiếp xúc vi tính. Trong vi tính trò chơi quá nhiều, còn có 

trò chơi giết người nữa. Từ nhỏ chúng đã học được điều này. Đối với lý niệm phương 

pháp dạy học của các bậc thánh hiền, đúng là trái ngược 180 độ, nên nó đã dạy cho con 

người hư hỏng. Dạy con người hư, giống như mấy ngày này, quý vị thấy thiên tai ở 

Nhật Bản. Tôi nghe được ít nhất có hai vị quan viên Nhật Bản, đều là quan viên cấp 

cao. Ý của hai vị này nói hoàn toàn tương đồng, là do nghiệp bất thiện chiêu cảm nên. 

Thiên tai là do nghiệp bất thiện chiêu cảm ra. Lời này nói rất đúng. Trong kinh Phật 

cũng  nói  như  vậy.  Khu  vực  nhỏ  này,  con  người  tạo  thiện  nghiệp,  thì  khu  vực  này 

không có thiên tai. 

Tôi ở Nhật Bản tham dự qua hai lần hội nghị hoà bình thế giới do liên hiệp quốc tổ 

chức. Thật hiếm có, hai lần đều ở tại Cương Sơn. Tôi với huyện trưởng Cương Sơn, là 

thị trưởng của thị trấn nhỏ ở đó. Chúng tôi đã kết duyên rất sâu. Tôi rất thích thị trấn 

Cương Sơn nhỏ này. Đối với họ tôi rất tôn trọng. Con người nơi thị trấn nhỏ này rất 

giữ bổn phận, không tham dục, tri túc thường lạc. Sinh hoạt rất tiết kiệm, rất thật thà. 

Giữa con người với con người rất có lễ phép, không phải là giả, không phải là vờ vịt. 

Cung  kính  đối  với  người  khác  là  phát  xuất  từ  nội  tâm.  Thị  trấn  nhỏ  này  có  thể  làm 

được ngoài đường không nhặt của rơi, đêm về không đóng cửa. 

Chúng tôi chỉ nghe nói, ngày xưa có  tình hình này. Không ngờ ngày nay ở Cương 

Sơn Nhật Bản vẫn thấy. Người bản địa nói với tôi, thị trấn nhỏ này của họ, hơn 400 

trăm năm nay không có thiên tai. Tôi gọi điện hỏi người bạn ở Cương Sơn, ông ta nói 

lần này Nhật bản bị thiên tai nhưng chỗ họ ở không bị. Con người ở khu vực nhỏ này 

tâm  lương  thiện,  ngôn hành  thiện.  Xung  quanh  bị  thiên  tai  nhưng  họ  không  bị.  Đây 

không phải là điều hiển nhiên bày ra trước mắt đó sao? Điều này không tin thì tin điều 

gì? Họ đã làm để chúng ta xem đấy. 

Trước đây vài năm, chúng tôi ở tiểu trấn Thang Trì, làm thí nghiệm học tập Đệ Tử 

Quy.  Trong  hai  ba  năm,  quanh  huyện  này  có  thiên  tai,  nhưng  khu vực  này  không  có 

thiên  tai.  Nên  lời  Đức  Phật  nói  với  chúng  ta  là  thật.  Rõ  ràng  nhất  là  động  đất  ở  Tứ 

Xuyên.  Điều  này  rất  rõ  ràng.  Động  đất  ở  Tứ  Xuyên,  nhưng  Sơn  Đông  cũng  bị  ảnh 

Tập 331  539 



hưởng  động  đất.  Giang  Tô  cũng  bị  ảnh  hưởng  động  đất.  Huyện  nhỏ  Thang  Trì  này 

đáng lẽ cũng bị ảnh hưởng, nhưng huyện nhỏ này không hề bị ảnh hưởng đến. Điều 

này rất kỳ la. Vì họ nói từ Tứ Xuyên đến Sơn Đông, nhất định phải thông qua An Huy. 

Nhưng huyện An Huy này không bị ảnh hưởng động đất. Đây là những điều quan viên 

địa phương nói với tôi, chổ họ không hề gì cả. Phía nam Giang Tây đều bị ảnh hưởng 

hết. Người tin tưởng lời Phật dạy có phước báo như thế, nhưng tin tưởng được rất khó. 

Đúng như trong kinh Di Đà nói, không thể thiếu thiện căn phước đức nhân duyên mà 

được sanh vào nước này. Nếu không có thiện căn phước đức sâu dày, thì khó có thể 

tiếp nhận, khó có thể tin tưởng. 

Tám khổ chính là khổ của nhân gian. “Sanh cư thai ngục”, đây là sanh khổ. Quý vị 

xem đứa trẻ sanh ra đều khóc nức nở. Vì sao nó khóc? Bởi khổ nên khóc, nếu không 

khổ  thì  chúng  phải  vui  mừng  chứ.  Quí  vị  có  thấy  đứa  trẻ  nào  sinh  ra  mà  vui  cười 

chăng? Không thấy. Như vậy quý vị sẽ biết, chúng ra đời đau khổ biết bao. Sanh khổ 

mổi người chúng ta đều trãi qua, nhưng quên rồi không còn nhớ nữa. 



 “Lão yếm long chung, thị lão khổ” . Người trẻ tuổi không biết lão khổ. Quý vị 

xem, Hồ Tiểu Lâm hơn 50 tuổi, không biết được nổi khổ của cha. Anh ta nói với tôi, 

anh ta dẫn vợ con đến Cựu Kim Sơn, không phải Cựu Kim Sơn, đến Singapore. Đến 

Singapore đi tham quan du lịch, đến tham quan viện bảo tàng người lớn tuổi. Trong đó 

có rất nhiều công cụ làm hiện ra nổi khổ của người già. Sau khi tham quan rồi anh ta 

mới cảm nhận được, thì ra người già đã khổ như vậy. Đi đứng hành động đều rất bất 

tiện, giống như trên thân mang theo bao cát ba  mươi ký vậy.  Trên chân chúng ta cột 

bao cát ba mươi cân mà đi thử xem. Người trên 80 tuổi đi đứng cũng như vậy. Anh ta 

hoàn toàn không biết! Sau này khi đã hiểu rõ, học được truyền thống văn hoá rồi trở về 

mới báo hiếu, thật khó có. Bốn tháng trước khi phụ thân mất, anh ta thật sự đã làm tròn 

hiếu đạo, cả gia đình cảm động. Phụ thân là người già rất tân tiến, mẫu thân cũng vậy. 

Nhìn thấy ưu điểm của truyền thống văn hoá, con cái thật sự đã hồi đầu, hiểu cách làm 

tròn chữ hiếu. Đối với cha già quan tâm hết mực chu đáo, không phải ai cũng làm được 

điều này. Tâm lương đã phát khởi, họ mới biết được công ơn sanh thành dưỡng dục 

của  cha  mẹ.  Người  già  thì  mắt  hoa  tai  điếc,  công  năng  của  răng,  công  năng  của  khí 

quản đều suy yếu. Sống trên thế gian này thật đau khổ. 

Sau chiến tranh thế giới lần thứ hai, có rất nhiều quốc gia giàu mạnh, hưng khởi sự 

nghiệp  phúc  lợi  người  lớn  tuổi.  Nước  Mỹ  dẫn  đầu.  Đối  với  sinh  hoạt  vật  chất  của 

người già, họ quan tâm rất chu đáo. Khi nghĩ hưu,  nhà nước sẽ chu cấp chi phí sinh 

540  Tập 331 



hoạt hàng tháng cho họ. Nhà nước nuôi người già. Trên thế giới rất nhiều quốc gia đều 

có chế độ này. Tôi hoằng pháp khắp quốc tế, cũng rất quan tâm đối với việc này. Nên 

mổi lần đến một địa phương tôi đều đi xem, sự nghiệp phúc lợi của người già ở đây. 

Và tôi thấy Âu Châu làm tốt nhất. Âu Châu lợi dụng đất nhiều người ít, nên chung cư 

người cao tuổi ở Âu Châu làm tốt nhất. Môi trường của người cao tuổi ở giống như 

trong công viên vậy. Thật hiếm có, tôi thấy vậy trong lòng rất hoan hỷ. Quan tâm chăm 

sóc  của  chính  phủ  đối  với  người  cao  tuổi,  mổi  ngày  là  100  ngàn  tiền  Âu  châu.  Nên 

cuộc  sống  vật  chất  đều  tốt  hơn  các  quốc  gia  khác,  nhưng  thiếu  sinh  hoạt  tinh  thần. 

Không sánh bằng truyền thống gia đình cổ xưa của ta. Già thì có gia tộc nuôi. Nuôi già 

dạy trẻ là hai nhiệm vụ lớn nhất trong gia đình. Điều này người ngoại quốc miên viễn 

không bao giờ tưởng tượng được. Người già khi về hưu là hưởng niềm vui thiên luân. 

Niềm vui thiên luân này, nếu nói với người ngoại quốc họ cũng không hiểu. Họ không 

hiểu cái gì gọi là thiên luân. Đó là con cháu đầy nhà, là một đại gia tộc. Trẻ con trong 

một  gia  đình  này  ít  nhất  có  đến  năm  sáu  mươi  người,  người  lớn  trẻ  nhỏ  vây  quanh 

người già. Đó mới thật là vui, thật có lạc thú. Giống như viện dưỡng lão của Âu Châu. 

Nếu viện dưỡng lão và vườn trẻ hợp lại  một chổ. Người  già hàng ngày nhìn thấy trẻ 

con,  trẻ  con  hàng  ngày  nhìn  thấy  người  già,  xem  người  già  như  ông  bà  của  mình. 

Người già sẽ yêu thương trẻ em, còn trẻ em thì học tôn kính người già. Đây cũng là 

một biện pháp cứu chữa rất tốt. 

Để người lớn tuổi không xa rời người bọn trẻ, không xa rời trẻ con, thì cuộc sống của 

họ sẽ rất vui vẻ. Giáo dục về phương diện tinh thần phải đặc biệt quan tâm chú ý. 

Giáo dục tôn giáo là một môn học mà người lớn tuổi thích nhất. Để người già thật 

sự sống qua những ngày tháng hạnh phức mỹ mãn khi tuổi về chiều. Lúc già họ hoan 

hỷ, họ vui vẻ, thì công đức này rất to lớn, chỉ tiếc là không ai biết. Nhưng người học 

Phật thì hiểu rõ. Người già khi lâm chung trong lòng bình an. Không có lo lắng, không 

có  vướng  bận,  không  có  oán  hận.  Nhất  định  được  sanh  vào  chổ  tốt  như  cõi  trời  cõi 

người. Nếu khi họ lâm chung oán hận đầy người. Đời này đối với xã hội họ đã cống 

hiến rất nhiều, nhưng lúc về già không được người quan tâm. Chỉ cần họ có oán hận, 

đại đa số đều đoạ vào địa ngục, súc sanh. 

Quý vị thử nghĩ xem, lúc tuổi về già có thể giúp họ tâm tình vui vẻ. Cũng chính là 

nói giống như đem họ từ trong ác đạo mà đưa lên thiên đường vậy. Công đức này lớn 

biết bao nhiêu! Tôi tham quan viện dưỡng lão, họ mời tôi nói chuyện. Tôi đều tán thán 

nhân viên phục vụ ở đây, họ là thiên sứ, họ không phải người phàm. Tận tâm tận lực, 

Tập 331  541 



hiếu thảo người già như cha  mẹ  của  mình. Chính là họ đem người già này từ ác đạo 

đưa lên thiên đường, công đức này rất lớn. Còn người niệm Phật giúp họ vãng sanh, từ 

phàm phu đưa họ đến Phật đạo và thành Phật. Công đức này to lớn biết bao. Không có 

gì có thể so sanh với công đức này. Những việc này, những đạo lý này chỉ có Phật mới 

hiểu. 

Thứ  ba   “bệnh  thọ  khổ  thống”   là  khổ  vì  bệnh.  Kinh  nghiệm  về  bệnh  khổ  này  ai 

cũng có. Đặc biệt là người thời nay. Vì sao? Ẩm thực không sạch, nước không sạch. 

Người bây giờ thật đáng thương, không khí cũng không trong lành. 

Tôi vừa mới xem một phần tư liệu. Phần tư liệu này viết về trận động đất của Nhật 

Bản,  nhà  máy  điện  hạt  nhân  ở  Phúc  đảo.  Vật  chất  bị  chảy  ra  ngoài  đã  trôi  đến  Bắc 

Châu  Mỹ.  Đây  là  trôi  theo  luồng  gió,  chính  là  sự  phát  xạ.  Đây  là  sự  việc  rất  phiền 

phức. Bây giờ rất nhiều người lo lắng, sợ động đất này ảnh hưởng đến núi Phú Sĩ. Núi 

Phú Sĩ là một núi lửa, sợ núi lửa này bộc phát. Thủ tướng tiết lộ một nguy cơ, dự tính 

rất kỹ, “Đông Nhật Bản toàn bộ huỷ diệt”. Đây là tiêu đề, Thủ tướng Nhật Bản nói. Họ 

sợ nếu núi lửa Phú Sĩ này, một khi bộc phát, sẽ liên đới đến rất nhiều núi lửa bộc phát. 

Như vậy thì đông bộ của Nhật Bản sẽ tiêu. 

Nhà máy điện hạt nhân bài tiết ra những khí thải này, cũng đồng nghĩa như phóng 

xạ  của  nguyên  tử  đơn  vậy.  Nó  theo  gió  bay  đi,  sự  tổn  hại  đối  với  con  người  rất  lớn. 

Nhìn sự ảnh hưởng của mấy ngày nay. Nếu không ngừng thì còn có núi lửa bộc phát, 

có  thể  phóng  xạ  của  nhà  máy  điện  hạt  nhân  Nhật  Bản,  có  thể  ảnh  hưởng  cả  bắc  bán 

cầu. Bây giờ Châu Mỹ đã ảnh hưởng thì Châu Âu cũng không tránh khỏi. Sự việc rất 

phiền phức. 

Hiện  nay  trên  thế  giới  có  rất  nhiều  quốc  gia  tiên  tiến,  đều  có  nhà  máy  điện  hạt 

nhân. Một nhà máy điện hạt nhân, là đồng nghĩa có một viên đạn nguyên tử ở đó, động 

đất sẽ phá hoại nó. Trong kinh Phật dạy, sinh mạng vô thường, quốc độ nguy hiểm. 

Bây giờ dùng những lời Phật dạy trong kinh để hình dung thế giới này, thì không sai 

chút nào. 

Tai nạn làm sao hoá giải? Thật sự có thể hoá giải, nhưng mọi người không tin tưởng. 

Phương pháp nào? Chân thật niệm Phật. Dùng tâm chân thành và thành tâm niệm Phật, 

nhưng không ai tin. Niệm Phật  có hiệu quả lớn như vậy chúng ta tin tưởng. Tại sao 

chúng ta tin tưởng? Vì chúng ta đã thấu triệt lý luận. Về sự chúng ta cũng đã thấy rất 

nhiều  bằng  chứng,  nó  không  phải  giả.  Một  người  niệm  Phật,  người  niệm  Phật  chân 

chánh, người thành tâm thành ý nhất tâm niệm Phật. 

542  Tập 331 



Mấy năm trước ở tiểu viện Sơn Tây, hơn 40 người đều mắc bệnh ung thư, bị bệnh 

viện tuyên bố tử hình. Thọ mạng chỉ còn hai ba tháng. Chính họ cũng đã biết, nên thật 

sự  buông  bỏ.  Thành  tâm  niệm  câu  Phật  cầu  sanh  tịnh  độ,  niệm  đến  ba  tháng  đi  tái 

khám, thì tế bào ung thư không còn nữa. Đây là công đức niệm Phật! Mười năm trước 

Lưu Tố Vân bị lao da ban đỏ, nghiêm trọng hơn cả ung thư. Bác sĩ nói với cô ta, bị 

bệnh này lúc nào cũng có thể tử vong. Khuyên cô ta nên có tâm lý chuẩn bị, do đó cô 

ta  buông  bỏ  tất  cả  thật  tâm  niệm  phật.  Mỗi  ngày  nghe  kinh  mười  tiếng,  ngoài  mười 

tiếng  nghe  kinh  ra  còn  lại  là  niệm  Phật.  Cô  ta  cũng  niệm  ba  đến  năm  tháng  là  đi  tái 

khám, thì bệnh không còn, mụn độc đã lành. Đến sẹo trên mặt cũng không nhìn thấy. 

Bác sĩ rất kinh ngạc, cô làm sao mà lành bệnh? Cô dùng thuốc gì? Cô ta nói, tôi không 

dùng thuốc gì cả, chỉ niệm Phật thôi. Bác sĩ tin cô ta nói, bác sĩ dựa vào đâu mà tin cô 

ta? Suốt đời cô ta chưa từng nói dối, điều này không phải ai cũng làm được. Suốt một 

đời đối với bất cứ ai đều nói lời chân thật. Từ trước đến nay chưa từng nói vọng ngữ. 

Nên  ở  đông  bắc  mọi  người  đều  biết  cô  ta,  lời  cô  ta  nói  ai  cũng  tin.  Niệm  Phật  cũng 

niệm rất tốt. 

Trong kinh Phật cũng có những đạo lý này. Các nhà lượng tử lực học cũng thừa nhận 

đạo lý này. Ý niệm có thể thay đổi cảnh giới bên ngoài, nên ý niệm cũng có thể thay 

đổi tổ chức tế bào trong thân thể của chính mình. Ý niệm bất thiện thì nó sẽ biến thành 

bệnh độc. Ý niệm thuần tịnh thuần thiện thì độc bệnh sẽ phục hồi trở lại bình thường, 

tất cả là tự nhiên. Không cần dùng bất cứ thuốc gì. Đã có không ít người chứng minh 

cho chúng ta thấy điều này. Trong kinh nói không chỉ trị thân thể này của chúng ta, mà 

còn giúp môi trường. 

Môi trường trên địa cầu này có thiên tai, ý thức tập thể có thể hoá giải được thiên tai. 

Nhưng phải thật tâm niệm Phật. Tâm chân thành niệm Phật có thể hoá giải  thiên tai 

trên địa cầu. Nên lần này hai vị quan chức người Nhật công khai nói với mọi người, 

thiên tai từ đâu mà có? Do tâm và hành động bất thiện cảm vời nên. Nếu tâm và hành 

động chúng ta thiện sẽ không có thiên tai. 

Thứ  tư  “tử  bi  phân  tán”,  là  tử  khổ.  Thân  thể  này  bốn  đại  bị  phân  tán,  với  quyến 

thuộc  đời  này  cũng  đều  bị  phân  tán.  Đời  sau  mỗi  người  đều  tuỳ  theo  nghiệp  lực  của 

mình mà luân chuyển, tự mình không làm chủ được. Người có định lực tự mình có thể 

làm chủ.  Người không có định lực không làm  chủ được.  Nếu chúng ta  một  đời hành 

thiện, tâm thiện hành động thiện, thì sẽ sanh đến chỗ thiện. Tâm và hành động bất thiện 

sẽ  sanh  đến  chỗ  bất  thiện.  Địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh,  đều  là  những  chỗ  bất  thiện. 

Tập 331  543 



Còn người niệm Phật chơn chánh thì sanh đến thế giới Cực Lạc. Người có tôn giáo tín 

ngưỡng tôn giáo chân chánh, họ có thể sanh lên thiên đường. Giả thì không được. Sanh 

lão bệnh tử là điều tất cả  mọi người không ai tránh khỏi. Bất luận là nam nữ già trẻ, 

phú quý bần tiện tất cả đều phải chịu quy luật sanh lão bệnh tử. 

Ngoài điều này ra, cái thứ năm là ái biệt ly khổ. Ái tắc dục hợp thiên ly. Người mà 

ta thích, việc mà ta thích, vật mà ta thích, ta muốn nó không bao giờ xa rời, thì nó nhất 

định phân ly . “Thường sở thân ái chi nhơn, quai vi ly tán, bất đắc cộng xứ, thị danh ái 

 biệt ly khổ”. Tình hình này ngay trước mắt, nhưng không có cách nào khác.  Một đời 

chúng ta luôn muốn có hoàn cảnh an định để tu tập cho tốt, nhưng không có cơ duyên 

này. Trong đời tôi chỗ ở lâu nhất chính là Singapore. Ba năm rưỡi, những vẫn phải biệt 

ly. Đủ duyên thì hợp, hết duyên thì đi. Hợp tan vô thường. 

Ngày  xưa  tôi  ở  Mỹ,  ở  Canada.  Nơi  những  thành  phố  lớn  này,  mỗi  năm  đều  đi 

quanh  một  vòng.  Mỗi  nơi  nếu  thời  gian  dài  như  ở  Uân  Ca  Hoa,  mỗi  lần  đi  là  ở  một 

tháng. Còn mấy chổ khác ở khoảng một tuần đến hai tuần, hơn mười mấy thành thị như 

vậy. Muốn ở  một nơi nhất định cũng không được. Chỗ nào mời thì phải đến chỗ đó. 

Đến Âu Châu, các khu vực khác trên thế giới vẫn phải đi, nhưng cũng không lâu dài. 

Hai năm nay ở HongKong thời gian dài một chút, khoảng hơn một năm. Phật pháp là 

tuỳ duyên, không miễn cưỡng chút nào. Nơi nào có duyên thì đến nơi đó. Nhưng chính 

mình tu thành mới có năng lực này, nếu chính mình chưa thành tựu, thì duyên này sẽ 

không có. Duyên này cũng bất đắc dĩ. Nếu không có phước báo, hãy xem các bậc cổ 

đức  xưa  nay,  ở  trên  núi  mười  mấy  năm  không  hạ  sơn.  Không  cần  nói  điều gì  khác, 

công phu thiền định của họ cũng đáng để người khác kính phục. Nhân định thì tâm họ 

sẽ thanh tịnh, tâm thanh tịnh thì trí huệ sẽ sanh. Cùng một đạo lý đó, thiên tai dồn dập, 

quan  trọng  nhất  là  gì?  Quan  trọng  nhất  là  ta  phải  định.  Trong  đại  thiên  tai,  tâm  phải 

định không bị loạn. Loạn sẽ lo lắng, sẽ sợ hải. Định sẽ sanh trí huệ, trí tuệ có thể giải 

quyết vấn đề. Lo sợ không thể giải quyết vấn đề. Nên thiên tai càng lớn, tâm càng phải 

định, càng phải giữ được bình tĩnh. Không bi hoàn cảnh bên ngoài làm rối loạn. 

Thứ  sáu   “Oán  tắc  dục  đào  thiên  ngộ.  Thường  sở  oán  cừu  tắng  ác  chi  nhân,  dục 

 cầu viễn ly, nhi phản tập tụ, thị danh oán tắng hội khổ”. Người mình ghét, việc mình 

ghét. Luôn muốn ở thật xa nó, nhưng lại cứ thường gặp. Đây gọi là oán tắng hội khổ. 

Lúc nhỏ học ở trường, bạn học tốt luôn thích ngồi cạnh nhau, nhưng vị trí lại xếp rất 

xa. Còn người ta ghét, lại cứ ngồi chung một chổ. Nên sau khi nghe giảng những điều 

544  Tập 331 



trong kinh Phật, nghĩ lại điều này từ nhỏ đã có. Hồi tưởng lại, những gì mình nếm trải 

trong cuộc đời này là như vậy. Oán thân trái chủ cứ tìm đến mình luôn. 

Thứ bảy  “Cầu tắc dục đắc thiên thất. Thế gian nhất thiết sự vật, tâm sở ái lạc giả, 

 cầu chi nhi bất năng đăc, thị danh cầu bất đắc khổ”.  Loại thứ bảy này là cầu không 

được. Vì sao cầu không được? Vì sao thương nhau mà phải biệt ly? Vì sao ghét nhau 

mà cứ phải gặp nhau? Cuộc đời này đều do số mạng, hoàn toàn không phải do người. 

Con người thật sự thấu triệt đạo lý này, hiểu thấu suốt thì tâm sẽ định. Tâm định thì sẽ 

lìa khổ được vui. Người với người có duyên, người với hoàn cảnh có duyên, người với 

tất cả vạn vật đều có nhân duyên. Số mạng có thì nhất định có, muốn bỏ cũng không bỏ 

được. Mạng không có, thì dù có dùng phương pháp nào cũng không đạt được. 

Những thứ dùng thủ đoạn phi pháp đạt được, vẫn được xem là số mạng có, như vậy 

không phải là oan uổng sao? Nếu số mạng không có, dùng thủ đoạn phi pháp đạt được 

thì tai hoạ cũng theo đến. Thủ đoạn phi pháp đạt được mà không có tai hoạ,  ta vẫn có 

thể hưởng thụ. Điều này nói lên số mạng ta có. Số mạng ta có phước báo, phước báo 

lớn. Dùng phương pháp không thích đáng này đạt được, sẽ khiến cho phước báo của ta 

bị giảm đi. Ví dụ như số mạng ta có của cải là một trăm ức, ta dùng thủ đoạn phi pháp 

đạt được. Khởi tâm động niệm đều là tổn người lợi mình, trên thực tế có thể đạt được 

bao nhiêu? 50 ức. Chúng ta cảm thấy rất vừa lòng, mình giỏi quá. Mà không biết rằng, 

số mạng của mình vốn là 100 ức, mất hết một nửa rồi, như vậy là sai. 

Nếu làm người chánh trực, không cẩu thả. Mỗi ý nghĩ đều muốn giúp người khác, 

muốn quan tâm người khác. Số mạng của họ vốn được 100 ức, nhưng có thể sẽ tăng 

lên 150 ức. Vì sao? Vì tâm và hành vi của họ tốt. Đây là đạo lý chân thật. Người xưa 

thường nói, thiệt thòi là phước, chiếm được lợi ích là tai hoạ. Nên lợi ích không được 

chiếm. Người bị thiệt thòi là sao? Thiệt thòi là tiêu tai nạn, tiêu nghiệp chướng, tránh 

khỏi rất nhiều tai nạn. Như vậy sao không phải là phước. Người xưa nói câu này rất có 

đạo  lý  “xả  tài  tiêu  tai”.  Tổn  thất  tài  sản,  sẽ  tiêu  trừ  tai  nạn,  tiêu  trừ  nghiệp  chướng. 

Trong đạo Phật  nói nghiệp chướng đã tiêu trừ, là việc tốt  không phải  việc xấu. Nếu 

thấu triệt đươc những điều trong Kinh Phật nói, mỗi người đều là người tốt, mọi việc 

đều là việc lành. Nếu có thể nhìn ra được điều này, thì cảnh giới của chúng ta được 

nâng  lên  mức  độ  cao,  là  cảnh  giới  của  Phật  Bồ  Tát,  không  phải  cảnh  giới  của  phàm 

phu.  Cảnh  giới  phàm  phu  thì  một  chút  lợi  hại  cũng  so  đo  tính  toán,  như  vậy  là  sai. 

Buông bỏ, chúng ta sẽ giác ngộ. Buông bỏ thì ta sẽ có được biến pháp giới hư không 

giới. 

Tập 331  545 



Cuối cùng, thứ năm  “Ngũ âm xí thạnh khổ. Viên Trung Sớ viết, ngũ ấm giả, sắc thọ 

 tưởng hành thức dã”. Năm loại này, sắc là hiện tượng vật chất. Thọ tưởng hành thức là 

tinh  thần.  Vật  chất  và  tinh  thần  chưa  buông  bỏ  được.  Chúng  ta  đối  với  thân,  đối  với 

tâm_Tâm chính là  hiện tượng tinh thần_ đều sanh tình chấp rất nặng. Mà không biết 

rằng, năm thứ này là giả không phải thật. 

“Tâm Kinh” là bộ kinh mà người học Phật quen thuộc nhất. Bộ kinh có 260 chữ do 

Ngài Huyền Trang dịch. Câu thứ nhất “Quán tự tại Bồ Tát”, chính là Quán Thế Âm Bồ 

Tát. “Hành thâm Bát Nhã ba la mật đa thời, chiếu kiến ngũ uẩn giai không”. Ngũ uẩn 

chính là sắc thọ tưởng hành thức. Quý vị thật sự có trí huệ, sẽ hiểu được toàn bộ là giả. 

Tham trước nó thì khổ không sao nói hết. Nếu ta biết nó là giả,  buông bỏ thì sẽ được 

giải  thoát,  sẽ  được  đại  tự  tại.  Năm  loại  này  gọi  là  ngũ  ấm.  Ấm  là  gì?  “Phú  cái  chi 

nghĩa”, nó che đậy lại. Che đậy điều gì? Che đậy tự tánh, khiến ta không thấy được tự 

tánh. Tự tánh, tự tánh là thật ngã, sắc thọ thưởng hành thức là giả ngã, nó không phải là 

thật ngã. Phàm phu sai là sai ở chổ lấy giả cho là thật, còn thật thì không biết. Bị luân 

hồi trong lục đạo mới thật gọi là oan uổng. 

Quý  vị  xem  ở  đây  nói  rất  hay,  “vị  năng  cái  phú  chân  tánh,  bất  linh  hiển  phát”. 

Năm thứ này khiến ta vĩnh viễn nhìn không thấy chân tánh. Nếu trừ bỏ năm thứ này, 

thì  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật.  “Thạnh  tức  thạnh  đại  chi  nghĩa”.  Bên 

dưới  giải  thích  cho  chúng  ta,  những  gì  ở  trước  nói  như  sanh  lão  bệnh  tử 

v.v…v.v…chính là bảy loại ở trước như ái biệt ly khổ, oán tắng hội khổ, cầu bất đắc 

khổ. “Chúng khổ tụ tập, cố viết ngũ ấm xí thạnh khổ”. Ở trước sanh lão bệnh tử, ái biệt 

ly, oán tắng hội, cầu bất đắc. Đây là tám loại khổ lớn, đều tập trung ở nơi thân và tâm 

của chúng ta. Những thứ thân thể ta cảm nhận được, những thứ tinh thần ta cảm nhận 

được là đêm ngày bất an. Tám loại khổ này mọi người đều có, đặc biệt rõ ràng là ở 

những người giàu có, đại phú đại quý. Ngũ ấm xí thạnh của họ rất nghiêm trọng, suy 

tính thiệt hơn, không đạt được thì phải nghĩ hết cách để đạt được, sau khi đạt được lại 

sợ mất đi. Tuổi thì ngày một lớn mà lại sợ già chết. Tham sống sợ chết, nên suy nghĩ lo 

lắng nhiều hơn người khác. Đêm về ngủ không ngon giấc, phải uống thuốc ngủ, không 

thiếu ngày nào. Chính mắt tôi nhìn thấy. 

Phú  ông  của  cải  đến  vạn  ức,  nhưng  mỗi  đêm  phải  uống  thuốc  ngủ.  Họ  không  có 

niềm vui, sự nghiệp kinh doanh quá nhiều, không có thời gian nghỉ ngơi, khổ đến già 

chết.  Trong  đời  tôi  chỉ  nhìn  thấy  một  người  có  phước  báo,  cư  sĩ  Trần  Quang  Biệt  ở 

Singapore. Đây là một ngân hàng gia, kinh doanh rất nhiều ngành nghề, chức vụ rất 

546  Tập 331 



nhiều như tổng giám đốc, giám đốc đại loại như vậy. Quý vị biết cuộc sống ông ta rất 

bận  rộn,  biết  bao  nhiêu  là  việc.  Lúc  bị  bệnh,  không  đi  làm  được,  phải  ở  nhà  dưỡng 

bệnh. Nhà của ông rất lớn, như hoa viên vậy. Ở Singapore có nhà như vậy, không phải 

người bình thường có thể ở được. Nhà ông ta trị giá phải mười ức, tiền Singapore. Ông 

ta  ở  nhà  dưỡng  bệnh  liền  nghĩ  đến  nghe  kinh.  Ông  là  người  quy  y  Tam  Bảo,  nhưng 

không biết Phật Giáo là gì. Đến khi bị bệnh mới có thời gian muốn nghe kinh, và tìm 

cư sĩ Lý Mộc Nguyên. Ông Lý đến tìm tôi, tôi nói được. Đem đĩa kinh chúng tôi giảng, 

từ chổ đơn giản nhất, thấp nhất cho ông ta nghe. Ông ta mỗi ngày nghe tám tiếng đồng 

hồ. Thật hiếm có, nghe hai năm ông ta đã hiểu, và biết niệm Phật. 

Chúng tôi tin rằng ông ta thật sự đã có nắm bắt. Ông ta nói với Lý Mộc Nguyên, 

ông ta muốn vãng sanh. Quý vị xem, nằm trên giường bệnh nghe kinh suốt hai năm, 

một ngày tám tiếng đồng hồ, Ngoài giờ nghe kinh ra còn lại là niệm Phật. Ông Lý nói 

với ông ta, ông không được đi. Ông đi rồi không có người kế thừa. ngôi nhà này không 

duy trì được. Ông bị bệnh cũng không sao, chỉ cần ông cứ nằm đây. Cư Sỹ Lâm làm 

đương gia sư quản lý cho, chỉ cần có tiếng của ông. Tốt! Đây là sanh tử tự tại, lại sống 

thêm hai năm. Hai năm cuối này nghe tôi giảng kinh Vô Lượng Thọ, chuyên tâm niệm 

Phật, biết trước giờ chết. 

Một hôm, ông ta ghi trên mảnh giấy ngày tháng, viết mười mấy hai mươi lần giống 

nhau. Không ai dám hỏi ông ta, chính là ngày đó ông ta vãng sanh. Cách ngày ông ta 

vãng sanh khoảng ba tháng. Ba tháng trước ông ta đã biết được ngày đó. Biết trước giờ 

chết. Trước khi chết một ngày đã tìm tôi quy y Tam Bảo cho ông ta, chính thức quy y 

Tam Bảo. Lúc bệnh nặng, vừa đúng có lớp bồi dưỡng. Lớp bồi dưỡng nhân tài hoằng 

pháp. Trong lớp cử bốn người làm một tổ nhỏ, luân phiên trợ niệm cho ông suốt 24 giờ 

không ngừng nghỉ. Sau khi vãng sanh, ban trợ niệm này vẫn niệm cho ông ta suốt 24 

giờ. Các bạn đồng học về đến Cư Sĩ Lâm, đột nhiên bị ám, cô gái bị ám đó tên Đỗ Mỹ 

Tuyền, là cư sĩ Trần Quang Biệt_Ông ta là hội trưởng ở Cư Sĩ Lâm_oán thân trái chủ 

của ông ta có mấy trăm người, đều theo các vị pháp sư đến Cư Si Lâm. Thần Hộ Pháp 

ở Cư Sĩ Lâm để họ vào. Họ mới nói với mọi người, họ rất thích ông hội trưởng của Cư 

Sĩ Lâm đến thế giới Cực Lạc_vãng sanh. Họ muốn học Phật, muốn quy y, muốn nghe 

kinh. 

Lúc  đó  tôi  đang  giảng  kinh  tại  HongKong,  họ  gọi  điện  thoại  nói  với  tôi,  tôi  nói 

được. Lập tức làm lễ quy y u minh cho họ. Họ muốn nghe kinh Địa Tạng, nghe thập 

thiện nghiệp đạo, muốn nghe hai bộ kinh này. Tôi nói, băng ghi âm của hai bộ kinh này 

Tập 331  547 



phải ngày đên 24 tiếng không ngừng mở cho họ nghe. Muốn họ đến giảng đường họ 

không dám đi. Họ nói giảng đường điện quá sáng, họ không vào được. Nên muốn ở 

trai đường, ở nhà ăn. Ở nhà ăn đặc biệt đặt hai giá ti vi máy móc. Mở suốt một tháng 

thì họ đi. Đây là chứng minh, oán thân trái chủ của ông ta chứng minh, hội trưởng Cư 

Sĩ Lâm thật sự đã vãng sanh. Đắc lực trong những năm cuối đời bị bệnh, ông ta mới 

thật  sự  nhận  thức  được  Phật  Pháp.  Tuy  trước  đây  làm  hộ  pháp  cho  đạo  Phật,  nhưng 

Phật pháp là gì ông ta không biết. Thật có phước báo! 

Bệnh nằm trên giường bốn năm, chúng tôi cũng biết, hai năm ông ta có thể vãng 

sanh. Hai năm sau là ông ta lưu lại thế gian để giúp Cư Sĩ Lâm, để chứng minh cho 

chúng ta. 

 “Thử thổ bát khổ giao tiên”. Thử thổ là hiện tại chúng ta đang nơi thế giới ta bà này, 

nơi địa cầu này. Đặc biệt là ngay trước mắt, cuộc sống của chúng ta thật sự là bị tám 

khổ  thiêu  đốt.  “Bỉ  thổ  vĩnh  ly  chư  khổ”.  Quý  vị  thử  nghĩ  xem,  thế  giới  Cực  Lạc  có 

những thứ khổ này chăng? “Sớ Sao viết, bỉ quốc liên hoa hoá sanh, tắc vô sanh khổ”. 

Họ không phải là mẫu thân mang thai, không phải là do từ bào thai sanh ra, mà hoa sen 

hoá sanh ra. Nên không có khổ khi ở trong thai. “Hàn thủ bất thiên, tắc vô lão khổ”. 

Tục  ngữ  thường  nói  trường  sanh  bất  lão,  người  ở  thế  giới  Cực  Lạc  có  tuổi  thọ  vô 

lượng, nên không nhìn thấy họ già yếu. Vì thế họ không có lão khổ.  “Phân ly phân 

 đoạn”,  chính là chỉ phần đoạn sanh tử, họ không có bệnh khổ. Chưa từng nghe qua thế 

giới  Cực  Lạc  có  người  nào  bị  bệnh,  chưa  nghe  qua.  Ở  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc 

không có bệnh viện, không có nghề bác sĩ, vì không có bệnh nhân. 

 “Thọ mạng vô lượng”, họ không có tử khổ. Không có phụ mẫu vợ con, không có ái 

biệt  ly  khổ.  Thế  giới  Cực  Lạc  không  có  thân  tình,  đều  do  hoa  sen  hoá  sanh.  Chư  vị 

thượng  thiện  nhơn  đều  câu  hội  tại  một  chỗ,  không  có  oán  tắng  hội  khổ.  Chúng  ta 

thường tiếp xúc đều là Chư Phật Bồ Tát. Chúng ta cùng sống với những vị này, nên ta 

không có oán tắng hội khổ.  “Sở dục tự chí, vô cầu bất đắc khổ”. Những thứ trong tâm 

mong cầu, tự nhiên đều hiện trước mắt. Giới khoa học gọi đây là sự chuyển biến giữa 

năng lượng và chất lượng. Mỗi người ở thế giới Cực lạc đều là nhà khoa học hàng đầu. 

Những thứ họ muốn, năng lượng sẽ biến hoá ra để họ thọ dụng. Khi không cần, thì vật 

chất chuyển biến thành năng lượng, nên không thấy nữa. Nên họ không cần thu dọn. 

Khách đến, ý niệm vừa khởi lên thì nhà khách đã sắp đặt xong. Khi khách đi, thì 

những vật dụng trong nhà ăn hoàn toàn biến mất, sạch sẽ không nhiễm chút dơ nào. Tự 

tại biết bao! Đây là ở thế giới tây phương Cực Lạc.  “Quán chiếu không tịch, tắc vô ngũ 

548  Tập 331 



 ấm thạnh khổ” . Giống như Quán Thế Âm Bồ Tát nhìn thấy ngũ uẩn đều không, nên 

không có ngũ ấm xí thạnh khổ. Thế giới tây phương Cực Lạc và thế giới này của chúng 

ra so sánh, thì nên về đó sớm, càng sớm càng tốt. Đi trễ một ngày thì ở đây chịu thêm 

một ngày bị tám khổ nung nấu. Sớm một ngày đến thế giới Cực Lạc, thì sớm một ngày 

được hưởng thụ niềm vui và an lạc tột cùng của Thế giới tây phương. Nên người tin 

tưởng thì họ có phước. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây thôi. 



----------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 332 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 19 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải”, trang 388, hàng thứ hai, bắt  đầu xem từ đoạn “chư nạn”. Ở 

trước chúng ta đã học qua “Tam khổ bát khổ”, bây giờ xem “bát nạn”. Chư nạnchỉ cho 

bát nạn . Vị kiến Phật văn pháp hữu chướng nạn, hựu danh bát vô hạ, vị vô hữu nhàn 

 hạ  dĩ  tu  đạo  nghiệp  dã”.  Trong  pháp  Đại  thừa,  “nạn”  tức  chỉ  cho  tai  nạn,  tai  nạn 

nghiêm trọng nhất, tai nạn lớn nhất không thuộc về thiên nhiên và con người. Hiện nay 

xã hội loạn động, trên trái đất thiên tai dồn dập, rất nhiều người hoảng hốt lo sợ, điều 

này trong giáo lý đại thừa, xem là việc nhỏ. Thật sự đó chỉ là những chuyện ngoài da. 

Vậy thì cái gì mới là đại nạn? Chúng sanh trong thế gian này không có cơ hội gặp Phật, 

nghe Pháp, đó mới là đại nạn không gì sánh bằng. Vì sao phải nói như vậy? Chúng ta 

phải  nghĩ  đến  hai  câu  Đức  Phật  thường  nói  trong  kinh  điển:  “thân  người  khó  được, 

Phật Pháp khó gặp”. Không nghe Phật Pháp tức là đã gặp đại nạn rồi. Vì Phật pháp có 

thể giúp chúng ta liễu sanh thoát tử, vĩnh viễn thoát khỏi lục đạo luân hồi. Trong thế 

gian và trong mười pháp giới, lợi ích này là điều thù thắng không gì sánh bằng. Chư 

Phật  Bồ  Tát  thị  hiện  trong  thế  gian,  chưa  từng  gián  đoạn.  Được  thân  người  nhưng 

không nghe được Phật Pháp thì đó gọi là gặp nạn. Chư Phật Bồ Tát từ bi, trong sáu nẻo 

bất luận ở nẻo nào các ngài cũng đều hiện thân, vô cùng từ bi. Nhưng trong cõi người 

Tập 332  549 



nghe pháp tu hành chứng quả là dễ nhất. Đây là chỗ đáng quí của thân người. Các cõi 

khác khó hơn cõi người. Nhưng nay tại thế gian này đã thay đổi rồi, thay đổi đến vô lý, 

thay đổi đến không thể tưởng được. Ngày nay chúng ta thường nghe nói, cõi ma quỷ 

nghe pháp tu hành còn dễ hơn là cõi người, cõi súc sanh nghe pháp tu hành cũng dễ 

hơn là cõi người. Nói cách khác, câu nói này rất là khó nghe, vậy người không bằng 

quỷ, người không bằng súc sinh rồi. 

Kinh này đức Thế Tôn nói từ ba ngàn năm trước,  Ngài nói cho con người nghe, chứ 

không phải nói cho quỷ hay cho súc sinh nghe. Chúng ta nên hiểu ý này. 

Gặp  Phật,  Phật  không  còn  tại  thế  nữa,  có  thể  nhìn  thấy  tượng  Phật,  có  thể  nghe  đến 

danh  hiệu  Phật  Bồ  tát,  đó  là  người  có  phước  rồi.  Người  vô  phước  thì  suốt  đời  này 

không nhìn  thấy  hình  tượng  Chư  Phật  Bồ  tát,  cũng  không  nghe  được  danh  hiệu  Phật 

Bồ tát. Điều này cũng là sự thật vậy. Việc này ngay trước mắt. Chúng ta ở trong thành 

phố nhỏ này, ở đây đã mười năm rồi, các vị đi loanh quanh trong thành phố này nhìn 

xem,  trong  thành  phố  này  được  bao  nhiêu  người  nhìn  thấy  hình  tượng  Phật  Bồ  tát, 

được bao nhiêu người nghe được danh hiệu Phật Bồ tát? 

Học viện Tịnh Tông tại thành phố này đã mười năm rồi, tối thứ bảy hàng tuần chúng 

tôi đều tổ chức buổi tiệc ấm cúng, cúng dường miễn phí, tiếp đãi bạn bè đến học viện 

tham dự. Họ có phước đến được đây, nhìn thấy tượng Phật, nghe được danh hiệu Phật. 

Đó là “ nhất lịch nhĩ căn, vĩnh vi đạo chủng”. Người ở thành phố này có phước lắm, 

mười năm rồi chưa gián đoạn. Cho nên ở thành phố này người nhìn thấy tượng Phật 

cũng nhiều, người nghe được danh hiệu Phật Bồ tát cũng nhiều. Còn một số ít thường 

tham gia thời khóa sáng tối của chúng tôi, đến học viện làm công quả. Theo Pháp Đại 

thừa mà nói, thiện căn phước đức nhân duyên của họ không thể nghĩ bàn. Vậy thì có 

chướng ngại khi thấy Phật nghe pháp chính là gặp nạn vậy. 

Chướng ngại từ đâu mà có? Rất nhiều nhân tố, rất phức tạp. Suy cho cùng thì vấn đề 

vẫn là phát xuất từ bản thân mình thôi. Bản thân thế nào? Trong đời quá khứ nếu gặp 

rồi, hủy báng Phật pháp, chướng ngại Phật Pháp, đó là nhân gây tạo từ quá khứ, đời 

này quả báo xuất hiện, nhân chúng ta tạo trong kiếp này, đời sau nhất định quả báo sẽ 

đến, nghiệp nhân quả báo chẳng mảy may sai khác. Thấy Phật nghe pháp sinh tâm vui 

mừng,  sinh  tâm  cung  kính.  Tiến  thêm  bước  nữa  có  thể  hộ  trì  Phật  Pháp,  người  này 

phước báo vô cùng, phước báo này thật lớn lao ! 

Chư Phật Bồ tát đại triệt, đại ngộ, giác ngộ không mê mờ. Các Ngài xuất hiện tại thế 

gian này, làm gương cho chúng ta noi theo, đại đa số đều thị hiện xuất gia tu hành, khai 

550  Tập 332 



ngộ chứng quả. Các ngài thị hiện những hình tượng này cho chúng ta thấy. Chúng ta 

thấy rồi hiểu rõ, giác ngộ, y giáo phụng hành. Đặc biệt là nhân duyên thù thắng, quí vị 

có thể gặp được Tịnh Tông , có thể gặp được “kinh Vô Lượng Thọ”, đó mới là hi hữu. 

Đến nay bản kinh “ kinh Vô Lượng Thọ” được cư sĩ Hạ Liên Cư hội tập. Cư sĩ này là 

người như thế nào? Có người thông linh nói với tôi rằng, cư sĩ Hạ Liên Cư là hiện thân 

của Bồ tát Phổ Hiền. Không bàn thật giả, tỉ mỉ quan sát sinh thời của Hạ lão cư sĩ, dùng 

mười  đại  nguyện  vương  để  đối  chiếu,  ngài  giống  hay  không?  Nếu  như  có  vài  phần 

giống, thì ít nhất ông cũng học tập Bồ tát Phổ Hiền. Bồ tát Phổ Hiền có 51 cấp bậc:  

Thập tín Phổ Hiền Bồ tát, Thập trụ Phổ Hiền Bồ tát, Thập hạnh, thập hồi hướng, thập 

địa, đẳng giác diệu giác, 52 cấp bậc. 

Như vậy chúng ta có thể nói nhất định ông là Bồ tát Phổ Hiền. Nhưng ông thuộc cấp 

bậc  nào?  Có  thể  hội  tập  văn  bản  tốt  như  vậy  lưu  truyền  cho  đời  sau,  độ  chúng  sanh 

chín ngàn năm mạt pháp. Như vậy xem ra lý đương nhiên, ông thuộc đẳng giác Bồ tát. 

Không dám nói là Diệu Giác Phổ Hiền, ít nhất cũng là Đẳng giác Phổ Hiền. Chúng ta 

nên có lòng tôn trọng vị cư sĩ này vậy. Nên sanh tâm cung kính để học tập. Rốt cuộc 

ông là người như thế nào? Chúng ta sanh đến thế giới Tây phương Cực lạc gặp mặt sẽ 

biết. Ở đây không nên đoán bậy, không nên suy nghĩ lung tung. Ở đây chư vị Tổ sư gợi 

ý cho chúng ta, chúng ta đã rõ rồi. Trong cuộc sống hàng ngày, nhìn thấy người khác 

làm việc tốt, lợi ích xã hội, lợi ích chúng sanh, nhất định không nên làm chướng ngại 

họ. 

Vì sao vậy? Quí vị muốn làm chướng ngại họ, bản thân quí vị trong tương lai đời đời 

kiếp kiếp sẽ có người chướng ngại quí vị nghe Pháp gặp Phật. Nhân quả báo ứng mà! 

Thấy người làm việc xấu, làm việc tàn nhẫn không có tính người, có thể làm chướng 

ngại họ, làm cho họ không thể thành tựu; Họ làm việc tốt, thì không thể chướng ngại 

họ, quyết định không thể ghanh tị trở ngại. Người khác làm việc tốt phải tùy hỉ công 

đức. Họ làm việc không tốt có thể trở ngại họ. Hiểu được nhân quả, quí vị sẽ tu hành; 

không hiểu nhân quả quí vị sẽ không biết tu. 

Ngày  nay  Phật  pháp  suy  tàn  đến  cực  điểm.  Bắt  đầu  suy  tàn  từ  khi  nào?  Tìm  nguyên 

nhân,  nguyên  nhân  xuất  phát  từ  đâu?  Tôi  đọc  sách  đời  nhà  Thanh,  giống  như  Tăng 

Quốc Phan tiên sinh, Tăng Quốc Phan tiên sinh cách chúng ta ngày nay 200 năm. 200 

năm trước, ở thời điểm đó chính là thời Thái hậu Từ Hy chấp chính, Thái hậu Từ Hy vì 

thỏa mãn dục vọng của bản thân đã coi thường Phật Pháp, coi thường giáo dục truyền 

thống xưa. Cổ nhân thường nói “thượng hành hạ hiệu”. Người lãnh đạo quốc gia không 

Tập 332  551 



tôn trọng văn hóa truyền thống, xem thường Phật giáo, kẻ dưới sẽ bắt chước, tâm tôn 

trọng Phật Pháp dần dần sẽ lạnh nhạt. 

Đến giữa năm Dân quốc thì tôn sùng tây học. Người nước ngoài xâm lược. Thấy vũ 

khí  tiên  tiến  của  người  ta,  dù  áo  giáp  cứng,  binh  khí  sắc  bén,  Mãn  Thanh  cũng  chịu 

không  nổi  một  đòn  của  họ.  Có  rất  nhiều  người  học  hành  đã  hiểu  nhầm,  cho  rằng 

nguyên nhân Trung Quốc suy yếu là do truyền thống văn hóa, là do đại thừa Phật giáo. 

Cho nên coi những điều này là mê tín, phá trừ mê tín, không cần Phật Pháp, học theo 

Tây Phương. Đây là nhân tố trước mắt làm xã hội động loạn. Tạo ra tội này thật là sâu 

nặng, thật là to lớn quá. Các đời đế vương tạo nhiều trọng tội, hơn nửa số đó đều ở địa 

ngục.  Chúng  ta  cẩn  thận  quan  sát  xem,  một  vị  đế  vương  khai  quốc,  giết  rất  nhiều 

người, nghiệp sát quá nặng; một vị là hoàng đế cuối triều, một người đầu một người 

cuối, nghiệp chướng sâu nặng, thật không đáng. Họ có phước báo lớn, nhưng không có 

trí huệ. Cho nên mới tạo ra những tai họa này, tạo ra các nghiệp chướng sâu nặng như 

vậy, phải chịu khổ báo trong ba đường. 

“Tám loại vô hạ” . “Vô hạ” nghĩa là gì? Vô hạ có nghĩa là không có thời gian rảnh rỗi, 

không  có  lúc  nhàn  rỗi.  Họ  bận  rộn  tạo  nghiệp,  không  biết  cách  tu  đạo,  tu  thế  gian 

Thánh  hiền  đại  đạo.  Nếu  có  thể  tu  tập  Thánh  hiền  đại  đạo  của  thế  gian,  quả  báo  là 

phước báo nhân thiên, cũng xem như  tốt  lắm rồi. Nhưng họ cũng không thể ra khỏi 

luân hồi sáu nẻo. Phước báo nhân thiên là vô thường, người không thể ra khỏi luân hồi 

thì không thể tránh khỏi chịu khổ. 

Vậy tám nạn dưới đây, ba điều trước chính là ba đường ác. Trong “ Viên Trung Sao” 

nói về tám nạn, đây là đại Sư U Khê nói vậy. 

Nạn thứ nhất là “địa ngục nạn” , đọa địa ngục tức là gặp nạn rồi. Vì sao vậy? Trong địa 

ngục, đêm dài tăm tối, chịu khổ không ngớt, trở ngại về việc gặp Phật nghe pháp. Bốn 

chữ “kiến Phật văn Pháp” này rất quan trọng. Quí vị học Phật, thời đại ngày nay, khoa 

học kỹ thuật tiến bộ, rất thuận tiện, tượng Phật không thể rời xa, bất luận ở đâu, nên 

mang tượng Phật bên người. Đi du lịch ở trong khách sạn thì dâng tượng Phật lên, quí 

vị luôn thấy Phật, mở kinh Phật ra, sớm tối đứng trước tượng Phật tụng một bộ kinh, 

tụng một bộ “Kinh Vô Lượng Thọ”, hay tụng một bộ “Kinh A Di Đà” đều tốt. 

Tôi nghe nói từ hôm nay trở đi các bạn Đông Bắc, mỗi tháng, hôm nay là 15 âm lịch, 

ngày  15  mỗi  tháng  mọi  người  cùng  nhau  niệm  một  ngày  một  đêm  24  tiếng  đồng  hồ 

danh  hiệu  Phật,  tốt  lắm!  Mỗi  tháng  một  ngày,  liên  tục  niệm  danh  hiệu  Phật  24  tiếng 

đồng hồ không gián đoạn. Trước khi niệm danh hiệu Phật, tốt nhất tụng một bộ “ Kinh 

552  Tập 332 



Vô  Lượng  Thọ”.  Kinh  văn  “  Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  dài,  tụng  một  biến  khoảng  một 

tiếng đồng hồ. Mục đích là gì? Định tâm trở lại, điều này rất quan trọng, 24 tiếng đồng 

hồ niệm danh hiệu Phật không gián đoạn, không hoài nghi, không tạp niệm, công đức 

này lớn lắm! 

Nếu  mỗi tháng hai lần, các vị nên chọn ngày  mồng một và ngày rằm, dùng hai ngày 

này,  chọn  ngày  15 cũng  được,  chọn  ngày  mồng  một  cũng  được,  đem  công  đức  niệm 

Phật này hồi hướng cho chúng sanh khổ nạn trên toàn thế giới, hồi hướng cho trái đất, 

mong rằng trái đất này không còn thiên tai, hi vọng chúng sanh có thể lìa khổ, được an 

vui. Tâm này tương ứng với tâm của đức Phật. Suốt đời không gián đoạn như vậy tốt 

biết bao! Có bạn bè đồng tu, mọi người hãy cùng nhau niệm, không có bạn đồng tu thì 

niệm một mình, đồng nghĩa với việc mỗi tháng đóng cửa một ngày. Trong ngày niệm 

Phật này nên buông bỏ tất cả, điện thoại bàn cũng gác lại, điện thoại đi động cũng tắt 

luôn, không nên để cho bất cứ điều gì quấy rầy. Phương pháp này rất tốt. Làm thế nào 

để hóa giải những đại nạn ngày nay? Làm thế nào mới  có thể tiêu trừ được? Chỉ có 

niệm Phật. Niệm Phật cũng phải biết cách niệm, nhất định phải tuân thủ nguyên tắc mà 

Bồ Tát Thế Chí đã chỉ dạy cho chúng ta. Tức “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục”. 

Nhiếp  sáu  căn  tức  là  buông  bỏ  tất  cả  các  duyên,  đối  với  tất  cả  các  pháp  thế  gian  và 

pháp xuất thế gian thì mắt không thấy, tai không nghe. 24 tiếng đồng hồ chỉ có niệm 

Phật. Chuẩn bị một ít đồ điểm tâm, đặt ở bên cạnh, khi bụng thật sự đói rồi thì ăn một 

ít. Duy trì trong thời gian niệm Phật ở niệm Phật đường không bị đói quá hay no quá. 

Ăn  no  quá  sẽ  bị hôn  trầm,  sẽ  ngủ gục.  Nếu  đói  quá  sẽ  lo  lắng,  không  tiếp tục  niệm 

được nữa. Tinh thần sẽ không định được, cho nên duy trì trạng thái không đói không 

no. Hơi đói  rồi, ăn một  ít bánh bao, uống ngụm nước, 24 tiếng đồng hồ không ngủ. 

Đông người cùng nhau niệm, phải có một hai vị hộ pháp, ở bên ngoài chăm sóc cho quí 

vị,  ngăn  không  cho  người khác  đến  quấy  rầy.  Giống  như nhập  thất  vậy,  có  người  hộ 

thất, công đức không thể nghĩ bàn. 

Nếu các bạn đồng tu các nơi của Tịnh Tông đều có thể áp dụng phương pháp này, thế 

giới này đã được cứu rồi. Ngay các nhà khoa học cũng hiểu, năng lượng của ý thức tập 

thể rất lớn. Thiện nghiệp của việc niệm Phật tập thể của các bạn đồng tu Tịnh Tông, có 

thể tiêu trừ ác nghiệp, có thể hóa giải thiên tai. Chúng ta phải thật làm, chắc chắn công 

sức không uổng phí đâu. Nạn địa ngục không phải là khổ nạn ở địa ngục, mà là nói ở 

địa ngục không có cơ hội gặp Phật nghe Pháp, nạn này thật là lớn. Khổ địa ngục không 

tính là nạn. Chư Phật Bồ tát thấy rất thật, rất thấu đáo, phàm phu không hiểu. Tu phước 

Tập 332  553 



tu  huệ,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn, chẳng  có  pháp  môn  nào  có  thể  sánh bằng pháp 

niệm  Phật.  Điều  này  chẳng  có  ai  biết,  cũng  chẳng  có  ai  nói.  Nhưng  trong  kinh  điển 

Đức Phật nói rất rõ, số lần giảng trong “Kinh Vô Lượng Thọ” đặc biệt nhiều. Chúng ta 

tụng kinh lơ đễnh sơ suất, hấp tấp tụng qua, không thận trọng thể hội. 

Về khổ địa ngục, chúng ta xem trong “Kinh Địa Tạng”, các vị trong học viện chúng ta 

biên tập một bộ “Chư Kinh Phật Thuyết Địa Tạng Tập Yếu”. Trong này có 25 bộ kinh 

luận, Phật giảng về tình huống địa ngục rất tỉ mỉ, đặc biệt là vấn đề nhân quả. 

Vì sao có cái địa ngục này? Đức Phật đã nói ra nguyên do của nó. Quí vị tạo nghiệp 

như thế nào liền biến ra địa ngục như vậy. 

Nói cho quí vị nghe, địa ngục không có số lượng, mà là vô lượng, vô biên, vô tận, vô 

số. Vì sao vậy? Vì nó biến hóa theo tâm, tùy theo tâm bất thiện mà có. 

Nói cách khác, mỗi ngày đều có địa ngục mới xuất hiện. Những tâm niệm sai khác của 

quí vị sẽ có những địa ngục khác nhau xuất hiện. Thời xưa không có địa ngục nổ hạt 

nhân, ngày nay đã có rồi. Thời xưa không có địa ngục sinh học, nay cũng có rồi. Vậy 

chúng ta có thể nghĩ rằng, ngày nay phụ nữ phá thai, chắc chắn ngày nay tại địa ngục 

sẽ có hình phạt mới của địa ngục phá thai. Nếu quí vị đến đó, mỗi ngày phá thai, mỗi 

ngày phá một vạn lần, làm cho bạn chịu tội khổ này, chắc chắn như vậy. Trong “Hoàn 

Nguyên Quán” quốc sư Hiền Thủ nói với chúng ta rằng “xuất sanh vô lượng”, địa ngục 

ly kỳ cổ quái nhiều lắm, nhiều lắm. Con người không nên có ác niệm, không nên có ác 

khẩu, không nên có ác hạnh. Hễ một khi quí vị đã tạo những nghiệp này, nhất định sẽ 

có quả báo địa ngục. 

Quí  vị  tạo  khẩu  nghiệp  liền  có  địa  ngục  kéo  lưỡi.  Những  điều  này  đều  là  chân  thật, 

không phải là hư dối đâu. Không ngừng chịu khổ, khổ này vẫn chưa phải thật là khổ. 

Vậy thật sự khổ là  gì? Đó là quí vị không thể gặp Phật, không nghe được pháp. Nói 

cách  khác,  tức  là  quí  vị  đã  làm  mất,  làm  đứt  nhân  duyên  để  vãng  sanh  thành  Phật. 

Không nghe pháp, vĩnh viễn sẽ mê mờ điên đảo. 

Phật xuất thế, như Đức Phật Thích Ca Mâu Ni xuất thế, ân đức lớn nhất đối với nhân 

gian là gì? Đó không phải là thân giáo, vì thân giáo thì khi Ngài nhập diệt rồi, thân giáo 

sẽ không còn nữa. Chỉ có người đương thời mới đạt được lợi ích, còn hậu thế sẽ không 

hưởng được lợi ích đó. Tôi nói cho chư vị nghe, đó chính là ngôn giáo. Kinh điển lưu 

truyền cho hậu thế, đời đời kiếp kiếp đều có thể thấy được, đều có thể đọc được. Đây là 

công đức số một khi Chư Phật Bồ Tát xuất thế. 

554  Tập 332 



Năm xưa khi ngài Ấn Quang Đại sư còn tại thế, ngài thị hiện cho chúng ta, suốt đời 

ngài đem toàn bộ đồ cúng dường cho tứ chúng đồng tu để lưu thông pháp bảo, đem ấn 

tống  kinh  sách  hết,  chủ  yếu  là  kinh  sách,  thứ  đến  là  sách  thiện,  khuyên  làm  thiện. 

Trong đó sách khuyên làm thiện, Ngài in nhiều nhất. Ba loại sách Ngài in: loại thứ nhất 

là “ Liễu Phàm tứ huấn”, loại thứ hai là “Thái Thượng Cảm ứng Thiên Hội Biên”, loại 

thứ  ba  là  “An  Sĩ  Toàn  Thư”.  Năm  1977,  lần  đầu  tiên  tôi  giảng  kinh  tại  Hồng  Kông. 

Nhận lời mời của những pháp sư xuất gia và cư sĩ Hồng Kông đến Hồng Kông giảng 


“Kinh Lăng Nghiêm”. Lần đó tôi ở lại Hồng Kông bốn tháng, ở lại tại thư viện Trung 

Hoa Phật Giáo của Pháp Sư Đàm Hư. Ở đây lưu giữ tương đối hoàn chỉnh sách thiện 

và kinh luận của Hoằng Hóa Xã xuất bản. Chính là kinh sách của Ngài Ấn Quang in 

ấn. Thầy giáo của tôi Lão cư sĩ Lý Bính Nam là học trò của Pháp Sư Ấn Quang. Cho 

nên chúng tôi với Pháp Sư Ấn Quang có mối liên hệ, có được mối quan hệ thân mật 

với nhau. Có cảm tình sâu đậm với Pháp Sư Ấn Quang, cho nên đối với kinh sách của 

Hoằng  Hóa  xã  cũng  đặc  biệt  có  cảm  tình.  Tôi  cẩn  thận  lật  mở  những  kinh  sách  này. 

Nhìn thấy trong trang bản quyền có in ba loại sách này. Tôi thống kê sơ bộ chúng lại, 

được hơn 3 triệu quyển. Vào thời đại đó với số lượng sách lớn như vậy, chúng tôi đều 

sững sờ. Vì sao Pháp Sư  Ấn  Quang in ba loại sách này nhiều đến vậy? Vào  thời đại 

những  năm  1977,  lòng  người  thuần  hậu,  lòng  lương  thiện  so  với  lòng  người  bây  giờ 

lớn hơn rất là nhiều. 

Lúc Pháp Sư Ấn Quang còn tại thế là thời kỳ kháng chiến, lòng người càng thuần hậu, 

chất phác. Ba loại sách này Pháp Sư Ấn Quang lại in nhiều như vậy, chúng ta không 

hiểu được dụng ý của Ngài. Bây giờ tôi hoàn toàn hiểu rõ, khuyên người làm thiện là 

cứu độ nhân thế. Ba loại sách này tuy không phải là kinh sách Phật giáo nhưng nó là 

gốc  rễ  của  Phật  Pháp.  Ba  loại  sách  này  đều  chú  trọng  đến  vấn  đề  Nhân  quả.  “  Liễu 

Phàm Tứ Huấn” nói về nhân quả, làm thiện được quả bảo thiện, làm ác chịu quả báo 

ác.  “  Cảm  Ứng  Thiên”  hoàn  toàn  nói  về  nhân  quả.  “  An  Sĩ  Toàn  Thư”  cũng  không 

ngoại  lệ.  Một  nửa  trước  “  Văn  Xương  Đế  Quân  Âm  Trắc  Văn”,  phần  sau  là  “Vạn 

Thiện Tiên Tư”, khuyên không nên sát sanh, nói về nhân quả của giới giết hại. “ Dục 

Hải Hồi Cuồng” nói về nhân quả của tà dâm. Thiên cuối cùng số lượng không nhiều, 

nói về “Tây Quy Trực Chỉ”, khuyên mọi người niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

Pháp Sư Ấn Quang tán thán “ An Sĩ Toàn Thư”, sách do cư sĩ Chu An Sĩ biên tập được 

xưng là sách hiếm đệ nhất trong một trăm năm cận đại. Điều kỳ tích này là hiếm có 

khó được. Thông thường người tại gia học Phật có thể nương theo bộ kinh này mà học 

Tập 332  555 



tập.  Nhất  định  sẽ  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  nhất  định  sẽ  tăng  trưởng  phước  huệ,  nhất 

định sẽ được vãng sanh Tịnh Độ. 

Lúc tôi mới học Phật, thích đọc sách, đọc không mệt mỏi, sau khi thư viện Hoa Tạng 

thành lập, chúng tôi đã ấn tống một số lượng lớn ba loại sách này. Chúng ta thấy năm 

xưa Đại Sư Ấn Quang còn tại thế đã lần lượt in tổng cộng ba triệu quyển. Tôi trở về 

Đài Loan đã in ba loại sách này mỗi loại 50.000 quyển. Hơn nữa ba loại sách này tôi 

đều giảng qua. Các bạn học Phật thường nên nhớ “kiến hiền tư tề”, nhìn thấy người tốt 

việc tốt, nhất định phải học tập, phải làm theo. Thấy người ác, việc ác nhất định phải 

tránh xa, không nên để trong lòng, cũng không cần bàn luận về điều đó. 

Người học Phật phải bỏ ác làm lành. Giúp những người làm những việc bất thiện, tạo 

tác nghiệp chướng biết quay đầu, điều này rất quan trọng! Anh ta làm việc sai trái, anh 

ta sẽ chịu một số quả báo, chịu khổ. Chỉ cần họ có thể sám hối, biết mình sai rồi, thì 

chúng ta nên giúp đỡ họ. 

Tội ác nặng nhất là làm cho hai trăm năm sau vào ngày này xã hội bất ổn, thế giới tai 

ương. Từ Hi Thái Hậu phải chịu trách nhiệm. Bà ta thật tội nghiệp, bà ta ở địa ngục rồi, 

chẳng ai cứu bà ấy cả. Nghiệp chướng bà ta tạo ra nặng lắm, quá đáng lắm. 

Vậy  chúng ta nghĩ đến trong “Kinh Vô Lượng Thọ”, tâm của Phật A Di Đà  là tất cả 

chúng sanh đều thành Phật. Thật là đại từ đại bi, bình đẳng nhiếp thọ tất cả chúng sanh. 

Cho  nên  ngày  hôm  qua  tôi  nghĩ  rằng,  phải  lập  bài  vị  cho  những  người  này,  tại  đạo 

tràng này siêu độ cho họ. Giúp họ quay đầu là bờ. 

Thứ hai là cõi súc sanh. “súc sanh nạn” là nạn thứ hai trong “tám nạn”. Trong cõi súc 

sanh, chịu khổ vô cùng, không thể gặp Phật nghe Pháp. Nên gọi là nạn súc sanh, cũng 

vì  nó  có  nghiệp  chướng  vậy.  Nó  không  có  cách  nào  gặp  Phật  nghe  pháp.  Cho  nên 

chúng ta hiện nay cũng tán thành việc kiến lập tượng Phật trong sân vườn. Có người 

tặng  tôi  một  pho  tượng  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  rất  lớn.  Tôi  đặt  tượng  tại  đạo  tràng 

HướngTiểu Lợi ở Thâm Quyến, dựng một cái đình nhỏ ở trong vườn, không nên để Bồ 

Tát phải dầm mưa, cho nên làm cái đình đó, tượng Bồ Tát thờ ở trong đó. Hình như là 

Tam diện Quan Âm. Dựng ở ngoài vườn để làm gì? Để cho loài chim nhỏ, chim nhỏ là 

loài súc sanh, nó cũng có thể gặp Phật. Cõi ngạ quỷ cũng có thể nhìn thấy Phật, thuận 

tiện lắm. Trong chánh điện thì loài ngạ quỷ này nếu nó không được mời gọi, sẽ không 

dám vào, có thần hộ pháp, nó không vào được. Tượng Phật này thờ ở bên ngoài nó có 

thể  nhìn  thấy  được.  Hơn  nữa  tượng  Phật  dựng  ở  bên  ngoài,  người  bình  thường  bên 

ngoài, qua qua lại lại đều có thể thấy được. Chỉ cần nhìn họ thấy thì ấn tượng đó sẽ rơi 

556  Tập 332 



vào  A  lại  ya,  tức  là  gieo  được  mầm  thiện  cho  họ  rồi.  Cho  nên  bây  giờ  có  người  đề 

xướng kiến lập một pho tượng lớn ở nơi cao bên ngoài tự viện này, đó cũng là một việc 

tốt.  Chúng  tôi  cũng  không  phản  đối.  Đó  là  phổ  độ  chúng  sanh  mà.  Làm  cho  tất  cả 

chúng sanh có cơ hội nhìn thấy Phật nghe được Pháp. 

Ngày nay nghe pháp rất thuận tiện, đặc biệt là nơi có Tượng Phật. Chúng tôi dùng máy 

phát âm, không cần dùng ti vi, dùng máy phát âm  mở lớn những đĩa CD giảng kinh, 

băng cattset, nghe được âm thanh. Phương pháp này rất tốt! 

Chúng ta ngày nay  bản thân  ở trong rừng, chúng ta có rất nhiều cây ăn quả.  Ở trong 

rừng, ở trong vườn rau chúng ta mở máy niệm danh hiệu Phật, tức dùng máy niệm Phật 

mở niệm Phật, “Nam Mô A Di Đà Phật”. Những loài trùng nhỏ, chim nhỏ, những loài 

súc sanh này đều có cơ hội  nghe được. Nó  không thể nghe kinh, thì  danh hiệu Phật 

tương đối dễ vậy. Giúp nó thấy được tượng Phật, nghe được danh hiệu Phật, đó là việc 

tốt vậy. Cho nên thường nghĩ đến những chúng sanh khổ nạn này, chúng ta làm gì đó 

để giúp đỡ chúng nó. Chúng nó sẽ biết ơn. Ngày nay giúp người, người không biết cám 

ơn. Chúng ta biết rằng súc sinh, ngạ quỷ hiểu được cám ơn. Cùng kết thiện duyên với 

mọi người, đó là điều tốt. 

Cõi súc sinh, trong những nghiệp nhân làm cho đọa lạc vào cõi súc sinh, nhân tố đầu 

tiên là ngu si. Ngu si nghĩa là gì? Tức không có trí huệ, không biết thật giả. Trong vũ 

trụ này, điều gì là thật? điều gì là giả? Họ không biết được. Không biết được tà chánh. 

Thậm chí ngay cả thiện ác cũng không biết được. Thậm chí hơn nữa ngay cả lợi hay 

hại họ cũng không biết. Cái gì có lợi cho họ, cái gì có hại cho họ, họ cũng không biết 

được, thật là tội nghiệp! 

Loại chúng sanh này đọa lạc vào cõi súc sanh. Pháp thế gian xuất thế gian, đạo Thánh 

Hiền là chánh chứ không phải tà, là thật chứ không phải giả, là thiện chứ không phải 

ác. Là lợi ích chân thật, không có tai hại đối với họ, họ cũng không biết. Họ hiểu nhầm, 

họ cho là gì vậy? Danh văn lợi dưỡng, tài sắc danh thực thùy, những điều này mới có 

lợi cho họ. Họ không biết rằng những thứ đó đều là thứ đoạt mạng họ. Đều là những 

thứ đưa họ vào ba đường ác, họ không hiểu được điều đó. Đến lúc thọ  mạng đã hết, 

phước báo đã hưởng tận, đọa lạc vào ba đường rồi, hối hận cũng không kịp nữa. Đọa 

vào ba đường ác rồi càng mê mờ thêm . 

Nghiệp nhân của cõi ngạ quỷ là tham dục. Tâm tham biến thành ngạ quỷ. Chịu khổ vô 

cùng. Quỷ nhát gan, chính là quỷ gan nhỏ. Rất nhiều người sợ ma, điều đó sai rồi. Ma 

quỷ sợ người mới đúng. Ngạn ngữ thường nói rằng: “người có ba phần sợ ma, ma có 

Tập 332  557 



bảy phần sợ người”. Hiểu đạo lý này, quí vị sẽ không sợ ma nữa. Càng sợ nó, nó càng 

ức hiếp quí vị. Nó nhát gan, quí vị còn nhát gan hơn nó. Nó coi thường quí vị, mới ức 

hiếp quí vị. Ta lớn tiếng la nó, nó lập tức chạy mất. Phải hiểu được chân tướng sự thật. 

Ma quỷ thật đáng thương, thật là đau khổ. Sở dĩ quỷ bị đói, vì nó không được ăn uống. 

Giống như súc sinh vậy, đi kiếm thức ăn khắp nơi, nhưng không kiếm được.  Còn có 

loại nghiệp chướng nặng nề hơn, gọi là “Diễm khẩu quỷ”. Tìm thấy thức ăn rồi, thức 

ăn đến miệng, trong miệng nó liền bốc lửa, làm thiêu cháy thức ăn, nó ăn không được. 

Cho nên trong cõi ngạ quỷ, hơn một nửa đều sống trong cảnh đói khát. Vì thế gọi nó là 

“ngạ quỷ”. Nghiệp nhân là gì vậy? Chính vì lòng tham muốn của nó không cùng, nên 

bị quả báo như vậy. Cho nên Phật thường dạy chúng ta: “tri túc thường lạc”. Phải biết 

dừng lại. Cổ nhân thường nói “tri chỉ”. Biết đủ rồi sau đó có định, có định rồi sau đó 

mới tư duy. Tư duy đó là trí huệ, cho nên trí huệ mới khai mở. 

Cho nên trong cuộc sống hàng ngày, bất luận trên phương diện tinh thần hay vật chất, 

đều phải hiểu rõ đạo lý này, biết dừng lại đúng lúc, không nên quá đáng quá. Quá đáng 

quá, bạn thấy trong cõi ngạ quỷ đấy, nó chịu khổ vô cùng, chịu khổ vô lượng. Đó chính 

là do nó quá đáng quá. Trong cõi địa ngục tâm sân nhuế quá nhiều, oán hận, sân nhuế, 

bất bình. Trên đây giới thiệu khổ nạn trong ba đường ác. 

Thứ tư là “trường thọ thiên nạn, vị thử thiên dĩ ngũ bách kiếp vi thọ,tức sắc giới đệ tứ 

 thiền trung vô tưởng thiên dã. Ngôn Vô Tưởng giả, dĩ kỳ tâm thức bất hành, như băng 

 ngư trấp trùng. Ngoại đạo tu hành, đa sanh kỳ xứ, chướng ư kiến Phật văn pháp. ” 

Vẫn  là  câu  này,  nói  họ  gặp  nạn  tức  là  họ  không  thấy  được  Phật,  không  nghe  được 

Pháp. Do đó có thể biết được chúng ta trong kiếp này, tuy được thân người, nhưng nếu 

không thấy được Phật không nghe được Pháp, thì cũng gặp nạn rồi, đó là đại nạn của 

nhân thế. Trời long đất lở cũng chưa phải nạn. Không thấy được Phật không nghe được 

Pháp đó mới là đại nạn. Gặp Phật nghe Pháp, như pháp tu hành, thì thật ra tai nạn gì 

cũng không còn nữa. Thiên tai hoạn nạn đều không có nữa. Từ đó cho thấy, thế giới 

Tây phương Cực lạc vì sao không có tai nạn? Đức Phật A Di Đà ngày ngày giảng kinh, 

dạy  học.  Toàn  thể  cư  dân  của  thế  giới  Cực  lạc  ngày  ngày  đều  học  Phật  Pháp,  ngày 

ngày  gặp  Phật,  ngày  ngày  nghe  Pháp.  Cho  nên  cõi  đó  gọi  là  thế  giới  Cực  lạc,  ở  đó 

không có tai nạn. Đức Phật A Di Đà thần thông quảng đại, chúng sanh ở thế giới Cực 

lạc thần thông, đạo lực cũng như Đức Phật A Di Đà. Họ có năng lực mỗi ngày đều gặp 

được Phật. Đức Phật có khả năng hiện vô lượng vô biên thân. Mỗi người họ cũng có 

khả năng hiện vô lượng vô biên thân. Chẳng những thân cận Phật A Di Đà, đồng thời 

558  Tập 332 



có thể thân cận tất cả chư Phật Như Lai trong mười phương thế giới. Quí vị nghĩ xem 

họ vui biết bao! 

Cho nên trong tám nạn, gợi ý lớn nhất cho chúng ta chính là phải gặp Phật, phải nghe 

pháp.  Không  gặp  Phật  không  nghe  Pháp,  đời  này  của  ta  coi  như  sống  uổng  phí  rồi. 

Thân người khó được Phật Pháp khó nghe, khó nghe tức là cơ hội để nghe thật không 

dễ. Khoa học kỹ thuật ngày nay đã giúp chúng ta điều này. Chúng ta nhờ truyền hình 

vệ tinh, nhờ mạng internet, nhờ một số loại đĩa ngày nay, giúp chúng ta ngày ngày đều 

có cơ hội nghe pháp. Ba mươi năm trước, chúng ta không làm được điều này. Ba mươi 

năm sau, khoa học kỹ thuật mới phát triển. Ba mươi năm trước, tuy có ti vi nhưng giá 

thành  cao  quá.  Ngày  nay  tiến  bộ  rồi,  giá  thành  đã  xuống  thấp.  Một  đạo  tràng  bình 

thường này cũng có thể xây dựng một đài truyền hình vệ tinh. Kết nối internet lại càng 

là việc dễ dàng hơn. Từ đó có thể biết rằng, ngày nay người tu phước báo đệ nhất là 

người  nào?  Học  tập,  giảng  kinh,  dạy  học  đó  là  đại  phước  báo  đệ  nhất  của  thế  gian. 

Phước huệ song tu, kiếp này bạn chịu tu hành, phước báo kiếp sau tức đã có sẵn rồi. 

Phước  báo  kiếp  sau  xuất  hiện  là  một  điều  đáng  sợ.  Vì  sao  vây?  Hưởng  phước  luôn 

quên mất. Phước báo lớn nhất là làm vua. Nếu là đế vương mở nước, là hoàng đế cuối 

triều, thì không tránh khỏi tạo nghiệp chướng. Phước báo hưởng rồi, thì quả báo là nơi 

địa ngục. Vậy là sai lầm quá rồi! 

Vì  vậy  tu  phước  chẳng  thể  không  tu  huệ.  Huệ  nhất  định  phải  lớn  hơn  phước.  Vì  sao 

vây? Vì như vậy mới không mê đắm, không tạo tội nghiệp, không đọa vào ba đường 

ác,  không  gặp  tám  nạn.  Đó  chính  là  tu  huệ  quan  trọng  hơn  là  tu  phước.  Gặp  được 

duyên này thì phải nắm chắc nó. Như vậy quí vị mới thật là người có phước báo. Trong 

thế giới này không có nghề nghiệp nào sánh bằng nghề dạy học. Quí vị xem Chư Phật 

Như Lai, Tổ sư Bồ Tát đều làm nghề này. Đời đời kiếp kiếp vui với điều này mà không 

biết mệt. Chúng ta thấy rồi, nghe rồi, thể hội được rồi, thì phải thực hành theo pháp. 

“Niệm niệm vì chúng sanh khổ nạn. Niệm niệm vì chánh pháp cửu trú.” Không có tâm 

niệm nào khác. Nhất định không có danh văn lợi dưỡng cá nhân. Suốt đời tôi, thời trẻ 

giảng kinh khắp nơi. Lúc đó chưa có phòng ghi hình, người ta mời tôi giảng kinh, lúc 

giảng kinh xong rồi, mọi người cúng dường, tôi tặng hết cho thường trú, tôi chẳng đem 

theo  một  đồng  nào.  Cho  nên  pháp  duyên  tốt  lắm,  đạo  tràng  nào  cũng  thích  mời  tôi 

giảng,  vì  sao  vậy?  Vì  giảng  kinh  xong  rồi  có  thu  nhập  gì  đều  là  của  họ.  Họ  biết  tôi 

không mang đi. Pháp duyên tốt là đến như vậy đó. Không nhận đệ tử qui y, không cần 

tiền. Nếu nhận đệ tử quy y thì chủ nhân của đạo tràng đó sẽ lo lắng. Đệ tử của tôi bị 

Tập 332  559 



ông ta kéo đi mất rồi. Tiền trong túi của đệ tử tôi cũng bị ông cầm đi rồi. Lần sau sẽ 

không mời ông nữa. Điều này chúng ta nên biết, vậy thì những thứ bản thân mình cần, 

lúc tôi đến chỗ quí vị, đến nhận lời mời giảng kinh, lộ phí đi và về quí vị cúng cho tôi, 

thường trú tặng tôi một phong bì, lộ phí đến và đi tôi nhận, tôi nhận của thường trú, 

không  nhận  của  tín  đồ.  Tín  đồ  có  người  quy  y,  tất  cả  quy  y  với  hòa  thượng  trụ  trì 

thường trú, trụ trì vui thì chúng ta cũng rất vui. Quí vị là người nơi này thì nên hộ trì 

đạo tràng ở địa phương này. Chúng tôi là người nơi khác đến, đặc biệt chỉ có mình tôi, 

tôi không có đạo tràng, cho nên tôi không cần tiền tài để duy trì. Cho đến lúc già rồi, 

nay lại cần đạo tràng sao? Không cần nữa. 

Gần  đây  tại  Hồng  Kông  có  một  vị  cư  sĩ  tặng  tôi  một  ngôi  đạo  tràng  nhỏ,  giống  như 

miếu thổ địa vậy, rất nhỏ. Đạo tràng đó lớn gần như phòng quay phim này.  Toàn bộ 

diện tích chỉ lớn như vậy thôi, tôi rất thích. Có ba người hộ trì là đủ rồi, chẳng cần lo 

lắng gì cả. Đạo tràng này có một nửa là hai tầng, nửa còn lại là một tầng, đó là ngôi 

nhà cũ. Chủ nhà nói với tôi rằng, bên một tầng kia được 90 năm rồi, phía bên hai tầng 

được xây dựng sau này, cũng được hơn 70 năm rồi. Tôn muốn dỡ bỏ rồi xây dựng lại, 

ông ta nói không nên dỡ bỏ. Căn nhà này là kiến trúc xưa, vật liệu chắc chắn, rất quê 

mùa. Nhưng căn nhà này mùa đông thì ấm, mùa hè thì mát. Vậy thì tốt quá, sửa sang 

lại nó là được rồi. Lần sau tôi về Hồng Kông có thể đến đó ở rồi. Ông ta có một khu 

vườn, khu vườn đó nay đang trồng rau, không lớn lắm. Khoảng ba mẫu Trung Quốc. 

Diện tích trồng rau cũng khoảng hai mẫu. Tôi thích nơi này, có thể ở được khoảng ba 

bốn  người,  cùng  nhau  tu  tập.  Chòi  tranh  nhỏ,  đạo  tràng  lớn.  Vì  sao  vậy?  Trong  đó 

chúng ta có kết nối internet, giống như phòng ghi hình này vậy, lúc giảng kinh như thế 

này có thể truyền ra ngoài, như vậy không phải là đạo tràng lớn sao! Chòi tranh nhỏ, 

đạo tràng lớn vậy! Tôi 85 tuổi rồi, trịnh trọng tuyên bố với quí vị rằng, tôi sẽ không 

làm bất cứ sự nghiệp gì nữa, ngay cả sự nghiệp quốc tế hòa bình cũng không tham gia 

nữa. Bất cứ hoạt động gì cũng không tham gia. Ở chòi tranh cũng giống như nhập thất 

vậy. Kỳ vọng lớn nhất của tôi tại Úc châu đối với quí vị là hi vọng mười năm nữa, quí 

vị khai ngộ rồi, chứng quả rồi, không cô phụ Phật Bồ Tát, không cô phụ đạo tràng này 

đã đào tạo quí vị. Nếu giống như mười năm trước sống qua ngày, thì vấn đề của quí vị 

đã nghiêm trọng rồi. Nghiêm trọng đến mức độ nào tôi không cần phải nói. Trong lòng 

quí vị cũng đã biết rồi. Cho nên bên này tôi vẫn sẽ đến để quan tâm quí vị. Ngoài ra 

còn có Malaysia, Hồng Kông. Xứ sở tôi giảng kinh gồm ba nơi này. Những nơi khác 

dù ở đâu tôi cũng không đi nữa. 

560  Tập 332 



Trong nước, trước đây Triệu Phác thường mong tôi trở về, lá rụng về cội. Nay tôi biết 

rồi,  tôi  không  trông  chờ  nữa.  Tôi  đã  dứt  bặt  tâm  niệm  này,  tôi  sẽ  không  trở  về  nữa. 

Trong nước nếu như có người dùng danh nghĩa của tôi để hóa duyên đều là giả mạo. Hi 

vọng  mọi  người hiểu  rõ  điều  này,  đừng  để  người  ta  lừa.  Dùng  danh  nghĩa  của  tôi để 

hóa duyên trong nước, nói tôi cần làm gì, làm gì, rất nhiều. Trước đây cục trưởng Diệp 

đã nói qua với tôi rồi. Ông ta hỏi những việc này Ngài đều không biết sao? Tôi thật sự 

không hay biết gì. Ông ta nói việc này chính phủ của họ đã xử lý rồi. Tôi rất cám ơn 

ông  ta.  Cục  trưởng  Diệp  cũng  đã  thăng  cấp  rồi,  cục  trưởng  hiện  nay  là  Vương  cục 

trưởng, tôi cũng quen anh ta. Chúng tôi cũng đã gặp nhau nhiều lần. 85 tuổi không thể 

làm  việc  nữa  rồi.  Hiện  nay  có  một  việc,  tôi  cũng  nói  rõ  với  quí  vị,  tôi  cũng  không 

muốn gặp gỡ mọi người nữa. Để cho tôi những năm tháng cuối đời được thanh nhàn 

một tí. Mỗi ngày tôi đều mong rằng còn có thể tụng ba bốn giờ đồng hồ kinh điển. Vẫn 

có thể giảng bốn tiếng đồng hồ thì tôi vui lắm. Không nên lãng phí thời gian nữa, cũng 

không nên lãng phí tinh thần. Mọi người hi vọng tôi ở lại thế gian này, tôi sẽ chia sẻ 

với mọi người nhiều hơn tí nữa. chỉ như vậy mà thôi. Tôi không cần mọi người cho tôi 

một đồng nào. Các vị đến đây cúng dường, toàn bộ đều cúng dường thường trú. Cúng 

dường cho tôi, tôi cũng giao cho thường trú. Vậy thì không cần chuyền tay nhau nữa, 

phiền phức, trực tiếp giao cho thường trú tốt hơn. Cho nên không cần đưa cho tôi. Tôi 

không cần gì nữa. Thứ tôi cần chính là hi vọng quí vị niệm Phật. Hi vọng trong tương 

lai quí vị đều vãng sanh về thế giới Cực Lạc. Chúng ta về thế giới Cực Lạc, Liên trì hải 

hội thì sẽ gặp nhau lại thôi. Đó mới là việc hay vậy! 

Nhất định không được sa vào “tam đồ bát nạn”. Như vậy thật là đáng tiếc, con đường 

đó đi  không  được  đâu.  Quí  vị xem  bộ  kinh  này  tốt  biết  bao,  giảng  mãi  không  chán, 

càng đọc càng thích. 

Trường thọ thiên cũng phiền phức lắm. Trường thọ thiên chuyên chỉ cho cõi trời Vô 

Tưởng ở đệ tứ thiền. Tứ thiền có chín tầng trời, cũng chính là cõi phàm thánh đồng cư. 

Đại đa số Thiên nhân ở Tứ thiền thuộc ba tầng trời ở trước. Trời thứ tư là cõi trời Vô 

Tưởng. Năm tầng trời phía sau là năm cõi trời Bất Hoàn. Thiên nhân ở cõi trời Tịnh Cư 

tu hành chứng quả tại đó. Trong kinh Đức Phật dạy cho chúng ta rằng: Tam quả trở lên 

là A Na Hàm.  Họ ở nơi đó tu hành, tu hành thành tựu rồi liền chứng quả A La Hán. 

Chứng A La Hán tức vượt qua sáu cõi. Người lợi căn thì  ở Tứ thiền đã siêu việt rồi. 

Người độn căn còn phải thông qua cõi trời Tứ Không. Từ cõi trời Tứ Không mà vượt 

lên.  Cho  nên  Tứ  Thiền  là  cõi  Phàm  thánh  đồng  cư,  có  phàm  có  Thánh.  Cõi  trời  Vô 

Tập 332  561 



Tưởng là nhờ tu định vô tưởng mà thành tựu được. Tu thành tựu rồi thì đến cõi này, 

thọ mạng đến 500 kiếp, rất là lâu. Thời gian 500 kiếp hết rồi, định lực của họ cũng mất, 

nghiệp  chướng  xuất  hiện,  lại  theo  nghiệp  mà  lưu  chuyển.  Chúng  ta  từng  đến cõi  trời 

Vô tưởng chưa? Tôi nghĩ mỗi chúng ta đều từng đến, nhưng đã quên mất. Trong sáu 

đường, cõi trời nào, địa ngục nào, cõi súc sinh nào, mà chúng ta chưa đi qua? Chẳng 

biết chúng ta đã luân hồi bao nhiêu lần rồi nữa. Một khi đã đầu thai đến cõi nhân gian 

này, đầu thai nên quên mất, nhanh chóng quên đi, quên hết tất cả. Nếu quí vị tu hành 

có thể đạt được tam  muội, khi tam muội xuất hiện, bỗng nhiên sẽ nhớ lại. Túc mạng 

thông xuất hiện, đời đời kiếp trong quá khứ, đều biết hết. Tiểu thừa tu hành, chứng nhị 

quả, túc mạng thông liền xuất hiện. Đức Phật chỉ cho chúng ta rằng: có thể biết được 

500 đời, 500 đời trở về trước không thể nhớ được nữa, chỉ nhớ trong khoảng 500 đời 

mà  thôi.  Càng  đi  lên  cõi  trên,  thì  cảnh  giới  càng  cao  hơn.  Sanh  vào  thế  giới  Tây 

phương cực lạc, vô lượng kiếp đời đời kiếp kiếp về trước, đều biết hết. Cơ hội này thật 

khó được, phải khéo nắm bắt lấy. 

Thế gian là hư giả. Quí vị muốn tham cầu thế gian, muốn khống chế nó, muốn chiếm 

hữu nó, tất cả đều là tội chướng. Những lời ở trong “Kinh Địa Tạng” nói đều là chân 

thật. Chúng sanh trong cõi Diêm Phù Đề khởi tâm động niệm, tất cả đều là tội, tất cả 

đều là nghiệp. Cho nên tôi khuyên quí vị khởi tâm động niệm đều là A Di Đà Phật. 

Những  suy  nghĩ  của  tâm  đều  là  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  như  vậy  tốt  biết  bao!  “Nhất 

Môn thâm nhập, trường thời huân tu”, lợi ích vô lượng, vô biên. Tại sao không làm, lại 

đi làm việc ngu ngốc? Hi vọng bạn bè đồng tu của Tịnh Tông chúng ta. Từ hôm nay 

trở  đi  không  làm  những  việc  ngu  ngốc,  không  làm  những  việc  hồ  đồ  nữa.  Nhất  tâm 

niệm Phật cầu sinh Tịnh Độ. 

Dưới đây giải thích cho chúng ta Vô Tưởng nghĩa là gì? “Ngôn vô tưởng giả, dĩ kỳ tâm 

 thức  bất  hành”,  tâm  thức  của  họ  chính  là  thức  thứ  sáu.  Thức  thứ  sáu  tạm  thời  dừng 

hoạt động. Đó chính là “định”, “định” này là thiền định tương đối thâm sâu. Tức là nói 

không nghĩ gì nữa, vô tưởng. Dừng nghỉ tất cả các tư tưởng, tất cả pháp thế gian, pháp 

xuất  thế  gian  đều  không  nghĩ  nữa.  Họ  không  phải  thật  sự  nhập  định,  họ  không  phải 

thực sự trừ diệt tưởng. Vì sao vậy? Vì họ nghĩ đến“ vô tưởng”. Họ vẫn còn có tưởng đó 

là tưởng “vô tưởng”. Định trong vô tưởng. Thời gian của định công này dài 500 kiếp. 

Như cá đông lạnh. Đem cá bỏ nó vào tủ đông lạnh, nó bị lạnh đông rồi, nó không nghĩ 

nữa. Con cá sống này, một khi đã làm nó đông lạnh rồi nó dường như nhập định. Ngày 

nào đó đem nó giải đông, nó sống lại, nó lại khôi phục trạng thái trước đây. 

562  Tập 332 



Đúng vậy, ngày nay có rất nhiều nhà khoa học đã hiểu phương pháp này. “Trập trùng” 

là một loài sâu nhỏ, trong mùa đông, nó cũng đình chỉ tất cả hoạt động của tinh thần, 

thọ, tưởng, hành, thức. Nhìn bộ dạng của nó giống như nó đã chết rồi vậy. Nhưng nó 

chưa chết, nó đang sống. Cho nên đến mùa xuân, sấm nổ kinh động nó, nó sống lại, 

giống như vừa tỉnh ngủ vậy. Nó sống lại rồi. Cho nên trời Vô tưởng cũng giống như 

tình trạng này vậy. Họ ở trong thiền định rất sâu. Vì thế tất cả những vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước đều đình chỉ hoạt động. Đó gọi là đè nén phiền não, không phải là diệt 

phiền  não,  đè  nén  phiền  não  xuống.  Họ  có  năng  lực  đè  nén  phiền  não  đến  500  kiếp. 

Thời gian 500 kiếp hết rồi, định lực của họ cũng mất. Những tập khí phiền não của họ 

lại hiện hành. Ngoại đạo tu hành - nói ngoại đạo ở đây không phải là phê bình người 

khác, không phải là một lời nói xấu. Trong Phật Pháp nói ngoại đạo là chỉ cho ngoài 

tâm tìm đạo. Trong cửa Phật cũng không ít người đang ngoài tâm tìm đạo. Đó gọi là 

gì? Đó là “môn lí ngoại”, ngoại đạo trong cửa Phật, nhiều lắm! 

Phật pháp là tâm pháp. Cho nên Phật Pháp gọi là “nội học”, hướng nội tìm cầu, không 

phải tìm kiếm bên ngoài. Tìm ở bên ngoài tìm không được. Bên ngoài toàn là giả, tất 

cả những thứ có tướng trạng đều là hư vọng. Ngay cả Đức Phật cũng nói, ngươi đi tìm 

Phật bên ngoài tâm đó là giả. Ngoài tâm không có Phật. Vậy Phật ở đâu? Phật ở trong 

tâm. Quí vị nên tìm cầu ở trong tâm, đó mới là thật. Người tu theo pháp môn Tịnh Độ 

nên nhớ kỹ. Tâm tôi chính là Phật A Di Đà. Phật A Di Đà tức là tâm tôi. Chân tâm của 

quí  vị  chính  là  Phật  A  Di  Đà.  Ở  đây  có  một  việc  không  thể  không  biết.  Đó  chính  là 

chúng ta không biết về “chân tâm”. Nay chúng ta bàn về tâm đều là “vọng tâm”. Tâm 

ta là gì? Chúng ta có thể suy nghĩ, đó là tâm chúng ta. Thứ giúp ta có thể suy nghĩ là 

thức thứ sáu. Ta có thể chấp trước, ta muốn chiếm hữu, đó chính là thức thứ bảy. Ta có 

thể ghi nhớ, ấn tượng của ta rất sâu sắc, đó chính là thức A La Ya. 

Tâm mà phàm phu dùng đó là “tâm thức”, đó chính là “tam tâm nhị ý”. Ba tâm hai ý là 

giả, không phải là thật. Chúng ta có một “chân tâm”, “chân tâm” đó là Phật. Chân tâm 

ở đâu vậy? Không dùng “vọng tâm” thì “chân tâm” liền xuất hiện. Dùng vọng tâm, thì 

“chân tâm” không thấy nữa. Chân tâm bị chướng ngại, vọng tâm làm chướng ngại chân 

tâm rồi. Cho nên trong việc tu học của nhà Phật, giảng đến nguyên tắc cao nhất là “lìa 

tâm ý thức, thì chân tâm hiện tiền”. Tâm là gì vậy? Những gì chúng ta nói hôm nay rơi 

vào ấn tượng, ghi nhớ, tâm ghi nhớ dấu ấn này là A lại ya. 

Ý là gì? Ý là mạt na, là thức thứ bảy chấp trước, ngã chấp. Thức là phân biệt, là thức 

thứ sáu. Lìa tâm ý thức là gì? Tức là không phân biệt, không chấp trước, không ghi nhớ 

Tập 332  563 



ấn tượng. Vậy thì thứ ta đang dùng đó là “chân tâm”. Người biết dùng “chân tâm”, tôi 

chúc mừng quí vị. Quí vị thật sự đã lìa tâm ý thức, vậy thì cần chúc mừng quí vị rồi. Vì 

sao vậy? Quí vị là pháp thân Bồ Tát. 

Trong giáo lý đại thừa nói minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni, ngồi dưới gốc Bồ đề đại triệt đại ngộ, chính là cảnh giới này vậy. Không 

dùng tâm ý thức nữa. 

Lục Tổ Huệ Năng nghe “Kinh Kim Cang” trong phương trượng của Ngũ Tổ, nghe đến 

câu “ ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, Ngài liền buông bỏ tâm ý thức, không cần đến nó 

nữa, đã minh tâm kiến tánh. 

Nói cách khác, trong cuộc sống hằng ngày chúng ta khởi tâm động niệm vẫn còn chấp 

trước, ý thức bạn dùng vẫn còn là phân biệt. Thức quí vị đang dùng là thức thứ sáu, quí 

vị đang dùng là thức. Quí vị vẫn còn ghi dấu ấn, điều này tôi thích, điều kia tôi ghét. 

Chủng tử nghiệp của A lại ya sanh khởi. chúng ta toàn làm những việc này. A lại ya là 

tâm luân hồi. Dùng a lại ya chính là quí vị đã làm một việc luân hồi rồi. Làm sao có thể 

ra khỏi luân hồi sáu nẻo được. Ai đủ bản lĩnh buông tâm ý xuống? thì có thể nói, trong 

sáu nẻo luân hồi không tìm thấy họ nữa. Thật là gì vậy? Người tu hành chân chính mới 

có thể làm được. 

Nói quí vị nghe, có thể làm được như thế , họ sống chết tự tại rồi. Sinh từ đâu đến, chết 

đi  về  đâu, họ đều biết  rõ, không  tí  mê  mờ.  Thật  sự  tự  tại  rồi, họ  muốn  đến  thì  đến, 

muốn đi thì đi. Đến đi tự do. Thật tình mà nói, vì việc này quá khó, phàm phu không 

làm nổi, phàm phu thật là đáng thương. Cảm động đến Đức Phật A Di Đà, Phật A Di 

Đà phát tâm từ bi, kiến lập đạo tràng này, để tiếp dẫn mọi người, giúp đỡ mọi người. 

Đạo tràng này chính là thế giới Cực lạc. 

Dùng phương pháp nào để lìa tâm ý thức ? Dùng một câu danh hiệu. Chỉ cần chuyên 

tâm niệm, thật lòng niệm, không cần nghĩ ngợi gì hết. Chỉ cần niệm một câu danh hiệu 

Phật.  Niệm  lâu  ngày,  tâm  ý  thức  tự  nhiên  không  còn  nữa.  Cách  này  thật  hay.  Niệm 

không thành công, chỉ cần đè nén phiền não xuống, nhẹ nhàng đè nén nó, đừng cho nó 

khởi tác dụng, là có thể vãng sanh rồi. Chiêu này lợi hại lắm, trong tám vạn bốn ngàn 

pháp môn, không có pháp nào hơn. Chiêu này ai cũng có thể làm được. Thật là vạn 

người tu vạn người vãng sanh. Chỉ cần chịu tin tưởng, chẳng có pháp môn nào có thể 

sánh với nó. Vì pháp môn này rất dễ. Thật là thuận lợi, rốt ráo, viên mãn, đáng tin, lại 

nhanh nữa. Cũng chính vì vậy, nên rất nhiều người không chịu tin. Làm gì có việc dễ 

dàng như vậy? Sao mà đơn giản thế? Không tin được. Cho nên để cơ hội này vuột mất, 

564  Tập 332 



chậm trễ mất rồi. Quí vị thật sự tin tưởng, thật sự đã rõ ràng, thật sự chịu làm, thì suốt 

đời này không có gì là không thành tựu. Vạn người tu vạn người vãng sanh. Những 

chướng ngại thật sự không phải từ bên ngoài mà tự trong chính quí vị. 

Chướng ngại thứ nhất là gì? 

Đó là không xả bỏ được nhục thân này, luôn luôn cho rằng đây là ta. Đây không phải là 

ta, không phải là ta nhưng lại cho là ta. Điều này là sai lầm lớn. Không buông bỏ được 

bản ngã. Quí vị thấy Đức Phật A Di Đà dạy chúng ta nên buông bỏ bản ngã như thế 

nào.  Ngài  dạy  chúng  ta  niệm  Phật.  Từ  sáng  đến  tối,  niệm  niệm  không  rời  A  Di  Đà 

Phật. Quên mất bản ngã, Phật A Di Đà liền xuất hiện. Phật A Di Đà chính là chân tâm 

của bạn. Phật A Di Đà là chân thân của bạn. Bạn đến thế giới Cực Lạc, đến làm Phật A 

Di Đà! Đức Phật A Di Đà khắp pháp giới, khắp hư không giới, là tổng danh hiệu của 

tất cả chư Phật Như Lai. Cũng giống như con người trên quả đất chúng ta vậy, dùng 

một  từ  “người”  để  chỉ  chung  cho  con  người.  Nói  người,  chúng  ta  đều  là  con  người, 

danh  từ  chung.  Phật  A  Di  Đà  tức  là  danh  hiệu  chung  của  tất  cả  chư  Phật.  Chúng  ta 

không thể không tin. Không tin thì cơ hội này sẽ qua mất, đáng tiếc thay! 

Học  Phật  rồi  còn  hướng  ngoại  tìm  cầu,  quí  vị  nghĩ  xem  có  oan  uổng  không?  Những 

người tìm pháp ngoài tâm nhiều lắm. Vì sao vậy? Vì họ không thâm nhập kinh tạng. 

Cho nên đức Phật Thích Ca Mâu Ni thuyết pháp giảng kinh 49 năm đã giúp cho chúng 

ta rất nhiều. Kinh được xưng là “bảo”. Đến “bảo” mà không cần thì quí vị cần cái gì? 

Đó chính là Pháp bảo. Phật còn tại thế, “Phật bảo” là đệ nhất. Phật không tại thế nữa, 

“Pháp bảo” là đệ nhất. Từ trong Pháp Bảo nhận thức được “chân Phật”. Rời xa pháp 

quí vị không biết Phật nữa. Cho nên cõi trời Vô Tưởng cũng chướng ngại về việc gặp 

Phật nghe Pháp, đó gọi là nạn. 

Nạn thứ năm là “  Bắc Cu Lô Châu” chính là “Uất Đơn Việt”, nó cũng gặp nạn. Phạn 

ngữ là Uất Đơn Việt, chữ hán là “Thắng xứ”.  Đây là tiếng Phạn, dịch thành chữ hán 

nghĩa là Thắng xứ. Nơi này rất thù thắng, thù thắng như thế nào? Nghĩa là nơi này cảm 

báo hơn ba châu đông, tây, nam. Chúng ta cũng gọi nó là Bắc Cu Lô Châu. Người ở 

nơi này phước báo rất lớn. Trái đất của chúng ta là Nam Châu, cũng gọi là Nam Thiện 

Bộ Châu. Phước báo của ba châu đông, tây, nam đều không sánh bằng nó. Ở đó tuổi 

thọ  của  con  người  một  ngàn  tuổi,  không  bị  hoạnh  tử.  Con  người  đều  mạnh  khỏe, 

trường thọ. Không có việc thọ mạng chưa hết mà đã chết, hầu như không có chuyện 

đó. “Vi trước lạc cố”, “trước” tức là tham đắm. Ở đó an vui, không có nạn tai. Cho nên 

họ “ không chấp nhận sự giáo hóa của Phật”. Họ cho rằng không cần phải học Phật, 

Tập 332  565 



không  cần  phải  tu  hành.  Ăn,  mặc,  ở,  đi  lại  đều  tự  tại,  phước  báo  lớn  quá.  Điều  này 

chính trong Phật pháp cũng thường nói “giàu có khó học đạo”. Bồ Tát Vi Đà – đây là 

vị  thần  hộ  pháp  trong  cửa  Phật.  Quí  vị  thấy  điện  Vi  Đà  ở  trong  chùa,  tại  bức  hoành 

phía trên thường viết “Tam châu cảm ứng”. Bốn đại bộ châu, thì ba châu cảm ứng, ba 

châu có Phật Pháp, Bắc châu không có Phật Pháp. Cho nên Bồ Tát Vi Đà không đến 

Bắc Châu. ở đó không có Phật Pháp, Ngài là vị hộ trì Phật Pháp. “thị dĩ Thánh nhân 

 bất xuất kỳ trung”, Chư Phật Bồ Tát, A La Hán không đến nơi đó. Người nơi đó cũng 

không tin Phật Pháp. “bất đắc kiến Phật thính pháp” , đó là nạn. 

Nạn thứ sáu là “manh, lung, ám á nạn”. 

Tức những người này, tuy sinh nơi “Trung Quốc”, “Trung Quốc” ở đây không phải là 

Trung  hoa  của  chúng  ta  mà  là  nơi  có  Phật  pháp.  Nơi  có  Phật  pháp  gọi  là  “Trung 

Quốc”. Nơi không có Phật pháp thì không gọi là “Trung Quốc”. “Trung” ở đây nghĩa 

là trung ương. “Trung Quốc” nhắc đến ở trong kinh điển không phải chỉ cho đất nước 

Trung Quốc. Quí vị nên hiểu như vậy. Những người này nghiệp chướng sâu dày, các 

căn không đầy đủ. Tuy gặp được Phật ở thế gian này, nhưng mắt họ không thể nhìn 

thấy, người mù không nhìn thấy tượng Phật, không xem được kinh Phật. Tai điếc, tuy 

nhìn thấy nhưng họ không nghe được, chướng ngại việc tu học. Người bị câm thì họ có 

điều nghi ngờ nhưng không hỏi được. Họ không có cách gì để nêu câu hỏi. Những điều 

này đều  chướng ngại cho việc thấy Phật nghe Pháp. Cho nên nói: không thể thấy Phật, 

tuy nói đại pháp, cũng không thể nghe, cho nên gọi là nạn. Đây là nạn thứ sáu vậy. 







Nạn  thứ  bảy  là  “thế  trí  biện  thông  nạn,  vị  thế  gian  chi  nhân,  tà  trí  thong  lợi  giả,  dã 

 toán thị thông minh căn lợi, duy vụ đam tập ngoại đạo kinh thư, bất tín xuất thế chánh 

 pháp, cố danh vi nạn” . 

Những người này rất thông minh, có biện tài, nhưng họ không tin những gì đức Phật 

nói, nhiều lắm! Họ  không tin lục đạo luân hồi, không tin con người chết rồi vẫn còn 

kiếp sau. Loại người này rất nhiều. 

Nếu như tôi không gặp được thầy Phương Đông Mỹ, tôi cũng thuộc hạng người này. 

Lúc tôi còn trẻ có tài biện luận. Không tin Phật Pháp, không tin Tôn giáo. Thời trẻ tôi 

học tại Nam Kinh. Tôi ở trọ tại nhà bạn học. Tôi và bạn học là đôi bạn rất thân. Thời 

kỳ kháng chiến, chúng tôi cùng học tại Quý Châu. Sau khi thắng lợi đến học tại Nam 

566  Tập 332 



Kinh, chúng tôi lại là bạn học, bạn cùng lớp. Tôi không ở trong kí túc xá sinh viên, ở 

tại nhà bạn học, phát hiện ra trong nhà họ đa nguyên tôn giáo. Bà là người niệm Phật, 

mẹ anh ta và mấy anh chị em lại là tín đồ Cơ đốc giáo. Bố anh ta là Hồi Giáo. Cho nên 

tôi  có  hứng thú  với  đa  nguyên  tôn  giáo.  Tôi  ở  nhà  bạn  một  năm.  Điều  đó  rất  có  ảnh 

hưởng. Một nhà anh ta có đến ba tôn giáo. Cho nên đối với ba tôn giáo này, tôi đều 

hiểu biết sơ sơ. Tôi ngưỡng mộ nhất vẫn là Hồi giáo. Bởi vì tôi hiểu nó. Phật giáo là gì 

bà anh ta không giảng giải được. Vì không giảng giải được nên tôi không tin, không 

hiểu. Cho rằng đó là mê tín. 

“Ngũ công, ngũ điển” của Hồi giáo , đặc biệt là “ngũ điển”. “Ngũ điển” và luân lí của 

Trung  Quốc  hoàn  toàn  tương  đồng.  Đến  sau  này  tôi  mới  biết  được,  Hồi  giáo  ở  nước 

ngoài không có “ngũ điển”, có ngũ công nhưng không có ngũ điển. Hồi giáo của Trung 

Quốc đặc biệt có “ngũ điển”. Đó chính là Hồi giáo hấp thu văn hóa truyền thống của 

Trung  Quốc,  khác  với  Hồi  giáo  của  nước  ngoài,  nó  mang  đậm  sắc  thái  của  văn  hóa 

truyền thống của Trung Quốc. Người bạn thân này của tôi, mẹ anh ta là tín đồ Cơ Đốc 

giáo, mỗi chủ nhật chúng tôi cũng cùng bà đến nhà thờ làm lễ. Mục sư cũng hay lắm, 

cũng muốn giáo hóa tôi, lôi kéo tôi làm tín đồ. Tôi cũng đọc kinh Thánh. Trong kinh 

Thánh tôi nêu lên sơ sơ khoảng hơn 70 vấn đề. Tôi hỏi Mục sư điều gì ông ta cũng 

không thể giải đáp được. Ông ta nói tôi là ma quỷ. Tôi nói tôi rất tôn trọng ông, nhưng 

những  vấn  đề  này  đều  là  sự  thật.  Quí  vị  xem  điều  đầu  tiên  là  vấn  đề  vũ  trụ,  khởi 

nguyên  của  vũ  trụ.  Nói  theo  kinh  Thánh  thì  chẳng  qua  cũng  chỉ  năm  sáu  ngàn  năm. 

Nhà  khảo  cổ  Trung  Quốc,  khảo  cổ  người  Bắc  kinh  Trung  Quốc  có  khoảng  500.000 

năm. Vậy thì không phải người Bắc Kinh là tổ tông của Thượng đế rồi sao? Điều này 

ông ta không chấp nhận được, tôi cũng không thể chấp nhận. Rất nhiều vấn đề không 

thể giải quyết được, như vậy làm sao mà tin được? Tôi nói: tôi đến tham gia khóa lễ 

của các ông, tham gia lớp đọc thơ của các ông. Những vấn đề này không thể giải đáp, 

tôi không chịu rửa tội. Khi nào ông có thể giải đáp được tất cả những vấn đề tôi nêu ra, 

làm cho tôi có thể chấp nhận, tôi liền đến rửa tội. Vì thế cuối cùng tôi cũng không rửa 

tội. Nhưng đối với những tôn giáo này, sự thành kính của họ, thiện ý đó, tôi rất cảm 

động, tôi rất thích. Cho nên tôi không làm rõ việc này, không hiểu rõ việc này, tôi sẽ 

không chấp nhận. 

Sau đó tại Đài Loan, đoàn thể của chúng tôi, đoàn thể mà tôi phục vụ. Dường như là 

giáo đồ Cơ Đốc Thanh Nhất Sắc. Sau khi tôi học Phật ảnh hưởng rất lớn. Bởi vì tôi ở 

trong  hàng  ngũ  phục  vụ  đó,  trưởng  quan,  bạn  bè,  cộng  sự  đều  biết  tôi  là  người  rất 

Tập 332  567 



ngoan cố, không dễ dàng chấp nhận tôn giáo. Họ nói tôi theo Phật rồi, Phật nhất định 

có lí, không có lí, anh ta không thể tin. Điều này là thật, không phải là giả dối. Thế trí 

biện thông này rất là phiền phức. Không tin tưởng Phật Pháp. Thực tình mà nói, hòa 

thượng đến khuyên tôi học Phật. Tôi nêu một số vấn đề, hỏi cho ông ta thua luôn, rồi 

tôi cũng không tin. Không gặp được thầy Phương Đông Mỹ, tôi tuyệt đối không thể 

theo  Phật.  Tôi  không  thể  lý  sự  hơn  thầy  Phương  được.  Hỏi  thầy  điều  gì,  thầy  cũng 

giảng giải cho quí vị rõ ràng. Đó chính là người thật sự rất có công phu đối với kinh 

điển. Quí vị không thể làm khó ông ta được. Cho nên chúng ta không thể không khâm 

phục. Như vậy nên tôi tin. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



----------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 333 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Giảng ngày: 20 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem “Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải”, trang 388, bắt đầu xem hàng thứ ba đếm từ dưới lên. Nạn cuối 

cùng trong tám nạn. 

Tám là “sinh tại Phật tiền Phật hậu nạn, vị Phật xuất hiện ư thế, vi đại đạo sư, linh 

 chư chúng sanh, li sanh tử khổ, đắc Niết bàn lạc, nhân hữu duyên giả, nãi đắc trực 

 ngộ”. 

Ở đây nói rõ “thân người khó được, Phật pháp khó nghe”. Duy chỉ có Chư Phật Như 

Lai, pháp thân Bồ Tát, xuất hiện tại thế gian, có thể giúp đỡ chúng sanh thoát li sự khổ 

luân hồi trong ba cõi sáu đường, được Niết Bàn an vui. Niết Bàn là tiếng Ấn Độ, nghĩa 

thật sự của nó là “đắc tịch lạc”, là an lạc bất sanh bất diệt  ngược lại với nỗi khổ sanh 

tử. 

Người  có  duyên,  duyên  này  hiếm  lắm  mới  có  thể  gặp  được.  Chúng  sanh  trong  sáu 

đường gặp được Phật xuất thế, điều này không nhiều, rất là ít ỏi. Cho nên gặp được rồi, 

đó thật là điều quí giá. Suốt đời này chúng ta tuy không gặp được chánh pháp của Phật. 

568  Tập 333 



Không gặp được Phật Thích Ca Mâu Ni. Nhưng cũng rất may mắn, sanh vào thời mạt 

pháp của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Thời gian mạt pháp mười ngàn năm. Theo ghi chép cổ xưa của người Trung quốc, Đức 

Thích Ca Mâu Ni Phật sau khi diệt độ cho đến ngày nay là 3038 năm, về sau nữa gần 

9000 năm. Cơ hội thật sự rất là khó được. Thực sự có duyên gặp được Phật rồi, gặp 

được rồi bản thân phải có thiện căn, phước đức. 

Thiện  căn  là  gì?  Đó  là  gặp  được  Phật  rồi  có  thể  tin,  có  thể  hiểu,  đó  là  thiện  căn.  Có 

thiện căn nhưng vô phước cũng không được. Phước là gì? Phước là thật làm. Thực sự y 

giáo phụng hành, người này có phước rồi. Phước như thế nào? Vĩnh viễn thoát ly sanh 

tử  luân  hồi  trong  sáu  nẻo.  Đó  là  đại  phước,  phước  lớn  thù  thắng  không  gì  sánh  kịp, 

chẳng có gì lớn hơn phước này nữa. 

Người sanh vào thế giới Tây Phương Cực lạc tức là đã thành Phật rồi. Nhưng thế gian 

này có rất nhiều người  không biết thành Phật là gì. Thành Phật, nói một cách đơn giản, 

tức là quí vị thật sự rốt ráo đạt được trí huệ viên mãn, phước báo viên mãn. Cách nói 

này mọi người dễ hiểu hơn. Trí huệ phước báo đến viên mãn rốt ráo, đó là thành Phật 

vậy.  Bồ  Tát  đạt  được,  chưa  viên  mãn.  A  Lan  Hán,  Bích  Chi  Phật  cũng  chỉ  đạt  được 

phần nhỏ. Thế nên người thế gian chẳng cần nói nữa. 

Người  thế  gian,  chúng  ta  nói  thiên  vương  thì  phước  báo  đã  lớn  rồi.  Đao  Lợi  Thiên 

vương, Đại Phạm Thiên vương , Ma Hê Thủ La Thiên vương, là phước báu lớn nhất 

trong ba cõi. Phước báo của họ nếu đem so với A La Hán thì kém xa lắm. Ngay cả A 

La Hán cũng không thể sánh bằng, thì làm sao sánh với Phật? Vì sao một đời ta có thể 

đạt  được?  Bởi  vì  ta  vốn  là  Phật,  trước  nay  ta  chưa  hề  biết.  Mê  thất  tự  tánh, đọa  lạc 

trong luân hồi. Lục đạo luân hồi là giả, không phải là thật. Ở đây chúng ta sai lầm trầm 

trọng,  cho  đó  là  thật.  Không  biết  chân  tướng  sự  thật.  Cho  nên,  đời  đời  kiếp  kiếp  mê 

đắm, đó chính là tham luyến. Tình chấp trong sáu đường, dù cho gặp Phật xuất thế, vẫn 

vậy thôi chẳng được lợi ích gì. Quí vị nghĩ xem tình chấp này, phiền não tập khí này 

nặng  nề  biết  bao.  Cho  nên  chúng  ta  thấy,  đời  này  niệm  Phật  vãng  sanh,  dường  như 

không khó, rất dễ dàng. 

Trên thực tế, nếu như quí vị nhìn thấu tất cả quá khứ vị lai, thì sẽ rõ, chắc chắn không 

phải là ngẫu nhiên. Thế gian xuất thế gian, nhất định không có gì là ngẫu nhiên. 

Cổ nhân nói rất hay, đó là “  nhất ẩm nhất trác, mạc phi tiền định”. Hai chữ  “ tiền định” 

này dùng hay quá. Trong kiếp này chúng ta gặp được Tịnh tông, niệm Phật vãng sanh 

thế giới Cực Lạc. Thực lòng mà nói, cũng là do tiền định, không phải ngẫu nhiên. 

Tập 333  569 



Tiền định là gì? Người vãng sanh tuy kiếp này không gặp được Phật Pháp, đến trước 

lúc lâm chung vài ngày mới nghe được. Họ nghe được liền có lòng tin, tinh tấn niệm 

Phật, họ thật sự vãng sanh rồi. Người thường chúng ta thấy người này dường như may 

mắn quá. Thời vận tốt thế, thực ra không phải. Trong quá khứ đời đời kiếp kiếp từng tu 

tập  pháp  môn  này,  có  những  thành  tựu  tốt,  vì  sao  lại  chưa  vãng  sanh?  Vì  lúc  lâm 

chung, một niệm nghĩ sai, không vãng sanh được. Trong đời này trước lúc lâm chung, 

may mắn gặp được. Lần này gặp được thì những thiện căn phước đức quá khứ trong A 

Lại Da được khơi dậy. Cho nên họ không hoài nghi, họ có thể tin, có thể hiểu. Lập tức 

phát nguyện cầu sinh Tịnh Độ, họ thật sự vãng sanh rồi, có gì là may mắn! 

Vậy nếu chúng ta hỏi: chúng ta làm gì có được thiện căn, phước đức, nhân duyên này? 

Nghi vấn này, có lẽ quí vị thật sự không đủ thiện căn, nhân duyên, phước đức. Không 

thể nói là không có. Vì sao vậy? Nếu không có thiện căn, phước đức, nhân duyên, thì 

kiếp  này  quí  vị  sẽ  không  chịu  nghe  pháp.  Nghe  ở  đây  niệm  Phật  liền  bỏ  đi,  nhanh 

chóng đi qua. Không muốn nghe, không muốn tiếp xúc, nhưng vẫn còn có thiện căn. 

Vì sao vậy? Vì quí vị đã gặp được Phật pháp. Gặp rồi nhưng không tin, đó là do thiện 

căn  mỏng,  mới  có  hiện  tượng  này.  Nếu  như  gặp  được  thiện  hữu,  thiện  hữu  không 

ngừng  dẫn  dắt,  bạn  không  muốn  đi,  ngại  mất  lòng,  thấy  có  lỗi,  không  thể  không  đi. 

Vậy là quí vị đã có duyên rồi. Đến chùa nhiều, dần dần hiểu ra, rõ ràng vấn đề, thiện 

căn liền sinh khởi. Nghĩa là dần dần khơi dậy chủng tử thiện căn, phước đức quá khứ 

cất dấu trong thức A Lại Da của quí vị. Khơi dậy được nó, nó liền hoạt động, tín tâm 

của quí vị sẽ ngày càng tăng trưởng, những hiểu biết của quí vị cũng sẽ ngày càng mở 

rộng. Mười năm, hai mươi năm, ba mươi năm sau, quí vị thật sự tin rồi, thực sự đã phát 

nguyện. Thiện căn, phước đức, của quí vị kết hợp với thiện căn, phước đức trong quá 

khứ, vậy là năng lượng lớn lắm rồi. Đời này chắc chắn được vãng sanh. Đạo lý ở đây 

vậy, chúng ta không thể không hiểu. Đặc biệt ngày nay thiên tai đã xảy ra rồi. Hai năm 

trước, trong lòng mọi người đã biết, nhưng không nói ra. Tôi dò hỏi rất nhiều tôn giáo, 

tham gia rất nhiều hội nghị. Họ đều không bàn đến điều này. Từ năm ngoái bắt đầu có 

người bàn rồi. Trong tôn giáo không có gì là kiêng cử nữa. Trong nhiều cuộc hội thảo 

giao lưu, mọi người nêu ra vấn đề này. 

Trước  mắt,  Nhật  Bản  bị  động  đất  và  nổ  lò  phản  ứng  hạt  nhân.  Tình  hình  này  rất 

nghiêm trọng, rốt cuộc hiện nay nó phát triển đến đâu, không ai dám phán đoán. Quan 

viên  chính  phủ  cũng  đã  bàn  đến  vấn  đề  này.  Không  còn  cho  rằng  đây  là  thiên  tai  tự 

nhiên nữa, mà do tâm bất thiện của con người chiêu cảm ra vậy. Một quan viên cao cấp 

570  Tập 333 



Nhật bản đã nói như vậy. Cách nói này hợp với những điều đã nói trong kinh điển Đại 

Thừa, Chư Phật Bồ Tát cũng nói như vây. 

Tháng tám năm ngoái, nhà khoa học người Mỹ Bladen dự đại hội ở Sydney, đã bàn 

đến vấn đề này. Cư dân trên trái đất này phải đối diện với dự đoán của Maya về tai nạn 

năm 2012 với tâm thái như thế nào? Ông yêu cầu mọi cư dân trên trái đất này cùng 

nhau bỏ ác làm thiện, cải tà quy chánh, tâm tánh ngay thẳng. Nếu như thật sự làm được 

như vậy, thiên tai chẳng những không xuất hiện, mà còn làm cho trái đất đi theo chiều 

hướng  tốt  đẹp  hơn.  Những  điều  nhà  khoa  học  người  Mỹ nói  hoàn  toàn  phù hợp với 

Kinh giáo Đại thừa. 

Trong kinh điển Đại thừa Phật thường nói: “nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh”, tư 

tưởng của chúng ta bất thiện, ngôn hạnh bất thiện, liền chiêu cảm rất nhiều thiên tai. 

Kỳ thực không phải là tự nhiên, là cảm ứng vậy. 

Đức Phật dạy: “ cảnh tùy tâm chuyển”, cảnh là hoàn cảnh vật chất bên ngoài. Theo tâm 

người nhiễm tịnh, thiện ác, mà chuyển biến. Tâm người bất thiện, càng chuyển càng 

xấu. Tâm người lương thiện, càng chuyển càng tốt. Cách nói này vượt qua cả khoa học. 

Kỳ thực, ngày nay các nhà khoa học mũi nhọn, những học giả nghiên cứu về lượng tử, 

lực học, họ hoàn toàn tán đồng cách nói của Kinh điển Đại thừa, thừa nhận ý niệm con 

người nếu có thể tập trung, sẽ sản sinh năng lượng rất lớn. Năng lượng này chúng ta 

không thể tưởng tượng được. Đó chính là “ nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh” như 

Phật pháp giảng. 



Cho  nên  gặp  Phật  là  duyên,  có  thể  tin  là  duyên,  có  thể  hiểu  cũng  là  duyên.  Thật  sự 

được vãng sanh, là duyên thành thục rồi. Nếu người này “sinh tại Phật tiền Phật hậu”, 

“Phật tiền Phật hậu” này cần phải nói đến pháp vận của Phật, pháp vận của Phật một 

vạn hai ngàn năm. Sinh trước hay sinh sau khoảng thời gian này, không có duyên nghe 

được Phật Pháp. Khi mạt pháp diệt tận, trên thế giới này không còn Phật pháp. Những 

kinh điển này cũng không còn, trên thế giới này không còn tìm ra được nữa. 

Nói cách khác, tuy trong A Lại Da có thiện căn phước đức, không có nhân duyên thì 

nó không khởi tác dụng, nên vẫn phải luân hồi, tùy nghiệp lưu chuyển. Vậy thì phải đợi 

đến đức Phật tiếp theo xuất thế, trên thế giới này lại thêm một lần đầy đủ Tam bảo. 

Xem quí vị có nhân duyên này hay không. Lúc đó, lại được thân người, thân cận Phật 

pháp. Trước và sau lúc này đều không có duyên gặp Phật, nghe Pháp. 

Tập 333  571 



“Do  nghiệp  trọng  duyên  bạc,  ký  bất  kiến  Phật,  diệc  bất  văn  pháp,  cố  danh  sinh  tại 

 Phật tiền Phật hậu nạn. ” Đoạn văn này, chúng ta phải đặc biệt chú ý hai câu ở trong 

đó: “bất kiến Phật, bất văn pháp”, gọi đó là nạn. Nếu thấy Phật, nghe Pháp tức không 

có nạn nữa. 

Trong địa ngục có “gặp Phật nghe pháp” không? Có. Nhưng rất ít. Đó chính là khi làm 

người đã tích được công đức lớn, làm việc thiện lớn, nhưng lâm chung một niệm sai 

lầm, bị đọa địa ngục. Chỉ một sai lầm đã đọa địa ngục. Tuy đọa địa ngục, nhưng năng 

lượng chủng tử của thiện căn phước đức rất lớn. Cho nên ở trong địa ngục vẫn có thể 

nhìn thấy Phật Bồ tát, cũng có thể gặp Phật, nghe Pháp. 

Bồ tát tại địa ngục giáo hóa chúng sanh. Mọi người đều biết đó là Địa Tạng Bồ tát. Địa 

Tạng Bồ tát không phải là một người, Địa Tạng Bồ tát rất nhiều, rất nhiều. Tất cả chư 

Phật Như Lai, pháp thân Bồ tát, nếu như người có duyên với các Ngài bị đọa vào địa 

ngục, một niệm sám hối vừa khởi, thừa nhận tôi sai rồi, tin tức này lập tức truyền khắp 

pháp  giới  hư  không,  châu  biến  pháp  giới,  Phật  Bồ  tát  đều  biết.  Vừa  biết  thì  tự  nhiên 

phản ứng, liền xuất hiện trong địa ngục, ngay trước mặt chúng sanh hữu duyên đó. Bồ 

tát hiện thân đều gọi là Địa Tạng Bồ tát. Cho nên Địa Tạng Bồ tát là tên chung không 

phải là tên riêng, đều gọi là Địa Tạng Bồ tát, từ bi vô lượng. Ngài đến giúp đỡ quí vị 

thoát ly địa ngục, đến cõi nào vậy? Đương nhiên tốt nhất là đến cõi người. Vì sao vậy? 

Cơ  hội  gặp  Phật  nghe  Pháp  ở  cõi  người  nhiều  nhất.  Các  cõi  khác  có,  nhưng  không 

nhiều,  ở  cõi  người duyên  nhiều  nhất.  Cho  nên  “thân  người  khó  được,  Phật  pháp  khó 

nghe”.  Đức  Phật  không  nói  “thân  thiên  nan  đắc,  Phật  Pháp  nan  văn”,  Ngài  chỉ  nói  

“thân người khó được Phật Pháp khó nghe”. Thân người đáng quí, chính do người dễ 

giác ngộ, dễ sanh Tịnh độ. 

Cuộc sống cõi trời tốt quá, vui nhiều khổ ít, không muốn tu hành, không muốn vãng 

sanh. Họ lưu luyến môi trường sinh hoạt của họ, không nỡ rời bỏ. Trong ác đạo khổ 

quá, làm cho tâm thoát ly, tâm cầu sanh Tịnh độ đều quên hết. Phật Bồ tát hiện thân 

trước mặt họ, nhắc nhở họ, họ cũng không nhớ ra. Cho nên trong sáu đường, dùng địa 

vị Phật để xuất hiện trong thế gian giáo hóa chúng sanh, trong sáu cõi chỉ có hiện trong 

cõi người, các cõi khác chỉ hiện thân Bồ tát, hiện thân Thanh Văn. Hiện cùng thân với 

tất cả chúng sanh, điều này nhiều nhất. Hiện Phật thân chỉ có ở cõi người. 

Những hiện tượng này đều nói cho chúng ta một sự thật. Đó chính là cõi người tuy cực 

khổ,  cõi  người  có  thể  giải  quyết  vấn  đề.  Chỉ  cần  giác  ngộ,  nếu  muốn  chân  giác  ngộ, 

chân giác ngộ bạn phải buông bỏ. Có gì làm chướng ngại quí vị giác ngộ? chướng ngại 

572  Tập 333 



quí vị giác ngộ nghiêm trọng nhất là tự tư tự lợi, là danh văn lợi dưỡng, là tham, sân, 

si, mạn. Bên ngoài là ngũ dục lục trần. Phương pháp tốt nhất để phá mê khai ngộ là học 

tập  kinh  giáo.  Phương  pháp  học  tập  kinh  giáo  tốt  nhất  là  giảng  kinh  dạy  học.  Qui  vị 

xem, mười phương chư Phật Như Lai, chư Đại Bồ Tát, chẳng ai không xuất thân ở cõi 

người. Giảng kinh dạy học thật sự là tự lợi lợi tha. Ngày ngày giảng kinh dạy học, quí 

vị  sẽ  không  bị  tất  cả  các  duyên  bên  ngoài  quấy  rầy.  Quí  vị  có  thể  bảo  vệ  bản  thân 

không bị ảnh hưởng bởi ngoại giới. Quí vị mới có thể đắc định, mới có thể khai huệ, 

mới có thể chứng quả. Phàm bị cảnh giới bên ngoài ảnh hưởng, quí vị không thể thành 

tựu. Có làm việc tốt nhiều hơn nữa thì vẫn còn trong lục đạo, thoát ly không khỏi lục 

đạo. Thoát ly không khỏi lục đạo, đồng nghĩa với việc đời này sống uổng phí, sống vô 

ích. Không một mảy may thành tựu. 



Cho nên người học Phật, thời khóa chiều mỗi ngày lúc chúng ta phản tỉnh, sám hối có 

nghĩ đến vấn đề tôi hôm nay có bị cảnh giới quấy rầy hay không? Tôi nghĩ rất nhiều 

người đều chưa hề nghĩ đến vấn đề này. Nếu như nghĩ đến vấn đề này, bản thân sẽ lo 

sợ. Vì sao vậy? Vì quí vị chưa tiến bộ, đều sống qua ngày, như vậy thì đắc được gì? 

Người khác khen vài câu, vui lắm. Quí vị bị họ làm ảnh hưởng rồi. Người khác hủy 

báng, liền sân si. Sao ta không làm chủ tí nào cả. Chuyển theo cảnh giới bên ngoài đó 

là luân hồi! Ngày ngày làm việc luân hồi. Tâm luân hồi tạo nghiệp luân hồi, quả báo 

sau này chính là luân hồi. Đáng sợ lắm! Quí vị không sự thật hiểu hoàn cảnh, tâm cảnh 

giác không phát huy được. 

Rất nhiều người đều biết thành tựu của Lưu Tố Vân cư sĩ, bà không có sở trường gì, 

tính cảnh giác của bà cao, duyên của bà cũng rất thù thắng. Bà bị bệnh lao da ban đỏ, 

còn nghiêm trọng hơn cả ung thư. Bác sĩ nói với bà, bà có thể chết bất cứ lúc nào, để 

bà phải có sự  chuẩn bị về tâm lý, duyên này tốt lắm! Bà ấy cảnh giác cao độ, từ sáng 

đến tối 12 tiếng đồng hồ chỉ câu niệm Phật. Một bộ “Kinh Vô Lượng Thọ”, ngoài hai 

việc này ra bà buông bỏ hết, bà liền thành tựu, thành tựu như vậy đó. Quyết không bị 

ngoại giới quấy rầy. Thuận cảnh nghịch cảnh, thiện duyên ác duyên, đều một câu A Di 

Đà Phật. Tất cả tri kiến chính là một bộ “Kinh Vô Lượng Thọ”. Mười năm như vậy bà 

thành tựu rồi. Chúng ta ngày nay, ngay cả một ngày cũng không làm được.  Ta có thể 

không bị ngoại giới quấy rầy chăng? 

Việc không bị ảnh hưởng bên ngoài là không trách người khác, hoàn toàn là do mình. 

Người ta tán thán quí vị, khen tặng quí vị, cung kính quí vị,  A Di Đà Phật! Người ta 

Tập 333  573 



đến chửi, lăng nhục, sĩ nhục quí vị, A Di Đà Phật! Không bị họ quấy rầy.  Quí vị thấy 

tất là A Di Đà Phật, thật là A Di Đà Phật. Nhìn thấy người tốt A Di Đà Phật, thật sự A 

Di Đà Phật! Nhìn thấy người ác thật sự A Di Đà Phật, không phải giả. Quí vị liền thành 

Phật rồi. 

Không có tâm oán hận, không có tâm hoan hỉ. Niềm hoan hỉ chân thật đó chính là pháp 

hỉ sung mãn. Chửi quí vị, lăng nhục quí vị, hại quí vị đều là A Di Đà Phật, luôn hoan 

hỉ, không bị mảy may tổn hại. Tuy có lấy dao giết tôi, A Di Đà Phật, tôi đến đến thế 

giới Cực lạc đây, cám ơn ông. Nếu không tôi phải sống thêm ít ngày nữa, ông tiễn tôi 

đi sớm hơn một ngày, tôi cám ơn ông, thật sự không giả dối tí nào. Phải cám ơn, vì sao 

vậy? Anh ta tạo là ác nghiệp. Ác nghiệp của anh ta đến địa ngục chịu quả báo. Anh ta 

đến địa ngục còn tiễn tôi đến thế giới Cực Lạc. Tôi làm sao mà không cám ơn được? 

Tôi có thể hận anh ta sao?  Nếu tôi hận anh ta, không biết cám ơn, sẽ đi cùng đường 

với anh ta, cùng xuống địa ngục, sẽ oan oan tương báo.  Cám ơn, thật sự cám ơn. Bất 

luận chịu những tai nạn to lớn bao nhiêu, nếu không có việc đó, Bồ tát đến thử thách 

tôi, xem tôi có thật sự buông xuống rồi không. Xem tôi có còn nhiễm ô không, tôi thật 

sự thanh tịnh chưa. Cho nên, ngày trước khi tôi ở Mỹ, tôi xem trong kinh có hai câu: 

mỗi ngày đều là ngày tốt, mỗi giờ đều là giờ lành. Tôi tiếp hai câu nữa: mỗi người đều 

là người tốt, mỗi việc đều là việc lành. Chẳng sai chút nào. Thế gian không có ác nhân, 

yêu ma quỷ quái đến chỗ tôi, đều là Phật Bồ tát. 

Cho nên cảnh tùy tâm chuyển. Phàm phu, phàm phu đáng thương, điên đảo, tâm họ tùy 

cảnh chuyển, sai rồi. Tâm tùy cảnh chuyển, bạn sẽ chuyển đến A Tỳ Địa ngục. Cảnh 

tùy tâm chuyển, bạn liền có thể thành Phật, thành Bồ Tát. Cho nên, Ngẫu Ích Đại sư 

nói hay lắm: “cảnh duyên không tốt xấu, tốt xấu do nơi tâm” . Hoàn cảnh bên ngoài, 

thiện duyên ác duyên, thuận cảnh nghịch cảnh, đều bình đẳng, không sai khác.  Tốt xấu 

là  do  bản  thân  chúng  ta  chấp  trước,  phân  biệt  hư  vọng.  Lìa  phân  biệt  chấp  trước  tức 

bình  đẳng  rồi.  Nhìn  không  ra  tốt  xấu,  nhìn  không  ra  thiện  ác.  Thị  phi,  thiện  ác,  tà 

chánh, đều là thứ sản sinh  ở trong vọng  niệm. Lìa vọng niệm phân biệt, chấp trước, 

liễu bất khả đắc, nó không phải là thật tướng của vạn pháp, nó là hư giả. “Phàm sở hữu 

tướng,  giai  thị  hư  vọng”.    Người  thật  sự  học  Phật,  đặc  biệt  trong  thời  đại  này,  chắc 

chắn sẽ gặp đại nạn, phải chịu khổ lớn. Người khác không tin, quí vị thiện tâm thiện ý  

đối đãi họ, họ hoài nghi rằng: anh có ý gì đây? Có mục đích gì đây? Có ý đồ gì? Có 

phải muốn hại tôi không? Người ta không nghĩ theo chiều hướng tốt, toàn nghĩ ngược 

lại. Quí vị phải chịu đựng được, phải không thay đổi, mới có thể thành tựu. Bởi vì đây 

574  Tập 333 



là một thời đại đặc biệt, phải đặc biệt có trí huệ, đặc biệt đức hạnh. Mới có thể giúp đỡ 

những chúng sanh khổ nạn này. Chúng sanh khổ nạn này dùng những thái độ đó đối xử 

với  ta,    có  thể  chịu  đựng  thì  ta  đã  giúp  họ  tiêu  trừ  nghiệp  chướng.  Giúp  họ  vui  bồi 

phước đức. Trong Phật pháp gọi đó là chịu khổ thay chúng sanh. Tất cả tội nghiệp họ 

đã tạo, tôi chịu thay họ.  Chư vị suy nghĩ cho kỹ , rồi thể hội xem có phải là đạo lý này 

không? 

Người đã trãi qua đại nạn, đã chịu khổ lớn, dần dần những chúng sanh này sẽ giác ngộ, 

họ sẽ tin tưởng quí vị. Họ sẽ nghĩ : tôi ức hiếp người khác, người đó tức giận, sẽ trả thù 

tôi. Tôi ức hiếp anh, anh không tức giận, không trả thù tôi, lại còn giúp đỡ tôi. Trước 

lúc lâm chung họ sẽ nghĩ lại, trong đời này tôi đã gặp được một người tốt, họ liền giác 

ngộ. Đời này không giác, ngộ đời sau sẽ giác ngộ, chắc chắn sẽ có ngày giác ngộ, họ sẽ 

cám ơn quí vị. Bản thân chúng ta có thể chấp nhận, không những nghiệp chướng bản 

thân được tiêu trừ. Vừa rồi đã nói qua, nghiệp chướng chúng sanh , ta  cũng tiêu trừ 

thay cho họ. Cụ thể sự thực giúp họ tiêu trừ nghiệp chướng này, chính  họ dần dần sẽ 

nhận ra, họ giác ngộ ra, họ tỉnh ngộ ra vậy. Cho nên không lo bị thiệt. Nhớ kỹ cổ nhân 

có câu “chịu thiệt là phước”. đại phú đại quý từ đâu mà có được ? từ chịu thiệt mà tu 

được, từ bị lừa mà tu được vây. Quyết không phải là lợi dụng mà có. Người hay lợi 

dụng rất thông minh, cuối cùng cũng bị thông minh làm cho sai lầm. Vì sao vậy? Nếu 

họ vào tam đồ họ phải trả nợ. Sát sinh phải đến mạng. 

“ khiếm tiền yếu liễu trái vụ” 

“Nhất ẩm nhất trác, mạc phi tiền định” 

Ngay  Lý  Thế  Dân  cũng  nói:  “sát  nhân  thường  mạng,  khiếm  trái  hoàn  tiền”.  Làm  Đế 

Vương cũng không thể  trốn nợ được. Câu nói này là thật không giả dối tí nào.“ oan 

oan tương báo, không dứt không hết”. Đó mới gọi là thật khổ. Cho nên người quý ở 

chỗ  giác  ngộ.  Giác  ngộ  nhất  định phải gặp  được  Phật  ,  phải  nghe được  pháp.  Không 

gặp Phật không nghe Pháp, làm sao có thể giác ngộ? 

Người thế gian chịu oan uổng lớn nhất, điều này không nhẫn được, tức qúa không chịu 

nổi. Khổ không kể nổi. Kỳ thực sự tức giận là giả, không phải là thật. Vậy thì không 

cần phải nuốt chỉ cần hóa giải là được rồi, không việc gì nữa. Hà tất phải chấp trước 

như thế? 

Sai  lầm  đều  do  chấp  trước,  chấp  trước  kiên  cố,  không  chịu  buông  xuống.    Phật  dạy 

chúng ta buông xuống, thị hiện tấm gương buông bỏ cho chúng ta thấy. 

Chúng ta xem tiếp xuống dưới. 

Tập 333  575 



“Hựu thử chi bát xứ, tuy cảm báo khổ, lạc hữu dị, nhi năng bất đắc kiến Phật, bất văn 

 chánh Pháp, cố tổng xưng vi nạn.” 

Trong  giáo  lý  Đại  thừa  giảng  về  “nạn”,  nạn  là  gì?  Suốt  đời  không  thấy  Phật  không 

nghe Pháp đó là nạn. Vậy chúng ta nghĩ xem trong xã hội này, trên thế giới này nhân 

khẩu  hơn  sáu  tỷ  rưỡi  người,  bao  nhiêu  người  đời  này  không  thấy  được  Phật,  không 

nghe được Pháp? 

Tai họa do thiên nhiên và con người gây nên không phải là nạn, không thấy Phật không 

nghe Pháp mới thật là nạn. Từ chỗ này, chúng ta mới thật sự thể hội được “Phật pháp 

nan văn”. Thật sự thể hội  được Phật  pháp là “bảo”.   Con người  một  ngày không ăn 

cơm cũng không sao, không ngủ cũng không sao, một ngày không nghe kinh thì làm 

sao được? Không nghe kinh là gì? Đó là đại bất hiếu! Đại bất kính! Cha mẹ ta, thầy 

giáo ta biết được chuyện này, điều họ hi vọng duy nhất là gì? Hi vọng chúng ta nhanh 

chóng thành Phật, thành Phật rồi độ họ. Ta thành Phật chậm một ngày, họ ở trong ác 

đạo, trong sáu đường thêm một ngày chịu khổ. Việc này mới là việc lớn, là việc lớn số 

một trong đời người vậy. Mấy người biết được? con người sống tại thế gian mơ mơ hồ 

hồ,  lờ  mờ  không  hiểu.  Nếu  họ  thật  sự  hiểu  được,  thấy  Phật  nghe  pháp  là  đại  sự  đầu 

tiên, họ vĩnh viễn sẽ không lìa xa Phật, sẽ không lìa xa pháp. Bất luận ở đâu, mở mắt ra 

họ chắc chắn sẽ nhìn thấy tượng Phật. Gặp Phật rồi, bất luận lúc nào, bất luận ở đâu, 

tâm của họ sẽ không rời Phật hiệu, không xa rời kinh văn. Lời giáo huấn quan trọng 

của Phật Bồ tát đều ghi nhớ trong lòng, thường xuyên ôn lại. Đó chính là nghe Pháp. 

Đại hiếu đệ nhất trong thế gian và xuất thế gian là chư Phật Như Lai, không có ai có 

thể sánh bằng. 

Năm xưa Thầy giáo Phương giới thiệu Phật pháp cho tôi, vì sao tôi tin ông ta? Vì ông 

ta thật làm. Ông ta ngày ngày đọc tụng Đại thừa, vui theo không mệt.  Kinh văn quan 

trọng trong kinh giáo Đại thừa ông có thể đọc thuộc lòng từng đoạn từng đoạn. Điều 

này pháp sư xuất gia không thể sánh kịp. Ông nói Phật pháp với quí vị, trích dẫn kinh 

điển, đọc từng đoạn từng đoạn cho quí vị nghe. Quí vị không thể không khâm phục, 

Ông không làm việc giả dối. Ông làm giả, tuy chúng ta đần độn, một lần hai lần không 

nhận ra, chúng tôi gặp nhau đã hơn 20 năm, chắc chắn nhìn thấu. Ông thật làm. 

Ông  thỉnh  một  bộ  “Đại  Tạng  Kinh”,  bộ  kinh  đó  tôi  giới  thiệu  cho  Ông,  thỉnh  về  rồi 

Ông  thật  lòng  đọc.  Không  giống  như  người  khác,  thỉnh  về  rồi  để  trên  giá  sách,  vĩnh 

viễn không đọc. Thờ ở nơi đó. Thầy Phương thật sự đọc. Lúc đó ông với địa vị là một 

học giả, không phải tín đồ Phật giáo. Mà thích kinh giáo Đại Thừa đến như vậy. Ông 

576  Tập 333 



hoàn  toàn  từ  lập  trường  học  thuật  để  xem  kinh  Phật.  Cho  nên  ông  khẳng  định,  thừa 

nhận Thích Ca Mâu Ni Phật là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới này. Trên thế giới 

nếu thật sự có thêm vài người như vậy xuất hiện, Phật pháp sẽ hưng vượng hơn. Cho 

nên, thấy Phật nghe Pháp quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Một ngày cũng không thể bỏ 

qua.  Một ngày không thấy Phật, không nghe  Pháp thì đã gặp nạn rồi. 

Chúng ta xem tiếp ở dưới. 

“Cực lạc thế giới, tắc vĩnh vô chư nạn.” Bởi vì ở thế giới Cực lạc, thấy Phật nghe pháp

，có thể nói là niệm niệm không gián đoạn. Báo thân Phật, Ứng thân Phật, Pháp thân 

Phật  đều  ngay  trước  mắt.  Phàm  phu  vãng  sanh  thế  giới  Cực  lạc,  từ  lúc  Phật  phóng 

quang tiếp dẫn ta vãng sanh trở đi. Quí vị ở thế giới Cực lạc, bất luận thời gian ở đó lâu 

đến đâu – trong kinh nói là ba a tăng kỳ kiếp – một niệm của quí vị cũng không rời A 

Di Đà Phật. Điều này là thật  không phải  hư  dối. Một  niệm không xa lìa nghe Pháp. 

Quí vị thấy Phật nghe Pháp vĩnh viễn không gián đoạn. Đó là thế giới Tây Phương Cực 

lạc. Ứng hóa thân của A Di Đà Phật vô lượng vô biên,  ở thế giới Cực lạc kháp nơi đều 

thấy Phật. Ngay y báo ở thế giới Cực lạc, ao sen bảy báu, nước tám công đức, cây cối 

hoa chim, đều do  Phật A Di Đà biến hóa mà có, đó toàn là thân của Phật A Di Đà. 

Trong kinh cũng nói rõ, tình và hữu tình trong thế giới Cực lạc đều diễn nói diệu pháp. 

Nghe  kinh  tùy  ý,  muốn  ngồi  nghe  cũng  được,  tản  bộ  nghe  cũng  được,  nằm  dưới  đất 

nghe cũng được Ai giảng kinh cho quí vị? nước chảy. Âm thanh nước chảy đang ở đó 

giảng kinh . Quí vị nghĩ xem tự tại biết bao. Nước vì sao giảng kinh? Vì do Phật A Di 

Đà biến hóa ra. Ở nơi đó thể hiện đầy đủ nghệ thuật dạy học của Phật A Di Đà. Nếu 

thân Phật A Di Đà ở nơi đó quí vị phải cung kính cung kính, quí vị thấy có lỗi khi nằm 

một bên, Phật A Di Đà biến thành nước chảy, biến thành chim nhỏ, đang thuyết pháp 

cho quí vị. Vậy thì quí vị có thể phóng dật một tí, có thể tự tại một tí. Phật A Di Đà 

được đại tự tại, Ngài sẽ không làm khó một ai. Chính là hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ 

công đức. 

Giống  như  trong “Kinh Lăng Nghiêm” nói : “tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”, 

ở thế giới Tây Phương Cực lạc, mọi lúc mọi nơi đều có thể nhìn thấy, cho nên vĩnh 

viễn không có các nạn. Chính là vĩnh viễn sẽ không bị: không thấy Phật, nghe Pháp. 

Vĩnh viễn không bị gián đoạn việc thấy Phật, nghe Pháp. 

Như  “  Viên  Trung  Sao”  viết:  “vô  tam  độc  chi  nhân,  bất  tạo  ác  nghịch  chi  nghiệp”. 

Tam độc là tham, sân, si. Ở thế gian này, vì tham, sân, si mà tạo ác nghiệp vô lượng vô 

biên.  Đến  Thế  giới  Cực  lạc  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi  hoàn  toàn  không  còn,  tự  nhiên 

Tập 333  577 



đoạn tận, cho nên họ không tạo ác nghiệp. “Cố vô tam đồ chi khổ quả, vô tam đạo chi 

 chướng nạn”. “Tam đồ, tam nạn” đều chỉ cho địa ngục, súc sanh, ngạ quỷ. Thế giới 

Tây Phương Cực lạc không có ba cõi này. Vì sao vậy? vì người ở nơi đó không có ai 

tạo nghiệp tam đồ. Không có nhân đương nhiên sẽ không có quả. 

“Văn  Pháp  nhập  định,  bất  đọa  vô  tưởng,  cố  vô  trường  thọ  thiên  nạn  dã” .  Ở  trước 

chúng  ta  đã  đọc  qua  Vô  tưởng  thiên.  Vô  tưởng  thiên  ở  cõi  Tứ  Thiền,  thế  giới  Tây 

Phương Cực lạc trong Tứ thiền không có Vô Tưởng Thiên. 

“Tuy thọ cực lạc, thường thọ giáo hóa, cố vô Bắc Cu Lô Châu nạn dã.” Chính là Uất 

Đơn Việt. Tuy thọ Cực lạc, bản thân ngày ngày tiếp nhận, thời thời tiếp nhận sự giáo 

hóa của  Bổn Sư A  Di Đà Phật, thập phương thế giới Chư Phật Như Lai. Cho nên sẽ 

không có Bắc Châu. Bắc Châu không chịu gặp Phật, không chịu nghe Pháp. Họ rất vui 

vẻ, họ không có tai nạn, không muốn học Phật. “Cực lạc” ở thế giới Cực lạc, cực lạc 

chính là học Phật. Ngày ngày gặp Phật, ngày ngày nghe Pháp. 

“Lục căn thanh tịnh , minh lợi hiệp huệ, cố vô manh lung ám á nạn dã.” Manh lung ám 

á, là sáu căn không đầy đủ. Ở đây chúng ta gọi là người tàn tật . Thế giới Tây Phương 

Cực lạc không có. Người tàn tật niệm Phật cũng được sanh Tịnh độ như vậy. Sanh đến 

thế giới Cực Lạc, thân tướng tương đồng với Phật A Di Đà, không gì sai khác. 

“Chúng sanh sanh giả, giai chánh định tụ, sở dĩ một hữu thế trí biện thông.”  Không có 

nạn  này,  đó  không  phải  là  tà  định  tụ,  đó  là  chánh  định  tụ.    Chánh  định,  tự  tánh  vốn 

định. Trong “Lục Tổ Đàn Kinh” có nói: “đâu ngờ tự tánh vốn không động dao”, đó 

chính là  tự tánh vốn định, chánh định tụ. 



2014 

“  A Di Đà Phật kim hiện tại thuyết pháp kinh vô lượng kiếp. Quan Âm tức bổ kỳ xứ, 

 hiệu Phổ Quang Công Đức Sơn Vương Phật, cố vô Phật tiền Phật hậu nạn dã. ” Đó là 

nói Thế giới Cực Lạc, Phật A Di Đà, duyên giáo hóa chúng sanh của Ngài đã hết, Ngài 

cũng nhập  Niết  Bàn,  vậy  Thế  giới  Cực  lạc  phải  làm  sao?  Quan  Âm  Bồ  Tát  tiếp  nối 

thành Phật. Không như thế giới này của chúng ta. Quí vị nghĩ xem, sau khi đức Thích 

Ca Mâu Ni Phật diệt độ, đức Phật tiếp theo là Bồ Tát Di Lặc.  Bồ Tát Di Lặc đến thế 

giới  này  thành  Phật,  khi  nào  mới  đến?  Thời  gian  ở  thế  gian  chúng  ta  là  sau 

5.600.070.000 năm (ngũ thập lục ức thất thiên vạn năm), Bồ Tát Di Lặc đến thế gian 

này để thành Phật. Cũng chính là nói, ở thế gian này, thời gian giữa Đức Phật này và 

đức Phật khác xuất hiện quá lâu. Trong thời gian dài như vậy không có Phật giáo hóa 

578  Tập 333 



chúng sanh phải làm sao? Đức Phật thật rất từ bi. Quí vị xem, trong “Kinh Địa Tạng”, 

đức Phật Thích Ca Mâu Ni dặn dò đức Địa Tạng Bồ Tát: sau khi đức Thế Tôn diệt độ, 

trước khi Bồ Tát Di Lặc xuất thế, thời gian này, mong Địa Tạng Bồ Tát Đại từ đại bi 

thay Phật giáo hóa chúng sanh. Cho nên Địa Tạng Bồ Tát cao hơn tất cả Bồ Tát khác. 

Hiện nay Ngài đang thay thế Phật. dụng ý  ở đây thật thâm sâu, phải nên thể hội cho 

được vậy. Vì sao đức Thích Ca Mâu Ni Phật không đem việc thay thế Phật giao cho 

Quan Âm Bồ Tát? Giao cho Văn Thù Bồ Tát, Phổ Hiền Bồ Tát? Vì sao không giao cho 

ai khác, mà giao cho Địa Tạng Bồ Tát? 

Trong pháp đại thừa Địa Tạng Bồ Tát tượng trưng cho pháp gì? Chúng ta sẽ hiểu ra. 

Địa Tạng Bồ Tát tượng trưng cho “hiếu thân tôn sư”. Phật không trụ thế, không ở thế 

gian  này,  không  có  Phật,  người  người  hiểu  được  hiếu  thuận  cha  mẹ,  tôn  kính  sư 

trưởng. Xã hội này sẽ không bị loạn, xã hội sẽ yên bình. Nhân dân sinh hoạt rất hạnh 

phúc.  Hiếu thân tôn sư là gốc của Phật pháp Đại Thừa. Dường như ngày nay cái cây 

này, cây đã đến mùa đông rồi, lá rụng hết, hoa quả cũng chẳng thấy nữa. Ngày đông 

dằng dặc, gốc của nó chưa hư, đến mùa xuân lại sẽ nảy mầm, lại sẽ đâm chồi nảy lộc, 

ra hoa kết quả. Địa Tạng Bồ Tát tượng trưng cho gốc rễ. Gốc rễ chôn vùi dưới đất. Gốc 

rễ  này  là  “hiếu  kính”.  Pháp  thế  gian  xuất  thế  gian,  đều  từ  gốc  rễ  hiếu  kính  mà  sinh 

trưởng.  Ngày  nay  Phật  Pháp  gặp  nạn,  nạn  đến  mức  độ nào?  Gốc  rễ  bị phá sạch  rồi. 

Trên thực tế, chúng ta không xem nó là “phá sạch”, mà coi nó bị tổn hại nghiêm trọng. 

Vì sao vậy? gốc này là thật, bất luận người nào cũng không thể diệt trừ nó được. Ngay 

súc sinh cũng có thể làm được, con người nếu tiếp thu được giáo dục của Thánh Hiền, 

thì gốc này dễ dàng hồi sinh trở lại, dễ dàng nảy mầm, lại lớn lên, chắc chắn sẽ ra hoa 

hết quả. Gốc của truyền thống văn hóa Trung hoa chính là hiếu để. Câu đầu tiên trong 

“Tịnh Nghiệp Tam Phước” dạy chúng ta : “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”. 

Đó là gốc, đáng tiếc ngày nay không ai dạy nữa. Thời gian làm mất lâu quá, tổn hại 

nghiêm trọng quá rồi.  Nói thật lòng, đối với sự việc này chúng ta đã mất hết niềm tin. 

Nhưng chúng ta làm thí nghiệm ở Thang Trì phát hiện gốc vẫn còn. Mọi người cùng 

học tập “Đệ Tử Quy” không đến ba tháng, đều hiểu được hiếu đạo, đều hiểu tôn kính 

người  lớn.  Chúng  tôi  cảm  thấy  rất  kinh  ngạc.  Con  người  sao  mà  dễ  dạy  quá  vậy. 

Không khó chút nào. Nhưng ở đây có một vấn đề then chốt, bản thân người dạy phải 

làm được. Bản thân chưa làm được, sẽ không có hiệu quả như vậy. Cho nên năm xưa, 

37  vị  Thầy  dùng    bản  thân  làm  nguyên  tắc.  Họ  đem  “hiếu  thân  tôn  sư”  diễn  ra,  biểu 

diễn ra, để quí vị thấy được, để quí vị tự thân thể hội được, cảm động được cư dân nơi 

Tập 333  579 



đó. Bản thân không làm được, chỉ nói suông, ai tin tưởng ta? Cho nên Phật dạy người, 

diễn  thuyết,  y  giáo  phụng  hành,  vì  người  mà  diễn  thuyết.    Diễn  là  biểu  diễn,  làm  để 

người khác thấy, người ta hỏi, quí vị nói rõ thêm cho họ. Họ liền hiểu được. Quí vị 

chưa  làm  được,  quí  vị  nói  làm  sao,  không  giống,  nói  không  giống  được.  Cho  nên 

không thể cảm động người khác.  Bản thân thực sự làm được rồi, quí vị nói ra mới có 

thể cảm động người khác. 

Ở Trung Quốc, Hồ Tiểu Lâm diễn thuyết được mọi người thích nhất. Nguyên nhân là 

gì? Ông ta làm được, ông ta chẳng có gì khác. “Đệ tử quy”, “Cảm Ứng thiên”, “Thập 

thiện nghiệp”, ông đều làm được, báo cáo của ông rất sinh động, thường thường làm 

cho thính chúng rơi lệ. Có sức thuyết phục lớn đến như vậy, chẳng có gì ngoài bản thân 

đã làm được. Hồ Tiểu Lâm học Phật. Đến nay được khoảng năm thứ tư rồi, không lâu. 

Có  được  thành  tựu  lớn  như  vậy,  chính  là  thật  làm,  không  gì  khác  ngoài  thật  làm. 

Không hàm hồ tí nào. Gặp Phật nghe Pháp ngày ngày không gián đoạn. Ông còn mở xí 

nghiệp, ông nói với tôi, sau khi học Phật công việc mỗi ngày của ông là buổi sáng lễ 

Phật tụng kinh, buổi chiều đến công ty làm việc, buổi trưa cũng  ở công ty, đóng cửa 

văn  phòng  lại,  không  nghe  điện  thoại.  Buổi  trưa,  văn  phòng  làm  việc  chính  là  đạo 

tràng,  là  Phật  đường  của  ông.  Không  ai  có  thể  gõ  cửa  ông.  Bất  luận  là  việc  gì  cũng 

không được đi tìm ông. Buổi sáng mỗi ngày, từ 8 giờ đến 12 giờ, ông thật sự tu hành, 

tụng kinh. Có khi buổi tối tụng kinh, quên cả ngủ nghỉ, đến trời sáng cũng không hay. 

Cho nên nếu quí vị hỏi người ta làm sao thành tựu được? kỳ thực chỉ sáu chữ, cổ kim 

đông tây không có ai là ngoại lệ. Thứ nhất là “trung thực”, thứ hai là “nghe lời”, thứ ba 

là “thật làm”. Nghe hiểu rồi thì phải làm, phải làm cho được. Đó chính là cảm động 

người. 

“Cực lạc thế giới  A Di Đà Phật viên tịch, Quan Âm Bồ Tát tức bổ kỳ xứ”. A Di Đà 

Phật niết bàn, Quan Âm Bồ Tát liền thành Phật. Quan Âm Bồ Tát tương lai niết bàn, 

Đại Thế Chí Bồ Tát tiếp đó thành Phật, không bị gián đoạn. Cho nên Thế giới Cực Lạc 

không có nạn Phật tiền Phật hậu. Vì thế thế giới đó không có bát nạn, không có bát khổ 

tam khổ. 

Dưới đây giảng về ác thú. Thế giới Tây Phương Cực lạc cũng không có ác thú. 

“Ác  thú,  thú  giả,  vị  chúng  sanh  thú  vãng  chi  xứ.  Hữu  nhân  tất  hữu  quả,  tùng  nhân 

 hướng quả thị danh thú. ” 

Thiện nhân thiện quả, ác nhân gọi là ác thú. Tiêu chuẩn của thiện ác là pháp thế gian. 

Chúng ta ngày nay chọn “Đệ tử quy” của Nho giáo, “Thái Thượng Cảm Ứng Thiên” 

580  Tập 333 



của  Đạo  giáo,  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo”  của  Phật  giáo.  Đó  là  ba  cái  gốc  của  Thích 

Nho Đạo. Nương theo tiêu chuẩn này mà tu chính là thiện pháp. Trái với tiêu chuẩn 

này đó chính là ác pháp. 

Ngày nay Trung quốc sau khi mất nước vào thời Mãn Thanh, ba gốc này bị xem nhẹ, 

không ai giảng nữa. Ngày xưa, ba cái gốc này nhà nhà đều dạy, nhà nhà đều học. Chư 

vị  nếu  lật  dở  gia  phổ  của  mỗi  nhà,  sẽ  nhìn  thấy  trong  gia  phổ  có  “gia  huấn”  có  “gia 

quy”, đều thuộc về loại này vậy. Lão tổ tông nhà này, làm sao để dạy hậu nhân của họ. 

Đều có! Ai cũng phải tuân thủ. Cho nên gia đình ngày xưa đã cống hiến rất nhiều cho 

sự an định của xã hội. Vì sao vậy? vì nhân dân đều được gia đình dạy tốt, nhà nhà đều 

dạy. Khoảng dân quốc năm thứ mười mấy hai mươi, điều này đã bị xem nhẹ, đã rất ít 

rồi.  Sau  khi  kháng  chiến  thắng  lợi,  thì  không  còn  nữa.  Không  còn  thấy  nữa,  cũng 

không nghe ai nói nữa. Trước kháng chiến vẫn còn. Độ tuổi của tôi còn dính được một 

tí ngoài rìa. Lúc đó tôi khoảng năm sáu tuổi, nhưng còn nhớ rất rõ. Tôi còn nhớ, vào 

thời đó pháp luật có một điều gọi là “thân  quyền xử phân”, tôi ấn tượng rất sâu đậm, 

hình như điều luật này bị phế trừ vào năm  Dân quốc năm thứ hai mươi mấy đó. 

“Thân quyền” nghĩa là gì? “Thân” là cha mẹ của ta, thân sinh phụ mẫu. Nếu ta không 

hiếu thuận, cha mẹ có quyền đến chính phủ, đến tòa án tố cáo: đứa con này bất hiếu, 

các ông xử tử nó dùm. “Thân  quyền xử phân” này, quan tòa nhất định phải tuân thủ, 

không có biện hộ. Vì sao vậy? cha mẹ ngươi không cần ngươi nữa. Cha mẹ là người 

yêu thương bảo vệ con cái nhất, cha mẹ không cần nữa, thì quí vị không còn tư cách để 

làm người. Lập tức chấp hành, không ai đến biện hộ cho ta được. Cho nên điều khoản 

đó rất nghiêm khắc. Quí vị nghĩ xem, thường người bất hiếu với cha mẹ, cũng phải làm 

bộ  một  tí,  cũng  phải  nuôi  dưỡng  cha  mẹ.  Nếu  không  khi  họ  tố  cáo,  thật  sự  sẽ  xử  tử, 

không phải giả đâu. Quí vị tìm luật sư cũng vô dụng. Đó là pháp luật thời xưa. Quí vị 

nghĩ xem, điều này Dân quốc vẫn bảo tồn  đến năm thứ hai mươi. 

Vì thế, Trung quốc thời cổ đại, bất hiếu cha mẹ là tội lớn thứ nhất. Người bất hiếu cha 

mẹ, dối Thầy phản đạo, sẽ không còn cách gì làm người trong xã hội, tội nghiệp cực 

trọng. 

“Câu Xá Luận Bát” viết: thú vị sở vãng. 

Chính là đi về đâu, hướng về phía nào?  hướng về xứ sở nào? 

 “Hựu “Pháp Hoa Văn Cú Ký” viết.  - “Pháp Hoa Văn Cú ” do Trí Giả Đại Sư viết -  

“tùng nhất chí nhất”, từ một nơi đến một nơi khác, gọi là “thú”. 

Tập 333  581 



 Ác thú tức ác đạo. tức địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh tam ác đạo dã. Quí vị hướng đến 

nơi này tức là sai rồi. Tâm sân nhuế đi đến địa ngục, tâm tham lam đi đến ngạ quỷ, tâm 

ngu  si  đi  đến  súc  sanh.  Đó  là  ba  ác  đạo.  Tội  nghiệp  trong  ba  ác  đạo,  trong  “Thái 

Thượng Cảm Ứng Thiên” nói rất rõ. Các bạn học trong học viện chúng ta mấy năm 

trước cũng đã bỏ ra một ít thời gian, đem những nhân quả địa ngục, nhân duyên quả 

Phật nói trong “ Đại Tạng Kinh”, từ 25 loại kinh luận tóm tắt lại thành một quyển sách 

tên “Chư Kinh Phật Thuyết Địa Ngục Tập Yếu”. Về vấn đề “nhân” giảng rõ ràng, tỉ mỉ 

hơn Đạo giáo. Quyển sách này cũng đã lưu thông với số lượng lớn rồi. Đọc nhiều có 

điều tốt, đọc nhiều quí vị sẽ có tâm cảnh giác. Quí vị sẽ biết việc gì có thể làm, việc gì 

không thể làm. Lúc tạo tác thì dễ, nhưng quả báo đến thì phức phức lớn đấy. 

Nói tóm lại, tham sân si, chiêu cảm ra ba đường địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh này. 

“Kinh A Di Đà” viết: Bỉ Phật quốc độ, vô tam ác đạo.  Xá Lợi Phật! Kỳ Phật Quốc độ 

 thượng vô ác đạo chi danh, hà huống hữu thật. 

Thế  giới  Cực  lạc  không  nghe  đến  tên  ác  đạo,  bởi  vì  thế  giới  Cực  lạc  không  có  ba 

đường ác. Phàm Thánh đồng cư độ chỉ có hai đường “nhân” và “thiên”. Cho nên chúng 

ta ngày nay nếu làm không tốt, thì sẽ đi vào ba đường ác. Tiêu chuẩn làm người – theo 

tiêu chuẩn văn hóa truyền thống Trung quốc mà nói – tiêu chuẩn của Nho giáo – Ngũ 

luân quí vị đã làm được chưa? 

Phụ tử hữu thân 

Phu phụ hữu biệt 

Quân thần hữu nghĩa 

Trưởng ấu hữu tự 

Bằng hữu hữu tín. 

Bạn đã làm được hay chưa? 

Năm điều này là nó về mối quan hệ. Trong mối quan hệ phải có tôn ty, có lớn nhỏ, có 

trật  tự.  Trên  phương  diện  đức  hạnh,  “thường  đạo”  chính  là  đức  hạnh  căn  bản.  Nhân 

nghĩa lễ trí tín, quí vị đã làm được hay chưa? 

Nhân là “ái nhân”, nghĩa là “tuân lý”. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, xử sự đối 

người  tiếp  vật,  phải  hợp  tình,  hợp  lý,  hợp  pháp.  Đó  gọi  là  “nghĩa”.  Lễ  là  “lễ  tiết”, 

những quy phạm trong cuộc sống hằng ngày. Trí là “lý trí”, chứ không phải làm việc 

theo cảm tính.  Cái cuối cùng là tin dùng. Người phải giữ chữ tín. Không thể lừa dối 

người khác, không được lừa dối bản thân. 

582  Tập 333 



Ngũ thường, thường là vĩnh hằng bất biến. Năm loại đức hạnh này, đó là làm người. 

Luân thường không còn, cổ nhân ví với súc sanh. Người với súc sanh chẳng khác gì 

nhau, người có luân thường, hiểu được luân thường. Súc sanh không hiểu. Từ ngũ luân 

diễn sinh ra “tứ duy ngũ đức, lễ nghĩa liêm sĩ”. Hiếu để, trung tín, nhân ái, hòa bình. 

Đó là quy phạm cơ bản để làm người. Bắt buộc phải làm được, mới xem là một con 

người. Đời sau mới không mất thân người, mới không bị đọa ba ác đạo. Nếu như tiêu 

chuẩn này mà ta cũng không làm được, ta đều vi phạm, ba đường ác sẽ có phần của ta. 

Phật Pháp giảng rất đơn giản, thập thiện nghiệp đạo. Đó là Phật giáo dục cho rộng rãi 

chúng sanh. Không sát sanh, không trộm cắp, không tà hạnh, không vọng ngữ, không 

lưỡng  thiệt,  không  nói  thêu  dệt,  không  ác  khẩu,  không  tham,  không  sân,  không  si. 

Không tham, không sân, không si thì không có ba đường ác rồi. Đó là tiêu chuẩn thông 

thường, tiêu chuẩn phổ biến. Con người không thể không học, con người ngay cả tiêu 

chuẩn này cũng không đầy đủ, thì không thể học Phật.  Học Phật là từ  tiêu chuẩn này 

mà nâng cao thêm nữa. Đó là Phật đạo. Trong quá khứ, bất luận là tại gia học Phật hay 

xuất gia học Phật,  điều này là giới luật cơ bản. Điều kiện này không đầy đủ thì không 

thể học Phật. Trong kinh Phật triển khai, chúng ta đều nhìn thấy “thiện nam tử, thiện 

nữ nhân”, tiêu chuẩn này chính là điều thứ nhất trong “Tịnh Nghiệp Tam Phước”:  hiếu 

dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp.  Mới có thể 

gọi là Thiện nam tử, thiện nữ nhân. Điều kiện này đủ để vào cửa Phật. 

Vào cửa Phật là phước thứ hai: Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm uy nghi. 

Đó là nhập môn. Nhân giới đắc định, nhân định khai huệ. Vào cửa Phật là bắt đầu từ 

việc giữ giới. 

Phước thứ ba là: phát bồ đề tâm, thâm tín nhân quả, đọc tụng đại thừa, khuyến tấn hành 

giả. 

Câu cuối cùng này là hoằng pháp lợi sanh. Mười câu ở trước đều thành tựu bản thân, 

thành tựu đạo đức học vấn của bản thân, như vậy mới có thể hoằng pháp lợi sanh. 

Ba điều này tổng cộng 11 câu. Là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất của việc tu học đại thừa. 

Phía sau đức Phật nói ba điều này. Đó là “tam thế chư Phật, tịnh nghiệp chánh nhân”. 

Tất cả những người thành Phật trong quá khứ, hiện tại, vị lai, đều nương theo ba điều 

mười một câu này, từ căn bản mà được thành tựu. Không có cơ sở này sẽ không thành 

tựu được. Vậy mới biết ba điều này rất quan trọng. 

Năm đó Tịnh Tông học hội thành lập, chúng ta định ra cương lĩnh tu hành có tổng cộng 

năm loại. Mọi người nhớ kỹ, càng đơn giản càng tốt. 

Tập 333  583 



Thứ nhất chính là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất của  “Tịnh nghiệp tam phước”. 

Thứ hai là “lục hòa kính”. Bất luận là người tại gia hay xuất gia, mọi người cùng nhau 

tu tập, phải nên đối đãi hòa thuận,  đối xử bình đẳng. 

Thứ ba là “tam học giới định tuệ”. 

Thứ tư là “Lục ba la mật”: Bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, bát nhã. 

Thứ năm là “Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vương”. 

Quy  phạm  trong  cuộc  sống  hằng  ngày  của  học  trò  của  Tịnh  Tông  chính  là  năm  điều 

này, năm loại, rất dễ nhớ. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, không thể làm trái 

với năm tiêu chuẩn này. 

Trong điều thứ nhất của “Tịnh Nghiệp Tam Phước” bao gồm ba gốc rễ của Nho Thích 

Đạo.    Đó  là  “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng”,  chắc  chắn  ở  trong  “Đệ  tử 

quy”. “Từ tâm bất  sát” nằm trong “Cảm ứng thiên”. Câu cuối cùng là “tu thập thiện 

nghiệp” ở trong “Thập Thiện Nghiệp Đạo”. Ba điều này là căn bản của căn bản. Không 

có  ba  loại  này,  bất  luận  tu  học  pháp  môn  nào  cũng  không  thể  thành  tựu.  Niệm  Phật 

cũng sẽ không vãng sanh. Người niệm Phật chỉ có thể nói kết thiện duyên với  Tịnh 

Tông, cùng Phật A Di Đà mà thôi. Đời này không thể thành tựu. Nương theo quy cũ 

này để tu tập, đời này nhất định sẽ sanh Tịnh độ. Bạn có thể nắm vững nguyên tắc cao 

nhất của “Tịnh Nghiệp Tam Phước” này, ba cái rễ này cắm vững, tu sáu hòa kính, tu 

giới định tuệ, quí vị có thể sanh vào cõi Phàm Thánh đồng cư. Nếu như quí vị có thể 

thực hành sáu Ba La  mật,  Bồ tát lục độ quí vị có thể làm được, thì sẽ vãng sanh thế 

giới Tây Phương Cực lạc là “Phương tiện hữu dư độ”. Quí vị có thể làm được  mười 

Đại nguyện  vương của Phổ Hiền Bồ Tát. Chúc mừng quí vị, quí vị sinh vào thế giới 

Tây Phương cực lạc, sanh vào cõi “Thật báo trang nghiêm”. 

Phật Bồ tát nói những phương pháp này cho chúng ta, chúng ta phải nghe lời, chúng ta 

phải  thật  làm,  năm  điều  này  nếu  trong  đời  này  thực  sự  làm  được,  thì  thực  sự  quí  vị 

vãng sanh vào cõi “thật báo”! Không giả chút nào. 

Những điều mục này, chúng tôi đã giới thiệu tường tận trong bộ kinh này rồi. Cho nên 

“diễn  nghĩa”  này,  các  bạn  tu  theo  Tịnh  Tông  không  thể  không  nghe.  Không  nghe, 

không thuộc,  làm sao tu pháp này? Tu hành không gì khác chính là tu trong cuộc sống 

hằng ngày. Từ sáng đến tối, sinh hoạt hàng ngày, công việc, đối người tiếp vật, khởi 

tâm động niệm, không làm trái lời dạy của Chư Phật. Phải nghe lời, đây đều là lời Phật 

dạy. Y giáo phụng hành, thật làm. Thực sự chắc chắn quí vị sẽ thành tựu. 

584  Tập 333 



Câu cuối cùng, “thử chánh đệ nhất đại nguyện, quốc vô ác đạo chi thành tựu”. Nguyện 

thứ  nhất  trong  48  đại  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà,  nói  thế  giới  Cực  Lạc  không  có  ba 

đường ác, cũng không có La Sát, cũng không có Tu La. 

Chúng ta xem tiếp đoạn ở dưới . “Ma não”. Thế giới này có. “Ma giả, phạn ngữ ma 

 la”.  Người  Trung Quốc  thích  đơn  giản,  bỏ  mất  âm  đuôi,  chỉ  dùng  chữ “ma”.  Từ  này 

trong kinh điển Phật giáo, thời kỳ đầu chữ “ma” ở phía dưới không có bộ “quỷ” mà là 

bộ “thạch”. Tức là  chữ “ma” trong từ “triết ma”, “ma la”. Người ta bỏ đi bộ “thạch” 

thay vào đó bộ “quỷ”.  Do Lương Vũ Đế làm, chữ này do Lương Vũ Đế phát minh. 

Lương Vũ Đế nói chữ “triết ma” này nghe khổ quá, đáng sợ quá, còn đáng sợ hơn cả 

“quỷ”. Vì thế đổi bộ “thạch” thành bộ “quỷ”. Cho nên vào thời cổ, trong từ vựng của 

Trung Quốc không có từ này. Chỉ trong Phật pháp mới dung từ này. Ngày nay đã dùng 

rất phổ biển rồi, nên biết được nguồn gốc của nó. 

Nghĩa nó dịch là: “năng đoạt mạng, chướng ngại, nhiễu loạn, phá hoại…”. những điều 

này đều xem như là ma loạn, ma chướng. có nhiều ý như vậy ở trong đó. 

“Nghĩa  Lâm  Chương  Lục”  giải  thích:  “phạn  vân  ma  la,  thử  vân  nhiễu  loạn,  chướng 

 ngại,  phá  hoại.  nhiễu  loạn  thân  tâm,  chướng  ngại  thiện  pháp,  phá  hoại  thắng  sự.” 

“Thắng sự” ở đây là việc tốt, là việc có ích  đối với xã hội, đối với đại chúng. Nó phá 

hoại sự tốt đẹp đó.  Đó đều gọi là “ma la”. 

 Thử lược vân ma. Thử thị Trung quốc nhân, thử phương, giản xưng vi ma nhất cá tự, 

 hựu “Huệ Lâm Âm Nghĩa Thập Nhị” vân: ma la , Đường vân: lực dã. 

Đường là đời nhà Đường lúc phiên dịch đã dịch nó là “lực”,  tức Tha hóa tự tại thiên 

 trung ma vương Ba tuần chi dị danh dã. 

Rất  nhiều  bạn  học  đều  quen  thuộc,  trong  Phật  pháp  Đại  thừa,  Ma  vương  ba  tuần 

chuyên  chướng  ngại  Phật  Pháp,  chướng  ngại  người  tu  hành.  Vì  sao  họ  làm  chướng 

ngại?  Vì  tâm  tự  tư  tự  lợi  của  họ  quá  nặng.  Tha  Hóa  Tự  Tại  Thiên  ,  thiên  vương  của 

Dục  Giới  thiên,    đều  muốn  người  trong  thống  hạt  của  mình  nhiều,  Phật  lại  độ  họ  ra 

khỏi dục giới, đều dạy họ vượt qua luân hồi, thoát khỏi sinh tử, ra khỏi tam giới. Thế 

thì nhân khẩu của họ càng ngày càng ít, nên luôn bày mưu nghĩ cách để chướng ngại. 

Làm cho những người kia tu đạo tu không thành công. Quí vị không phải chân tu, mà 

la giả tu, nó rất vui, tuyệt đối nó không đến chướng ngại quí vị đâu. Quí vị thật tu, họ 

liền chướng ngại.  Thật làm, họ liền đến kiếm chuyện. Đó là Ma Vương Ba Tuần. Loại 

quỷ thần này có thần lực lớn, có thể làm khó người tu pháp xuất thế, gọi đó là “ma la”. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

Tập 333  585 



 

Tập 334 

Chuyễn ngữ:  Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 20 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem "Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải" trang 390. xem hàng thứ nhất, câu thứ 2 . 



 “ Thử loại quỷ thần hữu đại thần lực, năng dữ tu xuất thế pháp giả tác lưu nan 

 sự danh vi quỷ la”.  Đây là nói về ma vương Ba Tuần, thật sự thần thông, đạo lực của 

ông ta cũng rất lớn. Khi Thế Tôn mới tu hành, ông ta đến cản trở. Định lực, trí huệ, đạo 

lực của Thế Tôn hơn hẳn ông ta. Ở trước mặt Thế Tôn, ông phô bày nhiều kiểu uy hiếp 

dụ dỗ, giở mọi mánh khóe, nhưng Thế Tôn vẫn như như bất động, ở trong tất cả cảnh 

giới,  thật  sự  làm  được,  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không 

chấp trước, ma ấy không có biện pháp nào. 

Thế Tôn thành Phật rồi, ma Ba Tuần cũng đến hộ pháp, đã có lần ông ta đến thưa với 

Thế Tôn, ông ta nói: tôi vẫn muốn phá hoại pháp của ông, Thế Tôn trả lời, Phật pháp là 

chánh pháp, ngươi không có năng lực để phá hoại, Ba Tuần nói: đợi đến thời kỳ mạt 

pháp của ông, pháp vận của ông sẽ tư từ suy yếu, tôi khiến cho con cháu của tôi, ma 

con ma cháu, đều xuất gia khoác áo cà sa của ông, đến phá hoại Phật pháp của ông, 

Phật Thích Ca Mâu Ni nghe thế rơi lệ, không nói câu nào, lời nói của ông ta, là thời đại 

hiện nay, thật đúng như vậy. 

Ở đây chúng tôi có cúng bài vị của ma vương, bài vị ma vương Ba Tuần, ông ta đã 

từng đến tìm tôi, chất vấn tôi không thông báo ông ta, vì sao tùy ý xâm phạm đạo tràng 

của  ông  ta.  Tôi  nói,  tôi  không  xâm  phạm.  Sau  này  đột  nhiên  tôi  nghĩ  đến,  ngày  nay 

internet, ti vi là đạo tràng của ông ta, chúng ta cũng có 1 cái ti vi, cũng có internet, đây 

là  xâm  phạm  đạo  tràng  của  ông  ta.  Thực  là  ma  dùng  phương  pháp  này,  dạy  hư  lòng 

người trên toàn thế giới rồi, đây là ma vương lộng quyền. 

Ở trong Phật pháp, tiểu thừa có hàng phục ma, 8 tướng thành đạo có hàng phục ma. 

Đại thừa không có, đại thừa mới là thật sự hiểu thấu triệt, chân tướng của nhân sanh vũ 

trụ. Phật với ma là bình đẵng, chúng ta dùng một niệm tâm thanh tịnh, thì ma là Phật, 

586  Tập 334 



ma đến hộ trì. Nếu tâm ta không thanh tịnh, thì Phật biến thành ma, nó sẽ đến quấy 

nhiểu  quí  vị,  đây  là  sự  thật  chân  tướng.  Cho  nên  là  Phật,  hay  ma,  không  phải  ở  bên 

ngoài, bên ngoài không Phật không ma, vấn đề là ở trong tâm. Nếu quí vị dùng thanh 

tịnh bình đẳng giác để xem, ma cũng là Phật. Nếu như dùng ô nhiểm, dùng phân biệt, 

dùng chấp trước, thì Phật là ma, đây là điểm bất đồng giữa đại thừa và tiểu thừa. 

Đại  thừa  thực  sự  cảnh  tùy  tâm  chuyển,  tiểu  thừa  không  phải,  hàng  tiểu  thừa  còn  bị 

cảnh giới chuyển. 

Trong đại thừa, đặc biệt là Tịnh Độ tông, chí hướng kiên định, nhất tâm hướng đạo, đó 

là  một  mục tiêu,  một phương hướng, tôi chỉ cầu sanh thế  giới Cực Lạc Tây  Phương, 

những cái khác buông bỏ hết. 

Ma hộ pháp của quí vị, họ cũng rất hoan hỉ. Vì sao?  Bởi người như vậy không nhiều, 

cũng  hiếm  hoi.  Vài  người  thành  Phật  họ  cũng  rất  hoan  hỉ,  nhiều  người  quá  thì  họ 

không  hoan  hỉ  nữa.  Ma  không gì khác,  chỉ  là  muốn  khống  chế,  muốn  chiếm  hữu  mà 

thôi, họ khống chế là thế giới Ta bà, chiếm hữu cũng là thế giới Ta Bà, quí vị muốn rời 

xa thế giới Ta Bà, thì họ sẽ khó dễ với quí vị. 

Chúng ta xem đoạn dưới đây.  “Hựu „Trí Độ luận‟ trung xưng tứ ma.  Đây là trong kinh 

giáo thường nói đến. Kinh Bát Đại Nhơn Giác cũng nói đến 4 loại ma này. 

 “ Nhất giả phiền não ma, tham đẳng phiền não” , tham sân si mạn. 

Trong „ Bách Pháp Minh Môn luận‟ nói về 26 loại phiền não. 26 loại, 6 căn bản phiền 

não,  20  tùy  phiền  não.  “Phiền  não,  năng  não  hại  thân  tâm,  nên  gọi  là  ma”.  Thất  tình 

ngũ dục là ma, vì sao?  Vì nó não hại thân tâm, khiến cho thân tâm không thể yên tĩnh. 

Thân tâm được yên tĩnh, đó tức là trong kinh nói tâm thanh tịnh, tâm bình đẵng, tâm 

giác ngộ, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, đó là tâm Phật. Tâm bình đẳng là tâm 

Bồ Tát, không có phân biệt. Tâm thanh tịnh là tâm đạo. Tâm thanh tịnh, sanh trí huệ 

không sanh phiền não. Trí huệ có thể nuôi dưỡng thân tâm, nhưng phiền não nó não hại 

thân tâm, cho nên gọi phiền não này là ma. 

 “ Đệ nhị loại đích ngũ ấm ma, sắc đẳng ngũ ấm” , đây xác thực có thân thể, sắc thọ, 

tưởng, hành và thức. Vì sao gọi nó là ngũ ấm? Ấm có nghĩa là che đậy, 5 thứ này có 

thể làm chướng ngại chân tánh của ta, khiến ta không thể kiến tánh. Sanh ra nhiều khổ 

não, cho nên gọi nó là ma. Phàm phu tu hành không dễ gì minh tâm kiến tánh, minh 

tâm kiến tánh đó là thành tựu, tu hành không được thành tựu là do nó đang cản trở, cho 

nên phải buông bỏ. 

Tập 334  587 



Sắc thân, mọi người đều cho rằng sắc thân là ta, đây là chướng ngại lớn nhất, chướng 

ngại căn bản. Thân không phải là ta, thân là cái gì? Thân là ta sở hữu , giống như quần 

áo, quần áo không phải là ta, là ta sở hữu. Chúng ta lái xe ra ngoài, xe không phải là ta, 

là cái ta có. Đến lúc nào chúng ta mới có thể nhận thức chính xác, nhận thức được thân 

này không phải là ta, là ta sở hữu, gọi là ngã sở. Danh từ gọi là ta trong Phật pháp, ta 

sở  hữu,  chúng  ta  bây  giờ  đem  cái  ta  sở  hữu  cho  đó  là  cái  ta,  còn  cái  ta  chân  thật  thì 

quên mất. Cái ta chân thật là tự tánh, tự tánh là ta, pháp tánh là ta, pháp thân là ta, đây 

là thật, không phải giả. 

Có rất nhiều định nghĩa về  ngã, trong đó có hai định nghĩa quan trọng. Thứ nhất nghĩa 

là  „chủ  tể‟,  mình  có  thể  làm  chủ  được  không?  Không  được,  nếu  tôi  có  thể  làm  chủ 

được,  tôi  hy  vọng  tôi  mãi  mãi  ở  tuổi  18,  có  làm  được  như  vậy  không?  Hy  vọng  tôi 

không già, không bệnh, không chết, có thể làm được không? Không làm được. Quí vị 

không làm chủ được. Đối với thân thể của quí vị, còn không làm chủ được, thì làm sao 

có thể làm chủ vạn vật? Không có lý này. 

Nghĩa thứ hai là „tự tại‟, tôi không thể muốn làm gì thì làm, không đạt được tự tại. Có 

người nào không muốn được tâm thanh tịnh, không muốn được tâm bình đẳng? Vì sao 

không đạt được? Không đạt được tức là không tự tại. Cho nên tìm trong thân thể không 

thấy tự tại, tìm không thấy chủ tể. 

Sắc thân này là nhân duyên sanh pháp, bây giờ mọi người đều biết thân thể, là do ngũ 

tạng lục phủ, mắt tai mũi lưỡi thân tổ hợp thành. Những khí quan này thì sao? Những 

khí quan này là tổ tế bào hợp thành, tế bào là nguyên tử tổ hợp thành, nguyên tử là tổ 

điện tử hợp thành, khoa học phân tích cho chúng ta, phân tích đến cuối cùng là quang 

tử nhỏ. 

Đức Phật biết mỗi quang tử nhỏ, đều đầy đủ sắc, thọ, tưởng, hành, thức. Các nhà khoa 

học  không  biết  được.  Khoa  học  chỉ  nhìn  thấy  các  hiện  tượng,  không  biết  được  trong 

hiện tượng này còn có tinh thần, các thứ tồn tại bên trong họ không biết. Điều này nói 

lên Phật pháp còn cao hơn khoa học hiện đại nữa. Có lẽ 20 đến 30 năm sau,  học gia 

phát hiện lượng tử lực, lượng tử lực không có tinh thần, thọ, tưởng hành, thức, không 

có các thứ này. Nói cách khác, mỗi quang tử nhỏ đều có thọ, tưởng, hành thức, cũng là 

nói những thứ nhỏ như vậy, nó có thể thấy, có thể nghe, có thể hiểu được con người. 

Không chỉ hết thảy hữu tình chúng sanh hiểu được, cỏ cây hoa lá cung hiểu được, sơn 

hà đại  địa cũng hiểu được.Tâm người thiện, hành vi thiện, thiện với thiện cùng cảm 

588  Tập 334 



ứng, cỏ cây hoa lá, sơn hà đại địa, không cái nào không thiện, thế giới Cực Lạc hiện 

hữu là như vậy. 

Ở trước tôi đã từng giới thiệu rõ ràng cho quý vị, vì sao thế giới Cực Lạc tốt như vậy? 

Chúng sanh trong thế giới Cực Lạc không có người nào có niệm xấu, không có người 

nào có hành vi xấu, không có, tìm không ra. Cho nên „giai thị thượng thiện chi nhân 

câu hội nhứt xứ‟, cho nên thiện với thiện cùng cảm ứng, cỏ cây hoa lá, sơn hà đại địa, 

không có cái nào không thiện. 

Bây giờ chúng ta sống trên địa cầu, phải hỏi người đang ở trên địa cầu, không phải quá 

khứ, không phải tương lai mà hiện tại, những người hiện tại ở trên địa cầu, họ nghĩ gì? 

Họ nhớ gì? Họ nói gì? Họ làm gì? Nếu như tất cả đều không thiện, thì phiền toái rồi. 

Cỏ cây hoa lá không thiện, sơn hà đại địa không thiện, thì thiên tai liền hiện tiền. Khi 

cỏ  cây  hoa  lá  không  thiện,  thì  lương  thực  của  chúng  ta  có  nguy  cơ,  sanh  mạng  của 

chúng ta sẽ bị uy hiếp. Đức Phật dạy có đạo lý, đạo lý này khoa học chưa phát hiện, hy 

vọng  giới  khoa  học  nhanh  chóng  nâng  cao  cảnh  giới,  đem  những  sự  huyền  bí  vũ  trụ 

vạch trần ra, thì con người chúng ta sẽ tin tưởng. Sẽ tin rằng chúng ta khởi tâm động 

niệm, có thể thay đổi hoàn cảnh bên ngoài, có thể thay đổi địa cầu, có thể thay đổi tinh 

hệ, lớn hơn nữa là thay đổi đại thiên thế giới, nghiệp lực không thể nghĩ bàn! 

Trong Phật kinh thường dạy: tâm, Phật, chúng sanh, ba cái không khác nhau. Nghiệp 

lực của chúng sanh, có thể sánh bằng núi Tu Di, sâu như biển cả. Cho nên cuộc đời của 

chúng ta, đời đời kiếp kiếp, lành dữ họa phước không do bên ngoài, không liên quan 

với bên ngoài. Dùng ngôn ngữ bây giờ mà nói, tất cả là xem tâm của chính chúng ta, 

tâm của ta thuần tịnh thuần thiện, thì cuộc đời ta là may mắn tốt lành, thuận buồm xuôi 

gió. Nếu như tâm hành bất thiện, khởi tâm động niệm là tổn người lợi mình, thì tiền đồ 

của ta sẽ có vấn đề, đâu đâu cũng là tai ương, lành dữ họa phước, là do ý niệm, hành vi 

của mình tạo thành. 

Nếu như ý niệm, hành vi của chúng ta tương ứng với ma, thì não hại ngay trước mắt, 

làm gì có được cuộc sống tốt đẹp? Tam đồ lục đạo hiền tiền ngay. Nếu chúng ta có thể 

tương ứng với tánh đức, Phật A Di Đà là tượng trưng cho tánh đức. Phật A Di Đà ở 


đâu? Kinh Vô Lượng Thọ là Phật A Di Đà, chúng ta đọc thuộc kinh Vô Lượng Thọ, 

khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, có thể tương ứng với kinh Vô Lượng Thọ, thì 

quí vị tương ứng với Phật A Di Đà, quí vị tương ứng với thế giới Cực Lạc, quí vị tương 

ứng với tánh đức của tự tánh, mọi việc đều thuận lợi, quí vị thành Phật, thành Bồ Tát. 

Ý niệm  của  chúng ta nghiêng, lệch thì đó là  ma, bản thân  mình là  ma, cảm thấy bên 

Tập 334  589 



ngoài cũng toàn là ma, ngũ ấm ma, toàn là ma. Tâm của chúng ta ngay thẳng, hành vi 

chân  chánh,  chiêu  cảm  bên  ngoài  cũng  toàn  chân  chánh,  chân  chánh  là  thế  giới  Cực 

Lạc,  là  thế  giới  Hoa  Tạng.  Hết  thảy  hữu  tình  đều  là  chư  Phật  Như  Lai,  đạo  lý  này 

không thể không hiểu. 

 “ Tam giả, tử ma” , đây là lúc thọ mạng của con người đã hết.  “ Tử năng đoạn nhân 

 chi mạng căn, cố danh ma” . Người này mạng chung, sao gọi mạng chung là ma? Đạo 

nghiệp của chúng ta chưa thành tựu, thì thọ mạng hết rồi, chưa thành tựu thì phải luân 

hồi  trong  lục  đạo  như  cũ,  chúng  ta  phải  chịu  hành  hạ,  nhưng  sắc  thân  này,  chúng  ta 

muốn kéo dài thọ mạng, có thể làm được không? làm được, có quá nhiều quá ví dụ rồi. 

Quý vị đọc „ Liễu Phàm Tứ Huấn‟, Liễu Phàm khi còn trẻ tuổi, hình như là 15 tuổi, 

gặp một ông thầy bói, ông này họ Khổng người ở Vân Nam, đoán vận mệnh suốt đời 

cho ông, tình trạng mỗi năm của ông, đều nói ra hết. Ông Khổng nói với Liễu Phàm 

rằng:  ông là người làm quan, đây là vận mệnh đã định trước, ông  phải tham gia chính 

trị, tức là làm quan, bất luận quan lớn hay quan nhỏ, cũng phải làm quan, làm việc này. 

Khuyên ông ta học hành, thi đậu công danh, cuộc đời của ông chỉ có thể làm đến chức 

huyện trưởng, tri huyện của một huyện nhỏ, thọ mạng chỉ có 53 tuổi, 53 tuổi chính là 

lúc làm huyện trưởng. Bảo ông ta rằng, chỉ làm quan được 3 năm, ông xin nghỉ trở về 

nhà, thọ mang hết rồi, cũng rất tốt, chết ở lúc còn làm việc. 

Khổng tiên sinh thực sự rất giỏi, giúp ông ấy đoán vận mệnh rất chính xác. Mỗi năm 

tham gia thi cử, thi đứng thứ mấy, lúc đó thi đậu tú tài, thi đậu tú tài thì nhà nước nuôi, 

mỗi năm cho vài chục thùng gạo, một nhà của ông sinh hoạt cũng không thành vấn đề, 

ông yên tâm học hành, cũng là sau khi thi đậu tú tài, nhà nước nuôi nấng, sau đó tiếp 

tục học, tiếp tục nâng cao. 

Tú tài là thi huyện, sau khi thi đậu, tham gia thi tỉnh, thi tỉnh đây là cử nhân, sau cùng 

tham gia thi quốc gia, gọi là thi đình, đức vua là quan chủ khảo, đẳng cấp ấy gọi là tiến 

sĩ, tiến sĩ là đẳng cấp cao nhất, thứ hai là cử nhân, thứ ba là tú tài. Trong vận mệnh của 

ông,  chẳng  những  không  có  phần  tiến  sĩ,  mà  ngay  cả    phần  cử  nhân  cũng  không  có, 

ông chỉ có thể đến tú tài mà thôi. Tú tài cũng có phân đẳng cấp, tú tài đẳng cấp tốt nhất 

là cống sinh, trong vận mệnh của ông, học vị chỉ đến như vậy, không có cao hơn. Làm 

huyện trưởng của một nhỏ. Trong suốt 20 năm,  từ 15 tuổi đến 35 tuổi, vận mệnh mỗi 

năm,  hoàn  toàn  tương  đồng  với  lời  tiên  đoán  của  Khổng  tiên  sinh,  ông  ta  rất  khâm 

phục. 

590  Tập 334 



Thật sự biết rằng, cuộc đời đều là vận mệnh, chứ không phải ở con người, cho nên ông 

rất  hứng thú đối với Phật giáo và Đạo giáo. Mỗi ngày ngồi thiền tu định, không suy 

nghĩ điều gì. Vì sao? Bởi vận mệnh đã định trước, suy nghĩ cũng chẳng được, nếu suy 

nghĩ có thể được thì nghĩ, suy nghĩ không được, trong vận mệnh không có. Trong vận 

mệnh có thì không cần suy nghĩ, đến thời tự nhiên có. Cho nên ông định tâm lại. 

Ở trong chùa Lâu Hà ngồi thiền sư Vân Cốc, ngồi 3 ngày 3 đêm trong thiền đường, 

không có một ý niệm nào. Thiền sư Vân Cốc vô cùng kinh ngạc, 3 ngày 3 đêm không 

có vọng niệm, đây không phải người thường, liền hỏi ông ta: ông tu như thế nào mà có 

thể  đạt  được  cảnh  giới  này?  Liễu  Phàm  thành  thực  thưa  với  thiền  sư,  con  không  có 

công phu hết. Không có công phu, sao ông không có vọng tưởng? Liễu Phàm trả lời 

vận mệnh của con bị người ta định trước rồi, 20 năm nay, không năm nào sai hết, cho 

nên con tin tưởng. Thiền sư Vân Cốc nghe xong cười ha ha nói, lúc đầu tôi tưởng rằng 

ông  là  Thánh  nhân,  tưởng  rằng  ông  có  định  công,  thì  ra  ông  cũng  chỉ  là  một  người 

phàm phu. 

Thiền sư Vân Cốc, nói rõ cho ông ta những đạo lý này, vận mệnh có hay không? Có, 

kiếp trước gieo nhân, kiếp này gặt quả. Có thể thay đổi vận mệnh được không? Được! 

Vì sao? Mỗi ngày niệm tốt niệm xấu, thêm bớt cộng trừ, ông động một niệm tốt, làm 

thêm việc tốt . Động một niệm xấu, làm giảm bớt việc xấu, mỗi ngày đều có thêm bớt 

cộng trừ, nhưng mức độ thêm bớt cộng trừ không lớn, cho nên vận mệnh của ông bị 

người ta đoán trước. Nếu như ông có thiện lớn, cộng thêm điểm quá nhiều thì vượt quá 

không còn chính xác nữa, hướng thượng vươn lên. ông làm đại ác thì giảm, tức là trừ. 

Ông ta sau khi hiểu được đạo lý này, liền tiếp nhận, đọa ác tu thiện, tích lũy công đức. 

Năm  thứ  hai  tham  gia  thi  cử,  Khổng  tiên  sinh  đoán  ông  đứng  hạng  ba,  nhưng  ông  

được đứng thứ nhất, thế là không đúng rồi, quốc gia cũng tăng bổng lộc cho ông. Từ 

đó ông mới biết, thì ra vận mệnh là tự mình có thể thay đổi được, nên cả nhà làm việc 

thiện, ông và vợ làm việc thiện, thật là tích lũy công đức. Trong vận mệnh không có 

con trai, trong vận mệnh không có công danh, ông ta cầu  thi cử nhân, thi tiến sĩ đều 

trúng  tuyển,  không có  con  trai,  ông  cầu  đứa  con  trai,  sanh  được  một  đứa  con  trai  rất 

ngoan- tên là Thiên Khải. 

Trong vận mệnh chỉ sống đến 53 tuổi, nhưng ông sống  đến 74 tuổi mới mất, kéo dài 

tuổi thọ được 21 năm. Thay đổi được đó! Cho nên  Liễu Phàm Tứ Huấn xúc động lòng 

người như vậy! cảm động lòng người như vậy, Vì sao? Bởi tự thân ông ấy trãi qua, 

Tập 334  591 



không giả chút nào. Khổng tiên sinh đoán là thật, không phải giả. Thiền sư Vân Cốc 

dạy ông ta sửa lỗi, dạy ông ta tự mình sáng tạo vận mệnh, đó cũng là sự thật. 

Đại  sư  Ấn  Quang  rất  quí  quyển  sách  này,  khi  ngài  còn  tại  thế,  suốt  đời  in  kinh,  in 

quyển sách  Liễu Phàm Tứ Huấn này, số lượng hầu như đạt đến một triệu quyển, hồi 

nhỏ tôi thấy quyển sách này, thấy ở sau trang bản quyền, tôi vô cùng kinh ngạc, đây 

không  phải  sách  Phật,  tại  sao  in  nhiều  đến  như  vậy?  Lão  Hòa  Thượng  in  sách  Phật, 

thông thường mỗi bản là một ngàn quyển, hai ngàn quyển, năm ngàn quyển rất ít. Vì 

sao Liễu Phàm Tứ Huấn, mỗi lần đều là năm mươi ngàn quyển, một trăm ngàn quyển, 

một số lượng lớn như vậy? Suy nghĩ mấy tuần lễ, mới có chút giác ngộ, đại khái là mọi 

người đều hiểu vận mệnh, thì ai ai cũng hiền lành, không khởi niệm ác. Liễu Phàm sau 

khi tự mình hiểu được, thật sự đoạn ác tu thiện, cải tà quy  chánh, tích lũy công đức, 

mọi việc đều như ý. Khi làm, tri huyện, địa vị này cao rồi, không phải huyện trưởng 

nhỏ trong Tứ Huấn, đây là huyện lớn, trực tiếp thuộc về  nhà vua quản lý. 

Phát tâm làm mười ngàn điều thiện, đây là điều ông ta thường làm. Thiền sư Vân Cốc 

đưa cho ông ô thành tích và khuyết điểm, làm việc tốt cũng ghi lại, làm việc xấu cũng 

ghi lại, ngày ngày  đối chiếu, hôm nay làm việc tốt nhiều, hay là làm việc xấu nhiều, 

ông ta trọn đời vâng theo, thật sự là một học trò tốt. 

Cho nên con người có thể sửa lỗi, có thể sửa đổi vận mệnh, Liễu Phàm sửa được, thì 

mọi người cũng có thể sửa được. Vì sao không sửa? Sửa thì theo Phật, không theo ma, 

theo ma là không thiện, sẽ đọa vào 3 đường ác, theo Phật thì từng bước từng bước lên 

cao. Vì vậy không nên sợ chết, có thể kéo dài mạng sống. Vì sao kéo dài mạng sống? 

Không phải muốn phú quý ở nhân gian, thật sự là muốn nâng cao cảnh giới của mình, 

người niệm Phật nâng cao phẩm vị của mình. 

 “ Tứ giả, Tha Hóa Tự Tại Thiên Tử ma, kỳ ma vương năng hại nhơn chi thiện sự, cố 

 danh ma”.  Thứ tư, trong này là ma vương Ba Tuần,  “vi ma chi bổn pháp”,  trong Phật 

giáo gọi là ma, thực sự là chỉ cho ông ấy. 

 “ Tha tam ma nhân tướng loại, nãi tùng nhi xưng ma dã”.  Giống như trước đã nói, 

phiền não, ngũ ấm, tử, cũng có thể chướng ngại thiện pháp của con người, cùng đồng 

loại  với  ông,  nên  cũng  gọi  là  ma.  Gọi  là  ma  chủ  yếu  là  chỉ  cho  Ba  Tuần,  tức  là  ma 

vương ba Tuần. Phước báo lớn, không phải là người thường, ông ta có thần lực lớn, 

Phật và Bồ Tát tôn trọng ông ta đó, chẳng qua là có chút tự tư tự lợi, không buông bỏ 

được mà thôi. Thật sự tu hành chân chánh, ông ta cũng khâm phục . Giả tu hành, ông ta 

592  Tập 334 



luôn luôn trêu đùa quí vị, không phải tu thật, ông ta tìm đến làm phiền quí vị, đến làm 

khó quí vị. 

Nếu như chúng ta giác ngộ, ma nạn hiện tiền thì phải làm gì? Chỉ cần chúng ta tín tâm 

kiên định, thì có thể thông qua, ma không làm gục ngã chúng ta, không sai chút nào. 

Như Phật Thích Ca Mâu Ni hàng phục ma. Ma nghĩa là dùng ngũ dục, lục trần đến dụ 

dỗ quí vị, danh dự lợi dưỡng đến mê hoặc quí vị, quí vị động tâm mắc lừa, thì quí vị 

thối đạo tâm, sẽ đi với ma, tiếp tục đi vào luân hồi lục đạo. Nếu như không động tâm, 

ma sẽ không làm gì được. Uy hiếp dụ dỗ Phật Thích Ca Mâu Ni. Tiểu thừa hàng ma, là 

một trong 8 tướng thành đạo, chúng ta xem rõ ràng rồi. 

 “ Kim vân ma não giả”,  đây là ma não. Thế Tôn đã nói ở trong bổn kinh, nghĩa là gì? 

 “Dĩ ma năng não hại thân tâm cố”,.  Ma làm cho chúng ta sanh phiền não, phiền não 

làm hại thân thể, làm hại tinh thần của ta, làm cho thân tâm chúng ta bị tổn thương, đối 

với việc tu hành, sanh chướng ngại, vì ý nghĩa này, cho nên có ma là có phiền não. 

 “Hựu phiền não tức ma cố.”  Bản thân phiền não, là làm hại thân tâm con người. Cho 

nên đức Phật dạy chúng ta, chuyển phiền não thành bồ đề, bồ đề là trí huệ. Trí huệ có 

thể đoạn phiền não, có thể chuyển phiền não, định có thể đè phiền não. Người có định, 

tuy có phiền não, nhưng nó không khởi tác dụng, cho nên định là đè phiền não. Trí huệ 

là chuyển phiền não, chuyển hóa nó, cái này cao. 

Công phu cạn nhất là nhẫn, ta có thể chịu đựng, đây là công phu cạn nhất. Công phu 

sâu là định, nghĩa là đè nó xuống, không khởi tác dụng. Cao nhất là gì? Là hóa giải nó, 

phiền nào hóa thành trí huệ. Quí vị nghĩ xem, phiền não tức là ma, đây là phàm phu. 

Phiền não giày vò chúng sanh, tâm chúng sanh không yên. Người tu hành có thể nhẫn, 

công phu càng cao là đạt định, phiền não không khởi tác dụng, cao nhất khai mở trí 

huệ. Phiền não cũng giúp quí vị tăng trưởng. 

Ví dụ rõ ràng nhất, trong kinh Kim Cang nói Nhẫn Nhục tiên bị vua Ca Lợi cắt thân 

thể, người thường nói  đó là thân tâm bị tổn thương nghiêm trọng. Nhẫn Nhục tiên gặp 

nạn  này,  không  phải  để  cho  quí  vị  chết  nhẹ  nhàng,  lăng  trì  xử  tử,  dùng  dao  cắt  từng 

miếng từng miếng, trên toàn thân thể, cắt cho đến chết, không phải để quí vị chết liền, 

cái này khó chịu khôn tả. 

Nhẫn Nhục tiên không những đắc định khai ngộ, chuyển phiền não thành bồ đề, Ngài 

tu nhẫn nhục Ba la Mật, vô cùng hoan hỉ tiếp nhận, không chút oán hận. Vì sao? Ngài 

cảm thấy đây là một thử thách, nếu như ngài qua được thì thành Phật, ngài thực sự đã 

qua được rồi, còn  bảo với vua Ca Lợi rằng, khi tôi thành Phật, việc đầu tiên là độ ông, 

Tập 334  593 



cảm ơn vua. Ngài thành tựu, Ngài nhẫn nhục Ba La Mật. Quí vị nghĩ xem, ngài không 

chút  oán  hận,  lại  còn  cảm  ơn,  chịu  uất  ức  lớn  như  vậy,  cảm  ơn,  điều  này  đệ  tử  Phật 

phải học tập. 

Hãy nhớ phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng, thân này là giả, không phải thật, danh 

dự  lợi  dưỡng  lại  càng  giả,  hà  tất  phải  so  đo  những  thứ  này?  Hà  tất  phải  chấp  trước 

những thứ này?  Ma  có  thể  làm  hại  ta,  ma  là  những  thứ  này,  danh  dự  lợi  dưỡng hôm 

nay của ta, ngay cả thân thể cũng phải buông bỏ. Nghĩ như thế thì ma sẽ chẳng làm gì 

được ta.  Khi không làm gì được ta, thì nó năm vóc gieo xuống đất, lạy ta làm thầy, hộ 

pháp  cho  ta,  thật  sự  khâm  phục,  quí  vị  rất  giỏi.  Ông  ta  đến  hộ  pháp  rồi,  ông  ta  làm 

không được, quí vị làm được, ông ta là người có phước báo lớn, ông ta là vua trời Tha 

Hóa Tự Tại, thiên chủ của tầng trời thứ 6 ở cỏi dục, không phải là người thường, ông ta 

đến hộ pháp. chúng ta thông qua hết, đừng để ở trong lòng, để ở trong lòng là sai rồi, 

nên đem Phật A Di Đà để trong tâm, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di 

Đà ra, cái gì cũng không có, thì sẽ không có ma não. 



Chúng ta xem tiếp đoạn dưới,  “ Cực Lạc thế giới vĩnh vô ma não giả”.  Chúng ta 

quay đầu lại xem thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc mãi mãi không có ma não, vì sao ? 

 “ nhân cử thể thị nhất thanh tịnh câu dã”.  Cử thể là gì? Toàn thể thế giới Cực Lạc là 

câu thanh tịnh. Câu thanh tịnh là gì? Đây là rút ra trong „Vãng Sanh Luận‟, lão Hoàng 

Niệm chú giải kinh Vô Lượng Thọ, trích dẫn đoạn này nhiều nhất, cho nên chú giải của 

ông, chúng ta xem qua, ấn tượng sâu sắc nhất là đoạn này, ông trích dẫn mười mấy lần, 

mười mấy biến. 



 “Nãi trú chân thật huệ chi sở trang nghiêm, chân thật chi tế chi sở khai thị, cố 

 năng  huệ  chân  thật  chi  lợi,  tam  cá  chân  thật”.  Câu  quan  trọng  nhất  trong  kinh  Vô 

Lượng Thọ. Ba loại chân thật này, đều ở trong câu thanh tịnh. Cho nên thế giới Cực 

Lạc, hoàn toàn là trí huệ chân thật, phạm vi chân thật và lợi ích chân thật. 

Dùng trí huệ chân thật để trang nghiêm, dùng phạm vi chân thật để khai thị. Ai làm? 

Giáo chủ thế giới Tây Phương Cực Lạc, hiệu trưởng của đại học Phật giáo này, là Phật 

A Di Đà, là trí huệ chân thật của Phật A Di Đà thành tựu thế giới Cực Lạc. Đọc hết 48 

lời nguyện thì rõ, 48 nguyện mỗi nguyện là trí huệ chân thật, mỗi nguyện là vì thành 

tựu  hết  thảy  chúng  sanh  khổ  não,  chỉ  cho  lục  đạo  chúng  sanh  trong  quốc  độ  mười 

phương chư Phật, cứu giúp những chúng sanh này, một đời dễ dàng viên mãn thành 

Phật. Không phải trí huệ chân thật có thể làm được sao? Đến thế giới Cực Lạc Phật A 

di Đà mỗi ngày giảng kinh dạy học, để quí vị thấy Phật nghe pháp, mãi không bao giờ 

594  Tập 334 



chấm dứt. Cơ duyên này quí vị đến đâu tìm được? Đây là chân thật chi lợi, quý vị nên 

biết chân thật chi lợi là chỉ cho quí vị, hàng ngày thấy Phật, nghe pháp. 



Ở trước đã nói về 8 nạn, mỗi điều trong 8 nạn, vì sao gọi là gặp nạn? Làm trở 

ngại ta không thấy được Phật, không nghe được pháp đó là nạn, thấy Phật nghe pháp là 

may  mắn  lớn,  thấy  Phật  nghe  pháp  là  Cực  Lạc,  thấy  Phật  nghe  pháp  là  lợi  ích  chân 

thật.  Ở  trong  quốc độ  chư Phật  khác,  có,  không phải  lục đạo  chúng  sanh  trong  mười 

pháp giới, thì có thể gặp được. Ai là người có thể gặp được? Pháp thân Bồ Tát,  chỉ là 

số it! Ở thế giới Tây Phương Cực Lạc, lục đạo chúng sanh trong mười pháp giới, đều 

có cơ duyên gặp, mãi không chấm dứt. Vì vậy cho nên chư Phật Như Lai, khen ngợi 

Phật A Di Đà là „quang trung cực tôn, Phật trung chi vương‟. 

Chúng ta trong cuộc đời này, có cơ hội gặp được, gặp được quyết định phải đi, mà còn 

đi một cách tự tại, thật sự nắm chắc, muốn đi lúc nào thì đi. Làm được không?  Làm 

được! Vì sao? Bởi vì quí vị đã thật sự buông bỏ, đối với thế gian này, không chút luyến 

tiếc thì quí vị sẽ làm được. Nếu như đối với thế gian này còn chút luyến tiếc, thì không 

làm được, khi lâm chung cần người trợ niệm. Nếu như thật sự đã buông bỏ hết không 

chút luyến tiếc, không cần người trợ niệm, vì đó quá phiền phức! 

Người tại gia bình thường, có thể làm được không? Làm được. Chúng tôi đã tận mắt 

thấy  một  người,  đây  là  sự  việc  40  năm  trước,  ở  Tướng  Quân  Hương-  Đài  Nam-  Đài 

Loan, có một bà cụ niệm Phật 3 năm, đứng vãng sanh, bà này rất thông minh, không 

nói với người trong nhà, nói với người trong nhà, sợ người trong nhà làm phiền bà, ma 

sẽ đến, vừa khóc vừa la, bà sẽ không đi được. Bà ấy thông minh, không nói, lúc vãng 

sanh là ăn cơm tối, khi đó vãng sanh. Bà bảo người trong nhà, con trai, con dâu và con 

cháu  rằng:  các  con  ăn  cơm  trước,  không  cần  đợi  mẹ,  mẹ  đi  tắm,  nhưng  con  cháu  rất 

hiếu  thảo,  vẫn  đợi  bà.  đợi  thật  lâu  không  thấy  bà  ra,  đến  phòng  tắm  xem,  thật  đã  có 

tắm, trong phòng tắm không có người, gọi bà không thấy trả lời. Trong nhà có một bàn 

thờ Phật nhỏ, thấy bà tắm thật sạch sẽ xong, mặc áo quần sạch sẽ, mặc áo tràng, trên 

tay  cầm  tràng  hạt,  đứng  ở  đó  đối  mặt  trước  tượng  Phật.  Gọi  bà,  bà  không  đáp,  đến 

trước mặt xem kỷ, bà vãng sanh rồi, bà đi đã khiến cho mọi người trong khu vực này, 

có tín tâm đối với niệm Phật, sự thật, không phải giả, 3 năm, thời gian không dài! 

Lão  pháp  sư  Đàm  Hư  nói  với  chúng  tôi,  đệ  tử  của  hòa  thượng  Đế  Nhàn  là  Oa  Lậu 

Tượng, cũng là 3 năm, rất giỏi. Khi lâm chung cũng trong tư thế đứng. Bình thường 

chăm sóc thầy trong sinh hoạt hàng ngày, là một bà Phật tử, bà nấu nướng cho thầy, 

giặt áo quần cho thầy. Trước hôm đó thầy chỉ nói với bà: ngày mai không cần nấu cơm 

Tập 334  595 



cho tôi nữa. Bà nghe cũng không hiểu gì, tưởng rằng ngày mai có người mời thầy ăn 

cơm. 

Đến  sáng  ngày  thứ  hai,  bà  không  yên  tâm  đến  chùa  xem  sao,  xem  thầy  có  ở  nhà 

không? vì sao trưa hôm nay không cần nấu cơm? Đến chùa vừa xem, thấy thầy cũng 

đứng trước tượng Phật, gọi thầy cũng không trả lời, nhìn kỷ thấy thầy đã vãng sanh. Bà 

chưa  bao  giờ  thấy  người  nào  đứng  chết,  giật  mình,  đi  tìm  những  người  bạn  đạo  nói 

thầy mất rồi, đứng mất, vẫn còn đứng đó. Mọi người đến xem, xem xong rồi, vội vàng 

báo tin cho lão hòa thượng đế Nhàn, đệ tử của lão hòa thượng đế Nhàn, thời đó không 

có phương tiện giao thông, phải đi bộ. Một vòng đi về là 3 ngày, pháp sư Đế Nhàn đến, 

thầy đứng 3 ngày, lão hòa thượng lo hậu sự cho thầy, vì sao vậy? Bởi đối với thế gian 

này không một chút luyến tiếc. 

Vì sao chúng ta thấy có những người, khi vãng sanh khó như vậy, khổ như vậy? Vì họ 

không buông bỏ được, còn cho rằng cái này là của tôi, cái kia là của tôi, vậy là hổng 

rồi, cái gì là của ta? không có gì là của ta hết. 

Người xưa nói rất hay: mọi thứ không mang đi được, chỉ có nghiệp theo thân. Chỉ cần 

ta buông bỏ được tất cả, dốc lòng tu tịnh nghiệp 3 năm, thì có thể mang theo được. Ba 

năm này tu tập điều gì? Hoàn toàn niệm Phật A Di Đà, không xen tạp vọng niệm, thì 

công phu thành tựu rồi, tự tại như thế đó. 

Ngày nay trên thế giới có nhiều thiên tai, thế giới của Ngài không có thiên tai, thiên tai 

đến trước mặt, ta đã vãng sanh rồi, đi rồi, đi rất tự tại, rất nhẹ nhàng, không bị thiên tai. 

Đối  với  Ngài  mà  nói  thì  không  có  thiên  tai,  Ngài  không  tạo  nghiệp  này,  nên  Ngài 

không  bị  thiên  tai  này.  Người  bị  thiên  tai  này,  đều  có  tạo  nghiệp  này,  gọi  là  cộng 

nghiệp  chiêu  cảm,  quí  vị  tạo  nghiệp  không  giống  như  nó,  làm  sao  có  tai  nạn  được! 

không thể. Cho nên thế giới Tây Phương Cực Lạc, không bao giờ có ma não. 

Ở đây là giảng về 3 điều chân thật, chúng ta phải thật sự hiểu rõ 3 điều chân thật này, 

đối với Phật A Di Đà, đương nhiên phải cảm ơn, thật sự năm vóc sát đất. Nếu không có 

ân đức của Phật A Di Đà, chúng ta luân hồi trong lục đạo, làm sao giải thoát? Lúc nào 

có thể ra khỏi? Chúng sanh trong lục đạo, hoàn toàn dựa theo ân đức từ bi của Phật A 

Di Đà, ân đức từ bi của Ngài là trí huệ chân thật, phạm vi chân thật, đối với biến pháp 

giới hư không giới, tất cả chúng sanh trong lục đạo, ân huệ ở chỗ lợi ích chân thật. 

 “ Ư kỳ thật trung, nhất pháp thanh tịnh, thượng vô ma não chi danh, hà huống hữu 

 thật”.  „  ma  não‟,  tên  ma,  tên  phiền  não  đều  chưa  nghe  nói,  làm  gì  có  những  chuyện 

596  Tập 334 



này? Đây là chân lạc của Cực Lạc, Cực Lạc vui ở chổ nào? Là vui ở chổ này, không có 

ba đường ác , 8 nạn, các khổ, ma não, tất cả không có. 

Ở đây giới thiệu cho chúng ta, thế giới Cực Lạc vui ở chỗ nào .“Như „Pháp Hoa kinh‟ 

 vân:  Phật  ngôn,  nhược  hữu  nữ  nhân  văn  thị  kinh  điển” ,  kinh  điển  ở  đây  là  chỉ  cho 

„kinh Pháp Hoa‟.  “ như thuyết tu hành, ư thử mạng chung, tức vãng An Lạc thế giới, A 

 Di Đà Phật, đại Bồ Tát chúng, vi nhiểu trú xứ, sanh liên hao trung, bảo tọa chi thượng, 

 bất phục vi tham dục sở não, diệc phục bất vi sân nhuế ngu si sở não, diệc phục bất vi 

 kiêu mạn tật đố chư cấu sở não, đắc Bồ Tát thần thông, vô sanh pháp nhẫn” . Đây là 

một đoạn kinh văn trong „ kinh Pháp Hoa‟, đọc kinh Pháp Hoa, tương lai họ đi về đâu? 

Đến thế giới Cực Lạc. Vì vậy bậc cổ đức xưa dạy rất hay: „Hoa Nghiêm‟, „Pháp Hoa‟ 

đều là dẫn dắt, hướng đến thế giới Cực Lạc, đều dẫn dắt ta về Tịnh Độ. 

Trong kinh Hoa Nghiêm, „Thập đại nguyện vương đạo quy Cực Lạc‟.  Kinh Pháp Hoa 

nói  rất  rõ  ràng,  „nhược  hữu  nữ  nhơn  văn  thuyết  Pháp  Hoa  kinh  điển‟.  Văn  là  nghe, 

được nghe người giảng kinh Pháp Hoa, sanh lòng hoan hỉ, có thể tin tưởng. Nếu quí vị 

nghe được bộ kinh này, đây là duyên chín muồi, nghe rồi tin tưởng đó là căn lành, tin 

tưởng, hiểu được. Sau khi tin hiểu thì phải thực hành, thật sự tu hành, y theo lời dạy 

trong kinh mà tu, đây là phước đức. Căn lành, phước đức, nhân duyên đều đầy đủ rồi, 

ở thế giới này sau khi mạng chung, tức vãng An Lạc thế giới, nghĩa là thế giới Cực 

Lạc, họ đến thế giới Cực Lạc. Phật A Di Đà và đại chúng Bồ Tát vây quanh, đây là thế 

giới Cực Lạc. Quí vị xem, họ sanh trong hoa sen, trên bảo tòa, „liên hoa hóa sanh‟. 

“Bất phục vi tham dục sở não”, họ đã đoạn được tham dục, không có phiền não này 

nữa. Quý vị phải hiểu rõ, tham dục không bỏ, suốt đời làm việc chánh, đã tu từ nhiều 

đời, suốt đời hưởng thụ, không tạo tội nghiệp, cũng không dùng thủ đoạn phi pháp để 

được  danh  dự  lợi  dưỡng,  thì  sẽ  không  đọa  vào  3  đường  ác.  Nếu  dùng  thủ  đoạn  phi 

pháp, để đạt được danh lợi, khi bạn hưởng thụ thân tâm không yên. Vì sao vậy? Bởi 

trái với lương tâm. Sau khi chết, phải vào địa ngục chịu quả báo, rất đáng thương, thật 

là tội nghiệp. 

Tham là căn bản của phiền não, đem nó đặt ở trước nhất. 

“diệc phục bất vi sân nhuế ngu si sở não”, „sân nhuế‟ là nghiệp nhân địa ngục, „ngu si‟ 

là nghiệp nhân súc sanh. Tham sân si chiêu cảm ngạ quỷ, địa ngục, súc sanh, đến đây 

chịu quả báo. 

“diệc phục bất vi kiêu mạn tật đố chư cấu sở não”. Những phiền não kiêu mạn, tật đố, 

mặc dù quí vị là người tốt, tích lũy công đức, nhưng có tâm kiêu mạn, tâm đố kỵ, thì 

Tập 334  597 



quả báo tương lai là gì? Là quỷ La Sát, A Tu la, đi vào con đường đó. Tuy tốt hơn ba 

đương ác một chút, nhưng quỷ La Sát và A Tu La, là do kiêu mạn đố kỵ mà đầu thai 

vào cõi này. Họ tạo tội nghiệp rất nặng, thọ mạng hết rồi lại đọa vào ba đường ác. Tuy 

không  phải  đọa  lạc  liền,    nhưng  họ  đi  đường  vòng,  vẫn  đi  theo  con  đường  đó,  đây 

không phải đường lành, những thứ này, ở thế giới Cực Lạc hoàn toàn không có. 

“Đắc Bồ Tát thần thông, vô sanh pháp nhẫn”. Đến thế giới Tây Phương Cực Lạc, đây 

là trong kinh này đã nói, được oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, nên đều 

làm A Duy Việt Tri Bồ Tát, điều này chúng ta không được quên, cho nên nói “đắc Bồ 

Tát thần thông, vô sanh pháp nhẫn”. 

 “Thị  minh  Cực  Lạc  vô  hữu  chư  não  dã”.   Thế  giới  Cực  Lạc,  quyết  định  không  có 

những chuyện ma não này. 

 “ Chí  ư ma  sự, uế  độ chúng sanh, dĩ niệm Phật  cố, thượng đắc miễn trừ, hà huống 

 sanh  bỉ  Tịnh  Độ” .  Câu  này  vô  cùng  quan  trọng,  tôi  đọc  lại  lần  nữa.  “  Ma  sự,  uế  độ 

 chúng sanh, dĩ niệm Phật cố, thượng đắc miễn trừ”. Người học Phật bây giờ, gặp nhiều 

chuyện ma, quí vị một hướng tu thật giỏi, tu thật tốt. Gần đây tôi có nhận được một lá 

thư của người học trò, từ Trung Quốc gởi đến, tôi không biết ông ta ở đâu, chỉ là một lá 

thư, có ngày tháng, không có địa chỉ, có tên không có họ, tôi không biết làm các nào để 

hồi âm  cho ông ta. Ông ấy kể cho tôi về một lão đồng tu, người đồng tu này tôi cũng 

quen biết,  những  năm  gần  đây  tu  rất  tốt,  làm  rất  nhiều  việc  tốt,  giúp  đỡ nhiều  chúng 

sanh,  hiện  tại  bị  ma  nhập.  Dùng  cách  nói  ngày  nay,  thì  gọi  là  thần  kinh  bị  hỗn  loạn 

khác thường, chuyện này phiền phức đấy. 

Hôm nay chúng ta học đến đoạn kinh này, chuyện này có thể giải quyết được chăng? 

Được!  Dùng phương pháp nào? Chân thật  niệm Phật, niệm Phật  không có hiệu quả, 

không có hiệu quả, là do công phu niệm Phật chưa đủ, chẳng phải không có hiệu quả, 

mà công phu niệm Phật chưa đủ. Công phu niệm Phật đủ rồi, thì ma não được hóa giải. 

Thời kỳ Càn Long nhà Thanh trước, pháp sư Từ Vân Quán Đảnh, là bậc cao tăng lúc 

bấy giờ, thông hết cả thiền tông và giáo môn, viên dung cả hiển giáo lẫn mật giáo, thật 

là bậc cao tăng. Ngài viết nhiều tác phẩm, tác phẩm của ngài ước chừng có hơn 50 loại. 

Trong bộ Vạn tự tục tạng của Nhật Bản, có đến hơn 20 loại. Lúc trước tôi giảng Kinh 

Vô Lượng Thọ Phật, tham khảo chú giải của Ngài, cuốn chú giải của Ngài gọi là Quán 

Kinh  Trực  Chỉ,  trong  đó  có  câu  nói  rằng  nếu  gặp  phải  thiên  tai  nghiêm  trọng  nhất, 

nghiệp chướng của ta hiện tiền, thiên tai khủng khiếp đã đến, hết thảy những việc như 

tụng kinh bái sám đều không có hiệu quả, đều không thể hóa giải thiên tai này, không 

598  Tập 334 



thể  hóa  giải  nghiệp  chướng  của  ta.  Nhưng  vẫn  còn  một  phương  pháp  là  nhất  tâm 

chuyên niệm Phật A Di Đà, chắc chắn sẽ giải quyết được. 

Công đức của Phật A Di Đà không thể nghĩ bàn, nếu quí vị thật sự biết được rồi, suốt 

cuộc đời nương tựa vào Phật A Di Đà, đừng đi tìm những thứ khác nữa. Tìm cái gì để 

so sánh với Phật A Di Đà, cũng không thể sánh bằng, hà tất phải nhọc lòng? Khắp nơi 

tìm cái này, tìm cái kia. Nói cách khác, không có lòng tin đối với Phật A Di Đà. Vì sao 

không có lòng tin? Bởi quí vị không nhận biết Phật A Di Đà, nhận biết Phật A Di Đà 

thật khó! 

Chúng ta ngày nay có chút nhân duyên, có sự nhật biết đôi chút về Phật A Di Đà, nên 

biết ơn lão cư sĩ Hạ Liên, nên biết ơn lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. Lão cư sĩ Hạ Liên hội 

tập kinh Vô Lượng Thọ. Lão Hoàng Niệm viết  chú giải rất tốt, sau khi chúng ta đọc 

xong, mới biết đến Phật A Di Đà, mới hiểu rõ Tịnh Độ tông. Thật sự khẳng định nó là 

kinh số một. Trong suốt 49 năm Thế Tôn giảng kinh thuyết pháp. Pháp môn thứ nhất 

phổ độ tất cả pháp giới chúng sanh, quí vị nghĩ xem khó biết bao. 

Ở ngay trước mặt mà không biết, thật đáng tiếc, bỏ lỡ cơ hội rồi!. Cho nên các bạn  học 

Tịnh Độ tông, nhất định phải biết, gặp phải ma não, chướng nạn, một lòng niệm Phật, 

buông bỏ vạn duyên, một lòng niệm Phật. 

Cư sĩ Lưu Tố Vân người Đông Bắc đã làm gương cho chúng ta, nghiệp chướng hiện 

tiền, cô ấy bị bệnh lao da ban đỏ, bệnh này mạng sống được tính từng giờ, có thể chết 

bất kỳ lúc nào. Cô ấy đã buông bỏ vạn duyên, chuyên tâm niệm Phật, nhờ niệm Phật 

mà  hết  bệnh,  không  đến  bác  sĩ,  cũng  không  tìm  thuốc  uống.  Một  mình  ở  trong  nhà, 

hàng ngày nghe kinh Vô Lượng Thọ qua băng đĩa, nghe 10 tiếng đồng hồ. Ngoài nghe 

kinh ra còn niệm Phật, hơn một tháng thì hết bệnh. Đi kiểm tra lại thì bệnh không còn. 

Bác sĩ cảm thấy rất kinh ngạc, đây chuyện không thể! Hỏi cô ấy đã chữa như thế nào? 

uống những loại thuốc gì? Cô ấy nói không uống thuốc gì hết, chỉ niệm Phật A Di Đà 

thôi, nhờ niệm Phật mà hết bệnh. Bác sĩ tin lời cô ấy nói. Vì sao vậy? Bởi cô Lưu một 

đời không nói dối,  khu vực đó mọi người ai cũng biết, đây là người trung thực, lời nói 

chân thật, chưa bao giờ nói dối. Cho nên chỉ cần cô ấy nói ra, chẳng có ai là không tin. 

Đây là vì chúng ta mà hiện thân thuyết pháp, vì chúng ta mà đến làm chứng. 

“Uế Độ chúng sanh lão thật niệm Phật, năng câu tiêu tai miễn nạn”. Không giả chút 

nào.  Chúng  ta  niệm  Phật  không  tiêu  được  tai,  không  tránh  được  nạn.  Là  vì  sao?  Bởi 

lòng  ta  không  thành,  lòng  ta  không  chân.  Vừa  niệm  Phật  vừa  vọng  tưởng,  vừa  niệm 

Phật  vừa  hoài  nghi,  Phương  pháp  này  được  không?  Không  uống  thuốc  không  khám 

Tập 334  599 



bệnh được không? Không khám bệnh, không uống thuốc thì không thể được, đối với ta 

sẽ không có hiệu quả, đây gọi là tâm thành thành thì có ứng. 

Đại sư Ấn Quang nói: “một phần thành kính, được một phần lợi ích. mười phần thành 

kính  thì  bạn  được  mười  phần  lợi  ích”.  Không  có  lòng  thành  kính,  thì  không  có  hiệu 

quả. Cho nên phương pháp này có hiệu quả hay không, là tự ta quyết định, không liên 

quan gì với Phật với pháp cả. Đây là thật không phải giả, Phật không lừa ta. Ai cứu ta? 

Tự mình cứu mình, dựa vào người khác khó lắm! 

 “Thập Vãng Sanh kinh vân: Phật ngôn, nhược hữu chúng sanh, niệm A Di Đà Phật, 

 nguyện vãng sanh giả, bỉ Phật tức khiển nhị thập ngũ Bồ tát ủng hộ hành giả, nhược 

 hành nhược tọa, nhược trụ nhược ngọa, nhược trú nhược dạ, nhất thiết thời, nhất thiết 

 xứ, bất linh ác quỷ ác thần đắc kỳ tiện dã”.  TrongThập Vãng Sanh kinh, đoạn này rất 

quan trọng, các bạn đồng tu chúng ta hiện nay niệm Phật, thường thấy việc bị hương 

linh gá vào thân, hương linh trêu chọc, chúng ta thấy họ rất đau khổ, không biết làm 

sao cứu họ. 

Trong kinh Pháp Hoa, trong kinh Thập Vãng Sanh, nêu ra phương pháp dạy chúng ta 

rằng, chân thật niệm Phật thì có thể cứu giúp họ, nếu bản thân họ có thể niệm theo, thì 

hiệu quả càng cao. Tự mình không thể niệm, thì ma sẽ khống chế họ. Chúng ta phải ra 

điều kiện với những hương linh này, phải hết lòng khuyên răn họ rằng: Trong đời quá 

khứ hương linh có oan kết, có oán hận, oán hận này cần phải hóa giải, oan gia nên giải 

không nên kết. Vì sao vậy? Bởi hương linh làm hại họ, thì hai bên đều đau khổ. Hương 

linh báo thù họ, họ không cam lòng, tương lai họ sẽ báo  thù lại hương linh, oan oan 

tương báo trong lục đạo luân hồi không bao giờ dứt. Đời đời kiếp kiếp, hai bên đều 

chịu  đau  khổ.  Như  vậy  là  sai  rồi,  cần  phải  hóa  giải!  Việc  quá  khứ  không  tính  nữa, 

không cần truy cứu nữa, quay đầu lại cố gắng học Phật, cùng sanh về nước Cực Lạc, 

liễu sanh thoát tử khỏi ba cỏi, điều này hay biết mấy! 

Cơ duyên này ở ngay trước mặt, hà tất phải chấp trước, phải báo thù? Thông thường 

thật sự khuyên bảo họ, khuyên răn họ, đại đa số sẽ đồng ý, sẽ thoát ra. Chỉ cần hương 

linh thoát ra thì người đó sẽ trở lại bình thường. Người bị hương linh gá vào, bản thân 

họ không làm chủ được, bản thân họ mơ mơ hồ hồ, oan thân trái chủ dựa vào thân, lợi 

dụng thân thể của họ tạo tội, rất đáng thương! Cho nên ở thế gian này, cách xử sự, đối 

nhân xử thế, không thể không có trí huệ. Tuyệt đối không kết oán với hết thảy chúng 

sanh,  cho dù gặp phải người ác ý hủy báng ta, ta cũng không hủy báng họ, thậm chí họ 

làm hại, chúng ta cũng chấp nhận, không báo thù, nên học theo Nhẫn Nhục tiên. 

600  Tập 334 



Có lẽ trong kiếp quá khứ, ta nợ họ, nghĩ được như vậy thì món nợ này chẳng phải được 

chấm dứt rồi sao? Không có oán hận. Tôi thường nói, chẳng những không có oán hận, 

mà còn phải cảm ơn. Họ đến kiểm tra xem ta có đủ tiêu chuẩn không? Kiểm tra điều 

gì?  Kiểm  tra  chúng  ta  xem  có  thật  sự  nhìn  thấu  không?  Xem  có  thật  sự  buông  bỏ 

không? Thật sự nhìn thấu, buông bỏ, thì cảnh giới hiện tiền không động tâm, không sao 

hết.  Như thế là quí vị đã thông qua rồi. Mặc đù họ dùng ác ý báo thù ta, nhưng quả 

báo cũng hết rồi, ta không báo thù lại nữa, không có tâm oán hận, nợ đến đây là kết 

thúc. Hay đấy! Giết người phải đền mạng, thiếu nợ phải trả tiền, xóa bỏ hết. 

Đạo lý này, chân tướng sự thật này, trong kinh điển đại thừa nói rất rõ ràng, rất minh 

bạch.  Vì  tất  cả  chúng  sanh,  giống như  48  lời  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà,  mỗi  nguyện 

đều thật sự làm lợi ích cho chúng sanh, nhưng Phật A Di Đà không kể công, làm mà 

không làm, không làm mà làm, trong lòng vắng lặng, không nhiễm bụi trần, điều này 

cần phải học. Làm một chút việc tốt, đã thấy tôi tốt với quí vị, tôi có ân với quí vị, quí 

vị phải biết ơn và báo ơn tôi. Như thế là không đúng, quí vị lại tạo nhân luân hồi rồi. 

Không có chuyện gì, ân đức bố thí, bố thí rồi thì quên đi, thường sống trong thanh tịnh 

bình đẳng giác là đúng rồi. 

Thuận cảnh nghịch cảnh, thiện duyên ác duyên đều không bị động, lấy tâm đại từ bi 

đối  xử  với  chúng  sanh,  hành  Bồ  Tát  đạo,  nên  người  thí,  người  nhận  và  vật  thí  đều 

không, thanh tịnh vô vi, chúng ta tương ưng với tự tánh, đây là loại cuối cùng trong ba 

loại không thoái chuyển. Mỗi niệm đều hướng đến bờ giác, nói cho dễ hiểu mỗi niệm 

đều  quay  về  tự  tánh.  Trong  Tịnh  Độ  tự  tánh  là  Thường  Tịch  Quang,  mỗi  niệm  đều 

quay về Thường Tịch Quang là đúng rồi. So với cõi Thật Báo Trang Nghiêm còn cao 

hơn. 

Trong Thập Vãng Sanh kinh, quí vị xem người trung thực, nghe lời, thật tu. Như người 

niệm Phật thì một lòng cầu vãng sanh, tuyệt đối không cầu phước báo ở cõi trời người, 

tuyệt đối không cầu danh lợi, chỉ cầu vãng sanh. 

Bỉ Phật ở đây là chỉ cho Phật A Di Đà, Phật A Di Đà sai 25 vị Bồ Tát bảo hộ quí vị. 

Quí vị đi đứng nằm ngồi, ban ngày ban đêm, mọi lúc mọi nơi, không để ác quỷ ác thần 

có cơ hội hại quí vị. Những ác quỷ ác thần này là oan thân trái chủ của quí vị, muốn 

đến chướng ngại quí vị đều không thể được, vì đã có 25 vị thần hộ pháp bảo hộ quí vị 

rồi. 

Phật ngôn, nghĩa là Phật Thích Ca Mâu Ni dạy, Phật Thích Ca Mâu Ni không lừa gạt 

người. Ngài nói bỉ Phật, bỉ Phật ở đây là chỉ cho Phật A Di Đà. Hai mươi lăm vị Bồ 

Tập 334  601 



Tát là do Phật A Di Đà phái đi. Quí vị có tin lời Phật Thích Ca Mâu Ni không? Có tin 

lời Phật A Di Đà không? Quí vị nên biết rằng lời Phật nói là thật, tuyệt đối không phải 

giả. Nếu quí vị thật sự làm, thì thật sự có việc này. Nếu như vẫn con tham luyến thế 

gian, vẫn còn tự tư lợi, vẫn còn danh dự lợi dưỡng thì không có việc này. Quí vị phải 

xem kinh văn cho rõ ràng, không phụ thuộc bất kỳ điều kiện nào, một lòng một dạ cầu 

vãng sanh thế giới Cực Lạc. Đây là người thật sự niệm Phật, người chân thật niệm Phật 

không nhiều. 

Lý  Thế  Dân  nói  rất  hay:  Có  nhiều  người  chân  thật  niệm  Phật,  sẽ  cứu  được  thế  giới, 

thiên  tai  sẽ  được  hóa  giải.  Nhưng  người  chân  thật  niệm  Phật  quá  ít.  Người  chân  thật 

niệm Phật, giống như điều kiện Bồ Tát Đại Thế Chí dạy: “đô nhiếp lục căn tịnh niệm 

tương tục”. Người niệm Phật chúng ta bây giờ, ai nhiếp  được sáu căn? Sáu căn là vọng 

tâm, nó hướng ra bên ngoài. Mắt theo sắc, tai theo tiếng, lưỡi theo vị, mũi theo mùi, tất 

cả  đều  hướng  ra  bên  ngoài,  không  quay  trở  lại.  Đô  nhiếp  lục  căn  nghĩa  là  tất  cả  đều 

quay trở lại, không hướng ra bên ngoài phan duyên nữa, cắt đứt tất cả các duyên bên 

ngoài, một phương hướng, một con đường, một mục tiêu là thế giới Tây Phương Cực 

Lạc, thân cận Phật A Di Đà, ngoài điều này ra không có tâm niệm nào khác, đây gọi là 

người chân thật niệm Phật. 

“Tịnh niệm tương tục”, không hoài nghi là thanh tịnh, không hỗn tạp là thanh tịnh, hoài 

nghi, hỗn tạp thì không còn tịnh niệm. Bồ Tát Đại Thế Chí nói 8 chữ này rất hay, rốt 

ráo đầy đủ. Trong mười pháp giới không có gì là thật, “phàm sở hữu tướng, giai thị hư 

vọng”, chúng sanh trong lục đạo, qúa đáng thương, quá khổ não. 

Ngày xưa, các vị cổ thánh tiên hiền, gặp được một vị vua giỏi, người lãnh đạo giỏi. 

Như thế nào gọi là giỏi? Bởi người này biết dạy, dạy tốt cho nhân dân, đây là người 

lãnh đạo giỏi. Nếu không biết dạy sẽ dạy người ta hư đi. Dạy tốt thì quốc gia này sẽ 

được trị an lâu bền; dạy con nguời hư thì xã hội sẽ rối loạn, địa cầu sẽ có nhiều thiên 

tai. 

Thống trị một quốc gia, lãnh đạo một thế giới, phương pháp tốt nhất là gì? Là giáo dục. 

Những năm gần đây chúng ta thường nghe nói người Trung Quốc nổi dậy, thế kỷ 21 là 

thế kỷ của người Trung Quốc, rất nhiều người nghe thấy như vậy trong lòng rất hoang 

mang. Nếu như người Trung quốc thống trị thế giới thì thật là đáng sợ! Cho nên mọi 

người đều khởi xướng phòng bị. Thật ra, đối với câu nói này nhiều người đã hiểu sai ý 

nghĩa của nó. 

602  Tập 334 



Những năm gần đây, tôi có những cơ hội tiếp xúc với một số nhân sĩ quốc tế, bao gồm 

cả người lãnh đạo quốc gia, tôi đã từng nêu ra đề tài này: Thế kỷ 21 là thế kỷ của người 

Trung Quốc. Không phải là người Trung Quốc nói. Vậy thì ai nói? Tiến sĩ Thang Ân 

Tỷ người Anh nói. Khoảng thập niên 70, ông ta thật sự đã nói như vậy. Giải quyết vấn 

đề xã hội  của thế kỷ 21, cần học thuyết của Khổng Tử, Mạnh Tử, và Phật  pháp đại 

thừa. Cho nên thế kỷ 21 là thế kỷ của nền văn hóa truyền thống, là thế kỷ của đại thừa 

Phật  giáo,  chứ  không  phải  quân  sự  của  Trung  Quốc,  không  phải  chính  trị  của  Trung 

Quốc, cũng không phải công thương xí nghiệp của Trung Quốc, càng không phải khoa 

học kỷ thuật của Trung Quốc, nó là văn hóa của Trung Quốc. 

Vì  sao  vậy?  văn  hóa  Trung  Quốc,  dùng  Khổng  Tử  Mạnh  Tử.  Khổng  Tử,  Mạnh  Tử 

tượng trưng cho điều gì? Tượng trưng cho Nhân nghĩa. Nhân là tình thương yêu con 

người. Nền văn hóa truyền thống xưa là văn hóa của tình thương. Nghĩa là theo lý, sao 

gọi là nghĩa? Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, hợp tình, hợp lý, hợp pháp, không 

trái với tình, lý, pháp gọi là nghĩa. Đây là cốt lõi, là trung tâm của học thuyết Khổng 

Mạnh. 

Ngày nay, sống trong thế giới hỗn loạn này, nếu như Khổng Tử đến, quí vị hỏi ông ấy 

rằng:  Ngài  có  phương  pháp  gì  để  đối  trị  không?  Chắc  chắn  ông  ấy  sẽ  dùng  hai  chữ 

Trung- Thứ. Trong Luận ngữ nói: “phu tử chi đạo, trung thứ nhi dĩ hỉ”. Hai chữ này có 

thể  khiến  cho thế  giới  ngay  nay  được  công bằng.  Vì sao vậy?  Bởi   hiện nay  trên  thế 

giới này đã lơ là việc giáo dục nhân quả, luân lý, đạo đức, ít nhất là hai trăm năm rồi, 

con người tạo tội nghiệp rất nặng. 

“Thứ”có nghĩa là gì? Thứ là tha thứ cho mọi người. Vì sao cần tha thứ? Vì họ không 

học,  không  có  ai  dạy.  Phật  pháp  của  chúng  ta  cũng  như  vậy.  Quí  vị  nhìn  xem  trong 

kinh Vô Lượng Thọ đức Phật dạy: “tiên nhân bất thiện, bất thức đạo đức, vô hữu ngữ 

giả,  thù  vô  quái  dã”.  Ngài  đã  dạy  rất  rõ  ràng,  bậc  tiền  bối  của  họ  không  có  tri  thức, 

không có người dạy, ngày nay họ làm nhiều việc xấu ác, không được trách họ, mà phải 

tha thứ cho họ. “Thứ” tức là tha thứ. “Trung” là lòng chân thật, lấy tâm không thiên 

lệch, đến giải quyết vấn đề hiện tại, bất luận ta làm việc gì sai trái, bất luận ta tạo tội 

nghiệp gì, cùng tiêu tan hết, không nghe không hỏi. Mọi người chúng ta cố gắng ngồi 

lại, cùng nhau học tập luân lý, đạo đức, nhân quả và giáo dục tôn giáo, như vậy là được 

rồi. 

Tôi giải thích điều này, chưa thấy ai phản đối. Danh sĩ nước ngoài nghe đến đây đều 

gật  đầu,  đều  tán  thành,  cho  rằng  đây  là  phương  pháp  hay,  ôn  hòa.  Không  được  làm 

Tập 334  603 



xung đột nữa, cần lấy bốn chữ này để giải quyết. Phật Pháp đại thừa dùng chân thành 

từ bi. Đây là tiến sĩ Thang Ân Tỷ người Anh nói. Chúng ta nêu lên bốn chữ trong đại 

thừa là “chân thành từ bi”. Trong học thuyết Khổng Mạnh là “nhân nghĩa trung thứ”. 

Nhất định không nên trách cứ người ta, ngày nay họ tạo tội ngũ nghịch, giết cha, giết 

mẹ đều không nên trách cứ, bởi họ không có tri thức, không hiểu rõ chân tướng sự thật. 

Cho nên phải cố gắng dạy bảo họ, không biết thì không có tội, không được làm cho họ 

tạo thêm tội. Khổng Tử nói rất hay: “toại sự bất gián, tức vãng bất cửu”. Nên lấy sự 

khoan hồng độ lượng này để đối đãi, hi vọng mọi người đều có thể tiếp nhận giáo dục 

luân lí, đạo đức, nhân quả, giáo dục tôn giáo, thì con người tự nhiên sẽ quay đầu, quay 

đầu là bờ, xã hội này trở nên có nếp sống vui vẻ hòa nhã. Thế giới trở nên hài hòa. Con 

người hiểu được đạo lý làm người, vấn đề mới được giải quyết. Hiểu được giữa con 

người với con người nên sống với nhau như thế nào, giữa con người với con người, 

con người với vạn vật, con người với tự nhiên, con người với trời đất quỷ thần, cần 

phải cùng tồn tại, cùng quang vinh, tôn trọng lẫn nhau, kính trọng lẫn nhau, quan tâm 

lẫn nhau, chăm sóc lẫn nhau, hợp tác giúp đỡ nhau. Thế giới là một nhà! 

Chúng tôi thấy được một bức ảnh các nhà khoa học phóng vệ tinh vào vũ trụ, vệ tinh 

này không người lái,  phóng đi cự ly cách địa cầu bốn mươi ức dặm Anh, không phải 

km, bốn mươi ức dặm Anh. Quan sát quả địa cầu và chụp một bức ảnh gởi về. Chúng 

tôi  thấy  được  bức  ảnh  này.  bức  ảnh  này  chụp  tại  Ngân  hà,  trong  hệ  Ngân  hà  có  một 

chấm  màu lam, chấm  màu lam đó là quả địa cầu. Xem qua rồi chúng ta có cảm giác 

như thế nào? Trong vũ trụ, quả địa cầu thực sự giống như một con thuyền đang vận 

chuyển  giữa  biển  cả  mênh  mông.  Con  người  sống  trên  quả  địa  cầu  đều  là  cùng  hội 

cùng thuyền, đều ngồi trên chiếc thuyền này. Chiếc thuyền này đang vận chuyển trong 

vũ trụ, có an toàn hay không? Không nhất định. Trên biển có sóng to gió lớn, trong vũ 

trụ cũng rất nguy hiểm. Bức ảnh này rất đáng cho mọi người cảnh giác. Chúng ta còn 

có gì để tranh chấp nữa? Nếu mọi người đã có tranh chấp, nên đem bức ảnh này xem 

nhiều lần. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





------------------------------------------------------------------------------------------------------- 



 

604  Tập 334 



Tập 335 

Chuyễn ngữ:  Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 21 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải trang 390, hàng cuối cùng. 

 “Hựu thử độ tu hành, nhược sanh ma chướng, tắc dĩ niệm Phật trị chi. Kiến Chỉ Quán 

 cửu chi nhị ”.  

Đã nói ra chỗ xuất xứ, đây là tông Thiên Thai. Thiên Thai Trí Giả đại sư người nhà 

Đường, cuối cùng Ngài cũng niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh Độ. Cho nên các vị tổ sư 

của  tông  Thiên  Thai,  cuối  cùng  rất  nhiều  người  niệm  Phật  cầu  vãng  sanh  Tịnh  Độ. 

Giống như thời cận đại pháp sư Đế Nhàn, Pháp sư Đàm Hư, và pháp sư Bảo Tĩnh. Các 

ngài  đều là bậc trưởng thượng của tông Thiên  Thai. Bậc  tổ sư  của tông Thiên Thai, 

chẳng có người nào là không niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

Những  lời  nói  này,  đặc  biệt  là  thời  nay,  chúng  ta  phải  để  tâm  lưu  ý,  bởi  vì  thường 

xuyên gặp phải những việc như vậy, gặp rồi không biết phải giải quyết như thế nào, đó 

là  việc  ma  dựa,  mê  muội.  Thông  thường  người  ta  nói  là  tinh  thần  không  được  bình 

thường, nói năng lung tung, cử chỉ thất thường, khổ không tả xiết. Nếu như gặp phải 

trường hợp này, phần lớn đều là oán thân trái chủ, kiếp trước có, bây giờ có, họ đến 

báo thù. Quý vị nghĩ xem, bất luận công phu của quý vị đủ hay không, ma lớn, đối với 

những  việc  nhỏ  này  của  quý  vị  nó  không  để  tâm,  nhưng  oan  thân  trái  chủ  nhỏ,  họ 

không hiểu, họ đến để báo thù, hoặc là lấy đây làm cách để xin siêu độ, xin quý vị cứu 

giúp. Những tình huống này không phải là nhất định. Chúng ta cần phải bình tĩnh, cần 

phải dùng trí huệ quan sát, giúp đỡ họ giải quyết vấn đề. Phương pháp giải quyết căn 

bản, thực sự không gì hơn niệm Phật, pháp sư Quán Đảnh cũng nhận định như vậy. 

Trong kinh Vô Lượng Thọ, đức Thế Tôn đã nhiều lần dạy bảo chúng ta, chúng ta tự 

hiểu  rõ.  Trong  tâm  chỉ  có  Phật  A  Di  Đà,  ngoài  Phật  A  Di  Đà  ra,  tất  cả  mọi  thứ  đều 

buông bỏ hết, thì cuộc đời này của quý vị chắc chắn không bị chuyện ma, ngay cả ma 

vương không đến tìm quý vị. Vì sao vậy? Bởi không có ai không tôn kính Phật A Di 

Đà. Một lòng cầu sanh về thế giới Cực Lạc, muốn thân cận Phật A Di Đà, chư Phật 

Như Lai đều tôn trọng quý vị, chúng ta tin tưởng có lý do, yêu ma quỷ quái cũng rất 

tôn trọng quý vị, không khó dễ với quý vị nữa, nếu quý vị phát tâm như vậy. Đối với 

Tập 335  605 



thế gian này còn một niệm tham sân, ma sẽ đến tìm quý vị. Nó đến tìm quý vị thì làm 

thế  nào?  Phải  nhanh  chóng  buông  bỏ,  tâm  khởi  chánh  niệm,  thì  vấn  đề  sẽ  được  giải 

quyết. Chánh niệm là nhất hướng chuyên niệm, cho nên dùng phương pháp niệm Phật 

để đối trị. 

 “Hựu  Tịnh Độ Tu Chứng Nghi vân, thập thừa chi lý quán, năng phát cửu cảnh chi ma 

 sự, dĩ ngũ uẩn sanh tử mê ám chi pháp vi cảnh cố”.  Đây là phương pháp tu hành quan 

trọng của tông Thiên Thai. Cư sĩ Hoàng Niệm Tổ trích dẫn ở đây, chúng ta cũng tùy 

duyên đem Thập Thừa Quán Pháp giới thiệu sơ lược với mọi người, cũng cung cấp cho 

quí vị tham khao, thì có thể thật sự hiểu được Tịnh Độ là dễ hành đạo. Trong Phật pháp 

pháp nào cũng tốt, nhưng không dễ bằng niệm Phật, hiệu quả niệm Phật hết sức thù 

thắng. 

Chúng  ta  dùng  phần  tài  liệu  này,  được  rút  từ  Tam  Tạng  pháp  số,  Tam  Tạng  pháp  số 

dựa theo Ma Ha Chỉ Quán của tông Thiên Thai. Chúng ta gọi là Đại Chỉ Quán, nó còn 

có Tiểu Chỉ Quán. 

Đây là  một đoạn văn trong Ma Ha Chỉ Quán:  “Thập thừa giả, thập thừa quán pháp 

 dã” . Thập thừa là gọi tắt, nói cho đủ là Thập Thừa Quán Pháp. 

 “Thử thập thông danh thừa giả”.  Trước hết giải thích thế nào gọi là Thập thừa. Thập 

là chữ số, nghĩa là mười, mười điều này đều gọi là thừa. Thừa nghĩa là gì? Là  vận tải 

 chi nghĩa, ngày nay chúng ta gọi là vận chuyển, như chiếc xe ở đời có thể chuyên chở, 

xe chở người, chở hàng hóa. Xe khách chở người, xe hàng chở hàng hóa. Bây giờ trong 

các loại xe, chuyên chở được nhiều nhất là xe lửa, nó ví cho đại thừa. Xe ô tô chở ít 

người  hơn,  được  ví  cho  tiểu  thừa.  Thời  xưa,  đại  thừa  là  chỉ  cho  xe  ngựa,  xe  ngựa 

chuyên chở số lượng lớn. Tiểu thừa là xe dê, xe nai, xe dê, xe nai nhiều nhất chỉ có hai 

người ngồi, hai người thân thể nặng thì nó kéo không nổi. Cho nên Phật gọi là xe trâu 

trắng lớn, xe trâu trắng lớn là xe ngựa. Lấy xe ngựa, xe nai, xe dê để làm ví dụ. Đây là 

ý nghĩa của hai chữ vận tải. 

  Tỷ dụ, cái ngôn tu hành chi nhân, y thử thập pháp giới pháp tu chi, tắc năng vận xuất 

 sanh tử khổ hải, đáo ư Niết bàn bỉ ngạn”. 

Ở đây giảng rất  rõ ràng, xe này là  công cụ giao  thông, giúp đỡ quý vị, quý vị dùng 

mười  phương  pháp  này,  mười  phương  pháp  này  ví  như  công  cụ  giao  thông.  Quý  vị 

dùng nó, nó có thể chở quý vị ra khỏi biển khổ sanh tử, tức là luân hồi lục đạo, có thể 

giúp quý vị vượt thoát luân hồi lục đạo, đến được bờ Niết bàn bên kia. Bờ niết bàn thật 

sự, chính là cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai, đây gọi là bờ cứu cánh. 

606  Tập 335 



Mười điều này, đều là lấy điểm này làm mục tiêu, sanh tử có thể kéo dài đến pháp giới 

tứ  thánh.  Trong  lục  đạo  có  hai  loại  sanh  tử,  phần  đọa  sanh  tử  và  biến  dịch  sanh  tử, 

trong pháp giới tứ thánh không có phần đoạn sanh tử, nhưng có biến dịch sanh tử. Cõi 

Thật  Báo  Trang  Nghiêm  không  có,  cho  nên  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm,  mới  gọi  là 

Niết Bàn. Niết Bàn của tiểu thừa không tính, niết bàn của tiểu thừa, còn ở trong pháp 

giới tứ thánh, chưa ra khỏi mười pháp giới. Ra khỏi mười pháp giới mới thật sự là cứu 

cánh. 

 “Số chí thập giả, do tu quán chi nhân, thượng trung hạ căn bất đẳng”.  Vì sao có muời 

điều này, sao nhiều như vậy? Ở đây muốn nói đến người tu hành, người tu hành căn 

tánh  không giống  nhau.  Thực  sự  có hàng  thượng  căn,  trung  căn,  và    hạ  căn.  Thượng 

căn lanh lợi, thông minh, trí huệ, có định, gặp việc không loạn, luôn luôn giữ cho mình 

thanh tịnh vô vi, cho nên gặp việc họ có thể dùng trí huệ giải quyết. Phàm phu không 

có năng lực này, gặp việc thì hoang mang, gặp việc thì tâm tạp loạn, đặc biệt là nghịch 

cảnh,  người  xấu,  gặp  phải  cảnh  giới  này,  trong  tâm  họ  sợ  hãi  không  thể  thích  hợp, 

phiền não hiện hành, đây là hàng hạ căn. 

Chúng  ta  thuộc  hàng  căn  tánh  nào?  Cao  nhất  là  chúng  ta  thuộc  hàng  trung  căn,  hơn 

hàng trung căn một chút là hàng thượng trung căn. Thật sự có hàng thượng căn chăng? 

Ngày xưa thì có, nhưng bây giờ thì không. Thời bây giờ hàng hạ căn rất nhiều, là hàng 

hạ căn, nhưng hạ căn vẫn có thể thành tựu. Căn tánh thời bây giờ là hạ hạ căn. Vì sao 

vậy? Bởi tu mười pháp này mà không thành tựu được, đó chẳng phải là hạ hạ căn sao? 

Ở đây nói rõ cho chúng ta thấy:  “ Thượng căn giả, duy quán sơ bất tư nghị cảnh, tức 

 đắc phá hoặc hiển lí”.  Hàng thượng căn, trong mười điều này họ chỉ tu một điều. Điều 

thứ nhất là “quán bất tư nghì cảnh giới”. Thật sự có thể nhìn thấu, có thể thấy được thật 

tướng, đây là chân tướng sự thật, chân tướng trong cảnh giới, họ đã phá trừ nghi hoặc, 

phá  trừ  nghi  hoặc  nghĩa  là  đoạn  mê,    hiển  lý  tức  là  kiến  tánh.  Nói  cách  khác,  họ  đã 

minh tâm kiến tánh, minh tâm kiến tánh là hàng Bồ Tát sơ trụ của đại thừa Viên giáo, 

họ vượt qua mười pháp giới, ở cõi Thật Báo của chư Phật Như Lai. Ở đâu? Ở thế giới 

Hoa Tạng. 

Người niệm Phật thì đến thế giới Cực Lạc, cũng là cõi Thật Báo Trang Nghiêm của 

Phật A Di Đà. Trong bốn cõi, họ sanh về cõi Thật Báo. Đây là hàng thượng căn, thật 

không dễ! 

 “Kỳ thứ giả”.  Tiếp theo là nói về hàng trung căn.  “ Ư sơ chủng quán pháp tu chi bất 

 nhập”.  Nghĩa là tu cảnh bất tư nghì, họ không vào được cảnh giới này. Họ hiểu được 

Tập 335  607 



lý, đây gọi là giải ngộ. Thực tế mà nói, họ chưa nhập được cảnh giới. “Nhập” là chứng 

ngộ,  họ  chưa  chứng  ngộ,  có  thể  lý  giải,  nhưng  chưa  chứng  ngộ.  Vì  sao  vậy?  Bởi  họ 

không buông bỏ. Lý giải ở đây đại sư Chương Gia nói là nhìn thấu, khế nhập là buông 

bỏ. Quý vị thông suốt, hiễu rõ, nhưng quý vị chưa buông bỏ. 

Ví dụ trong kinh Phật dạy chúng ta, hàng tam thừa chứng quả, chứng quả như thế nào? 

Bậc nhất thừa, nhất thừa là hàng cao nhất, bậc thượng thượng căn. Sau khi nghe pháp, 

cùng một lúc họ có thể buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, ngay khi đó họ đã 

thành  Phật.  Đạo  lý  này  bây  giờ  chúng  ta  đã  hiểu,  chúng  ta  nghe  quá  nhiều  rồi,  đọc 

trong kinh cũng rất nhiều, rất  rõ ràng, rất  minh bạch. Nhưng không buông bỏ được. 

Chúng ta ngay nay chỉ dừng lại ở chỗ giải ngộ mà thôi chứ không đi vào chứng ngộ. 

Gọi là nhìn thấu, nhưng không buông bỏ được. Bậc hạ căn và trung căn, cùng một lúc 

buông bỏ ba loại phiền não này, cùng một lúc bỏ đi, bỏ hết tất cả. Ba loại phiền não 

này nặng nhất là khởi tâm động niệm, bởi vì khởi tâm động niệm, quý vị mới có phân 

biệt, do phân biệt mới có chấp trước. Cho nên khởi tâm động niệm, là gốc của phiền 

não, gốc không thể buông bỏ, nhưng buông bỏ được cành lá thì cũng tốt rồi. 

Nếu  chúng  ta  buông  bỏ  được  phân  biệt,  chấp  trước  thì  quý  vị  vào  hàng  Bồ  Tát,  đã 

chứng được quả vị này. Nếu phân biệt cũng không buông bỏ được, chỉ buông bỏ được 

chấp  trước,  ở  trong  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian  không  chấp  trước  nữa,  đây  gọi  là 

phiền não kiến tư hoặc. Có thể buông bỏ được phiền não kiến tư hoặc, không còn chấp 

trước nữa, quý vị chứng quả A La Hán, vượt qua lục đạo luân hồi, nhưng không vượt 

qua được mười pháp giới, vẫn còn ở trong mười pháp giới, nhưng đã vượt qua luân hồi 

rồi,  quý  vị  mãi  mãi  sẽ  không  rơi  vào  luân  hồi  trong  sáu  nẻo  nữa.  Đây  là  bậc  thượng 

căn, trung căn và hạ căn. Thượng căn là thành Phật, trung căn là Bồ Tát, hạ căn là A La 

Hán. Chúng ta ngay cả A La Hán cũng không thể chứng, không phải là hạ hạ căn sao? 

Nếu như trong kiếp này, tạo nghiệp bất thiện, kiếp sau ngay cả thân người cũng không 

làm được, đó là hạ hạ hạ căn. 

Chúng ta thuộc loại căn tánh nào, tự mình chẳng thể không biết. Thượng căn, chúng ta 

không  phải  thượng  căn,  đối  với  thượng  căn  ta  có  thể  nghe,  nhưng  không  làm  được! 

Nghe cũng có lợi, biết đâu nó có thể giúp quý vị nâng cao cảnh giới. Từ trung căn lên 

đến thượng căn, điều này có thể. Phật pháp thường nói: “thâm nhập một môn, huân tu 

lâu dài”. Tu tập thời gian dài thì nó đã giúp quý vị nâng cao rồi. Cho nên có căn tánh, 

nhưng không phải là khẳng định. 

608  Tập 335 



Căn lành, phước đức, có khi thêm, có khi bớt. Cộng trừ nhân chia, từ kiếp lâu xa đến 

nay không gián đoạn, tiếp nối không dứt, làm thế nào có thể đem niệm xấu, mê mờ, 

phiền não giảm nhẹ đi, không tăng thêm nữa, đây là công phu. Làm thế nào đem niệm 

lành, tánh đức ngày ngày nâng cao, không giảm bớt, đây cũng là công phu. 

Trong đạo Phật, bất luận là tông phái nào, là pháp môn nào, ta cũng tôn trọng. Mục 

đích  cuối  cùng  là  phá  hoặc  hiển  lý,  thông  thường  chúng  ta  nói  là  phá  mê  khai  ngộ, 

nhưng phá mê khai ngộ là nói chung chung, quá nhiều tiêu chuẩn. Phá hoặc hiển lý, 

tiêu chuẩn này rất chính xác, là minh tâm kiến tánh, lấy cái này làm mục tiêu. 

Hàng trung căn,  “ư sơ chủng quán pháp tu chi bất nhập, tu dụng đệ nhị phát tâm, nãi 

 chí đệ bát đối trị trợ khai ” . Giúp quý vị khai ngộ, mới có thể phá hoặc hiển lý. Cho 

nên  sự  tu  học  của  họ,  phiền  phức  hơn  loại  thứ  nhất,  họ  cần  thật  nhiều  sự  giúp  đỡ, 

không giống hàng thứ nhất, người ta căn tánh lanh lợi, không cần giúp đỡ, một phương 

pháp là đủ rồi. 

 “ Hựu kỳ thứ giả”,  đây là bậc hạ căn,  “ ư tiền thất chủng quán chi bất nhập”,  chúng ta 

đã hiểu được, sau cùng vẫn còn thứ tám, thứ chín và thứ mười. Ba loại sau cùng này 

nhất định là bậc hạ căn tu tập. 

 “Tu dụng đệ bát tri vị thứ, nãi chí đệ thập ly pháp ái, phương năng phá hoặc hiển lí”.  

Quý vị nghĩ xem, tất cả đều là buông bỏ. Phương pháp cuối cùng của hàng hạ căn cần 

phải học là “ly pháp ái”, ly là vứt bỏ, buông bỏ, buông bỏ pháp tham ái, tham ái pháp 

thế gian, được, có thể buông bỏ. Tham ái Phật pháp cũng cần buông bỏ, vì sao vậy? Vì 

Phật  pháp  là  pháp  nhân  duyên  sanh,  không  có  pháp  thế  gian,  làm  sao  có  Phật  pháp? 

Cho nên, Phật pháp là nương pháp thế gian mà có. Pháp thế gian là bệnh, Phật pháp là 

thuốc. Thuốc từ đâu mà có?  Vì có bệnh mới có thuốc, không có bệnh, thì làm gì có 

thuốc? Bệnh hết rồi, chấp vào thuốc, lại sanh bệnh. Bệnh lành rồi, thuốc cũng không 

cần nữa, đó gọi là sức khỏe, hồi phục sức khỏe, trở lại bình thường. Cho nên có câu:  

“pháp còn phải bỏ, huống là phi pháp”, đây là trong kinh Kim Cang nói. 

“Cố Chỉ Quán đại ý vân, thượng căn duy nhất pháp, trung căn nhị hoặc thất, hạ căn 

 phương cụ thập”,  tám, chín, mười là hạ căn. 

 “Hựu vi tri diệu cảnh vi cửu thừa chi bổn” . “Tri diệu cảnh” là quán tứ nhất, cảnh giới 

không thể nghĩ bàn, là phía sau nghĩa căn bản của chín loại  .“Xưng bổn tu cửu”,  “bổn” 

tuy  không  thể  vào  được,  nhưng  quý  vị  không  thể  không  biết.  Phía  sau  chín  phương 

pháp  “ phương kham nhập ư sơ trụ”,  “ nhập ư sơ trụ” đây là chứng quả. Bồ Tát sơ trụ 

của  Viên  giáo,  đã  vượt  qua  mười  pháp  giới.  Cho  nên  mục  tiêu  tu  hành,  là  vượt  qua 

Tập 335  609 



mười pháp giới, vượt qua mười pháp giới nhất định là phá mê tỏ lý. Mê là phiền não, là 

chỉ cho vô minh phiền não, trần sa phiền não, kiến tư phiền não. Đối với ba loại phiền 

não này đều đã xa rời, đều đã dứt bỏ. Mê bị phá rồi, mê là chướng ngại, chướng ngại 

bỏ đi, tự tánh hiện tiền. Lý là tự tánh, là thật tướng, thật tướng tức là chân tướng, chân 

tướng của con người và vũ trụ, quý vị thấy được. Đây gọi là minh tâm kiến tánh, kiến 

tánh thành Phật. 

 “Thị  cố  bị  luận  thử  thập  thừa  dã”.   Vì  nhân  duyên  đó  nên  nói  10  loại  tu  hành  này. 

Trong đó cho chúng ta một thông tin rất hay, đó là “diệu cảnh vi cửu thừa chi bổn”. 

Chúng ta dùng một câu nói đơn giản nhất để nói là nhìn thấu, là căn bản của sự buông 

bỏ. Biết: nghĩa là nhìn thấu thật tướng của các pháp, không thể không biết. Thật sự biết 

được rồi, thì quý vị mới chịu buông bỏ. Từng chấm, từng giọt từ từ buông bỏ, không 

sao cả, chỉ cần quý vị chịu buông bỏ, thì cái biết của quý vị càng sâu càng rộng. Nếu 

như quý vị không buông bỏ, cái biết của quý vị chỉ giới hạn ở cảnh giới hiện tiền này, 

không cách nào sâu rộng hơn được. Trí huệ của quý cạn cợt, trí huệ nhỏ, không phải trí 

huệ lớn. Thật sự chịu buông bỏ, trí huệ của quý vị càng ngày càng lớn, càng ngày càng 

sâu, đạo là lý như vậy. 

Tu  hành  từ  đầu  đến  cuối,  đầu  là  lúc  mới  phát  tâm,  cuối  là  quả  vị  Phật  viên  mãn,  bí 

quyết  là  ở  chỗ  nhìn  thấu,  buông  bỏ.  Nhìn  thấu  là  “quán”,  buông  bỏ  là  “chỉ”,  chỉ  và 

quán cả hai hỗ tương, chỉ hỗ trợ cho quán, quán lại hỗ trợ cho chỉ. Hai nguyên tắc này 

hỗ trợ lẫn nhau. Từ khi mới phát tâm đến địa vị Như Lai, biến pháp giới hư không giới. 

Phàm phu tu hành thành Phật, pháp môn nhiều hơn nữa, pháp môn vô lượng, nguyên lý 

là cái này, trái với nguyên lý này, tức là tà đạo, tà pháp, là sai. Tám vạn bốn ngàn pháp 

môn, đều thuận theo đạo lý này, toàn là Phật Pháp không sai. Mỗi pháp môn đều có thể 

thành đạo vô thượng, mỗi pháp môn đều có thể giúp quý vị, phá mê tỏ lý. Cho nên mới 

nói, pháp môn bình đẳng không có cao thấp. Tuy không có cao thấp, nhưng đối với 

người tu hành mà nói, bởi vì người tu hành căn tánh không giống nhau, thượng căn, 

trung căn và hạ căn không giống nhau, cho nên có khó có dễ không giống nhau. 

Có người tu hành cảm thấy rất khó, vì sao? Vì quý vị không phải hàng căn cơ này, nên 

học pháp môn này sẽ rất khó khăn. Hợp với căn cơ của quý vị, thích hợp với căn tánh 

của quý vị, thì quý vị tu rất dễ,  không khó. Cho nên pháp môn vô lượng vô biên, phải 

tùy mình chọn lựa, sau khi chọn lựa ổn thỏa rồi, hãy thâm nhập một môn, huân tu lâu 

dài. Mục tiêu tu hành là phá mê tỏ lý, tức là thiền tông nói, minh tâm kiến tánh, kiến 

tánh thành Phật, sơ trụ tức là Phật, Phật thật, không phải Phật giả. 

610  Tập 335 



Đại sư tông Thiên Tai dạy chúng ta về lục tức Phật. Nghĩa là có sáu bậc Phật: Minh 

tâm kiến tánh là phần chứng tức Phật, họ là thật, họ không phải giả, Phật thật, nhưng 

chưa viên mãn. Vì sao không viên mãn? Bởi chưa cắt đứt được tập khí vô thỉ vô minh. 

Vô  thỉ vô  minh  cắt  đứt được  rồi nhưng  còn  tập khí,  chưa  cắt  đứt  tập  khí  tức  là  chưa 

viên mãn. Cắt đứt tập khí  thì gọi là cứu cánh viên mãn. 

Ở trong Pháp Hoa, Hoa Nghiêm gọi đó là Diệu Giác. Đây là sơ lược, đem đại ý này 

giới thiệu sơ qua. 

Dưới đây là mười loại:  

Thứ nhất  



 “Quán Bất Tư Nghì Cảnh”.  Quán là năng quán, là trí huệ. “Cảnh” là sở quán, là cảnh 

giới.  “Sở  quán  giả hà” ,  sở  quán  là  gì?  Sở  quán  có  nhiều  nhưng “bất  xuất  sắc,  tâm”. 

Đại  sư  Hiền  Thủ,  có  viết  trong  cuốn  luận  văn.  Cuốn  luận  văn  này  gọi  là  Tu  Hoa 

Nghiêm Áo Chỉ Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán. Vọng tận hoàn nguyên, hoàn nguyên 

tức là đã thành Phật, tất cả chúng sanh vốn là Phật, cho nên hoàn nguyên là thành Phật. 

Vì sao bây giờ không thể thành Phật, bởi vì quý vị có vọng. Vọng là gì? Ở đây sắc, tâm 

đều là vọng. 

Quý vị xem, trong Hoàn Nguyên Quán nói duyên khởi của chúng ta, sắc, tâm từ đâu 

mà có? Thân thể chỉ có một thể tự tánh thanh tịnh viên minh hoàn nguyên tức là quay 

về  thể  tự  tánh  thanh  tịnh  viên  minh,  đây  dọi  là  Diệu  Giác,  gọi  là  thấu  hiểu  triệt  để, 

minh tâm kiến tánh, tất cả tập khí phiền não đều không có, đều hết rồi, quả vị Phật cứu 

cánh viên mãn, tức là trở về với tự tánh. Duyên khởi tức là từ một thể khởi lên hai tác 

dụng, hai dụng này với sắc, tâm là cùng một ý nghĩa. Sắc là hiện tượng vật chất, tâm là 

hiện tượng tinh thần, sinh ra hai hiện tượng này. 

Một niệm bất giác, một niệm này không có nguyên nhân, quý vị muốn đi tìm, vì sao có 

một niệm này? Quý vị sai rồi. nguyên nhân gì có một niệm này? Niệm này từ đâu mà 

có? Niệm này phát sanh lúc nào? Như vậy là quý vị sai hoàn toàn rồi. Đức Phật dạy, 

một niệm không có bắt đầu, quý vị thật sự hiểu được không có bắt đầu, không có bắt 

đầu nên chắc chắn không có kết thúc. Một niệm này không sanh ra, cho nên một niệm 

này cũng không mất đi. Một niệm này không làm, nhưng không việc gì nó không làm. 

Cảnh giới bất tư nghì! Quý vị không thể tưởng tượng, quý vị càng tưởng tượng càng 

sai. Vì sao? Bởi quí vị từ vọng tưởng, sanh ra phân biệt, sanh ra chấp trước, càng nghĩ 

càng sai, không nghĩ, không nghĩ thì không có. Vì sao không thể nghĩ nó? Vì nó không 

Tập 335  611 



có thật, đạo lý là đơn giản như vậy, nó là hư huyễn! quý vị nghĩ đến nó, thì đã không 

thấy nó rồi. Như chúng ta đối diện, hình ảnh trên màn hình, chúng ta xem ti  vi, xem 

máy tính, nhìn hình ảnh trên màn hình, những hình ảnh này có không? Trong kinh Phật 

dạy, tướng có tánh không, sự có lý không, tánh tướng không hai, lý sự như nhau, đây 

gọi là trung đạo. Thật sự nhìn thấy chân tướng của nó, có với không là một, không phải 

hai. Không là tướng thật, có là tướng huyễn, thật tức là huyễn, huyễn tức là thật, tướng 

thật  và  tướng  huyễn  không  hai,  quý  vị  mới  thật  sự  thấy  được  tướng  thật,  thấy  được 

tướng thật gọi là kiến tánh, thật sự phá mê tỏ lý, hiểu rõ rồi. 

Nếu  khi  xem  ti  vi,  xem  internet,  quý  vị  dùng  tâm  lý  này  xem,  là  quý  vị  đang  tu  đại 

thừa, quý vị sẽ thấy tánh, quý vị sẽ thành Phật. Vì sao? Vì quý vị không chấp tướng, 

quý vị đối với màn hình, đối với hình ảnh trong màn hình, đều không khởi tâm,  không 

động niệm, không phân biệt, không chấp trước. Quý vị không hay biết, đã vào trong 

cảnh giới Sơ trụ từ lúc nào. Cho nên quý vị nghĩ xem,  pháp nào không phải là Phật 

pháp? 

Người biết cách dùng tâm thì pháp nào cũng là Phật pháp. Người không biết cách dùng 

tâm, thì dù cho đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói kinh Hoa Nghiêm cho quý vị, nói kinh 

Vô Lượng Thọ cho quý vị, nó cũng không phải là Phật pháp. Vì sao vậy? Không thể 

như thế! Quý vị có phân biệt, quý vị có chấp trước, cho nên tất cả pháp, đều không 

ngoài hai thứ này. 

Sắc, ngày nay chúng ta là gọi là hiện tượng vật chất; tâm là hiện tượng tinh thần, hai 

hiện tượng này phát sanh, là hiện tượng tự nhiên. 



 “Sắc tùng tâm khởi, toàn thể thị tâm”.  Câu này quan trọng! Nó nói lên điều gì? Nói lên 

hiện tượng vật chất. Năng duyên là sáu căn của chúng ta: mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý. 

Sở duyên là sắc pháp, hình sắc, âm thanh, mùi vị, xúc chạm và pháp. Năng duyên, sở 

duyên. 

 “Lục căn, lục trần, lục thức toàn thể thị tâm”.  Vì sao vậy? Bởi do tâm hiện.  “Sắc tùng 

 tâm tạo”,  tâm là năng tạo, sắc là sở tạo, tức là hình sắc, âm thanh, mùi vị, xúc chạm và 

pháp là sở tạo. Năng tạo là tâm, tâm này một nửa là chân tâm, một nửa là vọng tâm. 

Chân tâm là nhân, vọng tâm là duyên, nhân duyên đầy đủ thì cảnh giới hiện tiền. Cảnh 

giới là sắc, thọ ,tưởng, hành, thức, năm uẩn hiện tiền. Cho nên thể của pháp là tự tánh, 

toàn thể là tâm, tâm này là tự tánh. “Sắc tùng tâm tạo”, tâm là tự tánh, tự tánh là tâm. 

Năng sanh, năng hiện, năng sanh vạn pháp. 

612  Tập 335 



Như trong Pháp Bảo Đàn Kinh đã nói: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”. Câu đâu 

ngờ ở đây ngày nay chúng ta nói không thể ngờ, tự tánh có thể sanh vạn pháp, tự tánh 

có thể hiện vạn pháp. Khi tự tánh mê thì gọi là thức, thức là vọng tâm, nó mang đến mê 

muội, trí huệ, đức tướng trong tự tánh cũng mê mờ, đã mê rồi thì vọng tâm này khởi 

tác dụng, tác dụng này là biến hóa. 

Ba  loại  chu  biến  trong  Hoàn  Nguyên Quán,  loại  thứ nhất  là  chu  biến  pháp giới,  xuất 

sanh vô tận, mười pháp giới y chánh trang nghiêm, tức là tướng mạo của nó, nó như 

vậy. Cho nên thức là năng biến, mười pháp giới y chánh trang nghiêm là sở biến, năng 

biến sở biến. Không có thức, thì không có vọng tâm, cảnh giới bên ngoài là thuần chơn 

không  vọng,  là  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  của  chư  Phật  Như  Lai,  gọi  là  cõi  Pháp 

Tánh. Hữu tình chúng sanh trong cõi Pháp Tánh, pháp tánh thân, vô tình chúng sanh 

cũng là pháp tánh thân, hoa lá cỏ cây, sơn hà đại địa, ngay cả hư không, cũng gọi là 

pháp tánh thân, hữu tình và vô tình cùng một thể. Trong giáo pháp Đại thừa gọi là thật 

tướng của các pháp. Cho nên hai câu “sắc tùng tâm tạo, toàn thể thị tâm”, Như Lai đã 

thấy được, người minh tâm kiến tánh thấy được, đây là vào tri kiến Phật mà trong Kinh 

Pháp Hoa đã nói  



 “Cố kinh vân, tam giới vô biệt pháp, duy thị nhất tâm tác”.  Trong triết học, đứng về 

mặt  bản  thể  mà  nói,  bản  thể  của  muôn  sự  muôn  vật  tức  là  tâm,  ngoài  tâm  không  có 

pháp, ngoài pháp không có tâm. 

 “Tức chúng sanh nhật dụng hiện tiền” . Trong cuộc sống hàng ngày, tức là hiện tiền, là 

hiện tại. Sáu căn đối với sáu trần, mắt đối với sắc, tai đối với âm thanh, sáu căn đối với 

sáu trần. 

 “Sở khởi nhất niệm chi vọng tâm dã” . Quý vị khởi tâm động niệm, quý vị động tâm 

bởi  thất  tình  ngũ  dục,  tâm  này  chơn  biến  thành  vọng,  vốn  là  chơn  tâm,  bây  giờ  trở 

thành ở mắt gọi là thấy, ở tai gọi là nghe. Tùy theo tâm, tâm sở đổi danh từ, thật ra đó 

là một việc. 

 “Kim đạt vọng tức chơn”.  Đã thông đạt, hiểu rõ, giác ngộ, vốn dĩ vọng tức là chơn. Cái 

sắc hư vọng, cái tâm hư vọng này, đều là chơn tâm hiện, đều là chơn tâm sanh. Năng 

sanh năng hiện là chơn, sở sanh sở hiện, không phải chơn mà là giả sao? Cho nên một 

điều chơn thì tất cả là chơn, là giác ngộ. Một điều mê thì tất cả mê, là mê. Phàm thánh 

không  phân  biệt,  chỉ  ở  chỗ  mê  ngộ  không  giống  nhau  mà  thôi.  Người  đã  giác  ngộ, 

Tập 335  613 



chúng ta tôn xưng họ là Thánh nhân. Người còn mê chúng ta gọi họ là phàm phu, sự 

thật phàm thánh không hai, chơn giả là một không phải hai. 



 “Tức thử vọng tâm, cụ túc chư pháp, vô hữu khuyết giảm”.  Trong Hoàn Nguyên Quán 

nói xuất sanh vô tận không có thiếu mất, không có hao bớt. Trong một pháp đầy đủ tất 

cả pháp, đây là điều kỳ diệu không thể nói. Cho nên thật sự thông đạt một pháp rồi, thì 

đối với tất cả pháp đều thông đạt. Vì sao vậy? Bởi trong một pháp có đủ tất cả pháp, tất 

cả pháp có đủ một pháp, một và nhiều không hai, một tức là nhiều, nhiều tức là một. 

Cho nên một cái thông, thì tất cả đều thông. Đạo lý là như vậy. Bây giờ hiểu rõ rồi, tâm 

là tất cả pháp, tất cả pháp là tâm. Tâm này là chơn tâm, cũng là vọng tâm, chơn vọng 

hòa hợp gọi là A Lại Da.   

 “Phi nhất phi nhị, bất tiền bất hậu”. Nó là nhất tâm, chơn tâm ở trong trạng thái này. 

Thể là tự tánh chơn như, tướng là thức A Lại Da. Từ A Lại Da, A Lại Da là năng biến, 

biến thành mạt na, phàm phu chúng ta cho đó là tâm. Biến thành sắc pháp, thân thể này 

của chúng ta, chúng ta cho rằng nó là thân, nhưng thật ra đã hiểu sai rồi. Không được 

chấp trước, không được phân biệt, không thể nói nó giống nhau, cũng không thể nói nó 

khác nhau. Không thể nói cái nào ở trước, cái nào ở sau. Phàm phu chúng ta nhất định 

cho rằng, tự tánh ở trước, a lại da ở sau. Thưa quý vị, thật không có trước sau. 



 “Huyền diệu tịch tuyệt, phi thức sở thức, phi ngôn sở ngôn”. Quý vị phải thật sự nhận 

thức được chân tướng của nó, sâu xa vi diệu, yên tĩnh tuyệt vời. “Phi thức sở thức” tức 

là  tâm  hành  xứ  diệt.  “Phi  ngôn  sở  ngôn”,  tức  là  đoạn  tuyệt  ngôn  ngữ.  Cho  nên  cảnh 

giới  này  không  thể  tưởng  tượng.  „Phi  thức  sở  thức‟  không  thể  tưởng  tượng,  quý  vị 

không thể nào tưởng tượng được nó, quý vị không nói ra được. Trong cảnh giới này, 

quý  vị  tìm  không  ra  một  chút  khiếm  khuyết,  vô  cùng  hoàn  mỹ.  Trong  kinh  thường 

dùng hai chữ vi diệu, để miêu tả nó. Quả thực mà nói, thế gian và xuất thế gian, không 

tìm được lời thích hợp để miêu tả nó. Không cách nào miêu tả, vì nó quá vi diệu. Nó ở 

đâu? Ở ngay trước mặt, không có người cản trở. Người thông suốt, hiểu rõ, sáu căn của 

họ đều có thể cảm nhận được, mắt có thể cảm nhận được, tai có thể cảm nhận được, 

mũi lưỡi thân và ý đều có thể cảm nhận được. 

Mê rồi, mê rồi thì không biết gì cả, tê liệt hết. Người xưa gọi là mất cảm giác. Khi mê, 

sáu căn đều tê liệt, cho nên con mắt thì nhìn hoa mắt, lỗ tai thì nghe sai. Sáu căn đối 

với sáu trần khởi tác dụng đều sai lệch. Con người trong xã hội hiện nay sai lệch quá 

614  Tập 335 



mức. Thật giống như một số người đã nói, sai lệch 180 độ. Bậc cổ đức thời xưa có sai 

lệch  khoảng  chừng  45  độ.  Thời  cận  cổ,  thời  đại  này  trên  dưới  một  ngàn  năm  trước, 

cách chúng ta gần hơn, sai lệch khoảng chừng 90 độ. Thế giới hiện nay sai lệch 180 độ, 

cho nên thiên tai nổi lên. 



Thiên tai là do con người làm ra, là xã hội hỗn loạn. Trong kinh Phật nói ba thiên tai 

nhỏ, là chiến tranh thế giới thứ ba, chiến tranh hạt nhân, ba thiên tai nhỏ trong kinh nói 

rất rõ ràng. Chiến tranh bảy ngày bảy đêm, gọi là kiếp đao binh, sau kiếp đao binh là 

dịch bệnh, thời gian dịch bệnh bảy ngày bảy tháng, tiếp đó là đói khát, con người tìm 

không ra thức ăn. Thời gian bao lâu? Bảy năm bảy tháng bảy ngày. Ba thiên tai: Chiến 

tranh là thiên tai thứ nhất, thứ hai là đói khát, thứ ba là dịch bệnh, cùng theo đến, cùng 

phát sanh. Khi chúng tôi còn trẻ học Phật, rất nghi ngờ về việc này. 

Những bậc cổ đức đời trước, không nói rõ việc này. Năm tôi năm mươi tuổi, pháp sư 

Đạo An, tổ chức  một  đoàn phỏng vấn, phỏng vấn Nhật  Bản, Hòa thượng mời  tôi  đi 

cùng, tôi đi theo Ngài, tạm thời làm thị giả Ngài, du lịch ở Nhật Bản với hòa thượng 

hơn  hai  mươi  ngày.  Ở  chung  một  phòng  với  Ngài,  tôi  đến  Quảng  Đảo,  Trường  Kỳ 

xem, chợt hiểu ra rằng, chỗ này vốn có là ba thiên tai nhỏ, người địa phương đó nói với 

tôi, họ còn có dựng phòng triễn lãm. 

Đạn  nguyên  tử  phát  ra,  đó  là  kiếp  đao  binh,  phóng  đi  tia  đạn  nguyên  tử,  giống  như 

xưởng  điện  năng  lượng  hạt  nhân  của  Nhật  Bản  bây  giờ,  phóng  ra  các  tia  phóng  xạ, 

khiến cho một số người bị nhiễm phải mắc bệnh, nó làm cho bộ phận tế bào của quý vị 

hư hoại đi. Một hạt đạn nguyên tử này sau khi nổ, tia bụi này ảnh hưởng đến con người 

bao lâu? Hơn nữa năm. Bị tia sáng của đạn nguyên tử này chiếu đến, nếu quý vị có thể 

sống được bảy tháng trở lên, thì quý vị sẽ sống. Hơn một nữa số người không qua khỏi 

bảy tháng, nói dịch bệnh là nói những thứ này, không phải bệnh truyền nhiễm gì cả. 

Nơi đạn nổ là khu vực này, đến năm thứ tám, khi chúng tôi đi là năm thứ tám, trên đất 

mới mọc cỏ, nơi đó không vật gì sống nổi. Đó không phải là đói khát sao? 

Cho  nên  nhìn  thấy  đạn  hạt  nhân  phát  nổ,  chúng  ta  mới  biết  vì  sao  gọi  là  ba  thiên  tai 

nhỏ. Ngày nay trên địa cầu có thiên tai, trong thiên tai này cũng bao gồm ba thiên tai 

nhỏ.  Đó  là  gì?  Chiến  tranh  hạt  nhân,  chiến  tranh  hóa  học,  trong  Phật  pháp  gọi  là  ba 

thiên tai nhỏ. Cộng thêm động đất, sóng thần, nạn nước, hạn hán, độ nóng của địa cầu 

lên  cao,  trên  thế  giới  Nam  Bắc  cực,  trên  núi  cao  băng  tuyết  tan  chảy.  Việc  này  quá 

phiền  phức  rồi!  Loài  người  sinh  sống  không  thể  thiếu  nước,  nếu  như  sông  dài  sông 

Tập 335  615 



rộng,  những  nguồn nước  này  bị  ngưng đi,  nguồn nước  của  nó  là  tích  chứa  tuyết  trên 

núi  cao,  sau  khi  tuyết  trên  núi  tan  hết,  thì  nguồn  nước  bị  ngưng.  Quốc  gia  đều  biến 

thành sa mạc, con người làm sao sống được! 



Những  kinh  văn  này,  cung  cấp  cho  chúng  ta  thông  tin  rất  chính  xác,  tất  cả  các  hiện 

tượng này, quý vị cần ghi nhớ. “Tất  cả pháp từ tâm tưởng mà sanh ra, tâm là tất  cả 

pháp, pháp là tất cả tâm”. Chúng ta phải biết nguồn gốc của thiên tai từ đâu mà có? Là 

do tâm bất thiện của chúng ta tạo thành. Sao gọi là tâm bất thiện? Đó là tự tư tự lợi. 

Khởi  tâm  động  niệm  tổn  người  lợi  mình  như,  danh  dự  lợi  dưỡng,  ngũ  dục  lục  trần, 

tham sân si  mạn. Hưởng thụ ngũ dục lục trần không biết đủ, thật quá đáng! Tiền tài, 

sắc đẹp, danh tiếng, ăn uống, ngủ nghĩ, tham không bờ bến nếu không được thì sanh 

tâm oán hận, đố kỵ, chướng ngại. Điều này hoàn toàn trái ngược với tánh đức. 

Hiện  nay,  trong  giai  đoạn  này,  luân  lý  đạo  đức  không  quản  được  quý  vị,  không  cần 

luân lý đạo đức. Nhân quả không quản được quý vị, không tin nhân quả. Thần thánh 

không quản được quý vị, không tin có thần, không tin có quỷ. Pháp luật cũng không 

quản được quý vị. Quý vị rất thông minh, tìm kẽ hở của pháp luật, làm việc xấu như 

thế nào cũng đúng pháp, thật đúng là bất chấp đạo trời, phép nước. 

Con người đến lúc bất chấp đạo trời, phép nước, nên trời phải xuống quản, đây gọi là 

người tính không bằng trời tính. Bất luận quý vị có tính toán như thế nào, cuối cùng 

ông trời tính một cái là xong hết, đó là thiên tai lớn giáng xuống. Thiên tai lớn khi nào 

giáng xuống? Đây là bí mật không thể tiết lộ. Rất nhiều người biết rằng, nhất định có 

thiên  tai  lớn,  không  biết  lúc  nào  đến,  nhưng  hiện  này  chúng  ta  nhìn  các  hiện  tượng 

trước mắt, giống như đã đến rồi. Mặc dù lực lượng chính chưa đến, quân đội tiền tiêu 

đã đến rồi, chúng ta có thể không cảnh giác sao? Thật đã đến rồi phải làm sao? 

Đoạn nhỏ này, “quán bất  tư nghì  cảnh giới”, căn cứ trên luân lý chúng ta tìm được. 

Nếu tâm của chúng ta tốt, cảnh giới bên ngoài cũng tốt. Tâm không tốt, cảnh giới bên 

ngoài cũng biến thành như vậy. Cho nên, ngay cả nhà khoa học nước Mỹ là  Bố Lai 

Đăng cũng nói, chúng ta đối phó với 2012, dự đoán thiên tai Mã Nhã, ông nêu ra ba 

câu, cầu xin con người trên toàn thế giới. Một là bỏ ác làm lành, đem tất cả hành vi, ý 

nghĩ xấu buông bỏ, lánh xa nó, để phát huy làm điều tốt. Câu thứ nhất bỏ ác làm lành. 

Câu  thứ  hai  là  cải  tà  quy  chánh.  Câu  thứ  ba  là  tâm  niệm  ngay  thẳng.  Chẳng  những 

thiên tai này có thể hóa giải, mà còn khiến cho địa cầu tương lai càng tốt đẹp, càng mỹ 

616  Tập 335 



mãn.  Lời  nói  này  không  sai  chút  nào,  giống  với  những  lời  trong  kinh  điển  Phật  dạy 

chúng ta, là một đạo lý, có thể nói là hoàn toàn giống nhau. 

Vấn  đề  là  những  người  này  có  chịu  sửa  đổi  hay  không?  Nếu  họ  không  chịu  sửa  thì  

sao? Giới khoa học quả thật cũng rất từ bi, họ nêu ra cho chúng ta một số liệu:  Tổng 

dân số dân cư trên địa cầu khoảng chừng sáu mươi lăm ức, căn bậc hai một phần trăm 

tổng dân số, tính ra khoảng chừng tám ngàn người, chưa tới mười ngàn người, thật sự 

làm được ba câu nói này: bỏ ác làm lành, cải tà quy chánh, tâm niệm ngay thẳng. Trên 

địa cầu này mặc dù thiên tai không thể tránh được, nhưng mức độ lớn được giảm nhẹ, 

không đến nỗi tạo thành thiên tai lớn. Sáu mươi lăm ức người tạo nghiệp, tạo nghiệp 

ác. Tám ngàn người có thể cứu được địa cầu, có thể hóa giải thiên tai. 

Chắc chắn có người nghĩ rằng, nhiều người tạo nghiệp như thế, đối với họ không phải 

quả dễ dàng rồi sao, họ hưởng ánh sáng của người tốt. Đạo lý này có thể nói rõ được 

sao? Hình như không hợp lô-gích, để có thể nói rõ được. Vì sao? vì họ không thoát 

khỏi nhân quả báo ứng. Giết người phải đền mạng, thiếu nợ phải trả tiền. Nghiệp nhân 

quả báo không sai một ly, đó là chuyện của mỗi người. 

Nhưng nếu hôm nay chúng ta có thể đồng tâm hiệp lực, chúng ta dùng phương pháp 

gì?  Một  câu  danh  hiệu  Phật,  tâm  niệm  chân  thành  một  câu  danh  hiệu  Phật  này,  cầu 

nguyện chư Phật Bồ Tát, từ bi hóa giải thiên tai. Giới khoa học  chứng thực cho chúng 

ta thấy, tám ngàn người có thể làm được. Thậm chí mỗi người tạo nghiệp, họ tự có quả 

báo,  không  cần  phải  lo  lắng  cho  họ,  không  cần  để  trong  lòng,  không  cần  có  tâm  bất 

bình bất cứ chuyện gì, có oán hận bất cứ chuyện gì, như thế là quý vị sai rồi. Tám ngàn 

người này nhất định giữ cho mình Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác, trong tâm thật sự có 

Phật. 

Trong cuộc sống hàng ngày, quyết định vâng theo lời dạy bảo, giữ tâm tốt, làm việc 

tốt, nói lời hay và làm người tốt. Tiêu chuẩn của người tốt, dùng ba câu nói của Bố Lai 

Đăng. Phật pháp chúng ta nói, bỏ ác tu thiện, với bỏ ác làm lành , cùng một ý nghĩa, 

tức là bỏ ác tu thiện, cải tà quy chánh, tâm niệm ngay thẳng. 

Tu Tinh Độ, nhất tâm là Phật A Di Đà. Không tu Tịnh Độ, cần phải tu hiếu dưỡng cha 

mẹ, cần tu hiếu kính, tôn kính người lớn, cần thực hành nhân nghĩa, trung thứ. Các bạn 

học  Phật  cần  thực  hiện  chân  thành  từ  bi.  Khi  tu  Tịnh  Độ  một  hướng  chuyên  niệm, 

trong lòng chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra, không có gì cả như thế là đúng 

rồi. Cho nên tâm này tức là cảnh giới bất tư nghì, bất tư nghì cảnh giới là tâm hiện tâm 

sanh, là a lại da biến ra, a lại da cũng là tâm. 

Tập 335  617 



 “Ư thử nhất tâm, niệm niệm dĩ tức không, tứ giả, tức trung tam quán quán chi” . Đây là 

ba  loại  chi  quán  của  tông  Thiên  Thai.  “Ư  thử  nhất  tâm,  niệm  niệm”,  nhất  tâm  niệm 

niệm này, Bồ Tát Di Lặc nói rõ nhất, niệm này là ý niệm vô cũng nhỏ bé, Bồ Tát Di 

Lặc bảo chúng ta, một khảy móng tay, có ba mươi hai ức trăm ngàn niệm, trăm ngàn là 

mười vạn, ba mươi hai ức nhân mười vạn bằng ba trăm hai mươi triệu, một khảy móng 

tay. Tôi nghĩ trẻ tuổi, thân thể cường tráng khảy rất nhanh, một giây có thể khảy năm 

lần,  nhân  thêm  năm  nữa.  Hôm  nay  chúng  ta  dùng  giây  làm  đơn  vị,  một  giây  có  bao 

nhiêu ý nghĩ, nếu như khảy năm lần, thì một giây là một ngàn sau trăm triệu, một niệm 

là một giây, một phần một ngàn sáu trăm triệu, cũng tức là một giây có một ngàn sáu 

trăm triệu ý nghĩ. Ý nghĩ này nhỏ bé như vậy, ý nghĩ nhanh như vậy, tốc độ mỗi ý nghĩ 

là chu biến  pháp giới xuất sanh vô tận, hàm dung không hữu, ba loại chu biến.  “Mỗi 

 niệmtức không, tức giả, tức trung” , mỗi niệm đều đầy đủ ba quán. 

Dưới đây ra ví dụ cho chúng ta thấy:  “ Nhược quán nhất pháp tức nhất thiết pháp, giả 

 quán  dã”.   Một  niệm  tức  tất  cả  niệm,  trong  một  niệm  này  sanh  ra  vô  tận,  trong  một 

niệm này hiện y báo, hiện chánh báo. Y báo chánh báo là một niệm sanh ra. Mười pháp 

giới y chánh trang nghiêm, là một niệm biến ra, một niệm đó là một niệm của a lại da, 

tốc độ giống nhau, đều là trong một giây, có một ngàn sáu trăm triệu ý nghĩ, rất nhanh. 

Việc này, các nhà nghiên cứu lượng tử lực học ngày nay phát hiện ra.  Trong bài báo 

cáo nghiên cứu của họ, và trong duy thức pháp tướng tông nói a lại da, hầu như hoàn 

toàn tương đồng, chỉ là tên gọi không giống nhau mà thôi. Tên gọi trong kinh Phật là 

nghiệp  tướng,  chuyển  tướng,  cảnh  giới  tướng  của  A  Lại  da.  Khoa  học  họ  phát  hiện 

giữa vũ trụ, trên thực tế chỉ có ba thứ, một là năng lượng, hai là tin tức, ba là vật chất, 

ngoài ra không có gì hết. Báo cáo của nhà nghiên cứu lực lượng tử học, chúng ta thấy 

họ nói năng lượng tức là nghiệp tướng a lại da. tin tức là chuyển tướng của a lại da- 

hiện tượng tinh thần, vật chất là cảnh giới tướng của a lại da. Quý vị nhìn xem, khoa 

học đã quán sát đến trong kinh Phật nói là a lại da. Đây là duyên khởi của vũ trụ, duyên 

khởi của vạn vật, duyên khởi của sanh mạng. Phật pháp là khoa học tối cao. 

Một niệm  “tức không, tức giả, tức trung, nhược quán nhất pháp tức nhất thiết pháp, 

 giả quán dã” . Vì sao vậy? Bởi thấy được huyễn tướng của nó, nó không có thật, giống 

như đoạn phim, chúng ta chiếu phim trên màn hình vậy. Giống như hình ảnh trên màn 

hình ti vi của chúng ta bây giờ, nó không có thật, nó chỉ là từng đoạn từng đoạn phim, 

tốc độ rất nhanh, chúng ta nhìn hoa mắt, cho rằng nó là thật. Thật ra mỗi ý nghĩ đều 

618  Tập 335 



độc  lập,  mỗi  ý  niệm  đều  không  giống  nhau,  tuy  tương  tợ,  nhưng  hoàn  toàn  không 

giống, mỗi niệm đều như vậy, mới sanh ra đã mất rồi. 

Trong kinh Lăng Nghiêm đức Phật dạy “đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”, khi nó 

tồn  tại,  hầu  như  quý  vị  tìm  không  thấy,  quý  vị  nghĩ  trong  một  giây  có  một  ngàn  sáu 

trăm triệu cái sanh diệt, quý vị làm sao tìm ra nó? Chúng ta nói một ví dụ khác, một 

giây có một ngàn sáu trăm triệu bức hình, thước phim, trong một giây chuyển động số 

lượng lớn như vậy, quý vị có thể ở trong đó nhìn thấy một tấm sao? Đức Phật dạy có 

người thấy được. Ai vậy? Bát Địa trở lên. Công phu đó là bậc Bát Địa trở lên, Bát Địa 

gọi là Bất Động địa, có thể cảm được. Bát địa, cửu địa, thập địa, đẳng giác, diệu giác, 

năm  địa  vị  này  đều  có  thể  nhìn  thấy,  đều  có  thể  cảm  xúc  được.  Địa  vị  thứ  bảy  trở 

xuống thì không thấy được, định công chưa đủ, cho nên cảnh giới trong thiền định này, 

cảnh giới hiện lượng, khoa học đều không làm được. 

 “Quán nhất thiết pháp tức nhất pháp” . Đây là quán không, đứng về mặt thể mà quán. 

 “Quán nhất pháp tức nhất thiết pháp”.  Quán về tướng, quán về mặt hiện tượng, là giả 

không phải thật. 

 “Phi nhất phi nhất thiết, nhi nhất nhi nhất thiết”. Đây là quán trung đạo. Nghĩa là cùng 

quán sát từ bản thể và hiện tượng. Chân tướng sự thật quá rõ ràng rồi, không phải một, 

cũng không phải tất cả, có thể nói là một, cũng có thể nói là tất cả. Quyết định không 

chấp trước, không phân biệt, không khởi tâm động niệm, mới có thể thấy được. 

Dưới đây nói “không quán phá kiến tư phiền não, đăng bát nhã đức,trí huệ hiện hiện 

 tiền. Giả quán phá trần sa phiền não”.  Cũng là quán không có thể giúp quý vị đoạn trừ 

chấp trước. Phiền não kiến tư hoặc là chấp trước, buông bỏ chấp trước thì trí huệ khai 

mở. Quán giả, phá trừ phân biệt, “trần sa” là phân biệt, ở trong tất cả pháp không phân 

biệt,  quý  vị  sẽ  được  tự  tại,  giải  thoát  tức  là  tự  tại.  Chấp  trước  phá  rồi  là  trí  huệ,  khi 

phân biệt đã phá trừ thì được tự tại. 

“Trung quán phá vô minh” . Quán trung đạo mới thật sự không khởi tâm, không động 

niệm.  Phiền  não  vô  minh  phá  rồi  thì  chứng  được  pháp  thân,  quý  vị  thấy  được  chân 

tướng của con người, vũ trụ. 

 “Tam quán ký tức nhất nhi tam, tam hoặc khởi tiền hậu nhi phá, tam đức phi thứ đệ 

 nhi đăng”. Trong giáo pháp đại thừa thường nói: “một mê thì tất cả mê, một giác thì tất 

cả giác, một chứng thì tất cả chứng”, không có thứ tự trước sau. Tam quán gồm trung, 

giả, không. Tam hoặc tức là ba loại phiền não: kiến tư, trần sa và vô minh. Tam đức là 

Tập 335  619 



pháp thân, bát nhã, giải thoát. Không có thứ tự trước sau, một chứng thì tất cả chứng, 

một mê thì tất cả mê. 

“Thuyết chi thứ đệ”.  Nói chuyện, không thể cùng một lúc nói nhiều từ, không có cách 

nào làm như vậy được, phải nói từng lời từng lời, từng câu từng câu. Không thể nào 

một  bài  văn,  dùng  một  chữ  đọc  hết,  dùng  một  câu  đọc  hết  được,  cái  này  không  làm 

được. Cho nên nói có thứ tự là vậy. 

“Lí phi thử đệ”. Điều này nhất định phải hiểu, Đứng về lý mà nói, nhất định không có 

thứ tự. Vì sao vậy? Bởi tánh là cùng khắp, tự tánh biến tất cả pháp, tự tánh hiện tất cả 

pháp. Tất cả pháp cùng lúc xuất hiện, tức là ở chỗ một  phần một ngàn sáu trăm triệu, 

một  niệm  đó,  một  giây  một  phần  một  ngàn  sáu  trăm  triệu  một  niệm.  Một  phần  một 

ngàn sáu trăm triệu một niệm. Trong một niệm có đủ tất cả niệm, có đủ tất cả pháp, 

không có trước sau, không có thứ tự, không gian và thời gian đều không có.  Không có 

thời gian nên không có thứ tự, không có không gian nên không có cự ly. Cho nên đức 

Phật  dạy  chúng  ta,  chân  tướng  sự  thật  ở  ngay  hiện  tại,  đây  là  tuyệt  đối  chính  xác. 

Chúng ta sống trong hiện tại, chúng ta mê trong hiện tại, nếu khai ngộ, thì cũng ngộ ở 

hiện tại. 

Chín phương pháp tu học sau đây, lấy cái này làm nền tảng, lấy cái này làm căn bản. 

 “Sở vị thượng căn chi nhơn, duy dụng nhất pháp, tức chỉ thử sơ quán dã”. Bậc thượng 

căn, người thông minh chỉ cần nghe qua đạo lý này sẽ lập tức khai ngộ,  sẽ hiểu rõ, 

đơn giản như vậy,   dễ dàng như vậy. Biết điều gì? Như ở trước đã nói “sắc tùng tâm 

tạo, toàn thể thị tâm”, tất cả hiện tượng vật chất trong vũ trụ đều do tâm tạo, bản thể 

của nó là chơn tâm, ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm. Người xưa ví 

dụ  dùng  vàng  làm  đồ  trang  sức,  đồ  trang  sức  ví  cho  vạn  vật,  vàng  ví  cho  tâm.  Hình 

dáng kiểu mẫu không giống nhau. 

Tôi đã từng đi tham quan một công xưởng trang sức vàng bạc, họ có phòng triễn lãm, 

bán đồ trang sức vàng bạc, ở phòng triễn lãm hàng mẫu có hơn hai mươi ngàn thứ. Quý 

vị  vào  đó,  ánh  sáng  của  vàng  lấp  lánh,  vật  quý  bày  đầy  trước  mắt.  Đó  là  gì?  Đó  là 

vàng, ngoài vàng ra không có loại thứ hai, mỗi loại kiểu mẫu khác nhau. Cho nên đứng 

về thể mà xem là một thứ- vàng. Đứng về tướng mà xem rất nhiều kiểu, đây là vòng, 

kia là nhẫn, đó là dây chuyền, nữ trang, quý vị xem không hết, nhiều kiểu mẫu, không  

giống  nhau,  hơn hai  mươi  ngàn  loại.  Bây  giờ  công  xưởng này  của  họ  dời  đền  Trung 

Quốc,  ở  Hàng  Châu,  buôn  bán  rất  tốt,  họ  là  đồ  trang  sức  giả,  không  phải  thật,  là  mạ 

vàng,  dùng  vàng  thật  mạ,  mạ  vàng.  Đồ  trang  sức  giả  rất  đẹp,  lại  rẻ,  lỡ  mất  đi  cũng 

620  Tập 335 



không đau lòng, còn đẹp hơn vàng thật nữa, làm rất đẹp.  “Dĩ khí tác kim, khí khí giai 

kim”, quý vị hiểu rồi, nhiều đi nữa cũng là vàng, quý vị phải hiểu đạo lí này. Mười 

pháp giới y chánh trang nghiêm, toàn là từ tâm biến hiện. 

 “Tam giới vô biệt pháp, duy thị nhất tâm tác”  . Cho nên tâm phải tốt, nếu tâm có thể 

bỏ ác tu thiện, cải tà quy  chánh, tâm niệm ngay thẳng, thì cảnh giới bên ngoài lập tức 

biến đổi. Biến đối thành cái gì? Thành thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc từ đâu mà 

có? Là từ tâm tạo ra. Phật A Di Đà đã tạo ra thế giới Cực Lạc, nếu chúng ta không tạo 

thế giới Cực Lạc, thì quý vị không đến chỗ Ngài được. Chúng ta giống như Ngài, Ngài 

tạo chúng ta cũng tạo, chúng ta cùng nhau tạo, như vậy cùng vãng sanh. Ngài tạo rồi, 

chúng ta  mang  theo  tham,  sân,  si  đi  hưởng  phước,  làm  gì  có  đạo  lý  này!  Quý  vị  và 

Ngài  hoàn  toàn  xa  lạ!  Cho  nên  tâm  của  chúng  ta  và  tâm  Phật  A  Di  Đà  giống  nhau, 

nguyện giống nhau, hiểu giống nhau và làm giống nhau, làm gì có chuyện không vãng 

sanh. Quyết định được sanh Tịnh Độ. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





--------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 336 

Chuyễn ngữ:  Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 21 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải trang 391, hàng thứ nhất. 

“Thập thừa chi lí quán, năng phát cửu cảnh chi ma sự, dĩ ngũ uẩn sanh tử mê ám chi 

 pháp vi cảnh cố” . Chúng ta đem Thập Thừa Quán Pháp của tông Thiên Thai, giới thiệu 

sơ lược cho các bạn đồng học, hiểu được nguyên tắc, nguyên lý tu hành. Không cùng 

tông phái, không cùng pháp môn, nhưng nguyên lý, nguyên tắc hoàn toàn giống nhau, 

phương pháp không giống nhau. Sau khi học xong, chúng ta đem so sánh với phương 

pháp Tịnh Độ tông, quý vị mới biết được sự thù thắng thật sự. 

Tập 336  621 



 “Thập thừa lý quán”. Chúng ta đã học điều thứ nhất “quán bất tư nghì cảnh”, thực sự 

mà nói, trong cảnh giới bất tư nghì, là nói về thật tướng của các pháp, vũ trụ vạn pháp, 

chân tướng con người. Nếu như ở trong pháp quán này được phá vỡ, thật sự hiểu rõ, 

giác ngộ, thì vấn đề của quý vị sẽ được giải quyết. Không những vượt qua  lục đạo, mà 

còn vượt qua mười pháp giới, quyết định vãng sanh về cõi Thật báo Trang Nghiêm của 

chư Phật Như Lai, thật sự đã thành Phật, không phải giả. 

Tông Thiên Thai gọi là phần chứng tức Phật, không phải là hàng thượng thượng căn. 

Tuy chúng ta đã học rồi, hiểu được ý nghĩa rồi, nhưng không chuyển được cảnh giới, 

không chuyển được cảnh giới thì chúng ta vẫn là phàm phu. Do đó phải dùng những 

phương  pháp  sau  đây.  Đây  là  chín  phương  pháp,  chín  phương  pháp  này  học  rồi  mà 

không thể thành tựu, thì chúng ta phải chân thành niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ. Thế 

mới biết tu hành Phật pháp thật là khó, khó ở chỗ không dễ buông bỏ. 

Thứ  hai  “Phát  chân  chánh  bồ  đề  tâm”.  Câu  này  nói  rất  hay.  Vì  sao  vậy?  Bởi  thông 

thường ngày nào chúng ta cũng nói phát tâm bồ đề, không phải thật sự. Nếu là thật sự 

thì sẽ khởi tác dụng, vì không phải thật tâm bồ đề, nên không chuyển được cảnh giới. 

Khởi tâm động niệm, lời nói hành động, như trong kinh Địa Tạng nói: “không gì chẳng 

phải tội, không gì chẳng phải nghiệp”, vẫn là mỗi ngày tiếp tục tạo nghiệp. Có thể vãng 

sanh được không? Không thể được, vãng sanh cần phải thật sự phát tâm bồ đề. 

Quý vị xem kinh Vô Lượng Thọ phẩm 24, bây giờ chúng ta chưa học đến, “Tam bối 

vãng  sanh,  vãng  sanh  chánh  nhân”,  đều  nói  đến  phát  tâm  bồ  đề,  một  hướng  chuyên 

niệm. Nhiều vị đồng học một hướng niệm Phật, có một chút xíu như vậy, không phát 

bồ đề tâm, tâm không chuyển được. Như tôi thường dạy cho mọi người, hãy để Phật A 

Di Đà ở trong tâm, đổi lại đem những thứ linh tinh trong tâm ra ngoài, chỉ đem Phật A 

Di Đà vào trong. Thưa quý vị, đây là tâm bồ đề chân chánh,  quý vị niệm Phật, không 

có  người  nào  không  được  vãng  sanh.  Bây  giờ  trong  tâm  chúng  ta  có  Phật  A  Di  Đà 

không? Không có! Sao biết được? Vì từ chỗ khởi tâm động niệm của quý vị, quý vị mở 

miệng nói là biết, trong tâm của quý vị, trong tâm quý vị không có Phật A Di Đà, các 

thứ  linh  tinh  quá  nhiều,  niệm  Phật  như  vậy,  công  phu  đến  bao  giờ  mới  có  hiệu  quả? 

Khó lắm! 

Bây giờ trên thế giới rất nhiều thiên tai, xã hội lại rối loạn, quý vị không phát tâm niệm 

Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  thì  quý  vị  sẽ  đi  về  đâu?  Phải  nói  thật  với  quý  vị,  ngày  nay 

chúng ta chỉ có hai con đường, một con đường là thế giới Cực Lạc, một con đường là 

địa ngục A Tỳ. Tôi không tạo tội nghiệp, làm sao tôi đọa địa ngục A Tỳ được? Không, 

622  Tập 336 



quý vị không biết, người xuất gia mà không làm sự nghiệp xuất gia. Sự nghiệp xuất gia 

là  gì?  Là  hoằng pháp  lợi  sanh,  không phải  thành  tâm  thành  ý hoằng  pháp,  cũng phải 

thành  tâm  thành  ý hộ  pháp,  cả  hai  đều  không  làm  được,  hoằng  pháp  và  hộ  pháp  đều 

không làm được, đây là tạo nghiệp địa ngục. Vì sao vậy? Vì khiến cho mọi người trong 

xã hội hủy báng Phật pháp, xem thường Phật pháp, không tôn trọng Phật pháp, là do 

chúng  ta  làm  nên,  chúng  ta  làm  không  tốt,  quý  vị  nghĩ  xem  đây  có  phải  là  nghiệp 

không? 

Nếu như đệ tử của Phật đều giống thái độ, tâm lý của người xưa, đều có thể giữ giới tu 

định, đều có thể làm tấm gương tốt nhất, cho mọi người trong xã hội, khiến mọi người 

trong xã hội đối với Phật pháp, cung kính tán thán, xã hội yên ổn, thế giới hòa bình, 

Phật pháp hưng thịnh, đây mới không có lỗi với đức Phật. 

Người  tại  gia  học  Phật,  không  có  ba  cội  rễ  căn  bản,  tôi  không  nói  ba  điều  căn  bản, 

người tại gia học Phật, không làm được mười điều thiện, mười điều thiện, ba quy y và 

năm giới không làm được, là giả, không phải thật. 

Xuất gia học Phật, còn phải thêm một điều, đây là ít nhất, còn phải thêm luật nghi của 

sa  di,  thành  bốn  điều  căn  bản,  sau  đó  thâm  nhập  một  môn,  tu  tập  suốt  đời.  Thông 

thường  nói  mười  năm  thì  quý  vị  có  khả  năng  hoằng  pháp,  hộ  pháp.  Quý  vị  đối  với 

chánh pháp của Như Lai, tiếp nối huệ mạng của Phật, hoằng pháp lợi sanh, làm được 

sự  cống  hiến  chân  thật.  Người  tại  gia  học  Phật,  mười  điều  thiện,  tam  quy  ngũ  giới 

không làm được, là giả không phải thật. Mười nghiệp thiện vì sao không làm được? Vì 

mười nghiệp thiện là là xây dựng trên nền tảng của Nho giáo và Đạo giáo. Nho giáo là 

Đệ Tử Quy, Đạo giáo là Thái Thượng Cảm Ứng Thiên, hai nền tảng này không làm 

được, cho nên mười nghiệp thiện không làm được. Giống như xây nhà lầu, Đệ Tử Quy 

là tầng thứ nhất, Cảm Ứng Thiên là tầng thứ hai, Thập Thiện Nghiệp là tầng thứ ba, Sa 

Di Luật Nghi là tầng thứ tư. Quý vị không làm nền móng ở dưới, làm sao quý vị xây ở 

trên được? 



Khi đức Thế Tôn còn tại thế, suốt đời làm gương pháp cho chúng ta, khi chưa xuất gia 

thông minh hiếu học, biểu lộ lòng từ bi. Khi làm thái tử, ra ngoài dạo chơi, nhìn thấy 

cảnh sanh già bệnh chết, lòng từ bi phát khởi, làm sao có thể cứu giúp chúng sanh khổ 

nạn,  tránh  khói  cái  khổ  của  sanh  già  bệnh  chết?  Ngài  nảy  sinh  ý  định  tu  đạo.  Năm 

mười chín tuổi đi tham học, trải qua cuộc sống khổ hạnh, tìm thầy học đạo. Tất cả các 

tôn giáo, học phái của Ấn Độ đều tham học. Nghi ngờ không thể giải quyết. Ấn Độ xưa 

Tập 336  623 



là đất nước tôn giáo, đất nước triết học. Triết học Ấn Độ là cái mũ của toàn thế giới, 

tôn giáo và triết học của họ hiện rõ trí huệ. Từ đâu mà có? Là từ thiền định mà có. Tứ 

thiền bát định là phương pháp tu hành ngày xưa của Bà La Môn giáo. 

Bà la môn giáo ra đời sớm hơn Phật Thích Ca khoảng mười ngàn năm. Nói cách khác, 

lịch sử Bà la môn giáo, đến nay vượt quá mười ba ngàn ngàn năm, đây là tôn giáo lâu 

đời nhất trên thế giới. Tứ thiền bát định có thể phá bỏ không gian duy thứ. Nói cách 

khác, tu được định này rồi quý vị hoàn toàn thấy được tình hình trong lục đạo, quý vị 

tận  mắt  thấy  được,  tận  tai  nghe  được,  không  phải  suy  đoán,  không  phải  suy  nghĩ, 

không phải tưởng tượng. Trong nhà Phật gọi là cảnh giới hiện lượng. Phía trên có thể 

nhìn thấy hai mươi tám tầng trời, không những chỉ nhìn thấy, quý vị có thể đạt được, 

quý vị có thể đến viếng thăm hai mươi tám tầng trời. Phía dưới có thể đến địa ngục A 

Tỳ, ngạ quỷ, súc sanh, A tu la và La sát, chỗ nào cũng rõ ràng, cũng minh bạch. Điều 

này các nhà khoa ngày nay học không làm được. 

Lục  đạo  từ  đâu  mà  có?  Vì  sao  có  lục  đạo?  Ngoài  lục  đạo  ra  còn  có  thế  giới  không? 

Những vấn đề như vậy, lúc bấy giờ không người nào có thể trả lời được. Cho nên Phật 

Thích Ca Mâu Ni tham học  mười hai  năm, từ năm  mười  chín tuổi đến ba mươi tuổi, 


mười hai năm. Ngài buông bỏ sự tham học, nhập định ở dưới cây Tất Bát La, nhập sâu 

vào thiền định, vượt qua tứ thiền bát định rất nhiều! Đây gọi là đại triệt đại ngộ, minh 

tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. 

Trong tôn giáo  Ấn Độ nói Đại Bát Niết Bàn, Phật Thích Ca Mâu Ni đã chứng được, 

nhưng bản thân Ấn Độ giáo, họ đem tứ thiền định và tứ không định, lầm tưởng là cảnh 

giới Đại Bát Niết Bàn. Sau khi khai ngộ, Đức Phật bắt đầu dạy học, ba mươi tuổi ngài 

bắt đầu dạy học, bảy mươi chín tuổi ngài nhập niết bàn. Cho nên trong kinh điển ghi lại 

rằng, Đức Phật suốt đời giảng kinh hơn ba trăm hội, thuyết pháp bốn mươi chín năm, 

một đời dạy học. Chúng ta xem từ chổ ghi chép này, Phật Thích Ca Mâu Ni là người 

như  thế  nào?  Ngài  không  phải  là  thần,  Ngài  cũng  không  phải  là  tiên,  Ngài  là  con 

người. Người Ấn Độ gọi là Phật Đà, chúng ta gọi là Thánh nhân. Cho nên Phật, Bồ 

Tát, A La Hán đều không phải là thần, cũng không phải là tiên, mà là con người. Điều 

này phải hiểu rõ ràng, phải minh bạch! Quý vị coi Ngài là thần, quý vị đã làm oan cho 

Ngài rồi, Ngài không tạo nghiệp, nhưng quý vị tạo nghiệp. Sao có thể tùy tiện đem cải 

mũ mê tín, chụp lên đầu người ta được? Ngài là bậc đại thánh đại hiền. 

Phật Đà là tiếng Phạn, dịch thành chứ hán là Giác giả, tức là người giác ngộ. Bồ Tát 

cũng là người giác ngộ nhưng chưa viên mãn. Đức Phật là người đã giác ngộ viên mãn, 

624  Tập 336 



tức là Ngài đã đạt đến sự giác ngộ viên mãn, trí huệ viên mãn. Bồ Tát có trí huệ, có 

giác ngộ, nhưng chưa được viên mãn. Đây có ý nghĩa gì? Quan sát từ việc làm suốt đời 

của Phật Thích Ca Mâu Ni, dùng lời ngày nay mà nói, Ngài là một nhà giáo dục xã hội, 

nội dung dạy học bao gồm tất cả, giống như người bây giờ nói, Ngài là một nhà giáo 

dục xã hội nhiều thành phần, bởi vì Ngài không phân biệt quốc tịch, không phân biệt 

dòng họ, không phân biệt tôn giáo, chỉ cần quý vị học theo Ngài, Ngài đều hết lòng dạy 

quý vị, Ngài không nhận học phí, cho nên Ngài là con người, phải nên nói rằng Ngài là 

một người nhận nhiệm vụ công tác giáo dục xã hội nhiều thành phần, không nhận học 

phí. 

Giảng kinh hơn ba trăm hội, hội ở đây như ngày chúng ta nói là mở lớp, mở sinh hoạt, 

sinh hoạt đề mục lớn, cần mở rất nhiều năm. Lớp nhỏ tạm thời số người không nhiều, 

hai ngày, ba ngày, một tuần lễ, lớp như vậy Ngài cũng thường mở. Điều này chúng ta 

thấy được trong kinh điển. Suốt cuộc đời làm công tác giáo dục, không liên quan với 

tôn giáo, người ta bây giờ đưa nó vào trong tôn giáo rồi, chứ bản thân nó không phải! 

Đức Thế Tôn tôn trọng tôn giáo, Ngài không xem thường, thật như trong lễ nghĩa xưa 

nói cung kính tất cả, xử sự, đối nhân xử thế đều cung kính. 

Ở  trước  chúng  ta  học  đoạn  thứ  nhất  “quán  bất  tư  nghì  cảnh”,  cảnh  giới  này  là  cảnh 

giới Phật Thích Ca Mâu Ni, lúc bấy giờ chứng được ở dưới cây bồ đề, cây Tất Bát La 

sau này gọi là cây bồ đề. Trong khi thiền định thấy được, thấy được nguồn gốc của vũ 

trụ, nguồn gốc của vạn pháp, và nguồn gốc của chính mình, chúng ta là từ đâu đến, gọi 

là y báo, chánh báo. Vấn đề này triết học xưa, nay, trong, ngoài, khoa học đều nghiên 

cứu, thảo luận, mãi đến hôm nay vẫn chưa có kết luận. 

Trong  kinh  điển  đại  thừa  đã  có  kết  luận,  nguồn  gốc  này  Ngài  đã  thật  sự  thấy  được, 

Ngài nói cho chúng ta biết, vạn pháp đều không, vạn pháp đều là giả, các nhà khoa học 

hiện nay đã phát hiện, kiến giải của họ giống như kinh Phật nói. Các nhà khoa học cho 

rằng, trong vũ trụ này, chỉ có ba thứ là thật, ngoài ra toàn là giả, tất cả đều là do ba thứ 

này biến hiện ra, đó là năng lượng, tin tức và vật chất. Nhưng năng lượng, tin tức và 

vật chất từ đâu mà có? Hiện tượng vật chất từ đâu mà có? Biết được rồi, là từ ý niệm 

sanh ra. Giới khoa học lượng tử nói, là từ tư tưởng sanh ra, không có ý niệm thì không 

có vật chất. Vật chất là từ tác dụng của ý niệm biến hiện ra. 

Vậy ý niệm từ đâu mà có? Năng lượng từ đâu mà có? Kiến giải của các nhà khoa học 

bây giờ, là từ không sanh ra có. Không làm sao sanh ra có được? Vấn đề này vẫn chưa 

thể giải quyết. Phật pháp nói rất rõ ràng, minh bạch, vì đức Phật ở trong thiền định đã 

Tập 336  625 



thấy tánh, các nhà khoa học chưa thấy tánh. Các nhà khoa học sử dụng thức thứ sáu, tư 

duy, tưởng tượng, suy ly và phán đoán, dùng phương pháp này, thức thứ sáu. Thức thứ 

sáu  là  vọng  tâm,  không  phải  chơn  tâm.  Cho  nên  trong  kinh  Phật  nói,  dùng  tâm  này, 

người thế gian dùng tâm này, tâm này có công năng rất lớn, đối ngoại có thể duyên đến 

hư không pháp giới, ngày nay gọi là vũ trụ vĩ mô, thái không vật lý. Đối nội có thể 

duyên đến a lại da, trong kinh nói rất rõ ràng. A lại da tức là ba tướng nhỏ, năng lượng, 

tin tức và vật chất. Quý vị có thể duyên đến đây, nhưng chưa thể thấy tánh. 

Vì  sao  không  thể  thấy  tánh?  Vì  thấy  tánh  phải  dùng  chân  tâm,  vọng  tâm  không  thấy 

được tánh, vọng tâm chỉ có thể thấy được cảnh giới hư vọng, “phàm sở hữu tướng, giai 

thị hư vọng”, quý vị có thể thấy rất rõ ràng, rất minh bạch. Vọng từ đâu mà có thì quí 

vị  không  biết  được  rồi,  nhất  định  phải  buông  bỏ  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước, 

quý vị sẽ thấy được. Cho nên các nhà khoa học dụng sai công phu này, nếu như một 

ngày nào đó họ giác ngộ, cùng một lúc buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, họ 

có thể lập tức thành Phật, trí huệ viên mãn. 

Khoa học, đặc biệt là khoa học thời cận đại, đối với sự nhận biết đại thừa của chúng ta, 

có sự giúp đỡ rất lớn, chúng ta phải cảm ơn các nhà khoa học này. Ngày nay triết học 

và khoa học, có một số vấn đề không giải quyết được, hoàn toàn nằm trong Phật pháp 

đại thừa. Căn tánh lanh lợi, bậc thượng thượng căn như ngài Huệ Năng, chỉ cần quán 

cảnh giới bất tư nghì, tức là thật tướng của các pháp, thì họ có thể giác ngộ thông suốt, 

họ có thể minh tâm kiến tánh. Cho nên chín loại ở sau, đều không cần thiết. 

Chúng ta học trước đoạn văn này, nhưng không nhập được cảnh giới, nên mới cần chín 

loại sau đây để trợ giúp. 

Thứ nhất là phát tâm bồ đề, có thể thấy tầm quan trọng của phát bồ đề tâm. 

Bồ đề, phạn ngữ,  “Phạn ngữ bồ đề, Hoa ngôn đạo”. Đạo là gì? Là con đường thành 

Phật,  có  lẽ  nói  như  vậy,  mọi  người  mới  hiểu  được,  là  con  đường  thành  Phật.  Thông 

thường  chúng  ta  thấy  ở  nhiều  nơi,  bồ đề  dịch  là  giác,  con  đường  giác  ngộ.  Bồ  đề  ý 

nghĩa thực sự của nó là giác ngộ, trái với giác ngộ là mê, phá mê khai ngộ là bồ đề. Mê 

nghĩa là đối với chân tướng của tất cả các pháp hoàn toàn không biết. Sau khi giác ngộ, 

hiểu  được  tất  cả  chân  tướng,  sự  tướng  này  từ  đâu  mà  có,  tất  cả  hiện  tượng  vật  chất, 

toàn là ý niệm biến hiện ra, ai biết đươc điều này? 

Ý  niệm  của  chúng  ta  thiện,  thì  tất  cả  hiện  tượng  vật  chất  thiện.  Ý  niệm  bất  thiện  thì 

hiện tượng vật chất cũng biến thành xấu đi. Hiện tượng vật chất gần gũi chúng ta nhất 

là  thân  thể,  ý  niệm  thiện  thì  thân  tâm  của  quý  vị  khỏe  mạnh,  quý  vị  không  có  bệnh. 

626  Tập 336 



Nếu như ý niệm bất thiện, trong bộ phận tế bào này, nó sẽ dần dần biến chất, sẽ biến 

hoại. 

Ngày nay chúng ta nói là họ bị bệnh, bệnh lý xuất hiện. Nguyên nhân của bệnh lý là 

gì? Là tham, sân si, mạn, nghi, trong Phật pháp gọi là ngũ độc. Loại tâm như vậy, loại 

ý niệm như vậy, khiến cho thân thể vốn rất khỏe mạnh của quý vị, cha mẹ sanh ra rất 

khỏe mạnh, không chút bệnh tật. Lúc còn nhỏ ít tham, sân, si, mạn nghi, thân tâm khỏe 

mạnh. Khi lớn lên, 30, 40, 50 tuổi, ý niệm này càng ngày càng nghiêm trọng. Cho nên 

bộ phận tế bào trong thân thể của quý vị, cũng dần dần bị ảnh hưởng, biến thành cái gì? 

Biến thành chất độc.  Đây là gì? Đây là gốc  của bệnh, nguồn gốc của tất cả  tật bệnh. 

Phật gọi tham, sân, si là tam độc. 

Nếu như xem nhẹ thất tình, ngũ dục, thì bệnh độc này đối với quý vị tổn hại không lớn, 

vẫn có nhưng không nhiều. Nếu như coi trọng thất tình, ngũ dục, nghĩa là nhiều tâm 

tham, nhiều tâm sân giận, thì phiền phức lớn rồi. Ngạo mạn, đố kỵ đều là nguyên nhân, 

nguyên tố gây nên bệnh ung thư. 

Phật A Di Đà, chúng ta ở trong bộ kinh này, đã học hơn sáu trăm tiếng đồng hồ, chúng 

ta dần dần hiểu được, giác ngộ được, trong vũ trụ vị thiện thứ nhất là Phật A Di Đà. 

Quý vị đem Phật A Di Đà đặt ở trong tâm, thì thân tâm của quý vị bệnh gì cũng không 

có,  không  cần  điều  trị,  không  cần  tẩm  bổ,  không  cần  thiết!  Thân  tâm  tự  nhiên  khỏe 

mạnh. Vì sao vậy? Vì quý vị vốn là khỏe mạnh. Những thứ phiền não tam độc này vốn 

dĩ không có, không phải quý vị sanh ra đã mang theo, không phải, vốn dĩ không có, mà 

do lớn lên bị hoàn cảnh, bị tập tục nhiễm ô biến thành. Cho nên giáo dục ngày xưa, chú 

trọng luân lý đạo đức, đối với những mầm độc này, mầm độc tham, sân, si, mạn, nghi 

nảy sinh chậm hơn. 

Cách giáo dục tốt trước đây bây giờ bỏ đi rồi, giáo dục bây giờ học theo Tây phương, 

người Tây phương nổi tiếng cạnh tranh. Nguồn gốc của cạnh tranh là gì? Chẳng phải là 

tham, sân, si đó ao? Người không có tham, sân, si thì không cạnh tranh với người khác. 

Mọi người đều tham, sân, si, thì mọi người đều là đối thủ của nhau rồi. Con người bây 

giờ rất đáng thương, vợ chồng đối địch, cha con đối địch, không có cái gì không đối 

địch. 

Ý  niệm  thứ  nhất  khởi  lên  là  lợi,  bắt  buộc  phải  tranh  lợi,  tranh  danh  đoạt  lợi,  họ  làm 

điều này. Không biết rằng cuộc đời danh lợi của quý vị, là do vận mệnh của quý vị đã 

định trước, trong vận mệnh của quý vị không có thì có tranh cũng không hơn được, 

tranh được rồi không phải bị bệnh thì cũng thiên tai. Vì sao vậy? Vì trong vận mệnh 

Tập 336  627 



của  quý vị  không  có,  có  tranh  được  quý  vị  cũng không  thể  hưởng thụ,  quý  vị  chỉ  có 

bệnh nặng, khiến cho số tiền đoạt được, chi tiêu vào khoản thuốc men, quý vị không 

thể hưởng thụ bình thường, bằng không thì tự nhiên cũng gặp phải tai họa, có thể vận 

mệnh cũng mất đi. Bậc thánh hiền xưa dạy con người nhường nhịn, danh lợi nhường 

cho người khác, bản thân không cần. Mọi người đều khiêm nhường, xã hội này hài hòa 

biết mấy, giữa con người với con người mới sanh ra thân ái và chân thành. 

Cho nên hiểu rõ chân tướng sự thật rồi, tư tưởng của chúng ta đúng đắn, lời nói, việc 

làm  của  chúng  ta  đúng  với  chân  lý,  đúng  với  chánh  pháp.  Khởi  tâm  động  niệm,  nói 

năng hành động, thuần tịnh thuần thiện, lợi ích cho xã hội, lợi ích cho quốc gia, lợi ích 

cho mọi người, quý vị nghĩ xem không có phần tự lợi sao? Đây là tự lợi chân chánh. 

Lợi  người  nghĩa  là  thật  sự  lợi  ích  chính  mình.  Tổn  hại  nguời  khác  là  thật  sự  tổn  hại 

chính mình. Bậc thánh hiền xưa truyền cho chúng ta chân lý: Hại người là hại mình, 

gọi là giết người phải đền mạng, nhân quả không tha cho quý vị. Mắc nợ phải trả tiền, 

nhân quả thông ba đời, phải hiểu thật rõ, phải hiểu minh bạch, bản thân chịu khổ nạn 

như  thế  nào,  chịu  oan  uổng  như  thế  nào,  cũng  vẫn  vui  vẻ.  Vì  sao  vậy?  Vì  ta  biết 

nguyên  nhân,  biết  nhân  duyên  quả  báo,  đáp  trả  nhau  bằng  lý  luận  và  sự  thật,  ta  tiếp 

nhận  rồi,  thiệt  thòi  ta  chịu,  khổ  ta  mang,  không  oán  trời  trách  người,  tiêu  trừ  nghiệp 

chướng của mình, tăng trưởng phước huệ của chính mình, kiếp sau phước đó rất lớn. 

Ngày nay đâu đâu cũng muốn lợi dụng người khác, đâu đâu cũng muốn làm hại người 

khác, trước mắt mình, như được hưởng thụ một chút trên danh lợi, kiếp sau sẽ bị sanh 

vào ba đường ác, ba đường ác là nơi tiêu trừ nghiệp chướng của quý vị. Tiêu trừ hết 

nghiệp chướng, sau khi quý vị ra khỏi ba đường ác, phải trả nợ. Nợ mạng sống thì phải 

trả  mạng  sống,  nợ  tiền  thì  phải  trả  tiền.  Thế  mới  biết  một  chút  của  người  khác  cũng 

không lợi dụng được, đây gọi là gì? Là ngu si! Người thật có trí huệ thông minh, làm 

sao họ làm những việc dại dột này, đây gọi là ngu si, là hồ đồ. 

Người mắt sáng đứng bên cạnh thấy rất rõ ràng, nhưng thấy lợi quên nghĩa, họ nhìn 

không thấy. Lời dạy trong sách thánh hiền, họ đọc rồi, danh cao lợi lớn ở trước mắt, họ 

không nhịn được, cho nên nhất thời hồ đồ làm sai, khi đã sai hối hận thì cũng muộn rồi. 

Nhất là ở trong xã hội hiện nay, xã hội hiện nay không báo thù quý vị, nhưng nhân quả 

báo thù, nhưng quý vị không thoát khỏi báo thù của nhân quả. Phải cần ra khỏi ba cõi 

sáu đường, đây là biển khổ, quá khổ rồi. Chỉ có Phật đạo mới có thể cứu giúp quý vị, 

học Phật điều thứ nhất là phát tâm, phát tâm bồ đề, ta phải một lòng muốn giác ngộ. 

628  Tập 336 



Tam quy y là phát tâm bồ đề, quy y Phật. Phật nghĩa là giác ngộ, tức là quy y giác, giác 

mà không mê đó là tâm bồ đề. Quy y pháp, pháp là chánh, biết chân chánh thấy chân 

chánh, lời nói chân chánh, việc làm chân chánh, chánh mà không tà. Quy y tăng, tăng 

là thanh tịnh, sáu căn thanh tịnh, không nhuốm bụi trần. 

Bất luận người tại gia hay xuất gia học Phật, bước vào cửa Phật, điều đầu tiên là phải 

thọ tam quy y, tam quy y là quý vị gần vào cửa Phật. Trước hết đem nguyên tắc chỉ 

đạo tu hành tối cao, truyền trao cho quý vị, đây gọi là tam quy y. Các vị đồng học của 

chúng ta trong này, rất nhiều nguời đã thọ nhận tam quy y. Ý nghĩa tam quy y hiểu hay 

không? Không hiểu, chỉ biết rằng tôi đã quy y Tam Bảo, tôi là đệ tử của Tam Bảo, Tam 

Bảo không chấp nhận quý vị, nhận được phái quy y cũng không được chấp nhận. 

Quý vị thật sự làm được, không có phái quy y, Tam Bảo cũng chấp nhận quý vị, quý vị 

thật sự quy y rồi. Sau khi thọ tam quy y, bất luận lúc nào, ở đâu, đều giác mà không 

mê, chánh mà không tà, tịnh mà không nhiễm, quý vị mới là đệ tử của Tam Bảo. Nếu 

như quý vị là mê mà không giác, tà mà không chánh, nhiễm mà không tịnh, thì chẳng 

phải là giả sao? Đó không phải là thật, không phải thật thì chúng ta đội lốt đệ tử Phật. 

Phật  là  bậc  thánh hiền  lớn,  đội  lốt đệ  tử  Phật,  quý vị nghĩ  xem  có  tội  không?  Là  giả 

không phải thật. Cho nên ở đây nói phát bồ đề tâm chân chánh, câu này vô cùng quan 

trọng. 

Chúng ta xem giải thích dưới. 

 “Sơ khởi đại chí” . Người đời gọi là lập chí, bắt đầu lập chí lớn, thật là chí lớn. Vì sao 

vậy? Vì phát tâm bồ đề muốn học Phật, muốn làm Phật, hi vọng trong đời này của tôi 

có thể thành Phật, giống Phật Thích Ca Mâu Ni, giống Phật A Di Đà, đây là chí lớn, 

không giả chút nào. 

“Tạo thú sở kỳ”. Tâm phát rồi thì ta phải thật sự làm. Sở kỳ là điều mà ta hy vọng, ta 

nương theo con đường này đi, hy vọng có ngày ta có thể đến được. Đây gọi là phát, 

thông thường nói là phát tâm. 

“Bất  y  thiên  quyền  chi  giáo,  nhi  y  viên  thật  trung  đạo  diệu  cảnh”.  Đây  gọi  là  chân 

chánh, chân chánh này là có chuẩn mực. Quý vị nương nơi tâm gì để phát? “Thiên” là 

tiểu  thừa,  Thanh  văn,  Duyên  giác  là  thiên.  “Quyền”  là  quyền  giáo  đại  thừa.  Thiên, 

Quyền ở đâu? Thiên, Quyền ở đạo trời, cõi trời và cõi người trong lục đạo. Pháp giới 

Tư Thánh, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát và Phật, đó là Quyền, không phải là thật. 

Cho nên sanh về thế giới Cực Lạc, gọi là cõi Phương Tiện Hữu Dư, chứ không phải cõi 

Thật Báo Trang Nghiêm. 

Tập 336  629 



“Nhi  y  viên  thật  trung  đạo”.  Đây  tức  là  cõi  Thật  Báo,  là  chánh.  “Viên”  là  tròn  đầy. 

“Thật” là chân thật, cái này không phải giả. “Trung đạo” không phải nói không, nói có, 

nói không, nói có đều là hai bên, nói trung đạo diệu cảnh. “Viên thật trung đạo”, đây 

một bộ kinh điển kinh đại thừa, nổi tiếng trong đại thừa, kinh Hoa Nghiêm kinh Pháp 

Hoa, kinh Lăng Nghiêm. Đây là một bộ kinh luận lớn, luận lớn Du Già Sư Địa Luận, 

Đại Trí Độ Luận. 

Ỏ Trung Quốc thời đại Tùy Đường, chư vị tổ sư của các tông phái, công nhận Tịnh Độ 

giáo,  kinh  Hoa  Nghiêm,  kinh  Pháp  Hoa,  chỗ  về  cuối  cùng  là  trở  về  kinh  Vô  Lượng 

Thọ. Cho nên kinh Vô Lượng Thọ biến thành nhất thừa của nhất thừa, kinh thứ nhất 

“Viên Thật Trung Đạo”, hoàn toàn xứng đáng! Chúng ta xem trong kinh, giới thiệu cho 

chúng  ta  y  chánh  trang  nghiêm,  thực  sự  là  diệu  cảnh.  Trong  kinh  giáo  dạy  chúng  ta, 

diệu cảnh là thân pháp tánh, quốc độ pháp tánh, chỉ có tâm hiện, không có thức biến, 

tức là trong cảnh giới đó mãi mãi không thay đổi, đây là diệu cảnh. 

Bây giờ chúng ta từ Kinh Hoa Nghiêm, từ Kinh Vô Lượng Thọ, học tập trước sau đã 

mười mấy năm rồi, tuy rằng chúng ta là hàng hạ căn, nhưng mấy mươi năm không rời 

bổn kinh, ngày ngày học tập, tu tập suốt đời, việc này đã  rõ ràng, lý và sự đều minh 

bạch,  trong  Phật  pháp  gọi  là  giải  ngộ.  Tín  giải  chúng  ta  có  rồi,  chúng  ta  tin  tưởng, 

không  nghi  ngờ.  Hành  chứng  thì  chúng  ta  còn  kém  một  đoạn,  sức  mạnh  của  hành 

chứng  không  đủ.  Hành,  quan  trọng  nhất  là  buông  bỏ,  buông  bỏ  tất  cả  chướng  ngại, 

chướng ngại đầu tiên là thân, tự tư tự lợi là chướng ngại, danh dự lợi dưỡng là chướng 

ngại, ngũ dục lục trần là chướng ngại, tham, sân, si, mạn là chướng ngại. 

Tôi  nói  mười  sáu chữ này, ít nhất  là ba  mươi năm rồi, các thứ này không buông bỏ 

được, quý vị ở trong Phật pháp, bước nhỏ khó đi, các thứ này đều buông bỏ hết rồi, thì 

sao? Tôi nói rất chân thật, không nói láo, tôi đã dẫn quý vị đến cửa, chưa đi vào. Vì sao 

vậy?  Vì  mười  sáu  chữ  này  là  tôi  nói  tiêu  chuẩn,  tôi  có  thể  dẫn  quý  vị  đến  cửa,  vào 

trong  thì  sao?  Vào  trong  thì  phải  dùng  tiêu  chuẩn  của  Phật,  tiêu  chuẩn  của  ta  không 

được. Tiêu chuẩn của Phật là gì? Buông bỏ tám mươi tám phẩm kiến hoặc trong ba cõi. 

Đó là chuyện của quý vị. Phải dứt trừ phiền não kiến hoặc và tư hoặc, trước dứt trừ 

kiến hoặc, sau đó dứt trừ ba cỏi chín địa tám mươi mốt phẩm tư hoặc, kiến hoặc và tư 

hoặc đã dứt trừ được rồi, quý vị chứng quả A La Hán, siêu thoát lục đạo. 

Đức Phật mở lớp tiểu học, quý vị vào được tiểu học rồi, quả Tu Đà Hoàn là tiểu học 

lớp  một.  Thanh  Văn  tiểu  thừa  có  tứ  quả  và  tứ  hướng.  Trong  đại  thừa,  Kinh  Hoa 

Nghiêm dạy rằng thập tín là tiểu học, thập trụ là cấp hai, thập hạnh là cấp ba, đến thập 

630  Tập 336 



hồi hướng mới là đại học. Thập địa ví như là lớp thạc sĩ nghiên cứu sở. Đẳng giác là 

lớp tiến sĩ. Tiểu học lớp một, tức là Bồ Tát sơ tín vị, Bồ Tát sơ tín vị, dứt trừ phiền não 

giống như Tu Đà Hoàn của tiểu thừa, cũng có nghĩa họ đã dứt trừ tám mươi tám phẩm 

kiến hoặc. Chính thức lên lớp một tiểu học. 

Tôi nói mười sáu chữ, buông bỏ tự tư tự lợi, danh dự lợ dưỡng, ngũ dục lục trần, tham 

sân si mạn, chỉ là dẫn đến cửa lớp một tiểu học, chưa vào trong, quý vị đứng ngoài cửa 

dự thính. Thật sự dứt trừ tám mươi tám phẩm kiến hoặc thì chúc mừng quý vị, quý vị 

đã  lên  lớp  một  rồi,  tuy  là  lớp  một  tiểu  học,  nhưng  quý  vị  cũng  là  thánh  nhân,  chứ 

không phải phàm phu nữa. Vì sao vậy? Vì trong ba loai bất thoái chuyển, quý vị đã đạt 

được loại thứ nhất - vị bất thoái, quý vị mãi mãi không thoái chuyển trở lại làm phàm 

phu. Tuy chưa ra khỏi lục đạo luân hồi, nhưng quý vị mãi mãi không rơi vào ba đường 

ác, quý vị bảy lần trở lại nhân gian, trên trời, khẳng định chứng A La hán, thì vượt khỏi 

rồi. Cũng có nghĩa là quý vị ở trong lục đạo là có kỳ hạn, qua lại bảy lần trong cõi trời 

cõi người thì ra khỏi. 

Trở lại lục đạo với địa vị là Bồ Tát trở lại, quý vị đến để hóa độ chúng sanh, bởi vì quý 

vị không tạo nghiệp trong lục đạo nữa, tâm lục đạo luân hồi đã dứt, quý vị là tâm bồ 

đề. Cho nên, những điều này chúng ta không hiểu cho rõ ràng thì không được. Không 

hiểu cho rõ ràng còn cho rằng mình rất giỏi, tôi tu hành không tệ, tương lai của tôi có 

quả báo như thế nào, không phải giống như quý vị tưởng tượng, phải làm cho rõ ràng, 

làm cho minh bạch. 

Cho  nên  khi  tôi  mới  học  Phật,  năm  hai  mươi  sáu  tuổi.  Lần  đầu  tiên  tiếp  chuyện  với 

người xuất gia, chưa bao giờ qua lại với người xuất gia, bạn bè giới thiệu, đi gặp đại sư 

Chương Gia, ngày đầu tiên gặp Ngài, tôi xin hỏi ngài một vấn đề. Tôi nói: Con học 

triết  học  với  thầy  Phương  Đông  Mỹ,  thầy  Phương  giới  thiệu  triết  học  kinh  Phật  cho 

con, con  mới biết Phật pháp là tri thức lớn, là trí huệ lớn, con cũng vô cùng ngưỡng 

mộ. Xin hỏi đại sư, có phương pháp nào thật đơn giản, thật ngắn gọn để cho con có thể 

nhanh chóng khế nhập? Chúng tôi hy vọng có thể vào được cảnh giới đại thừa. Tôi nêu 

ra vấn đề này, đại sư Chương Gia nhìn tôi, tôi cũng nhìn đại sư, đợi ngài trả lời. 

Không  ngờ  hơn  nửa  tiếng  đồng  hồ  trôi  qua,  toàn  thân  tâm  của  chúng  tôi  đều  lắng 

xuống,  ở  trong  hoàn  cảnh  tĩnh  lặng,  tạp  niệm  buông  bỏ,  Ngài  mới  nói  một  chữ,  nói 

“có”, chữ có này, tôi vừa nghe  “có”, lập tức tinh thần phấn chấn, chú tâm lắng nghe. 

Đây là gì? Là chúng ta không ổn định, ngài không nói nữa, tôi lại đợi, đợi lần thứ hai 

Tập 336  631 



thời gian ngắn hơn một tý, khoảng năm, sáu phút,  bảo tôi phải nhìn thấu, buông bỏ, 

ngài nói sau chữ „nhìn được thấu, buông bỏ được‟ thì anh có thể khế nhập. 

Nhìn  thấu  ở  đây  là  “quán”,  buông bỏ  chổ này  nói  là  “chỉ”,  tức  là  chỉ  quán.  Nếu  như 

ngài dùng danh từ Phật học “chỉ quán” nói với tôi, thì tôi không hiểu được, tôi không 

hiểu  cái  gì  gọi  là  chỉ,  cái  gì  gọi  là  quán.  Quý  vị  xem,  đại  sư  khéo  dùng  phương  tiện 

thiện xảo, dùng danh từ nhìn được thấu, buông bỏ được, tôi nghe dường như hiểu, lại 

dường như không hiểu. Khi tôi ra về, đại sư Chương Gia tiễn tôi đến cửa, vỗ vai tôi 

bảo tôi rằng, hôm nay tôi dạy anh sáu chữ, anh phải cố gắng thực hành trong sáu năm, 

câu nói này ấn tượng và sâu sắc, tôi thật sự làm theo. 

Trước đây chấp trước tất cả pháp, may mà tôi không chấp trước cái khác, tôi rất chấp 

trước  vào  sách  vở  này,  bởi  vì  rất  ít  gặp  được.  Ngoài  sinh  hoạt  hàng  ngày  cần  phải 

dùng, đúng là tiết kiệm đến chỗ tự nhiên, giữ lại một ít tiền mua sách, đối với sách vở 

tôi rất quí trọng, rất trân quý. Sách của tôi chưa bao giờ cho người khác mượn đọc, vì 

sao vậy? Bởi khi người khác đọc làm dơ sách của tôi, chấp trước như vậy đó. 

Thầy dạy tôi buông bỏ, nhìn thấu, buông bỏ. Trước mở quyển này, nếu có người thích 

đọc, tôi có thể cho họ mượn đọc, từ từ học. Tôi theo đại sư Chương Gia ba năm,  Phật 

học cơ bản đều là ngài dạy tôi, ngài nói với tôi, chủ nhật mỗi tuần đến thăm ngài, bảo 

tôi đọc những kinh luận đó, nếu có vấn đề thì đến đó hỏi ngài, ngài sẽ giải thích cho 

tôi. 

Ba năm sau thì ngài viên tịch, ngài viên tịch vào ngày mồng 4 tháng 3, sau này cư sĩ 

Hàn hộ trì, không có cư sĩ Hàn hộ trì, thì cũng không có thành tựu của chúng tôi hôm 

nay, đó là đến chỗ vô cùng gian khổ. Trong chùa không đón chào pháp sư giảng kinh, 

học giảng kinh, chùa không tiếp đón, chỉ tiếp đón những người tụng kinh bái  sám. Tôi 

không muốn đi theo con đường đó, tôi xuất gia, thầy dạy tôi về Phật Thích Ca Mâu Ni, 

đại sư Chương Gia dạy tôi. Cho nên công việc tụng kinh bái sám, làm công việc này 

không phải là nguyện vọng của tôi. Lúc đó có hai con đường một là đáp ứng điều kiện 

của chùa bỏ giảng kinh dạy học, hai là hoàn tục, tôi đi trên con đường này hết sức gian 

khổ. 

Cư sĩ Hàn là thính chúng của tôi, cô ấy rất thông cảm với cảnh ngộ của tôi, cô nói với 

tôi, nhà cô là một căn nhà nhỏ hai lầu, lầu trên có hai phòng, một phòng dùng làm thờ 

Phật, phòng còn lại làm phòng ngủ. Cô hỏi tôi có thể ở nhà cô được không, cô ấy giúp 

tôi đi tìm giảng đường, thuê nhà của người ta, mượn phòng làm việc công ty của người 

ta, bạn bè học Phật, cô ấy quen biết rất nhiều, mọi người chúng tôi cùng nhau học tập 

632  Tập 336 



kinh giáo, không gián đoạn, hỏi tôi có tốt không? Tôi cũng biết việc này không phải 

dễ. 

Tôi dẫn cô ấy đến Đài Trung gặp thầy Lý. Thầy Lý đồng ý cách làm này, cho nên tôi ở 

nhà cô ấy 17 năm, không phải là thời gian ngắn. Mỗi ngày tôi giảng kinh, đều do cô ấy 

sắp xếp cho tôi, giảng kinh dạy học không gián đoạn. Mười bảy năm sau, chúng tôi có 

đạo tràng, thư viện Hoa Tạng, chúng tôi không dùng chùa chiền, am đường, chúng tôi 

dùng thư viện. Cô ấy lo cho tôi trước sau ba mươi năm, mới thành lập cơ sở, duyên này 

rất khó rất khó! 

Chùa  chiền  họ  có  suy  nghĩ  như  thế  nào?  Tụng  kinh  bái  sám  có  thể  kiếm  tiền,  giảng 

kinh là sự buôn bán lỗ vốn, không có người cúng dường, mỗi buổi tối giảng kinh hai 

tiếng  đông  hồ,  còn  phải  chi  phí  điện  nước,  không  nhận  học  phí,  cho  nên  một  số  đạo 

tràng không cần, vậy thì không còn cách nào rồi. Cho nên tôi ở Đài Loan nhiều năm 

như vậy, tôi tự xưng là “giáo ngoại biệt truyền”. “Giáo” này là hội Phật giáo, hội Phật 

giáo  không  hộ  trì,  người  cư  sĩ  đắc  lực  này,  cư  sĩ  hộ  trì  không  dễ.  Giảng  kinh  không 

hay,  thầy  Lý  nói  mọi  người  cười  tôi,  việc  đó  không  sao,  thật  sự  giảng  hay  thì  mọi 

người sẽ đố kỵ tôi, đâu đâu cũng nghĩ cách làm chướng ngại tôi. Đúng thật, tất cả tôi 

đều đã gặp phải, cũng may là nhờ Phật Bồ Tát bảo hộ, các cửa ải khó khăn này đều qua 

hết. 

Giảng kinh dạy học, đến năm nay là năm mươi ba năm! Không nghỉ ngơi, chỉ có khi đi 

du  lịch,  có  gián  đoạn  mấy  hôm.  Không  đi  du  lịch,  thông  thường  tôi  không  nghỉ,  cơ 

duyên có được không dễ dàng. Tâm luôn luôn muốn báo ân, báo ân Phật, báo ân cha 

mẹ, báo ân thầy, báo ân người hộ pháp. 

Kinh đại thừa càng học càng thích, cho nên kinh giáo, người xưa nói tu tập suốt đời là 

rất có lý. Một bộ kinh học một lần học không được, vô ích, đó không phải là quý vị, 

hoàn toàn không liên quan với quý vị. Học mỗi bộ kinh, bộ kinh này ít nhất học mười 

lần. Như thế nào gọi học là mười lần? Là giảng mười lần, quý vị mới thật sự có chút 

tâm đắc, quý vị mới có thể thật sự sửa đổi những tập khí của mình. 

Thời  đại  này  của  chúng  ta,  người  hoằng  pháp  ít  rồi.  Nguyên  nhân  là  gì?  Bởi  không 

chuyên cần học kinh giáo. Nhiều vị pháp sư trẻ, học kinh qua một lần, nhắc đến đâu 

cũng nói, “tôi học qua rồi”. Vô ích! Người xưa học một bộ kinh, ít nhất cũng là năm 

năm, mười năm, họ có thể đạt được Tam Muội, họ có thể khai ngộ, học một lần, hai 

lần, ba lần vô ích. Nhất là xã hội hiện nay, xã hội hiện nay, làm cho con người hiện đại 

trở nên nóng nảy, nóng nảy là chướng ngại lớn nhất trong việc học Phật pháp. Phật Bồ 

Tập 336  633 



Tát đến dạy quý vị, quý vị không thể tiếp nhận, như ở đây nói, quý vị không thể khế 

nhập, cách học này, người xưa có câu: “trong A Lại Da trồng hạt giống Phật pháp”, đời 

này  không  khởi  tác  dụng.  Đại  thừa  kinh  Hoa  Nghiêm  nghe  một  lần,  kinh  Vô  Lượng 

Thọ nghe một lần, rất tốt, trong thức A Lại Da có hạt giống của kinh, đời sau gặp được 

duyên này, tiếp tục học nữa. 

Muốn thành tựu, muốn thành tựu thì phải thật sự buông bỏ, thật sự buông bỏ được, mới 

có thể thành tựu, không biết đời nào, kiếp nào, rất khó. Nhưng có người, tôi thấy được 

một người, nghe nói còn có hai người nữa, nhưng chưa gặp mặt, một bộ kinh, một câu 

danh  hiệu  Phật  mười  mấy  năm  rồi,  khẳng  định  có  thành  tựu.  Nếu  quý  vị    gặp  người 

này, chắc chắn họ đạt được niệm Phật Tam Muội, biết đâu họ đã khai ngộ. Pháp lớn 

thế gian và xuất thế gian, người xưa có câu thành ngữ nói rất hay:  “Không có việc gì 

khó, chỉ sợ lòng không bền”, thật sự có tâm muốn học, thâm nhập một môn, miệt mài 

kiên nhẫn. Dùng thời gian mười năm, chẳng có chuyện không thành tựu, người hạ hạ 

căn cũng trở thành người thượng thượng căn, thời gian mười năm không gọi là dài. 

Cư sĩ Lưu Tố Vân là tấm gương tốt, năm mươi lăm tuổi bắt đầu nghe đến Phật pháp, 

sáu mươi lăm tuổi đã thành tựu rồi, sự thành tựu của cô ấy, suốt đời này tôi chưa thấy 

người thứ hai. 

Đạt niệm Phật Tam Muội, tức là sống chết tự tại, muốn lúc nào chết, thì lúc đó có thể 

chết. Muốn sống thêm vài năm, có thể sống thêm vài năm, sống chết tự tại. Sống chết 

tự tại, đối với bà mà nói không có thiên tai. Thế gian này trong ý nghĩ của cô, là thanh 

tịnh trang nghiêm, thật là  mọi nguời là người tốt, mọi việc là việc lành, đạo  lý trong 

này quá sâu sắc. 

Chúng ta xem dưới đây. “Bồ đề tức sở kỳ chi quả, diệu cảnh tức sở hành chi lộ,tâm tức 

 năng  hành  năng  thú  chi  tâm  dã  ”  Ở  đây  nói  tâm  bồ  đề,  bồ  đề  là  trí  huệ  chân  thật. 

Chúng ta dùng ba loại chân thật trong Kinh Vô Lượng Thọ để nói, thì mọi người sẽ dễ 

hiểu. Chúng ta cầu điều gì? Cầu trí huệ chân thật. Diệu cảnh là con đường chúng ta đi, 

thông suốt con đường bồ đề. Diệu cảnh ở đâu? Diệu cảnh ở ngay trước mắt. Cảnh là 

cảnh giới, quý vị phải đem cảnh giới nhìn thấu “phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng”, 

“ nhất  thiết  hữu vi pháp, như  mộng huyễn bào  ảnh”. Từ tướng nhìn thấy tánh- quán 

không. Từ trên tánh nhìn thấy tướng, tướng là tự tánh biến hiện ra- quán giả. 

Đại sư Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”, vạn pháp là quán giả, 

không vướng hai bên chơn và giả, hai bên đều rõ ràng, không phân biệt, không chấp 

634  Tập 336 



trước, không khởi tâm, không động niệm- quán trung. Toàn là “năng hành năng thú chi 

tâm”. Tâm này là gì? Là tâm bồ đề, giác mà không mê, con đường này đã đi thông. 

“Cái do trung căn chi nhân, quán thượng”, tức là ở trước điều thứ nhất nói, “ diệu cảnh 

bất ngộ”, họ không khai ngộ. “Tu tái gia phát tâm ”, nghĩa là phát tâm bồ đề thêm nữa. 

“Ư tịnh tâm trung tư duy phá ngã”. Người tu hành, hai chữ tịnh tâm này là đầu mối 

then chốt để tu, tâm phải thanh tịnh. Nếu như quý vị không buông bỏ được, tâm  của 

quý  vị  làm  sao  thanh  tịnh?  Sau  đó  thì  quý  vị  biết  rồi,  người  chân  chánh  niệm  Phật, 

dùng tâm thanh tịnh niệm Phật, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra 

không có ý niệm khác. Đây gọi là niệm Phật Tam Muội, tức là nhất niệm tương ưng 

nhất niệm Phật, niệm niêm tương ưng niệm niệm Phật, tương ứng với tâm bồ đề, tương 

ứng  với  thật  tướng  các  pháp,  tương  ưng  với  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Ba  loại  chân  thật 

phạm vi chân thật, trí huệ chân thật, lợi ích chân thật, mọi người đều có thể thành tựu. 

Vì  sao  không  làm?  Tức  là  không  buông  bỏ  được,  then  chốt  là  ở  chổ  này,  là  không 

buông bỏ được. 

Lưu Tố Vân là tấm gương tốt, ta không chịu học theo cô ấy. Cô ấy thật sự đã buông bỏ 

rồi, đem bệnh lao da ban đỏ của mình buông bỏ, hết bệnh rồi. Chỉ có Phật A Di Đà, 

thân tâm không có bệnh tật, chữa lành bệnh dễ như trở bàn tay. Bệnh này trung y, tây y 

đều đành bó tay, Phật A Di Đà chữa lành được. Quý vị nên biết, không phải Phật A Di 

Đà đến chữa bệnh cho cô ấy, mà trong tâm cô ấy chỉ có Phật A Di Đà, tất cả tế bào vi 

rút trong thân thể của cô ấy phục hồi trở lại bình thường. Thân tâm thanh tịnh, thì bệnh 

rời khỏi thân. Chúng ta phải hiểu đạo lý này, phải hiểu rõ chân tướng sự thật. 

Đức Phật một đời giảng kinh thuyết pháp, cũng đã nói rất nhiều chuyện trong tài chữa 

bệnh. Vì sao vậy? Vì trong số học sinh bất luận tại gia hay xuất gia,  căn tánh không 

giống nhau, có ba căn tánh thượng trung hạ, người thượng thượng căn không có bệnh, 

Vì  sao  vậy?  Bởi  họ  đích  thực  là  giác  không  mê,  chánh  không  tà,  tịnh  không  nhiễm, 

người thượng thượng căn có thể làm được như vậy. Hàng trung căn, hạ căn không làm 

được, làm không được họ sẽ bị bệnh, không rời khỏi y dược. Cho nên tịnh tâm vô cùng 

quan trọng. Làm thế nào để cho tâm được thanh tịnh? Sau khi tâm định tiến thêm bước 

nữa, làm thế nào làm cho nó định lại? 

“Tư  duy  bỉ  ngã,  bỉ  thị  biệt  nhân,  ngã thị  tự  kỷ,  thống  mẫn  tự  tha,  vô  lượng  kiếp  lai, 

 trầm luân sanh tử”. Quay đầu nhìn xem, tôi và quí vị quen biết những người này, gia 

thân quyến thuộc, thân thích bằng hữu, tất cả chúng sanh có duyên với chúng ta, từ vô 

lượng kiếp đến nay, ở trong lục đạo luân hồi sanh tử. Nhìn xem chư Phật Bồ Tát, A La 

Tập 336  635 



Hán, các ngài đều đã giác ngộ, tu hành đã chứng quả. Siêu thoát lục đạo là A La Hán, 

vượt qua mười pháp giới là Bồ Tát, vãng sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, đều là 

pháp thân đại sĩ, là Bồ Tát A Duy Việt Trí tức là pháp thân đại sĩ. Còn chúng ta thì vẫn 

tiếp tục luân hồi trong lục. 

“Túng phát tiểu chí ”. Phát tiểu chí nghĩa là gì? Là gặp được Tam Bảo, cũng quy y rồi, 

cũng thọ năm giới rồi, thọ giới Bồ Tát rồi, cố gắng đến học Phật rồi, tiểu chí này là 

tâmbồ đề mê. Vì sao vậy? Vì vẫn là mê không giác. 

“Ngã kim tuy tri, hành do vị bị”. Bởi vì nghe kinh, nghe giáo, dần dần từng bước hiểu 

rõ chân tướng sự thật. Hiểu rõ như thế nào? Không làm được! Đức Phật dạy chúng ta 

“cố y tiền diệu cảnh”, cho nên đoạn thứ nhất ở trước, là nền tảng của chín đoạn sau, là 

chỗ  dựa  của  chín  đoạn  sau,  nhất  định  phải  dựa  vào  diệu  cảnh  ở  trước,  hiểu  rõ  chân 

tướng sự thật, phát tứ hoằng nguyện, tứ hoằng nguyện là tâm bồ đề. 

“Vị chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”. Phải phát tâm này. Phát tâm này như thế nào? 

Là  mỗi  niệm  phải  nghĩ  đến giúp  đở  tất  cả  chúng  sanh  hết  khổ được  vui.  Luân  hồi  là 

khổ, mười pháp giới là khổ, bản thân tôi hôm nay cũng ở trong đó, tôi muốn giúp đỡ 

họ,  muốn  giúp  đỡ  họ  nhất  định  trước  phải  thành  tựu  chính  mình,  chính  mình  không 

thành tựu, thì giúp người khác không được. Cho nên hoằng dương, hộ trì chánh pháp, 

là việc làm của chúng ta, muốn Phật pháp hưng thịnh, cần phải có người tu hành chân 

chánh, có người chân chánh giảng kinh dạy học, thì Phật pháp sẽ hưng thịnh. 

Chúng  ta  biết  rằng,  chúng ta  phải  tận  tâm  tận  lực  giúp đỡ,  người thật  sự phát  tâm  tu 

hành hoằng  pháp,  chúng  ta  có khả năng  làm  hộ  pháp.  Ở  thời  kỳ hiện  tại thiên  tai  tới 

tấp, những người học Phật nên biết, một người chân chánh tu hành, họ ở chỗ này, thì 

chỗ này ít thiên tai. Quý vị thấy, ngay cả Bố Lai Đăng nước Mỹ cũng đã nói, chúng ta 

phải dùng tâm như thế nào, để đối phó với năm 2012, dự báo thiên tai của người Mã 

Nhã, có thiên tai lớn. Ông ấy dạy chúng ta, bỏ điều ác phát huy điều thiện, cải tà quy 

chánh, tâm niệm nay thẳng, thiên tai này có thể hóa giải. 

Hơn nữa các nhà khoa học khác, cũng làm cho chúng ta một số liệu, toàn thế giới chỉ 

có tám ngàn người, thiên tai lớn này sẽ hóa thành thiên tai nhỏ. Sáu mươi lăm ức người 

tạo nghiệt làm ác, tám ngàn người có thể cứu được, có tin được không? Người xưa dạy 

rằng: “tà không thắng chánh”. Nhiều người làm ác, họ là tà, họ không phải chánh, tám 

ngàn người là chánh, tám ngàn người tập thể niệm thiện, năng lượng đó rất lớn, thì có 

thể đem thiên tai lớn biến thành thiên tai nhỏ. Nếu như số người càng nhều, người trên 

địa cầu, như người xưa của chúng ta nói trong một trăm người có một người thiện, một 

636  Tập 336 



phần trăm, thì thiên hạ thái bình, thiên tai gì cũng không có, một chánh ngăn chặn trăm 

tà, có thể ngăn chặn được trăm tà. Những đạo lý này từ xưa truyền lại, lời nói của ngàn 

vạn năm trước, nói về chân lý, kinh nghiệm, chúng ta nên tin tưởng. 

Ngày nay hoằng dương hộ trì chánh pháp, cứu người là khó. Người xưa nói: “việc khó 

trong  thiên  hạ  có  hai,  lên  trời  là  khó,  cứu  người  là  khó”.  Phát  tâm  nên  tự  mình  phát 

tâm, cứu chính mình, cứu chính mình thì không khó, tự mình thật sự phát tâm, thật sự 

làm, nên học hai câu nói của Phật Thích Ca Mâu Ni, phải thật sự thực hiện, chúng ta 

mới có thể làm tốt việc này. Khi Phật nhập Niết Bàn, trước khi nhập Niết Bàn Ngài dạy 

chúng ta hai câu: “lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy”. Đây là lời dạy sau cùng, dặn 

dò đệ tử đời sau. 

Bất luận xuất gia hay tại gia, quý vị muốn đi con đường giác ngộ, quý vị muốn có thể 

giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn, làm được hai điểm này thì quý vị mới có tư cách. 

Thứ nhất là giữ giới, giữ quy cũ, giữ pháp. Thứ hai là chịu khổ, không được sợ khổ, có 

phước cho người khác hưởng. Đây là đúng, là chính xác, trong tương lai quý vị hạnh 

phúc vô cùng, kiếp sau sanh về thế giới Cực Lạc, đó là hưởng phước lớn rốt ráo tròn 

đầy. 

Ngày  nay  Phập  pháp  thánh  giáo  đều  đã  đến  biên  giới  của  sự  mất  còn,  hưng  tàn,  nếu 

không cứu thì nguy rồi. Ngày nay có thể cứu được, thì công đức đó của quý vị lớn biết 

bao, nói không hết được! Có người muốn cứu người, không phải không có, những học 

trò trẻ tuổi có chí, chúng ta làm hộ pháp, cho họ có một hoàn cảnh học tập ổn định, họ 

có được mười năm, giống như nhập thất, mười năm không ra ngoài, sau khi ở một chỗ 

tu hành mười năm. Nếu họ xuất gia thì hiện tướng đại pháp sư. Nếu như là tại gia thì 

hiện tướng một học giả, một nhà Hán học nổi tiếng, văn hóa truyền thống của Trung 

Quốc có thể phục hưng. Cho nên những người trẻ tuổi này, chúng ta phải chăm sóc tốt, 

phát  hiện  rồi,  khuyến  khích  họ  cố  gắng  siêng  năng  học,  người  thật  sự  có  chí  hướng 

này, đưa họ đến trường, mười năm, không có người nào không thành tựu. 

Ở trường học dù có thiên tai lớn đi nữa, khẳng định họ không có. Vì sao vậy? Vì hết 

thảy mười phương chư Phật bảo hộ, hết thảy thiện thần ủng hộ, làm sao họ gặp thiên 

tai được? Đây là thật, không phải giả. Ở nơi nào có đạo, ở nơi nào có đức, thì nơi đó là 

đất  phước,  khẳng  định  nơi  đó  có  người  phước,  người  phước  ở  đất  phước,  người  có 

phước báo lớn ở nơi đó, nơi đó sẽ không có thiên tai. Cho nên nhất định phải phát tâm, 

chúng  ta  đến  thế  gian  này,  nhiệm  vụ  là  hoằng,  hộ  chánh  pháp,  hoằng  dương  chánh 

pháp,  hộ  trì  chánh  pháp,  Thích,  Đạo  Nho,  đều  là  chánh  pháp.  Trên  thế  giới,  các  tôn 

Tập 336  637 



giáo khác trên toàn thế giới đều là chánh pháp. Những năm gần đây, tôi qua lại với họ, 

cảm động sâu sắc, bây giờ lớn tuổi rồi, hi vọng đời sau tiếp tục làm, hi vọng quý vị làm 

tốt hơn tôi, tôn giáo đoàn kết, học tập lẫn nhau, tạo ra xã hội hài hòa, thế gian hài hòa. 

Thứ hai “Phiền não vô số thệ nguyện đoạn”. Bình thường, thông thường chúng ta đọc 

là “phiền não vô tận”, nhất định phải đoạn trừ phiền não, phiền não phải buông bỏ. Tự 

tư tự lợi là phiền não, danh dự lợi dưỡng là phiền não, tham sân si mạn là phiền não, 

ngũ  dục lục trần là phiền não, không thể không buông bỏ, không buông bỏ, tâm thanh 

tịnh  làm  sao  có  thể  hiện  tiền?  Bắt  buộc  phải  buông  bỏ.  Tâm  thanh  tịnh  sanh  trí  huệ, 

chúng ta bây giờ tâm nóng nảy, tâm nóng nảy sanh phiền não. 

“Thử  nhị  thệ,  hạ  hóa  chúng  sanh  dã”.  Đây  đều  là  vì  chúng  sanh,  nhưng  ngày  nay 

chúng ta nói hoằng pháp và hộ pháp. Việc này không ai làm, pháp rất dễ mất đi trong 

thời đại này, mất đi ở thời đại này, chúng ta không hết trách nhiệm hoằng dương, hộ 

trì, đây là tội địa ngục A Tỳ. 

“Pháp môn vô tận thệ nguyện tri”. Thông thường chúng ta đọc là pháp môn vô lượng 

thệ nguyện học. 

“Phật đạo  vô  thượng  thệ  nguyện  thành”, hai điều này là  “thượng  cầu  Phật đạo dã”. 

Thật sự có thể cầu được sao? Thật sự có thể.  “Pháp môn vô tận thệ nguyện tri” . Quý vị 

làm thế nào mới có thể biết được? Bậc cổ đức xưa dạy chúng ta, một bộ kinh quý vị 

thật sự hiểu rõ rồi, tất cả các kinh đều hiểu rõ. 

Thiền tông lục tổ Huệ Năng triều đại nhà Đường, làm tấm gương cho chúng ta, Ngài 

không đi học, không biết chữ, suốt đời không vào giảng đường nghe một bài kinh, một 

lần cũng không có, cũng không bước vào thiền đường ngồi một lúc, không có. Tuy ở 

Hoàng  Mai  tám  tháng,  Ngài  là  làm  công  quả.  Làm  công  quả  là  tu  phước,  lão  hòa 

thượng phân công Ngài xuống bếp giã gạo, giã gạo, bửa củi, công việc này rất cực khổ, 

Ngài làm ở đó tám tháng. Cuối cùng buổi tối ngày hôm đó, lão hòa thượng kêu Ngài 

đến gặp, lúc nửa đêm canh ba, giảng đại  ý kinh  Kim Cang cho Ngài, giảng đến câu 

“ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm”, cùng một lúc buông bỏ hết, buông bỏ hết, minh tâm 

kiến tánh, đã kiến tánh thành Phật. Lão hòa thượng tiễn Ngài, bảo Ngài đi nhanh. Lúc 

này “pháp môn vô tận” Ngài đã biết hết, kiến tánh tức là biết. Bất luận kinh giáo gì, 

quý vị đọc cho Ngài nghe, Ngài giảng lại cho quý vị nghe, Ngài có khả năng này, pháp 

thế  xuất  thế  gian  hoàn  toàn  thông  hiểu.  Cho  nên,  người xưa  dạy  con  người thật  tâm, 

dạy  quý  vị  thâm  nhập  một  môn,  tu  hành  suốt  đời.  Một  bộ  kinh  quý  vị  cố  gắng  học 

638  Tập 336 



mười năm, ngày ngày quý vị đọc kinh này. Phương pháp học của cư sĩ Lưu Tố Vân, 

một bộ đĩa kinh Vô Lượng Thọ, một đĩa một tiếng đồng hồ. 

Tôi nhớ lúc đó, khoảng hơn sáu mươi tiếng đồng hồ, 60-70 tiếng đồng hồ giảng xong, 

không  phải  giảng  kỹ.  Một  ngày  nghe  một  đĩa,  mỗi  đĩa  một  tiếng  đồng  hồ,  một  tiếng 

đồng hồ này, một đĩa này nghe lại 10 lần, mỗi ngày nghe kinh 10 tiếng đồng hồ, trên 

thực tề là một tiếng đồng hồ, không ngừng lặp lại, tu hành thời gian dài. Nghe xong bộ 

này, nghe lại từ đầu, mười năm không gián đoạn, đạt niệm Phật Tam Muội, khai ngộ 

rồi, thật sự khai ngộ. Vì sao vậy? Vì cô ấy không học kinh, nhưng quý vị đem đến hỏi, 

cô ấy hiểu hết, giảng cho quý vị rõ ràng mạch lạc. 

Ở đây chứng minh câu nói của người xưa, làu thông một bộ kinh thì tất cả kinh khác 

đều thông hết, đây là con đường tắt, quý vị mười năm không thể hiểu tam tạng mười 

hai  bộ  kinh.  Mười  năm  dùng  phương  pháp  này  của  cô  ấy,  thì  tam  tạng  mười  hai  bộ 

kinh đều hiểu hết. Cho nên có câu: “không nghe lời người xưa, thiệt thòi ngay trước 

mắt”. Phương pháp này là chư tổ truyền lại, không tin tưởng tổ tông, học cái này, học 

cái kia, học một đống, mà một thứ cũng không hiểu, làm lãng phí sinh lực, thời giờ của 

quý vị, đây thì đáng thương, ngu si. 

“Phát thử thệ nguyện, như lý tư duy, hốt nhiên ngộ lý, nhâp phàm, thánh vị, thị vi phát 

 chân chánh bồ đề tâm dã”. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 







-------------------------------------------------------------------------------------------------- 



 

Tập 336  639 



Tập 337 

Chuyễn ngữ: Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 22 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải trang 391, hàng thứ nhất. 

“Thập thừa chi lí quán, năng phát cửu cảnh chi ma sự, dĩ ngũ uẩn sanh tử mê ám chi 

 pháp vi cảnh cố” . 

Thập Thừa Quán Pháp của tông Thiên Thai, chúng ta học đến quán thứ ba. 

Thứ ba là “thiện xảo an tâm”. “Thiện xảo an tâm giả, thiện dĩ pháp tánh tự an kỳ tâm 

 dã, dĩ pháp tánh vi sở an, dĩ tịch chiếu vi năng an, tịch tức thị chỉ, chiếu tức thị quán. 

 Nhược tín thử tâm đãn thị pháp tánh, tắc thị pháp tánh khởi, diệt thị pháp tánh diệt, 

 liễu kỳ thật bất khởi diệt, vọng vị khởi diệt, như thị thể đạt công thành, pháp giới câu 

 tịch, thị danh vi chỉ. Nhược quán sát thử tâm thể thị vô minh, vô minh si hoặc, tức thị 

 pháp tánh. Vô minh, pháp tánh, bổn lai giai không, không diệc bất khả đắc, pháp tánh 

 động lãng, danh chi vi quán. Nhược ly pháp tánh vô tâm an xứ. Nhược ly chỉ quán vô 

 tâm an pháp. Do thượng (thượng là ở trước nói, phát tâm bồ đề chân chánh, tuy nói rồi, 

nghe rồi, không khai ngộ)  cố dụng thủ phương tiện thiện xảo, linh tâm đắc an dã”. 

Chúng ta đọc qua đoạn văn này, bây giờ chúng ta cùng nhau học tập. Nếu chúng ta ở 

trước, phát tâm bồ đề, như phần cuối của đoạn trước. “Phát thử thệ nguyện” là bốn thệ 

nguyệnlớn.  Cho  nên  ở  cảnh  giới  bất  tư  nghì,  không  thể  khai  ngộ,  đó  là  hàng  thượng 

thượng căn. Có thể chiếu theo ở trước nói “viên thật trung đạo diệu cảnh”, trong kinh 

Bát  Nhã  gọi  là  “thật  tướng  của  các  pháp”,  cũng  là  ba  điều  trong  Vọng  Tận  Hoàn 

Nguyên Quán. Nương nơi sự phát tâm bồ đề này, phát bốn thệ nguyện lớn, thì có thể 

khai ngộ. 

“Sở vị, như lý tư duy, hốt nhiên ngộ lý, nhập phàm thánh vị”. Đây là căn tánh của mỗi 

người không giống nhau, người căn tánh cao vào địa vị thánh, thấp một chút vào địa vị 

phàm phu. Nói như thế nào về phàm và thánh? Đã ra khỏi luân hồi lục đạo, pháp giới 

tứ  Thánh,  đại  thừa  giáo  gọi  là  ngoại  phàm,  tức  là  chứng  A  La  Hán,  Bích  Chi  Phật, 

quyền giáo Bồ Tát, địa vị phàm phu là ngoại phàm. 

Nếu  quý  vị  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  quý  vị  vào  địa  vị  thánh,  vượt  qua 

mười pháp giới, quý vị sanh về cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật Như Lai, thì 

640  Tập 337 



đây là Thánh. Địa vị phàm thánh là nói như vậy, thật sự phát tâm bồ đề. Từ đó cho 

thấy,  ngày  ngày  chúng  ta  phát bốn  thệ  nguyện  lớn,  là  giả không  phải  thật.  Độ  chúng 

sanh, “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ‟, quý vị có thệ nguyện này thật sao? Nếu ta 

thích chúng sanh này, ta thương họ, quý vị có thể độ họ chăng? Không thể độ họ. Vì 

sao vậy? Tình cảm  quý vị chấp vào đâu? Quý vị thương họ, quý vị làm sao độ được 

họ? Sẽ ngụp lặn trong luân hồi lục đạo! 

Nếu ta ghét chúng sanh kia, ta hận họ, quý vị có thể độ họ chăng? Quý vị cũng không 

thể  độ  họ,  không  thương  không  hận,  quý  vị  càng  không  thể  độ  họ.  Cho  nên  là  giả, 

không phải thật. Thật, đó là cảnh giới của chư Phật pháp thân Bồ Tát, các Ngài thực sự 

mỗi niệm đều không bỏ chúng sanh, nhìn thấy chúng sanh chịu khổ, trong tự tánh gợi 

lên lòng từ bi, lòng đại bi thương xót tất cả chúng sanh, cứu giúp tất cả chúng sanh hết 

khổ được vui. Có phải ngày nào quý vị cũng khởi ý niệm này không? Ngày nào cũng 

nghĩ đến danh dự lợi dưỡng cho mình, cũng nghĩ cách tổn người lợi mình, gọi là tâm 

bồ đề gì đây? Tâm bồ đề đâu có tổn người lợi mình? Cho nên là giả, không phải thật. 

Nếu thật sự phát tâm bồ đề, nhất định phải thực hiện ba điều sau, vì sao? Vì dứt trừ 

phiền não, phiền não không dứt trừ, chính mình không thành tựu, lấy gì để độ chúng 

sanh? Độ chúng sanh cần đức hạnh, đức hạnh là cắt đứt phiền não. Độ chúng sanh cần 

trí  huệ,  cần  phương  pháp,  đó  là  pháp  môn  phải  học.  Muốn  độ  hết  tất  cả  chúng  sanh, 

bao gồm Tam Hiền, Thập Địa, quý vị nhất định phải thành Phật, quý vị không thành 

Phật, quý vị sẽ không độ được họ. Đức hạnh, trí huệ của quý vị không bằng người ta, 

quý vị làm sao độ người ta? 

Vì sao Bồ Tát chuyên cần, không giải đãi, tự hóa độ người như thế? Đó đều là năng 

lượng của điều thứ nhất. Chúng ta nói là động lực, sức mạnh gì đã thúc đẩy họ, để họ ở 

nơi đó, siêng năng nỗ lực làm như vậy? Đó chính là nguyện lớn. Ta thành tựu sớm một 

ngày,  thì  có  thể  cứu  giúp  chúng  sanh  sớm  được  một  ngày.  Ta  thành  tựu  chậm  một 

ngày, thì chúng sanh phải chịu khổ thêm  một ngày. Đây là lòng đại từ bi, là do lòng 

đang thôi thúc, không chút lòng riêng tư, nếu có chút lòng riêng tư thì tâm bồ đề không 

còn nữa, tuy rằng có phát tâm, nhưng phát ra lại mất đi. 

Đó là nói sự phát tâm của chúng ta, không thể hốt nhiên ngộ được, đạo lý ở chổ này. 

Chúng ta không phải làm thật, là làm giả. Vì sao chúng ta làm giả? Bởi vì quý vị không 

hiểu rõ chân tướng sự thật, tức là đối với điều thứ nhất nói, cảnh giới mà chư Phật Bồ 

Tát đã vào, hoàn toàn không biết, cảnh giới của chư Phật Bồ Tát, ở trong mười quán 

Tập 337  641 



pháp này, cảnh giới không thể nghĩ bàn, trong kinh Bát Nhã nói là thật tướng của các 

pháp. 

Các nhà khoa học hiện nay, đã dần dần phát hiện ra. Trong này có mấy câu quan trọng: 

“sắc từ tâm tạo, toàn thể là tâm”. Giáo lý đại thừa nói là “vạn pháp chỉ có tâm”. Pháp 

Tướng tông nói “ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm”, đây là cảnh giới 

không thể nghĩ bàn. Như trong kinh nói: “tam giới vô biệt pháp, duy thị nhất tâm tác”. 

Trong kinh Hoa Nghiêm dạy rằng biến pháp giới, hư không giới, muôn sự muôn vật từ 

đâu  mà  có?  Là  tâm  hiện,  tâm  sanh,  thức  biến,  nói  có  sáu  chữ,  nói  rất  rõ  ràng,  minh 

bạch. Tâm hiện, chơn tâm hiện, chơn tâm sanh, vọng tâm biến. Cho nên trong tâm ấy 

có chơn có vọng, vọng là A Lại Da. Nói một cách đơn giản là tâm hiện, thức biến, hoặc 

là nói tâm sanh, thức biến cũng được, cùng một ý nghĩa. Quý vị phải thật sự hiểu, thật 

sự hiểu rồi, thì khai ngộ, thì rõ ràng. 

Y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm  trong  mười  pháp  giới,  tâm  thanh  tịnh  thì  cảnh  giới 

thanh tịnh-Tịnh Độ. Tâm nhiễm ô thì biến thành uế độ. Tâm thiện thì biến thành thiện 

độ. Tâm bất thiện thì biến thành ác độ. Đây không phải là đạo lý sao? Hoàn toàn rõ 

ràng rồi, họ đã biết, buông bỏ tất cả tâm nhiễm ô, tâm bất thiện. Vì sao vậy? Vì đó là 

giả, đó không phải thật, cái thật là thiện. 

Tổ  tông  của  chúng  ta  biết,  Phật  pháp  chưa  đến  Trung  Quốc,  họ  đã  biết.  Cho  nên,  tổ 

tông chúng ta nói tánh của con người vốn là thiện, “nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, bổn 

thiện đó là thật, là vốn có của mình. Bổn thiện là gì? Bổn thiện tức là Phật Bồ Tát. Thời 

nay hương linh rất nhiều, trong nước, nước ngoài chúng ta thường gặp, tình trạng dựa 

thể rất nhiều, ma dựa là thật, không phải giả. Nhưng những hương linh dựa thể này là 

thông  báo  tin  tức,  quý  vị  phải  hiểu  rõ,  nhất  định  không  được  hiểu  lầm.  Hiểu  lầm  thì 

quý  vị  bị  mắc  lừa,  quý  vị  dùng  trí  huệ,  khéo  hiểu  được  ý  của  họ  thì  họ  là  Phật,  là 

BồTát. Không khéo hiểu được họ, thì họ đều là ma vương ngoại đạo. 

Cảnh giới bên ngoài, nên nhớ, đức Phật dạy không Phật cũng không ma. Phật và ma từ 

đâu mà có? Từ tâm của quý vị sanh ra, tâm của quý vị là trí huệ, thì tất cả là Phật, tâm 

của quý vị là phiền não, thì tất cả là  ma. Từ đó cho thấy, cảnh giới bên ngoài không 

phải Phật, cũng không phải ma. Tin tức đưa đến nói quý vị là BồTát tái sanh, Quý vị là 

Bồ Tát thật sao? Là Bồ Tát giả! Đừng nói Bồ Tát, người bên Bồ Tát, quý vị nghĩ xem, 

họ có 6 thần thông không? Người bên Bồ Tát, có 6 thần thông là cảnh giới nào? là cảnh 

giới tiểu thừa A La Hán. 

642  Tập 337 



Trong đại thừa Kinh Hoa Nghiêm dạy chúng ta, cảnh giới Bồ Tát địa vị Thất Tín, Thập 

Tín họ mới đến Thất Tín, có đủ 6 loại thần thông. Tôi hỏi quý vị, quý vị có 6 loại thần 

thông này không? Không có, quý vị là phàm phu, quý vị là Phật, Phật mê mờ điên đảo. 

Quý vị là Bồ Tát,  Bồ Tát  mê  mờ điên đảo,  mọi người đều như vậy.  Trong kinh Hoa 

Nghiêm đức Phật dạy rất rõ ràng: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”, không người nào 

chẳng phải là Phật, ai ai cũng là Phật. Quý vị có phải Phật Thích Ca Mâu Ni không? 

Phải! Phật Thích Ca Mâu Ni có nghĩa là gì? Là năng nhơn, tịch mặc. Quý vị đối với 

người bằng tấm lòng từ bi, đối với mình thanh tịnh bình đẳng, đây là Phật Thích Ca 

Mâu Ni, quý vị giống như Ngài vậy. 

Quý vị là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà nghĩa là gì? nghĩa là trí huệ vô lượng, đức hạnh 

vô lượng, từ bi vô lượng, phương tiện vô lượng, các thứ đều vô lượng, vô lượng quang, 

vô lượng thọ, quý vị là như vậy. Tự tánh của quý vị vốn là vô lượng quang, vô lượng 

thọ. Nhưng ngày nay quý vị làm tự tánh mê mờ, quý vị mất đi vô lượng thọ, vô lượng 

quang, không gọi quý vị là Phật A Di  Đà nữa. Quý vị vốn là Phật A  Di Đà,  hiện tại 

không  gọi  quý  vị  là  Phật  A  Di  Đà,  mà  gọi  quý  vị  là  phàm  phu,  ý  nghĩa  là  như  vậy. 

“Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng”, chỉ cần hiện là tướng, bất luận là tướng như thế 

nào, nhìn thấy được là tướng, nghe được là tướng, âm thanh là tướng, mũi ngửi được 

cũng là tướng, tướng của mùi vị, lưỡi có thể nếm được tướng của chua, cay, mặn, ngọt, 

đắng, đều gọi là tướng, không có cái nào chẳng phải là hư dối. Sáu căn là hư dối, sáu 

trần là hư dối, sáu thức cũng là hư dối. Những thứ hư dối này từ đâu mà có? Là tự tánh 

sanh, là tự tánh hiện, tức là tâm hiện, trong chơn tâm. 

Đại sư Huệ Năng nói rất hay: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, trong tự tánh mỗi mỗi 

đều không thiếu, nhưng mỗi mỗi đều không có, mỗi mỗi không thiếu. Gặp duyên thì 

năng sanh vạn pháp, khi không có duyên thì thanh tịnh vắng lặng, không có gì cả, khi 

gặp duyên thì năng sanh vạn pháp, có thể sanh là thật, tự tánh thanh tịnh vắng lặng là 

thật, hiện tướng là tướng huyễn, là giả. 

Giống như chúng ta xem trên màn hình ti vi vậy, màn hình là thật. Vì sao vậy? Vì nó  

mãi mãi không thay đổi, những hình ảnh hiện trên màn hình là giả, cái này mọi người 

đã biết, nó đang biến hóa trong từng sát na, không có một cái gì là thật, thật không trở 

ngại giả, không ảnh hưởng giả, giả cũng không trở ngại thật. Nhìn kỷ thì thật và giả là 

một  không  phải  hai,  đây  gọi  là  trung  đạo,  gọi  là  quán  trung.  Chúng  ta  chỉ  nhìn  màn 

hình là nhìn không- quán không. Chỉ nhìn hình ảnh bên trong, đó là quán giả, biết được 

Tập 337  643 



thật tức là giả, giả tức là thật, thật không rời giả, giả không rời thật, thật và giả là một 

không phải hai, đây gọi là quán trung. 

Quý  vị  hiểu  cặn  kẻ,  những  tiết  mục  biểu  diễn  trên  màn  hình  ti  vi,  thì  quý  vị  có  thể 

thành đạo vô thượng. Quý vị nhìn rõ điều này, nhìn hiểu được, thế giới hiện tiền của 

chúng ta và cái này giống nhau, hoàn toàn giống nhau. Chúng ta có thể tiếp xúc cảnh 

giới bên ngoài, đây là nói lục căn, lục trần trong chánh báo, lục trần là cảnh bên ngoài, 

lục căn, lục thức là giả, lục trần bên ngoài cũng là giả, là trên màn hình hiện các tướng 

này. 

Chỉ cần quý vị không khởi tâm, không động niệm, thì quý vị là Phật. Chỉ cần quý vị 

không phân biệt, thì quý vị là Bồ Tát. Chỉ cần quý vị không chấp trước, thì quý vị là A 

La Hán.  Quý vị được chánh thọ.  Thọ là hưởng thọ, chánh là bình thường, quý vị được 

hưởng thụ bình thường. Hưởng thụ bình thường như ngày nay chúng ta nói, là hưởng 

thụ sức khỏe. Quý vị không hiểu rõ chân tướng sự thật, quý vị ở trong hiện tượng này, 

sanh khởi thất tình lục dục, thất tình lục dục là hưởng thụ không bình thường. Thất tình 

là  thích,  giận,  đau  buồn,  vui,  thương,  ghét,  ham  muốn,  loại  hưởng  thụ  này  là  không 

bình thường. Vì sao? vì trong tự tánh không có, nó hoàn toàn tương ưng với phiền não. 

Ngũ dục là tiền tài, sắc đẹp, danh dự, ăn uống và ngủ nghỉ. Xấu là xấu ở chỗ quý vị 

không hiểu rõ chân tướng sự thật, lấy giả làm thật, quý vị thật sự hoàn toàn không biết, 

nếu quý vị thật sự nhận thức được, thì quý vị chẳng thể không cảm ơn chư Phật Bồ Tát. 

Vì sao vậy? Vì nếu không phải Phật Bồ Tát thị hiện dạy dỗ, làm sao chúng ta biết được 

chân tướng sự thật này! Chân tướng sự thật này ở ngay trước mặt chúng ta, chưa bao 

giờ rời xa chúng ta, chúng ta điên đảo mê mờ, khởi tâm động niệm sai, nói lời sai, thân 

làm sai, biến thành một thân bệnh trạng, chẳng những bệnh trạng, mà còn trôi lăn trong 

luân hồi lục đạo, luân hồi lục đạo là chính mình tạo ra. Luân hồi do đâu mà có? Là từ 

tâm tưởng sanh, tâm là tâm luân hồi, khởi tâm động niệm, đó chẳng phải gọi là nghiệp 

luân hồi sao? Tự làm tự chịu, không phải từ bên ngoài mà có. 

Hàng thượng căn nghe đến những lời này, thật sự đã khai ngộ, thật sự buông bỏ, lục 

căn  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  lục  trần,  cũng  không  khởi  tâm  động  niệm,  đây  là  gì?  Là 

người này đã thành Phật, người thượng thượng căn. Cho nên, quán cảnh giới không thể 

nghĩ bàn thì họ khai ngộ. Phật Thích Ca Mâu Ni lúc ở dưới cây bồ đề. Đại sư lục tổ 

Huệ Năng khi ngài hai mươi bốn tuổi, ở trong phòng của ngũ tổ, đã vào cảnh giới này, 

nghe qua liền hiểu rõ, vừa hiểu rõ thì lập tức buông bỏ, sau khi buông bỏ thì không mê 

mờ nữa. Đây là Bồ Tát thật sự. Sau khi buông bỏ liền mê trở lại, mê lại là phàm phu. 

644  Tập 337 



Nếu khen ngợi quý vị, quý vị là căn tánh trung hạ, đây là lời khen ngợi quý vị, không 

phải khen ngợi, nói thật thì sao? Thực lòng mà nói thì quý vị là nhất xiển đề. Nhất xiển 

đề là tiếng Ấn Độ, là tiếng Phạn. Nghĩa là gì? Nghĩa là không có căn lành, mặc dù có 

căn lành nhưng rất yếu kém, nó không khởi tác dụng. Đạo lý này cần phải hiểu, hiểu 

rồi thì  tánh  đức hiện  tiền.  Trong  tánh đức,  tánh đức  xử  sự,  đối  nhân  xử  thế  là  khiêm 

tốn. Quý vị thấy bậc thánh nhân trong thế gian, Khổng Tử, Mạnh Tử khiêm tốn chừng 

nào. Quý vị thấy Phật, Bồ Tát khiêm tốn chừng nào. 

Bồ Tát Phổ Hiền kính lễ chư Phật. Chư Phật là ai? Tất cả chúng sanh là chư Phật, quý 

vị gặp Bồ Tát Phổ Hiền, Bồ Tát Phổ Hiền chào quý vị trước, Ngài biết quý vị vốn là 

Phật, cho nên kính lễ quý vị trước, Bồ Tát Phổ Hiền thấy cỏ cây hoa lá, Ngài cũng kính 

lễ , thấy sơn hà đại địa Ngài cũng kính lễ. Vì sao vậy? Vì bổn tánh của hoa lá cỏ cây là 

Phật tánh, bổn tánh của sơn hà đại địa cũng là Phật tánh, trong kinh điển gọi nó là pháp 

tánh, pháp tánh và Phật tánh là một tánh. Cho nên cung kính tất cả. 

Chúng  ta  đã  học  kinh  Hoa  Nghiêm,  đã  học  Hoàn  Nguyên  Quán,  hiểu  rõ  rồi,  không 

những ở trước nói tất cả là chư Phật, ngay cả ở trước chúng ta học kinh điển, đến một 

sợi lông, một hạt bụi, một sợi lông, một hạt bụi rất lớn! Một sợi lông măng trên thân 

của chúng ta, mũi nhọn lông măng dính theo một hạt bụi nhỏ, một chấm trong hạt bụi 

nhỏ. 

Trong kinh này ở trước chúng ta đã học, trang 296 hàng thứ 3, “nhất mao nhất trần chi 

vi điểm, đô thị chư Phật”. Một chấm nhỏ của sợi lông hạt bụi này, tức là lời Bồ Tát Di 

Lặc nói, một niệm sanh ra hiện tượng, không phải Bồ Tát Di Lặc nói sao? Một niệm 

bất giác thì sanh ra hiện tượng tinh thần, chúng ta nói là chánh báo, có chánh báo thì y 

báo lập tức hiện tiền. Y báo là hiện tượng vật chất, chánh báo là hiện tượng tinh thần. 

Các nhà khoa học bây giờ đã biết, vật chất là do hiện tượng tinh thần biến hiện ra. Cho 

nên  họ  nói  vật  chất  là  giả,  Phật  pháp  nói  hiện  tượng  tinh  thần  cũng  giả,  cũng  không 

phải thật. 

Hiện tượng tinh thần là nghiệp tướng của a lại da biến hiện ra, nghiệp tướng của a lại 

da là hiện tượng tư nhiên. Chuyển tướng là hiện tượng tinh thần. Vật chất là cảnh giới 

tướng, đều không có thật. Cho nên nói vạn pháp đều không, không có một thứ nào thật 

cả. “Không” ở đây không phải là không có, nó có thể hiện ra vạn pháp, giống như màn 

hình ti vi của chúng ta là không, không có gì cả, nhưng nó có thể hiện ra, có thể hiện ra 

hiện tượng, có thể hiện ra vạn pháp. Khi không có duyên thì không thấy, khi có duyên 

thì nó hiện ra. Duyên do đâu mà có? Duyên cũng không có thật. Cho nên nó không thể 

Tập 337  645 



nghĩ bàn! Bốn chữ không thể nghĩ bàn quá tuyệt vời. Quý vị không thể nghĩ, không thể 

bàn.  Vì  sao  vậy?  Bởi  vì  quý  vị  nghĩ  và  bàn  đều  động  tâm,  đều  khởi  tâm  động  niệm, 

không khởi tâm không động niệm, hoàn toàn hiểu rõ, thì quý vị có thể thấy được chân 

tướng sự thật. khởi tâm động niệm, quý vị thấy huyễn tướng sự thật, không thấy được 

chân tướng. 

Chư Phật Như Lai, pháp thân Bồ Tát rất tuyệt vời, các Ngài đối với hiện tượng này, 

không khởi tâm, không động niệm, chân tướng rõ ràng, cho nên gọi là thành Phật. Còn 

chúng ta thấy là sẽ  hỏi đây là gì? kia là gì? Vậy là hết , tất cả đều hết rồi. Khởi tâm 

động  niệm,  phân  biệt  chấp  trước,  có  đủ  tất  cả,  chính  xác  là  phàm  phu  lục  đạo.  Với 

những điều trong kinh giáo đại thừa nói, hoàn toàn không khớp nhau. Đây là chỗ khó 

của chúng ta khi học đại thừa, khó là ở chỗ này, không phải khó từ bên ngoài, khó là ở 

chỗ dùng tâm của chính mình. Toàn dùng tâm luân hồi để lý giải Phật pháp đại thừa, 

cái này làm không được. 

Điều quý vị lý giải chỉ là bên ngoài của đại thừa, là kiến thức đơn giản của đại thừa. 

Tinh túy của đại thừa, quý vị đều không tiếp xúc được. Nếu không chấp trước, mới tiếp 

xúc được một chút bên lề mà thôi. Đó là ai? Là hàng A La Hán, là Bích Chi Phật, như 

đi vào cửa lớn, trong cửa lớn có hai lớp cửa nữa, qua hai lớp cửa mới có phòng lớn, 

mới có cung điện. A La Hán mới vào được cửa lớn, chưa vào được hai lớp cửa. Bồ Tát 

đã vào hai lớp cửa, nhưng chưa vào cung điện. Vậy ai  mới là người vào trong cung 

điện? Đó là người chứng được thật tướng các pháp - Pháp thân Bồ Tát. Chúng ta ở đây 

là nói sơ trụ, vào địa vị sơ trụ, là sơ trụ của Viên Giáo, Pháp Hoa là Viên Giáo. Sơ địa 

của Biệt Giáo, sơ trụ của Viên Giáo, tức là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. 

Ở trước đã nói “như lý tư duy, hốt nhiên ngộ lý”, đây là đã vào cung điện. Đã vào cung 

điện  là  Bồ  Tát  đẳng  giác,  bốn  mươi  mốt  địa  vị  pháp  thân  đại  sĩ.  Vào  cung  điện,  tôi 

dùng ví dụ này để quý vị có thể hiểu được, đây là trình tự tu hành. Hôm nay tôi nói thật 

lời, ngay cả Tu Đà Hoàn cũng không làm được, mọi người gọi quý vị là Phật tái sanh, 

Bồ Tát tái sanh, là họ lấy lòng quý vị, khuyến khích quý vị đấy, quý vị không phải như 

vậy.  Nếu  như  quý  vị  thật  không  biết  mình  là  Bồ  Tát  gì  tái  sanh,  thì  nguy  rồi,  khẳng 

định bị đọa địa ngục. Vì sao vật? Vì mang tội đại vọng ngữ, quý vị không chứng đắc, 

quý vị cho rằng đã chứng đắc. Mặc dù quý vị không có tâm dối người, đó gọi là gì? 

Danh từ nhà Phật gọi là tăng thượng mạn, sanh lòng ngạo mạn, tự cho là đúng, ngạo 

mạn hiện tiền, thì phiền não khởi hiện hành. Quý vị không phải trí huệ hiện tiền, Quý 

vị là phiền não hiện tiền, cho nên con đường quý vị đi, không phải là đường Phật mà là 

646  Tập 337 



đường ma. Con đường Phật là không, giả, trung. Quý vị chấp tướng, thì quý vị khởi 

phiền não, điều này thật ghê gớm! Chẳng bằng người không học, chẳng bằng ông lão 

bà  già  ở  nông  thôn,  suốt  đời  thật  lòng  niệm  Phật,  họ  thật  sự  có  thành  tựu.  Cho  nên 

nghiên  cứu  tôn  giáo,  dùng  tâm  bất  thiện,  là  đi  vào  ngã  rẽ,  không  phải  đường  vòng, 

đường vòng còn có thể quay trở lại, đi vào ngã rẽ rồi, mãi mãi không biết đường về. 

Tâm bồ đề phát rồi, không ngộ, không khai ngộ. Nghĩa là vừa phát tâm bồ đề, tức là 

Bồ Tát Sơ Trụ. Quý vị nên biết, A La Hán không phát tâm bồ đề, Bích Chi Phật cũng 

không phát tâm bồ đề, Bồ Tát Quyền giáo cũng không phát tâm bồ đề. Tâm bồ đề chỉ 

cần vừa phát, tức là Bồ Tát Sơ Trụ của Viên Giáo. Vì sao vậy? Bởi họ dùng chơn tâm, 

không dùng vọng tâm, dùng chơn tâm gọi là pháp thân đại sĩ, vượt qua mười pháp giới, 

chúng sanh trong mười pháp giới, là dùng a lại da, lấy a lại da làm chơn tâm. Họ không 

biết thế nào gọi là chơn tâm, ở trong tình hình này họ mới biết được. Người căn tánh 

kém một chút, cần “thiện xảo an tâm”, „thiện xảo‟ là pháp phương tiện. 

“Thiện dĩ pháp tánh, tự an kỳ tâm”. Quá tuyệt vời! Họ dùng cái gì để an tâm? Họ dùng 

pháp tánh, trong đại thừa, họ là hạng người thứ ba, ở trong phàm phu của chúng ta, họ 

là hạng người thứ nhất, cao nhất. Vì sao vậy?  Bởi dĩ pháp tánh, tự an kỳ tâm, như thế 

không đáng được khâm phục sao? pháp tánh la chân tánh. 

“Dĩ pháp tánh vi sở an”, kiến giải như thế nào? lìa bỏ Phật pháp không bàn đến, chúng 

ta  bàn  về  lời  dạy  của  tổ  tông,  cũng  có  vị  này.  Câu  đầu  tiên  trong “Tam  Tự  kinh”  là: 

“nhân  chi  sơ  tánh  bổn  thiện”,  tánh  bổn  thiện  đó  có  phải  là  pháp  tánh  không?  Phải! 

Không  sai  chút  nào!  Ta  biết  tánh  của  ta  vốn  thiện,  mỗi  mỗi  ta  đều  quay  về  cái  vốn 

thiện đó thì chẳng phải tâm đã an rồi sao? Ta không thể làm điều ác, vì sao không thể 

làm điều ác? Vì điều ác không phải là bổn tánh của ta, bổn tánh của ta là thiện. Có ý 

nghĩ ác, nói ác, làm ác, đó là sai. Họ có thể trở về bổn thiện. 

“Dĩ bổn thiện vi sở an, dĩ tịch chiếu vi năng an”. Tịch chiếu là phương pháp, “tịch” là 

tâm  thanh  tịnh, “chiếu”  là  trí  huệ,  tâm  thanh tịnh  có  thể  sanh  trí huệ,  cho nên  tịch  là 

chỉ, chiếu là quán. Tịch là gì? Là tâm không chạy theo bên ngoài. Bồ Tát Đại Thế Chí 

dạy chúng ta “đô nhiếp lục căn”, là dừng, “tịnh niệm tương tục” là quán. Dừng tức là 

buông bỏ, quán tức là nhìn thấu. 

Đại sư Chương Gia Ngài dạy tôi, lúc đó tôi vừa mới xuất gia, chính thức tiếp nhận Phật 

giáo là buổi học đầu tiên. Nếu Ngài dạy tôi về chỉ và quán, tôi sẽ không hiểu gì cả, thì 

rất phiền phức. Cho nên Ngài đổi phương pháp khác, nói là nhìn thấu, buông bỏ. Tuy 

không hiểu hàm nghĩa sâu xa của nó, nhưng hình như có thể hiểu được. Tôi hỏi Ngài, 

Tập 337  647 



nhìn thấu, buông bỏ bắt đầu thực hành từ đâu? Ngài bảo tôi từ bố thí, Ngài nói bố thí 

tiền  tài  được  giàu  có,  bố  thí  pháp  được  thông  minh  trí  huệ,  bố  thí  vô  úy  được  khỏe 

mạnh sống lâu. Ngài dạy tôi, dạy tôi sửa đổi vận mệnh, tôi vâng theo lời dạy, học xong 

liền thực hành. Trước tôi học buông bỏ, sau đó mới học nhìn thấu. Buông bỏ như thế 

nào? Nghĩa là tâm thật thanh tịnh, tâm tham, sân, si, mạn dần dần thu nhỏ lại, nó không 

phóng rộng ra nữa, thu nhỏ lại, buông bỏ thì nó nhỏ lại, có giới hạn, có phạm vi, nhưng 

quả báo của nó thật sự hiện tiền. 

Bố thí tiền tài, càng bố thí càng nhiều tiền tài, thầy dạy là càng nhiều tiền tài càng bố 

thí, tuyệt đối không được giữ lại, giữ lại là không đúng. Giữ lại sẽ như thế nào? Giữ lại 

quý vị sẽ sanh lòng tham, quý vị sẽ sanh phiền não, có bao nhiêu bố thí bấy nhiêu, bố 

thí hết sẽ có lại, có lại còn nhiều hơn trước nữa. Bất luận có nhiều hay ít, cũng nên bố 

thí hết, đừng giữ lại. Quý vị không nên sợ rằng, tôi cho hết rồi ngày mai không có nữa. 

Như thế là quý vị vọng tưởng, đó là quan niệm sai lầm, quý vị không cần nghĩ chuyện 

ngày mai chưa đến, hôm nay quý vị bỏ hết, ngày mai sẽ được nhiều hơn. 

Thầy dạy tôi điều này, tôi đã làm sáu mươi năm, tôi chứng minh cho mọi người thấy, 

thực  sự  là  càng  cho  càng  nhiều.  Tôi  không  có  gì  cả,  nhưng  sáu  mươi  năm  qua  cũng 

không có ngày nào đói,  không có ngày nào lạnh. Tuy không có đạo tràng, không có 

nhà, không có chỗ ở, nhưng tôi cũng chưa ngủ qua đêm bên ngoài một lần nào. Lời dạy 

của thầy hoàn toàn chính xác. Lời dạy ấy được rút ra từ trong kinh Phật, là đức Phật 

nói. Vì sao không làm? Vì sao chấp vào thân này? Vì sao không buông bỏ tham, sân, 

si? Tham, sân, si là gốc bệnh, tu đạo không những không thể chứng quả, mà ngay cả 

khai ngộ cũng bị nó làm chướng ngại. Chúng ta niệm Phật không thể nhất tâm, cũng bị 

nó chướng ngại, niệm Phật không thể vãng sanh cũng là do nó cản trở. Oan thân trái 

chủ lớn nhất, chướng ngại lớn nhất của chính chúng ta là tham, sân, si, mạn, nghi. Vì 

sao không buông bỏ? Ở  đây nói rõ nguyên nhân của thiên tai, nguyên nhân không phải 

ở bên ngoài, mà ở chính mình, từ trong tâm của mình, nhổ sạch nguyên nhân của thiên 

tai  này,  thì  thiên  tai  trong  ngoài  đều  không  có.  Bên  trong,  thân  tâm  lành  mạnh,  bên 

ngoài sống ở chỗ không có thiên tai. Phật pháp là có lợi, Phật pháp là có ích, gọi là lợi 

ích chân thật, lợi ích không bờ bến, lợi ích không cùng tận. Điều tốt như vậy mà không 

muốn, đó gọi là ngu si. Lý Thế Dân gọi đó là ngu ngốc. 

Dưới đây nói “nhược tín thử tâm, đãn thị pháp tánh”. Tuy tâm của chúng ta là vọng 

tâm,  vọng  tâm  là  do  pháp  tánh  biến  hiện  ra,  thể  của  nó  là  pháp  tánh,  chỉ  là  chúng  ta 

không biết mà thôi. Cho nên chơn và vọng không hai, chúng ta không hiểu đạo lý này. 

648  Tập 337 



Cho nên vấn đề là ở chổ niềm tin, chỉ cần quý vị tin tưởng tánh này, tin tưởng những 

hiện tượng này. Hiện tượng tự nhiên, hiện tượng tinh thần, hiện tượng vật chất, đều là 

do tâm biến hiện ra. 

“Tắc khởi thị pháp tánh khởi, diệt thị pháp tánh diệt”. Khởi và diệt này chúng ta phải 

biết rõ ràng. Khởi là gì? Là duyên hợp. Diệt là gì? là duyên tán. Duyên hợp thì sanh 

khởi, duyên tán thì mất đi, hợp tan vô thường. Sự sanh khởi hợp và tan đó không phải 

là khởi thật, sự diệt đi hợp và tan không phải là mất đi thật. Cho nên tất cả pháp không 

sanh không diệt. Chân tướng sự thật này ta có nhận ra được không? Các nhà khoa học 

nhận ra được. Tôi nghe giới khoa học có nói như vầy nên biết rằng họ đã thấy được. 

Họ nói trong vũ trụ chỉ có ba thứ, ngoài ba thứ này ra không có gì nữa, đó là họ đã thấy 

được. Ba thứ đó là gì? Là vật chất, tin tức và năng lượng. Ba thứ này là duyên, hợp thì 

hiện tướng, tan thì hiện tướng không, duyên hợp duyên tan. Hợp là nó mà tan cũng là 

nó, điều này nói không khác Phật pháp, chỉ danh từ không giống nhau mà thôi. Chúng 

ta nghe thì hiểu được, biết được biến pháp giới, hư không giới, tất cả hiện tượng đều là 

huyễn tướng. 

Trong “Kim Cang kinh” nói: “nhất thiết hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh”. Mộng 

huyễn bào ảnh là giả, không thật. Biết được những thứ này là giả, không thật, thì quý vị 

không nên chấp trước, không nên phân biệt, như vậy là đúng. Quý vị chấp trước, phân 

biệt là sai, tâm chấp trước là tâm luân hồi, luân hồi trong lục đạo, tâm phân biệt là pháp 

giới tứ Thánh, cao siêu hơn lục đạo nhiều, không phải chịu khổ trong lục đạo, nhưng 

họ chưa thấy tánh. Chưa  thấy tánh thì họ không thể được đại tự tại, không gian hoạt 

động của họ chỉ giới hạn trong mười pháp giới, họ không thể vượt qua mười pháp giới. 

Nếu như không buông bỏ chấp trước, thì không gian hoạt động của họ giới hạn ở trong 

lục đạo, không thể vượt qua lục đạo. 

Cuối cùng đức Phật dạy chúng ta, lục căn tiếp xúc với cảnh giới lục trần, không khởi 

tâm, không động niệm, đây là thành Phật. Cảnh giới của họ hoàn toàn bình đẳng, chư 

Phật Như Lai trong tất cả cảnh giới, quyết định không khởi tâm động niệm,  đây  mới 

gọi là rốt ráo viên mãn, rốt ráo triệt ngộ. 



Sau đây nói “liễu kỳ thật bất khởi diệt, vọng vị khởi diệt ”, „liễu‟ là hiểu rõ, hiểu rõ 

chân tướng sự thật. Thật sự nói với quý vị, không có khởi cũng không có diệt, huyễn 

tướng khởi và diệt này là do quý vị thấy sai. Ngày nay chúng ta xem phim, thấy những 

hình ảnh khởi diệt trên màn hình, chúng ta có nhìn thấy không? Cái mà chúng ta nhìn 

Tập 337  649 



thấy là tướng thô, tướng trên giác quan, không nhìn thấy tướng thật. Tướng thật, chúng 

ta dùng thước phim, thước phim trước là do những tấm phim tập hợp thành, từng tấm 

từng tấm phim, quý vị sẽ thấy rất rõ ràng, ống kính máy chiếu phim mở ra, phim được 

chiếu lên màn hình, tướng này khởi lên, sanh ra. Ống kính máy chiếu đóng lại, tướng 

này mất đi. Đổi một tấm, đổi tâm thứ hai rồi mở ra, lại chiếu lên màn hình, sau đó đóng 

lại, lại đổi tấm khác, trong một giây thay đổi hai mươi bốn tấm. 

Chúng ta thấy trên phim giống như là tướng liên tục, thật sự đó là giống như hình ảnh 

động,  mỗi  tấm  không  giống  nhau,  không  có  tấm  nào  giống  nhau,  cái  đó  rất  dễ  cho 

chúng ta giác ngộ, không tấm nào giống tấm nào. Quý vị hiểu được đạo lý này, bây giờ 

bảo  quý  vị,  tốc  độ  máy  chiếu  phim  nhanh  thêm,  từ  hai  mươi  bốn  tấm  lên  đến  bao 

nhiêu? Mỗi giây lên đến một ngàn sáu trăm triệu tấm, quý vị có thể thấy từng tấm từng 

tấm  phim  không?  Quý  vị  không  thể  thấy  được,  vì  nó  thay  đổi  quá  nhanh,  hoàn  toàn 

không thể phát hiện được. Vậy mà cứ cho rằng nó là thật, làm cho nhận thức của quý 

vị sai lầm nghiêm trọng. 

Chân tướng của pháp giới không có sanh diệt, quý vị lại cho rằng có sanh diệt. Một 

hình  ảnh động, quý  vị  có  thể  quan sát thời  gian  là  một  giây,  hình  ảnh  này  trong  một 

giây, đã sanh diệt thay đổi một ngàn sáu trăm triệu lần. Trong kinh Phật nói cho chúng 

ta  về  chân  tướng,  các  nhà  khoa  học  cũng  biết  được  hiện  tượng  này,  nhưng  nhà  khoa 

học không nói chữ số, chỉ nói vô cùng nhanh chóng mà thôi. Trong kinh Phật nói ra 

chữ số, cho nên cần hiểu rõ! Sanh diệt tức là không sanh diệt. Vì sao vậy? Vì tướng 

của sanh diệt quý vì tìm không thấy, tức là tốc độ của nó quá nhanh, trong ý niệm quý 

vị mới có diệt, thì nó đã sanh rồi, khi mới sanh, nó đã sớm diệt đi rồi. 

Hiện tượng này, trong kinh giáo đại thừa nói, Bồ Tát Bát Địa có thể nhận ra được, vì 

Bồ Tát Bát Địa tâm đã định, định công của Thất Địa không thể được, không thể thấy 

được. Từ Bát Địa trở lên, định công này có thể lãnh hội được, có thể thấy được chân 

tướng sự thật. Do đó Phật không phải dựa vào khoa học, số học và những thiết bị khoa 

học, không phải dựa vào những thứ này, mà hoàn toàn dùng định công. Cái quan sát 

được  trong  thiền định  là  cảnh  giới  hiện  lượng,  không  phải  tỷ  lượng, không  phải  phi 

lượng. 



“Như thị thể đạt công thành, pháp giới câu tịch”. Như thị ở đây như trước đã nói “pháp 

tánh vi sở an, tịch chiếu vi năng an”, “thể đạt công thành”,.Thể là lãnh hội, đạt là đạt 

được, là công phu đã thành tựu. Bồ Tát Bát Địa, “pháp giới câu tịch”,  nghĩa là biến 

650  Tập 337 



pháp giới, hư không giới, thanh tịnh vắng lặng. Tướng thanh tịnh vắng lặng này ở đâu? 

Ở ngay trước mắt. Bây giờ trên địa cầu thiên tai nhiều như vậy, ở Bắc Phi hiện nay xảy 

ra chiến tranh, rất nhiều liên quân quốc gia, khai chiến với Li-Bi. “Pháp giới câu tịch” 

chúng ta chưa nhìn thấy, chúng ta nhìn thấy là loạn động, loạn động là tướng thô. Bồ 

Tát nhìn thấy là tướng cực nhỏ. Cực nhỏ là tướng như thế nào? Là tướng không động, 

tức là nói phàm phu chúng ta nhìn thấy, hình  ảnh này là tướng liên tục, Phật Bồ  Tát 

nhìn thấy là thước phim, tướng của từng tấm từng tấm, không động. Tâm của chúng ta 

xốc nổi, tâm của Bồ Tát là định, định là chơn tâm, xốc nổi là vọng tâm. Vọng tâm thì 

nhìn thấy là tướng vọng, chơn tâm thì nhìn thấy là tướng chơn, chơn vọng không hai, 

đó là thật tướng trung đạo. 

“Nhược quán sát thử tâm thể thị vô minh”.  Quý vị có thể phát hiện được chúng ta ngày 

nay,  tâm  khởi  tâm  động  niệm,  tâm  phân  biệt,  tâm  chấp  trước,  tâm  tự  tư  tự  lợi,  tâm 

tham, sân, si, mạn. Thể của tâm này là gì? Là vô minh, trong Phật pháp gọi đó là tâm 

thức, tức là a lại da, cũng gọi là thức thứ tám. 

“Vô  minh”  nghĩa  là  không  có  trí  huệ,  là  ngu  si,  si  hoặc,  mê  hoặc.  Tâm  tánh  vốn  là 

minh, bây giờ vô minh, sự việc này tổ tông của chúng ta cũng biết được. Trong sách 

Đại học có câu: “Đại học chi đạo, tại minh minh đức”. Quý vị xem ba chữ minh minh 

đức trong câu nói này, đức là pháp tánh, pháp tánh vốn là minh, minh tánh. Bây giờ 

trên đầu lại thêm một chữ minh nữa, như vậy có nghĩa là gì? Ý nói rằng minh đức đã 

không minh rồi, bây giờ hồi phục minh, minh minh đức. Nếu như vốn là minh, thì chữ 

minh trên đầu này không cần thêm nữa, chỉ là minh đức thôi. Thêm chữ này thì chúng 

ta biết, minh đức không còn minh nữa. Bây giờ phải cho nó minh như cũ, chẳng phải ý 

nghĩa này sao? 

Minh đức là thể, minh đức là bổn thiện, tánh bổn thiện, minh đức là bổn thiện. Không 

minh thì sao? Không minh thì bất thiện. Ở thế gian này có người nói, tâm người quá 

xấu. Tâm xấu thì bổn thiện của quý vị biến thành bất thiện, Quý vị vốn là thiện, bổn 

thiện là bổn tánh của quý vị. Minh đức là chơn tâm của quý vị, bây giờ chơn tâm bổn 

tánh  của  quý  vị  không  có,  chẳng  phải  không  có,  mà  bị  mê  mờ,  không  khởi  tác  dụng 

nữa. Nó khởi tác dụng, hoàn toàn là bất thiện. Tâm người hiện nay là tâm gì? Là tâm 

danh lợi, thích danh thích lợi, tham danh tham lợi. 

Bậc  hiền  thánh  xưa  nói  chúng  ta  biết,  tâm  con  người  ở  thời  đại  Tam  Hoàng  như  thế 

nào? Là đạo. Nói cách khác, ở trong Phật pháp nói tương ưng với tự tánh là đạo, là tự 

nhiên vậy. Bổn thiện, minh đức, tự nhiên hiền tiền, không có ô nhiễm. 

Tập 337  651 



Đến thời đại Ngũ Đế, Từ Tam Hoàng đến Ngũ Đế cũng trên năm trăm năm, khoảng 

năm trăm năm đến một ngàn năm. Một ngàn năm là một kỷ nguyên lớn, đạo mờ dần, 

chỉ mờ nhẹ, nhưng còn có đức. Tam Vương, sau Ngũ Đế là Tam Vương, Tam Vương 

là  nhà  Hạ,  nhà  Thương  và  nhà  Chu.  Thời  đại  nhà  Hạ,  nhà  Thương  và  nhà  Chu,  đức 

cũng đã yếu đi, mờ đi, nhưng lại có nhân từ, mọi người đều thương nhau, “hành hữu 

bất  đắc,  phản  cầu  chư  kỷ”,  con  người  biết  tự  thương  mình,  người  người  đều  thương 

nhau, cái này rất khó có được, không dễ dàng. 

Đến thời đại Xuân Thu Chiến Quốc, người và người không biết nhau. Nói cách khác, 

tự tư tự lợi tăng lên. Mạnh Tử viếng thăm Lương Huệ vương, Lương Huệ vương vừa 

gặp  ông,  liền  xin  ông  chỉ  bảo,  nói  rằng:  “Tẩu  bất  viễn  thiên  lý  nhi  lai”.  Tẩu  là  cách 

xưng hô tôn kính đối với người già, ý nói rằng: Cụ già Người không quản đường sá xa 

xôi, đến thăm nước tôi. “Diệc tương hữu dĩ lợi quốc hồ?” Đại khái là Ngài đã đem đến 

cho nước tôi rất nhiều lợi ích! Quý vị xem, đem lợi ích đặt ngay trước mặt, Mạnh tử trả 

lời rằng: “Vương hà tất viết lợi? diệc hữu nhân nghĩa nhi dĩ hỷ”. Ý nói rằng, tôi mang 

đến cho ông không phải lợi ích, mà là nhân là nghĩa. “Nhân giả ái nhơn, nghĩa giả tuân 

lý”. Nghĩa có nghĩa là gì? Là khởi tâm động niệm, lời nói việc làm, hợp tình, hợp lý, 

hợp pháp, đây gọi là nghĩa, như lý như pháp. Cho nên, thời đại bấy giờ, mọi người đều 

trọng nghĩa, tức là nói nghĩa khí. 

Sau khi Tần Thủy Hoàng thống nhất Trung Quốc, mười lăm năm mất nước, nhà Hán 

lên thay thế, Trung Quốc mới được thống nhất. Nhờ Hán Võ Đế thông minh, quốc gia 

mới thống nhất, lãnh thổ này diện tích lớn như vậy, nhân khẩu nhiều như vậy, làm sao 

quản lý được? Vua lấy kiến nghị của Đổng Trọng Thư, ở trong bách gia chư tử chọn ra 

nhà  Nho,  lấy  Khổng  Mạnh  làm  tiêu  biểu.  Dùng  học  thuyết  của  Khổng  Mạnh  để  trị 

quốc. Đây là Hán Võ Đế cống hiến cho Trung Quốc,  ông rất có công. Ông lấy lễ trị 

dân. Đạo, đức, nhân, nghĩa, lễ, triều đại này đã ổn định, mãi đến triều đại nhà Thanh 

vẫn còn tuân thủ. 

Triều đại, thay đổi triều đại nhiều quá! Mỗi người lên làm hoàng đế đều tuân thủ, dùng 

học thuyết Khổng Mạnh để trị quốc. Triều nhà Thanh mất, Dân Quốc hưng khởi, lại lơ 

là việc lễ nghĩa, mới tạo thành thế giới hỗn loạn như ngày hôm nay. Xã hội hỗn loạn, 

địa cầu biến cố tới tấp, nguyên nhân là ở chỗ này, chúng ta chẳng thể không biết. Con 

người  bây  giờ  tôn  sùng  khoa  học,  không  tin  tưởng  luân  lý  đạo  đức.  Ở  Nhật  Bản  bị 

thiên tai lần này, chúng ta thấy tin tức, báo chí trên internet, tri sự của Đông Kinh, tức 

là  thị  trưởng  của  Đông  Kinh,  hình  như  ông  không  phải  đương  nhiệm,  là  nhiệm  kỳ 

652  Tập 337 



trước, ông nói rằng: “Thiên tai này là ông trời trừng phạt chúng ta”. Do vậy có một số 

người, không tán thành kiến giải của ông, mời ông ra khỏi Nhật Bản. 

Có  một  phó  huyện  trưởng,  cũng  là  quan  viên  của  chính  phủ.  Một  người  bạn  ở  bên 

Đông Kinh gọi điện nói với tôi rằng, phó huyện trưởng này nói trước mọi người, ông ta 

nói: “Thiên tai là do nghiệp bất thiện chiêu cảm ra, nghĩa là do chúng ta làm việc bất 

thiện chiêu cảm ra”. Những kiến giải này đối với giáo lý trong kinh Phật, với lời dạy 

của Thánh nhân hoàn toàn giống nhau. Chúng ta thật sự đã hiểu rõ, bỏ ác làm lành, cải 

tà quy chánh, tâm niệm ngay thẳng, thì thiên  tai sẽ được hóa giải. Đây là lời ông Bố 

Lai Đăng người Mỹ nói. Bố Lai Đăng là một nhà khoa học, ông ta nói rằng, hóa giải 

thiên tai cần phải dùng tâm thái, tâm niệm đoan chánh có thể hóa giải thiên tai, không 

phải dùng phương pháp khoa học. 

Giới khoa học biết được hiện tượng vật chất được hình thành như thế nào? Cơ sở của 

hiện  tượng  vật  chất  là  tinh  thần,  tức  là  tâm  niệm.  Kiến  giải  này  là  của  nhà  khoa  học 

người Đức tên là Phổ Lãng Khắc, ông là học gia lượng tử lực học, là thầy của Ái Nhân 

Tư Thản, ông ta đã qua đời rồi. Ông ấy nói rằng: Ở thế gian không có những thứ vật 

chất này, vật chất là giả. Vật chất là gì? Là ý niệm tích lũy mà sanh huyễn tướng. Vì 

sao huyễn tướng này phức tạp đến thế? Dựa vào lời nói của ông ta, đây là tần số không 

tương đồng, đều là ý niệm của chúng ta, ý niệm cũng là một loại hiện tượng không ổn 

định,  tần  số  chậm  thì  biến  thành  thể  rắn,  vật  cứng.  Tần  số  nhanh  thì  biến  thành  thể 

mềm, loại này giống như thể lỏng vậy. Tần số nhanh hơn, thì biến thành thể khí. 

Ngày  nay  chúng  ta  thấy  nhanh nhất  là  biến  thành  sóng  điện  từ,  biến  thành sóng  ánh 

sáng, cái này nhanh nhất. Nói cách khác, sóng ánh sáng, sóng điện từ cũng là từ tâm 

niệm biến hện ra. Nói cách khác nữa là hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần đều 

không  tách  rời  tâm  niệm.  Tâm  niệm  này  là  chuyển  tưởng  của  a  lại  da.  Vậy  chuyển 

tướng của a lại da từ đâu mà có? Từ nghiệp tướng mà có. Nghiệp tướng là hiện tượng 

không ổn định, khoa học gọi nó là năng lượng. 

Hiện nay những phát hiện của giới khoa học, đã chứng minh cho Phật pháp đại thừa. 

Ba ngàn năm về trước, những điều Phật Thích Ca Mâu Ni nói, bây giờ họ đã chứng 

minh. Đây là thật không phải giả. 

Thế nào gọi là vô minh? Vô minh tức là không ổn định. Pháp tánh vốn là không, không 

cũng chẳng thể được, không là một khái niệm trừu tượng. Quý vị không nên cho rằng 

thật  có  cái  không,  rồi  phân  biệt  cái  không  này,  chấp  vào  không,  như  thế  là  sai  hoàn 

toàn. 

Tập 337  653 



Vì sao nói nó là không? Bởi vì nó không có hiện tượng, nó không phải hiện tượng vật 

chất,  cũng không phải hiện tượng tinh thần. Nhưng ba hiện tượng này đều từ nó mà 

biến  hiện  ra.  Bản  thân  nó  cái  gì  cũng  không  phải,  nhưng  nó  có  thể  hiện  ra  ba  hiện 

tượng này. Nó có thể hiện ra hiện tướng thứ nhất, là hiện tượng tự nhiên. Từ trong hiện 

tượng tự nhiên, biến hiện ra hiện tượng tinh thần. Từ hiện tượng tinh thần biến, hiện ra 

hiện tượng vật chất. Tốc độ rất nhanh, nhanh đến mức chúng ta không thể tưởng tượng 

được. Chúng ta cảm thấy như ba hiện tượng này phát sanh cùng một lúc. Thật ra nó có 

trước sau, cái trước sau này chúng ta tìm không thấy. Ba hiện tượng này đều là giả, là 

đương thể tức không, là liễu bất khả đắc. Cho nên phải nhớ rằng, không cũng bất khả 

đắc. 

“Pháp giới động lãng, danh chi vi quán”. Đây là quán, thật sự quán thông suốt. Chúng 

ta nói nhìn thấu, thật sự đã nhìn thấu rồi. 

“Pháp  giới  câu  tịch”,  là  thật  sự  buông  bỏ.  Pháp  giới  thanh  tịnh  tịch  diệt,  thanh  tịnh 

bình đẳng giác. 

“Pháp giới câu tịch, nhất niệm bất sanh, chiếu kiến thị pháp giới động lãng”. Đây là 

đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Đại sư Huệ Năng khai ngộ. Hình dáng pháp giới 

là ra sao? Ngài nói rất đơn giản, chỉ có hai mươi bốn chữ, Ngài nói tự tánh, tự tánh là 

pháp giới, tự tánh là chơn như, tự tánh là pháp tánh, tức là Phật tánh. Ngài nói câu thứ 

nhất: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, không ô nhiễm, chưa bao giờ bị nhiễm ô, sau 

này cũng sẽ không ô nhiễm. “Vốn không sanh diệt”, nó thật sự là không sanh không 

diệt. “Vốn tự đầy đủ”, tuy rằng nó không có gì cả, nhưng cũng có thể hiện ra tất cả. Cái 

gì cũng không có, nhưng quý vị không thể nói nó là không. Câu thứ tư Ngài nói “vốn 

không dao động”, đây ý nói tự tánh vốn là định, pháp giới vốn là thanh tịnh tịch diệt. 

Câu  cuối  cùng  là  “năng  sanh  vạn  pháp”,  vũ  trụ  vạn  vật,  trong  kinh  Phật  nói  là  biến 

pháp  giới  hư  không  giới.  Quốc  độ  của  hết  thảy  chư  Phật,  y  báo  chánh  báo  trang 

nghiêm, đều là do nó biến hiện ra. Có thể sanh, có thể hiện cõi pháp tánh, thân pháp 

tánh. 

Như chúng ta dùng một đoạn phim, chiếu lên màn hình, mãi mãi không thay đổi. Cho 

nên gọi là nhất chơn pháp giới. Chúng ta đem thật nhiều đoạn phim, đặt ở trong máy 

chiếu,  thì  biến  thành  bộ  phim.    Những  hình  ảnh  trên  màn  ảnh  là  chuyển  động,  là  vô 

thường. Một tấm phim, đương nhiên là mãi mãi không chuyển động, là thường, chúng 

ta nhìn thấy tướng thật. Ở trong phim, chúng ta không nhìn thấy tướng thật, là từng tấm 

từng  tấm  chuyển  động,  chúng  ta  nhìn  thấy  tướng  huyễn,  mộng  huyễn  bào  ảnh.  Cho 

654  Tập 337 



nên, tấm phim đó thuộc cảnh giới nào? là cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chư Phật, 

mãi mãi không thay đổi, có thể sanh vạn pháp. Có thể sanh vạn pháp, đây là sự nhiệm 

mầu, không thể nghĩ bàn. 

Sự việc này trong kinh giáo đại thừa dạy chúng ta, chỉ có chứng đắc mới biết được. Ý 

nói là khi nào quý vị đem vọng tưởng, phân biệt, chấp trước buông bỏ hết, thì quý vị 

hiểu rõ. Nếu quý vị không buông bỏ, cho quý vị nói, cũng không nói được. Nếu như 

nói không rõ ràng, sẽ sinh ra rất nhiều hiểu lầm, quý vị nói sai rồi. Người nói đúng nhất 

là chư Phật Bồ tát. Các Ngài nói cho quý vị, các Ngài nói với quý vị, người căn tánh 

trung hạ nghe rồi đều sanh ra hiểu lầm. 

Bài kệ khai kinh nói rất hay: “vô thượng thậm thâm vi diệu pháp, bách thiên vạn kiếp 

nan tao ngộ, ngã kim kiến văn đắc thọ trì, nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa”. Thật 

sự có thể hiểu được nghĩa chân thật của Như Lai sao? Câu kệ này là của Võ Tắc Thiên 

sáng tác. Võ Tắc Thiên bây giờ ở địa ngục. Nếu bà ấy thật sự hiểu nghĩa chân thật của 

Như Lai, sao bà bị đọa địa ngục được?  Làm kệ rất hay, quý vị xem, sau khi bài kệ 

được sáng tác, người đời sau bất luận là tại gia hay xuất gia, có muốn làm bài kệ khai 

kinh, cũng không cách nào hay hơn bà ấy được. Cho nên mãi mãi dùng bài kệ của bà, 

một tác phẩm quá tuyệt vời. Do vậy trong tâm bà muốn nguyện hiểu nghĩa chân thật 

của Như Lai, thật sự đã hoàn toàn hiểu sai. Có thể thấy được sự việc này rất khó! 

Phật nói lời chân thật, câu này ngài đã nói rồi chỉ có chứng đắc mới biết được, quý vị 

nhất định phải chứng. Phải chứng điều gì? Quý vị nhất định phải buông bỏ, buông bỏ 

chấp  trước,  quý  vị  chứng  A  La  Hán,  quý  vị  có  thể  hiểu  được  ít  phần,  đọc  kinh  nghe 

pháp có thể hiểu được ít phần. Nếu có thể buông bỏ phân biệt, tất cả các pháp thế xuất 

thế  gian  đều  không  phân  biệt,  thì  quý  vị  có  thể  hiểu  được  nhiền  phần,  nhưng  không 

hiểu được toàn bộ. 

Nhất định phải làm đến chỗ, không khởi tâm, không động niệm. Khởi tâm động niệm 

gọi là vọng tưởng. Buông bỏ vọng tưởng, không khởi tâm động niệm nữa, thì quý vị 

hiểu được tất cả. Vì sao vậy? Vì đó là cảnh giới của chư Phật. Quý vị đã thành Phật, 

quý vị hiểu rõ tất cả, quý vị mới thật sự hiểu được ý nghĩa lời nói chân thật của Như 

Lai.  Bất  luận  là  nói  dài  hay  nói  ngắn.  Nói  ngắn,  Phật  nói  một  chữ  quý  vị  cũng  hiểu 

được. Phật nói một bộ “Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm kinh”, quý vị cũng hiểu 

được. Một và nhiều không hai. Đây là ở điều thứ nhất nói, cảnh giới không thể nghĩ 

bàn. 

Tập 337  655 



Nhất định phải buông bỏ, không buông bỏ là sai. Vì sao vậy? Vì tất cả đều là giả, thân 

của chúng ta là giả, nhà là giả, địa cầu là giả, tất cả vạn vật đều là giả.  Quý vị ở trong 

đó, khởi tâm động niệm để làm gì? khởi tâm động niệm là đã sai rồi, quý vị còn phân 

biệt, chấp trước, sai, quá sai rồi! 

Đem nhất chân pháp giới, biến thành lục đạo luân hồi, biến thành ba đường ác. Đem 

thanh tịnh bình đẳng giác, biến thành phiền não, biến thành nghiệp chướng, biến thành 

tội nghiệt. Những cái này không chút liên quan với người khác. Phải biết rằng trong thế 

gian này, không có người hại quý vị. Yêu ma quỷ quái không hại quý vị, không hại quý 

vị được. Vậy thì ai hại quý vị? Tự mình hại mình, đây là sự thật. Yêu ma quỷ quái, kỹ 

năng của nó không có gì khác, chỉ là uy hiếp dụ dỗ mà thôi, nó chỉ làm chuyện này. Uy 

hiếp dụ dỗ, quý vị không quan tâm thì không có chuyện gì, họ không thể cưỡng bức 

quý vị, dụ dỗ quý vị, quý vị tự nguyện mắc lừa mà thôi. Không còn gì để nói nữa! 

Mở  một  sòng  bạc,  sòng  bạc  đang  dụ  dỗ  qúy  vị,  quý  vị  đến  đó,  có  thể  buôn  một  lời 

mười, lập tức phát tài, nhưng quý vị sẽ khuynh gia bại sản, điều này chẳng lẽ quý vị 

không biết. Quý vị chịu không được sự cám dỗ, muốn thử xem sao, có gặp được vận 

may không. Cuối cùng không còn cách nào khác, phải tự sát, nhảy lầu tự tử, đáng đời! 

Quý vị không thể đổ tội cho sòng bạc, quý vị tình nguyện đi tìm cái chết. Nhưng người 

mở sòng bạc, người mở sòng bạc họ dùng tâm không tốt, quả báo đó chúng ta biết rất 

rõ, đọa địa ngục tam đồ, vả lại tương lai rất rất phiền toái. Tuy là họ tự sát nhưng là vì 

qúy vị dẫn dụ họ tự sát, tương lai quý vị phải đền mạng cho họ, quý vị còn phải trả tiền 

cho họ. Do đó quý vị phải thật sự hiểu cho rõ ràng, hiểu cho minh bạch, thì quý vị biết 

nghề nghiệp này là không nên làm chút nào. Tuy rằng trước mắt được món lợi kếch xù, 

nhưng tai họa về sau không thể lường được. Quý vị phải trả giá đau đớn như thế nào, 

lợi không bằng hại! Cho nên, người tốt nhất trong thiên hạ, người thiện nhất là Phật, 

Bồ Tát. Phật Bồ Tát là ai? Mọi người đều là Phật Bồ Tát. Chỉ cần quý vị giác ngộ, hết 

mê đều là Phật Bồ Tát. Còn mê là yêu ma quỷ quái. 

Trong Tả Truyện có câu rất hay: “Nhân khí thường tắc yêu hưng”. Ý nói là, nếu con 

người bỏ đi cái thường rồi, thì họ là yêu quái, yêu quái là do con người tạo ra. Thường 

là gì? Là nhân, nghĩa, lễ, trí, tín gọi là ngũ thường. Nếu con người bỏ đi nhân, nghĩa, 

lễ, trí, tín, thì họ là yêu quái. Trong Tả truyện nói như vậy. Cho nên, yêu quái ở đâu? ở 

chỗ bất nhân, bất nghĩa, vô lễ, không có trí huệ, không có chữ tín. Đó là yêu quái, đó là 

yêu ma quỷ quái. 

656  Tập 337 



Người xưa dùng tiêu chuẩn này, không phải nói ba đầu sáu tay, mặt xanh nanh vàng, 

không  phải  nói  cái  này.  Quý  vị  nên  biết,  truyền  thống  văn  hóa  Trung  quốc  với  Phật 

pháp đại thừa, trong đó không chút mê tín, chúng ta có thể tìm hiểu, có thể tin tưởng, 

có thể lý giải, có thể y giáo phụng hành. Chúng ta đối với các bậc thánh hiền xưa nay, 

trong ngoài, mới thật sự năm vóc gieo xuống đất, thật lòng bái phục, không lời để nói, 

quyết định y giáo phụng hành. Vì sao vậy? Vì các ngài là thật, giống như trong kinh 

điển nói, thực tế chân thật, thực tế chân thật, là thật tướng của các pháp, tức là pháp 

tánh. Trí huệ chân thật, lợi ích chân thật, không giả chút nào. 

Thầy Phương Đông Mỹ dạy Phật pháp cho tôi, bảo tôi rằng, đây là sự hưởng thụ cao 

nhất của đời người. Tôi đã học 60 năm, đã hưởng thụ 60 năm, ngày ngày cảm ơn, đem 

tấm hình của thầy thờ ở giảng đường. Ở đây tôi chia sẽ với mọi người, gặp thầy, nếu 

như không có thầy dạy tôi, thì cuộc đời này của tôi khổ nạn rất nhiều! Chắc chắn sẽ 

tiếp tục trôi lăn trong luân hồi. Làm sao có thể vượt khỏi lục đạo, vượt khỏi mười pháp 

giới được? Lời dạy của thầy! 

Tôi gặp được ba vị thầy thật sự giỏi. Đai sư Chương Gia giúp tôi đóng gốc. Đóng gốc 

giáo dục của tôi, ba năm đầu được đại sư Chương Gia giúp đỡ. Sau đó lại 10 năm, thân 

cận thầy Lý. Thầy Lý thấy được mệnh của chúng tôi quá mỏng, sanh lòng thương xót, 

không có phước báo, không có  thọ mạng. Dạy chúng tôi sửa đổi vận mệnh, phương 

pháp tốt nhất để sửa đổi vận mệnh là giảng kinh dạy học, cũng hợp thời, đây là đại sư 

chương gia dạy tôi. Đại sư Chương Gia khuyên tôi xuất gia, dạy tôi học Phật Thích Ca 

Mâu Ni. Lên bục giảng kinh dạy học, là thầy Lý dạy vậy. Tất cả vận mệnh được thay 

đổi, thọ mạng cũng được thay đổi. 

Một đời này tâm địa thanh tịnh, làm được một chút việc thiện. Việc tốt là kế thừa huệ 

mạng  của  Phật,  hy  vọng  chánh  pháp  trụ  thế  lâu  dài.  Đối  với  pháp  thế  gian,  đối  với 

truyền  thống  của  Trung  Quốc,  chúng  ta  phát  tâm  tiếp  nối  lời  dạy  của  các  bậc  thánh 

xưa, vì thiên hạ mở thái bình, làm việc này. Phật giáo dạy chúng ta, buông bỏ hết danh 

dự lợi dưỡng. Chúng ta đối với danh dự lợi dưỡng, hoàn toàn không quan tâm, hoàn 

toàn không để ý. Những việc này thì chúng ta nên làm. Điều chúng ta cầu chỉ có một 

việc, là vãng sanh thế giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà. Ngoài điều này ra, không 

cần gì nữa. Tâm phải thanh tịnh. 

Ỏ đây tổng kết cuối cùng, “nhược ly pháp tánh vô an tâm xứ ”. Thật sự, con người bây 

giờ tâm thường lo sợ, rời khỏi pháp tánh thực sự không có chổ tâm an. 

Tập 337  657 



“Nhược ly chỉ quán, vô an tâm pháp”. Chỉ quán là nhìn thấu, buông bỏ. Quý vị hiểu 

được nhìn thấu, buông bỏ, quý vị có phương pháp an tâm. Đem tâm an trú trên tự tánh. 

Đại  sư  Huệ  năng  nói,  năm  câu  này  là  tự  tánh.  Ba  đoạn  trước  trong  Vọng  Tận  hoàn 

Nguyên Quán, ba đoạn trước không dài, rất ngắn. Đó là nói về tự tánh, thể, tướng, và 

tác dụng của tự tánh, nói rất rõ ràng. kinh Kim Cang cũng rất hay, mọi người đều rất 

quen  thuộc,  đây  là  phương  pháp  an  tâm,  nhưng  đơn  giản  nhất,  thù  thắng  nhất,  chắc 

chắn  nhất  và  nhanh  chóng  nhất,không  gì  hơn  Phật  Thuyết  A  Di  Đà  kinh.  Chúng  ta 

không cách nào an tâm ở pháp tánh, chúng ta đem tâm an tại Phật A Di Đà. Đây bảo 

đảm hơn an tâm tại pháp tánh, thật dễ dàng! 

Trong tâm tôi chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra, không có bất cứ thứ gì. Tôi 

chỉ muốn thấy Phật A Di Đà, những thứ khác không cần thiết, buông bỏ hết. Đảm bảo 

được sanh về Tịnh Độ, tâm an rồi. Tôi không muốn sống ở thế giới Ta Bà này nữa. Tôi 

một lòng muốn đến thế giới Cực Lạc, tâm an rồi, thì tâm định rồi. Một phương hướng, 

một mục tiêu, lẽ nào quý vị không thành tựu? 

“Do thượng phát tâm bất ngộ”. Phát tâm bồ đề, tâm của quý vị không được khai ngộ. 

“Cố dụng thử phương tiện thiện xảo, linh tâm đắc an dã ”. Điều này cư sĩ Hoàng Niệm 

Tổ đã trích dẫn rồi.  “Thập thừa chi lí quán, năng phát cửu cảnh chi ma sự”.  Nếu quý 

vị không thể ngộ, thì biến thành việc ma. Khó lắm, tịnh độ thật dễ! Quý vị xem,  Thiên 

Thai Chỉ Quán, dạy quý vị an tâm ở trên pháp tánh. Bây giờ Tịnh Độ tông, dạy quý vị 

an tâm trên Phật A Di Đà. Quý vị thấy, an tại Phật A Di Đà dễ hay an tại pháp tánh dễ? 

Pháp  tánh hư  vô  lúc  ẩn  lúc  hiện,  không  biết  nó  ở  đâu? Phật  A  Di  Đà  rất  hiện  thực. 

Ngày ngày ta niệm Phật A Di Đà, ngày ngày ta lạy Phật A Di Đà. Phật A Di Đà tức là 

tâm của ta, tâm ta tức là Phật A Di Đà, thì tốt rồi, vấn đề được giải quyết rồi. Cho nên 

Thập Thừa Quán Pháp không sánh bằng niệm Phật A Di Đà, nhưng Thập Thừa Quán 

Pháp chúng ta phải biết, quý vị mới so sanh được, Tịnh Độ tông là thù thắng. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





----------------------------------------------------------------------------------------------------- 



 

658  Tập 337 



Tập 338 

Chuyễn ngữ:  Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 22 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 391, Thập Thừa Quán Pháp, chúng ta xem quán thứ tư. 

Thứ  tư  là  “Phá  pháp  biến”.    “Phá  pháp  biến  giả,  vị  dĩ  tam  quán  năng  phá  chi  pháp, 

 biến phá chư hoặc dã”. Đây là nói chung, thế nào gọi là phá pháp biến? 

“Tam quán  thị  năng  phá,  chư hoặc  thị  sở phá”. Tức là làm thế nào  chúng ta  có thể 

đoạn hết những phiền não. 

“Tạng thông nhị giáo”. Đây là tiểu thừa, Tạng giáo là tiểu thừa. Tông Thiên Thai nói 

tứ giáo, là đem tất cả pháp mà đức Thế Tôn đã nói trong 49 năm, phân thành 4 loại: 

Tạng,  Thông,  Biệt,  Viên  gọi  là  tứ  giáo.  Tạng  giáo  là  tiểu  thừa.  Thông  giáo  là    trước 

thông tiểu thừa sau thông đại thừa, tức là kết nối giữa đại thừa và tiểu thừa. 


Nhị giáo này “đãn dụng không quán, quán chư pháp tổng tướng ”. Tướng chung của 

tất cả các pháp là tướng không. Vạn pháp đều không, đây là quán tướng chung. Giới 

khoa học hiện nay bảo chúng ta rằng, tất cả các pháp trong vũ trụ này, thực sự không 

phải là tồn tại chân thật, mà là do tâm niệm biến hiện ra. Nếu như không có tâm niệm, 

thì  tất  cả  pháp  sẽ  không  tồn  tại,  nhất  là  hiện  tượng  vật  chất.  Gọi  là  đương  thể  tức 

không, liễu bất khả đắc. Sáu trăm quyển Đại Bát Nhã là nói rõ chân tướng sự thật này. 

Trong Kinh Bát Nhã nói về thật tướng của các pháp. Bất luận là hiện tượng tinh thần 

hay hiện tượng vật chất. Tâm kinh do đại sư Huyền Trang dịch, ở trong nhà Phật, được 

lưu hành rộng rãi nhất. Bất luận là tôn giáo nào, là pháp môn nào, đều dùng Tâm kinh 

làm khóa tụng sáng tối. Tâm kinh là quán không. Câu mở đầu là: “Quán Tự Tại Bồ Tát 

hành thâm bát nhã ba la mật đa thời, chiếu kiến ngũ uẩn giai không”. Ngũ uẩn là sắc, 

thọ,  tưởng,  hành  và  thức.  Sắc  là  hiện  tượng  vật  chất,  thọ,  tưởng,  hành,  thức  là  hiện 

tượng tinh thần. Quý vị xem, dùng trí huệ bát nhã để quan sát, hai hiện tượng này đều 

không tồn tại. Hiện tượng vật chất là từ thọ, tưởng, hành, thức mà có. 

Pháp Tướng Tông nói rất rõ ràng. Pháp Tướng Tông nói, ba tướng tế của A Lại da, 

nhất  niệm  bất  giác  là  nghiệp  tướng,  nhất  niệm  bất  giác  không  có  nguyên  nhân,  cũng 

không  có  trước  sau,  đây  là  nhất  niệm,  nhất  niệm  này  là  vọng  niệm,  có  niệm  đều  là 

Tập 338  659 



vọng. Phật pháp nói chánh niệm, chánh niệm là tự tánh, vốn không dao động, nó là như 

như bất động, như như bất động, đây là chánh niệm. 

Cho nên, từ đây chúng ta hiểu được, buông bỏ khởi tâm động niệm, thì lúc đó chánh 

niệm sẽ hiện tiền. Bởi vì khởi tâm động niệm là vô minh, tức là nhất niệm bất giác. Khi 

nào vậy? Ngay đây, không có quá khứ, không có vị lai, cũng không có phương này, xứ 

nọ, không có. Thời gian không gian đều không tồn tại, là giả. Không có thời gian nên 

không có trước sau. Không có không gian nên không có cự ly, không có lớn nhỏ. Đây 

là Phật pháp đại thừa nói đến vũ trụ vạn vật. Kết quả nghiên cứu của các nhà khoa học 

hiện nay, với nhưng điều đức Phật nói trong kinh, càng ngày càng giống nhau, họ cũng 

kiến giải như vậy. 

Cho nên Phật giáo dạy chúng ta buông bỏ là có đạo lý. Nếu thật sự đức Phật không dạy 

chúng ta buông bỏ, trên thực tế không phải thật. Không phải thật, mà quý vị chấp trước 

phân biệt nó, là quý vị bị lừa rồi, mê rồi. Ai không mê? Mỗi chúng sanh trong 10 pháp 

giới đều mê mờ điên đảo. Pháp giới tứ Thánh cao hơn chúng ta một chút, họ biết được 

chân tướng sự thật, nhưng chưa chứng đắc, giống như tình hình của chúng ta bây giờ 

vậy. Chúng ta biết được từ kinh điển, chứ không phải tự thân chứng cảnh giới. Chỉ cần 

thân chứng, thì họ sẽ ra khỏi 10 pháp giới. Bản thân quý vị thấy được thật tướng của 

các pháp, quý vị sẽ ra khỏi 10 pháp giới. Thấy được gọi là kiến tánh, thật tướng của 

các pháp tức là kiến tánh. Kiến tánh là vượt qua 10 pháp giới. 

Ba quán: trung - giả - không của tông Thiên Thai, ba Chỉ và ba Quán họ đều đã thành 

tựu. Vị thứ chứng đắc của họ là, địa vị Bồ Tát Sơ Trụ trong kinh Hoa Nghiêm. Thật ra 

thì chỗ chứng đắc của mỗi người sâu cạn không giống nhau, căn tánh của mỗi người 

không giống nhau. Hàng lợi căn, một lần họ có thể chứng được rất nhiều tầng. Từ sơ 

trụ, nhị trụ, tam trụ, tứ trụ cứ như vậy lên cao. Hàng hạ căn chỉ có thể từng bậc, từng 

bậc bước lên, từ sơ trụ đến nhị trụ, từ nhị trụ đến tam trụ, họ lên cao như vậy. Cho nên 

tu hành chứng quả của mỗi người, không hoàn toàn giống nhau. 

Thực tế mà nói, chúng ta biết, tất cả là ở chổ buông bỏ. Nếu như quý vị nghe, quý vị bỏ 

hết tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, thì quý vì thành Phật rồi. Sau khi thành 

Phật, dứt sạch kiến hoặc, tư hoặc, tập khí trần sa phiền não. Vô minh đoạn rồi, tập khí 

vô minh chưa đoạn. Cho nên quý vị ở trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm, còn có cấp 

bậc, 41 cấp bậc hoàn toàn nói về tập khí, tập khí rất khó đoạn. 

Đức Phật dạy chúng ta, phải mất thời gian bao lâu thì mới đoạn hết tập khí vô minh? Ở 

cõi Thật Báo Trang Nghiêm ba đại a tăng kỳ kiếp, thời gian này rất dài, thời gian dài 

660  Tập 338 



như vậy, tập khí vô thỉ vô minh mới đoạn sạch. Đoạn sạch, đó là quả vị Phật chân thật 

rốt ráo. Quả Phật diệu giác. Lúc này họ không ở cõi Thật Báo nữa, Thật Báo Độ cũng 

không  có  thật.  Họ  trở  về  Thường  Tịch  Quang,  Thường  Tịch  Quang  là  tự  tánh,  họ 

chứng đắc tự tánh viên mãn, trở về  Thường Tịch Quang. Thường Tịch Quang không 

thể nghĩ bàn. 

Đối với tự tánh khoa học không biết được, bởi nó không có hiện tượng. Chẳng những 

không có hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, cả hiện tượng tự nhiên cũng không 

có.  Như  thế  mới  gọi  là  chứng  đắc  đại  viên  mãn.  Ở  đây  nói  “chư  hoặc”  tức  là  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  và  chấp  trước.  Thông  thường  trong  giáo  lý  đại  thừa  nói,  vô  minh 

phiền não, trần sa phiền não, kiến tư phiền não, đây là “chư hoặc”. 

Thiên Thai Tông dùng phương pháp ba quán để nhìn thấu. Nhìn thấu rồi, quý vị phải 

buông bỏ ba loại mê hoặc, thì mới thành công. Nếu nhìn thấu mà không thể buông bỏ, 

thì chưa thể thành tựu. Việc này chẳng ai giúp ai được, hoàn toàn phải dựa vào chính 

mình. Phật có thể giúp được, bằng cách đem việc này nói cho rõ ràng, nói cho tường 

tận  mà  thôi.  Phật  có  thể  giúp  được,  là  giúp  chúng  ta  nhìn  thấu,  chứ  không  giúp  ta 

buông bỏ được. Cho nên quý vị nhất định phải hiểu, Phật, Bồ Tát giúp chúng ta. Giống 

như ở trường thầy giáo chỉ dạy chúng ta, hướng dẫn chúng ta, nhưng bài tập phải tự 

mình làm lấy, thầy giáo không thể làm bài tập thay cho quý vị được. Do đó, nhìn thấu 

thì  thầy  giáo  có  thể  giúp  được,  nhưng  buông  bỏ  nhất  định  phải  chính  mình,  cái  này 

người khác không cách nào giúp được. 

Nói đến đây, quý vị cũng cần hiểu rằng, ở thời đại này, nhất là 10 năm gần đây, trước 

đó ít hơn, 10 năm gần đây càng ngày càng nhiều. Hương linh dựa thể, chúng ta thấy rất 

nhiều,  họ  đến  để  làm  gì?  Đến  để  cầu  siêu  độ.  Siêu  độ  nghĩa  là  chúng  ta  giảng  kinh 

thuyết pháp cho họ nghe, đem công đức tụng kinh, lạy Phật hồi hướng cho họ, họ có 

thể  được  hưởng.  Thật  sự  hưởng  thụ  được,  là  chính  họ  phải  khai  ngộ,  chính  họ  phải 

buông bỏ. Chúng ta chỉ cho họ tăng thượng duyên mà thôi. Chúng ta làm Phật sự này, 

nếu như họ tham dự vào các Phật sự. Trong Phật sự, họ thật sự nghe hiểu được, thật sự 

nghe  rõ  ràng,  họ  quay  đầu,  giác  ngộ,  chân  thành  sám  hối,  họ  sẽ  được  lợi  ích.  Chân 

thành sám hối, phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, thì họ thật sự vãng sanh rồi. Chúng ta 

làm tăng thượng duyên cho họ. Không làm tăng thượng duyên cho họ, thì họ không 

làm được. 

Cho nên, hiệu quả siêu độ có lớn đi nữa, vẫn là dựa vào chính họ. Khi chúng ta giúp họ 

làm những việc này, phải chân thành, phải cung kính,  thì họ mới có được lợi ích. Nếu 

Tập 338  661 



như chúng ta không có lòng chân thành, không có tâm cung kính mà khai thị cho họ, 

thì họ nghe sẽ rất mơ hồ, nghe không rõ ràng. Cho nên chân thành, cung kính là quan 

trọng hơn cả. Giúp quỷ thần và giúp loài người chúng ta, là cùng một đạo lý. 

Bây giờ hầu như là người không bằng quỷ thần. Nguyên nhân vì đâu? Vì quỷ thần biết 

khổ, cho nên họ nóng lòng cầu ra khỏi lục đạo, thật lòng cầu vãng sanh. Bây giờ quỷ 

thần dễ độ hơn con người, con người không tin tưởng, con người không có lòng chân 

thành cung kính. Cho nên nghe giảng kinh thuyết pháp, dù giảng có rõ ràng, có thông 

suốt đi nữa, họ nghe cũng không hiểu, họ nghe cũng không khai ngộ. Quỷ thần dùng 

lòng chân thành, lòng khẩn thiết để học tập. Họ được lợi ích hơn con người chúng ta 

nhiều, đạo lý là ở chổ này. 

Dùng không  quán, là  quán  lý  thể  của  tất  cả  các  pháp.  Vạn  pháp  đều không,  như  nhà 

lượng tử lực học quan sát vật chất. Vật chất cuối cùng là gì? Nhìn một cách thông suốt, 

nhìn một cách rõ ràng, thì vật chất vốn là tích lũy từ ý niệm, mà sanh giả tướng. Loại 

giả  tướng  này  giống  như  trong  kinh  nói  :„đương  xứ  xuất  sanh,  tùy  xứ  diệt  tận‟.  Nó 

không tồn tại, chúng ta tưởng rằng nó tồn tại, là vì nhìn thấy tướng tương tục của nó. 

Quý vị muốn nhìn thấy bản chất của nó, bản chất của nó không tồn tại, không có vật 

chất này. 

Phổ Lãng Khắc nói, nền tảng của nó là ý niệm, nền tảng của vật chất là ý niệm. Không 

có ý niệm thì không có vật chất. Cho nên trong kinh đức Phật dạy: tướng do tâm sanh, 

cảnh tùy tâm chuyển. Đạo lý này, giới khoa học đã chứng minh là đúng, tướng này là 

pháp tướng. Sáu căn của chúng ta có thể tiếp xúc được, chúng ta gọi nó là tướng phần, 

là tâm sanh. Hoặc là đem tất cả các hiện tượng phân thành 3 loại lớn. Hiện tượng vật 

chất, hiện tượng tinh thần và hiện tượng tự nhiên, đều từ tâm sanh. Tâm này là tự tánh, 

trong kinh nói là pháp tánh. Còn như nó sanh như thế nào, loại trí huệ này gọi là đạo 

chủng  trí.  Bồ  Tát  biết  được.  Tạng  giáo  và  Thông  giáo  không  biết,  họ  chỉ  biết  được 

tướng chung, chỉ biết được vạn pháp đều không, liễu bất khả đắc, cái này họ biết được. 

Do vậy, họ không chấp trước, đã buông bỏ chấp trước. 

“Đản dụng không quán, phá kiến tư hoặc”. Đây là phiền não kiến hoặc và phiền não tư 

hoặc.  Kinh Hoa Nghiêm gọi là chấp trước. Không còn chấp trước nữa, nó là giả. 

“Bất đắc ngôn biên”. Phá pháp, họ chỉ phá một bộ phận, không phá hết hoàn toàn. Bởi 

họ còn có phân biệt, họ còn có vọng tưởng. Họ chỉ có thể vượt qua lục đạo, không thể 

vượt qua 10 pháp giới. Vì vậy họ chỉ phá một bộ phận. 

662  Tập 338 



“Biệt  giáo tiên  dĩ  không quán phá kiến tư hoặc”. Biệt  giáo là đại  thừa, không giống 

tiểu thừa ở trước, họ là thuần đại thừa. Trước dùng không quán, giống với Tạng giáo, 

dùng không quán phá phiền não kiến hoặc, tư hoặc. Nhưng họ lại dùng giả quán để phá 

trần sa hoặc. Trần sa hoặc là gì? Là phân biệt. Trong kinh Hoa Nhiêm nói là phân biệt. 

Chẳng  những  họ  không  chấp  trước,  mà  đối  với  giả  tướng  họ  cũng  không  phân  biệt. 

Không phân biệt giả tướng, họ được tâm bình đẳng, phân biệt là không bình đẳng. Khi 

buông  bỏ  phân  biệt,  tâm  bình  đẳng  hiện  tiền,  bình  đẳng  là  chơn  tâm.  Cao  hơn  Tạng 

giáo nhiều. 

“Hậu dĩ trung quán phá vô minh hoặc”. Vô minh là vọng tưởng. 

“Vô minh vị tận, diệc bất đắc ngôn biến”. Phá vô minh, trung quán phá vô minh, nhưng 

không hết vô minh. Không chứng đắc Đại Giác viên mãn. Họ là Bồ Tát, họ chưa thành 

Phật. Cho nên cũng không thể nói biến, cũng không phá pháp biến. 

“Kim Viên Đốn giáo tam quán”. Muốn phá hết chư hoặc này cần phải dùng Viên Đốn. 

Viên giáo, Đốn giáo, “tam quán chỉ tại nhất tâm”. Phương pháp này là thù thắng, Tam 

quán không phải trước sau, mà là cùng một lúc. 

“Tâm không, cố nhất không nhất thiết không, tức chư pháp giai không, không tắc tam 

 hoặc câu phá”. Kiến tư, trần sa, vô minh, ba loại này đều phá hết. 

“Tâm giả”, tâm là giả, “cố nhất giả nhất thiết giả, tức chư pháp giai không”. Chẳng có 

pháp nào không là giả. “Giả tắc tam đế giai lập”, quý vị biết nó là giả, thì nó không trở 

ngại gì. Giả quán là đứng trên tướng mà nói. Không quán là dứng trên tánh mà nói. Gọi 

là tướng có tánh không. Có chẳng phải là thật có, nên gọi là diệu hữu. Không chẳng 

phải là không có, chẳng phải không có gì, cho nên gọi là chân không. Trong đại thừa 

nói là: “chân không bất không, năng sanh vạn pháp. Diệu hữu phi hữu, đương thể tức 

không, liễu bất khả đắc”. 

“Tam hoặc câu phá, tam đế giai lập”. Chân, giả, trung. 

“Tâm trung, cố nhất trung nhất thiết trung, tức chư pháp giai trung. Trung tắc vô hoặc 

 bất phá, vô lý bất hiển, cố danh biến dã”. Biết được điều gì? Biết có và không là một 

việc.  Tánh  và  tướng  là  một,  không  phải  hai,  không  thể  phân  khai,  quý  vị  mới  có  thể 

thật sự thấy rõ chân tướng sự thật, phải biết thật rõ ràng. Cho nên hoàn toàn không có 

vọng tưởng, phân biệt và chấp trước. Vọng tưởng, phân biệt và chấp trước đều là giả. 

Không hiểu rõ nên tưởng rằng nó có. Quý vị chấp trước nó không chịu buông bỏ. Phải 

thật sự hiểu rõ ràng, hiểu thấu đáo, tự nhiên buông bỏ được. Buông bỏ rồi, chân tướng 

sự thật sẽ hiện tiền. 

Tập 338  663 



“Vô lý bất hiển” là quý vị hoàn toàn thấy được lý tánh của tất cả sự việc, đây gọi là 

minh  tâm  kiến  tánh.  Tánh  của  tất  cả  pháp  là  tự  tánh,  tánh  là  một.  Trong  Vọng  Tận 

Hoàn Nguyên Quán dạy chúng ta, “tự tánh thanh tịnh viên minh thể”. Từ một thể này, 

thể này là không. Không chẳng phải là không có, mà nó có thể hiện tướng, có thể sanh 

vạn vật. Cho nên từ một thể khởi lên hai tác dụng, hai tác dụng này là chánh báo và y 

báo. Chánh báo là bản thân mình, y báo là hoàn cảnh xung quanh chúng ta. Trong hoàn 

cảnh có con người, con người cũng là y báo, Phật cũng là y báo, Bồ Tát cũng là y báo, 

yêu  ma quỷ cái cũng là y báo. Tất cả gọi là người, việc, hoàn cảnh. Ngoài ra còn có 

một  bộ  phận  khác,  là  hiện  tượng  vật  chất,  là  hoàn  cảnh  vật  chất.  Hoàn  cảnh  này  có 

không? Có, nhưng là giả, không phải thật. Giống như chúng ta nằm mộng, trong mộng 

của  chúng  ta  có  mình,  mình  là  chánh  báo,  cảnh  giới  trong  mộng,  có  người,  việc  và 

hoàn cảnh, có hoàn cảnh vật chất, một sanh tất cả sanh, lúc mộng thì tất cả đều có, đều 

hiện tiền, sau khi tỉnh dậy hoàn toàn không còn nữa, y báo chánh báo không còn nữa. 

Chúng ta phải hiểu đạo lý này, tỉnh dậy không có nữa. 

Trong Chứng Đạo Ca, đại sư Vĩnh Gia nói rất hay: “mộng lý minh minh hữu lục thú, 

giác hậu không không vô đại thiên”. Nếu quý vị chứng quả A La Hán, thì giống như 

tỉnh một giấc mộng. Nằm mộng luân hồi lục đạo, luân hồi lục đạo không thấy nữa. Sau 

khi tỉnh dậy là trạng thái gì? Là pháp giới tứ thánh, nào ngờ pháp giới tứ thánh cũng là 

trong mộng. Lục đạo là mộng trong mộng. Hết mộng tỉnh giấc, thêm một lần tỉnh ngộ, 

lại tỉnh giấc, không thấy pháp giới tứ thánh. Tỉnh giấc là  cảnh giới gì? Là nhất chơn 

pháp  giới  hiện  tiền,  là  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  hiện  tiền.  Vừa  tỉnh  giấc,  thực  sự 

mình đã sanh ở cõi Thật Báo này. 

Thông thường chúng ta gọi là thế giới Hoa Tạng, thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc, 

là  một  khu  đặc  biệt  trong  thế  giới  Hoa  Tạng,  thù  thắng  trang  nghiêm  không  gì  sánh 

bằng. Khu đặc biệt này là thế giới Cực Lạc. Phật A Di Đà trú trì ở đó, cũng là do Phật 

A Di Đà tạo ra. Thật giống như tỉnh mộng rồi, trở lại bình thường, mới thấy mình đã 

mộng một giấc mộng lớn, những chuyện trong mộng đó, mình còn nhớ rất rõ ràng, rất 

minh bạch. Phật, Bồ Tát, chư vị tổ sư thường dùng những ví dụ này, muốn chúng ta từ 

trong những ví dụ này, lãnh hội được một cách tường tận. 

“Nhược thượng”, đã nói ở trên.   “Thiện xảo an tâm hoặc phá lý hiển, bất sĩ cánh phá”. 

Trong đoạn thứ ba nói “thiện xảo an tâm”, chúng ta buông bỏ tập khí phiền não rồi, 

tâm an lý đắc. Quý vị xem đạo lý, lý đắc tức là lý hiển hiện. Quý vị hiểu được chân 

tướng sự thật, quý vị đã thấy được. Vì sao vậy? Vì buông bỏ phân biệt, chấp trước, 

664  Tập 338 



khởi  tâm  động niệm  rồi,  không  chấp  những  thứ  này  nữa,  quý vị  đã  kiến  tánh,  không 

cần phá nữa, thì điều thứ tư này không dùng đến. 

“Do vị an cố”. Điều thứ ba bảo quý vị an tâm, thiện xảo an tâm, tâm quý vị vẫn bất an, 

thì phải dùng đến phá pháp biến này. 

“Cố tu thử phá pháp biến dã”. Pháp này cần thiết, dùng tam đế tam quán để trợ giúp 

quý vị. Nếu tâm an rồi, thì không cần nữa. Từ đây chúng ta có thể lãnh hội được, càng 

lúc càng rõ ràng. Các bạn học Phật, căn tánh của mỗi người không giống nhau, điểm 

quan trọng nhất trong căn tánh, là quý vị tin hay không, quý vị có thể lý giải không. 

Trong này lại liên quan đến tâm của quý vị, thanh tịnh hay không thanh tịnh, điều này 

có liên quan rất lớn. 

Tâm không thanh tịnh, tâm xóc nổi, thì không còn cách nào. Cả mười điều đều không 

thể giúp quý vị. Quý vị phải định tâm, an tâm, thì Phật pháp đối với quý vị có sự giúp 

đỡ lớn. Những lời khuyên bảo này công đức vô lượng. Nếu đối với tâm tính xốc nổi, 

lòng tin không đủ, thì đối với nó không có hiệu quả. Không có hiệu quả phải làm sao? 

Thì đành phải theo nó đi, nhân quả của người nào thì người đó chịu, tiếp tục trôi lăn 

trong luân hồi! 

Lần này gặp được Phật pháp, là đã trồng hạt giống trong A Lại Da, đây là quý vị được 

lợi ích trước mắt. Hạt giống này trong kinh Phật ví là hạt giống kim cương, đáng quý, 

nó mãi  mãi không hư hoại. Kiếp sau, cho đến vô lượng kiếp về sau, nếu quý vị gặp 

được Phật pháp, thì nó vẫn khởi tác dụng, họ nghe lại, nghe lại lần thứ hai, nghe hiểu 

nhiều hơn một chút, đây là trường thời huân tu. 

Giống như chúng ta học, học một lần không hiểu thì học 10 lần, đã có chút mùi vị rồi. 

Học 100 lần, mùi vị càng lúc càng đậm. Học 300 lần, 500 lần, dường như có một chút 

khế  nhập.  Người  xưa  nói:  “đọc  sách  ngàn  lần,  tự  thấy  nghĩa  của  nó”.  Huân  tập  một 

ngàn lần thì hiểu rõ rồi. Chúng ta ở trong lục đạo huân tập, không phải liên tục đời này 

đến đời khác. Nếu liên tục đời này đến đời khác, mà mười đời như vậy thì thật đáng sợ. 

Không  phải  liên  tục  đời  này  đến  đời  khác,  quý  vị  xem,  chúng  ta  chết  rồi,  chưa  chắc 

kiếp được trở lại làm thân người. 

Lý Thế Dân nhập hồn bảo chúng ta, sau khi ông chết đọa vào làm súc sanh. Làm súc 

sanh chết rồi lại trở lại làm người. Làm người chết rồi lại đọa vào địa ngục. Ông không 

phải đời đời gặp được Phật pháp. Lục đạo luân hồi tự mình không làm chủ được. Cái 

này phiền toái rất lớn, tùy theo nghiệp lực dẫn dắt. Khi quý vị mạng chung, nghiệp lực 

bên nào mạnh, thì nó kéo quý vị đi trước. 

Tập 338  665 



Trong A Lại Da của chúng ta có hạt giống Phật pháp, nhưng hạt giống Phật pháp rất 

yếu, nó không khởi tác dụng, chấp sâu tình cảm, nó đến làm chủ quản gia. Nghiệp lực 

của mỗi người không giống nhau. Quý vị nhìn thông suốt, nhìn tường tận, thì lục đạo 

rất đáng thương. Nghiệp nhân quả báo, oan oan tương báo này không bao giờ dứt. Nếu 

là mê, thì tạo nghiệp càng tạo càng nặng. Càng lún sâu càng khổ có gì vui đâu? Cho 

nên phương pháp ở trước, không giúp quý vị có được hiệu quả, lại nghĩ đến phương 

pháp thứ hai. 

Tổng cộng nêu ra có 10 điều, 10 điều này không giúp được, thì quay về Tịnh Độ. Tịnh 

Độ quý vị có thể tin, có thể hiểu, có thể làm, đảm bảo quý vị được vãng sanh, sanh đến 

thế giới Cực Lạc thì không còn sợ nữa. thật sự là được yên ổn. Ở đó thọ mạng rất dài, 

chương trình dạy học tốt, đều có thể tùy thuận vào thiện căn, phước đức, nhân duyên 

của quý vị, hợp với căn cơ, hợp với chân lý. Quý vị ở đó học tập sẽ nhanh chóng thành 

tựu. 

Thế giới Tây phương Cực Lạc là trường học. Đến thế giới Tây phương Cực Lạc là đi 

học. Tốt nghiệp trường đó là thành Phật, gọi là Phật Đà, Phật Đà là học vị cao nhất, Bồ 

Tát là học vị thứ hai, A La Hán là học vị thứ ba. A La Hán chứng đắc ở cõi Phương 

Tiện Hữu Dư. Bồ Tát chứng đắc ở cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Phật chứng đắc ở cõi 

Thường Tịch Quang. Tứ độ, tam bối và cửu phẩm của thế giới Tây phương Cực Lạc. 

Chỉ cần có thể vãng sanh, vãng sanh cõi Phàm Thánh Đồng Cư hạ hạ phẩm cũng tốt, 

đảm bảo trong một đời quý vị chứng được quả Phật, không rớt một người. Thầy giáo 

cao siêu, chương trình dạy học là pháp tánh, lẽ nào không thành tựu được! 

Chúng ta xem tiếp quán thứ năm sau đây: “Thức thông tắc”, đây cần phải biết. “Thông 

 tức thông đạt, vị bồ đề, niết bàn, lục độ đẳng pháp, kỳ tánh hư thông, nhi năng hiển 

 phát thật tướng chi lý, giai danh vi thông”. Bồ đề là giác, giác tánh không chướng ngại. 

Bồ đề là tiếng Phạn, một số giáo lý đại thừa phiên dịch, phần nhiều dịch là giác. Quý vị 

xem, từ xưa đến nay các vị tổ sư dịch kinh, câu quan trọng nhất trong kinh là A nậu đa 

la tam miệu tam bồ đề, câu này hoàn toàn có thể dịch sang văn tự Trung Quốc, nhưng 

họ không dịch, vẫn là phiên âm, giữ lại âm gốc.  Quy định trong phiên dịch là: những 

điều tôn trọng  không dịch, Vì sao vậy? Chúng ta học Phật là học gì? Là học điều này, 

không phải cầu danh dự lợi dưỡng, không phải cầu phú quý công danh, mà là cầu A 

nậu đa la tam miệu tam bồ đề. Nếu dịch thành chữ hán, thì âm A dịch là vô. Nậu đa la 

dịch  là  thượng,  vô  thượng.  Tam  dịch  là  chánh.  Miệu,  tam  miệu,  miệu  là  đẳng,  đẳng 

666  Tập 338 



trong  từ bình  đẳng.  Tam  là  chánh.  Bồ  đề  là  giác.  Dịch  thành  chữ  hán  có nghĩa  là  vô 

thượng chánh đẳng chánh giác. 

Học Phật để cầu điều gì? Là cầu điều này-vô thượng chánh đẳng chánh giác. Trong đây 

gồm có ba giai đoạn. Giai đoạn thứ nhất là, chúng ta nhìn từ thấp đến cao, giai đoạn 

này là Tam bồ đề. Tam bồ đề dịch là chánh giác. Giai đoạn thứ hai cao hơn giai đoạn 

này  một  tầng,  gọi  là  Tam  miệu  tam  bồ  đề.  Chánh  đẳng  chánh  giác  là  Bồ  Tát,  chánh 

đẳng chánh giác. Cao nhất là thêm chữ Vô thượng, vô thượng chánh đẳng chánh giác 

là Phật Đà. 

Thế giới Cực Lạc là biến pháp giới, hư không giới. Trong Phật giáo đại thừa, Phật A 

Di Đà là hiệu trưởng. Ba học vị, vô thượng chánh đẳng chánh giác là học vị tiến sĩ. 

Chánh đẳng chánh giác là học vị thạc sĩ. Chánh giác là học vị cử nhân. Đạt được học vị 

này, đạt được chánh giác thì gọi họ là A La Hán, A La hán là cử nhân. Nếu họ đạt được 

là chánh đẳng chánh giác, thì gọi họ là Bồ Tát, Bồ Tát là ngang với thạc sĩ. Nếu họ 

chứng được rốt ráo viên mãn, gọi là vô thượng chánh đẳng chánh giác, thì xưng họ là 

Phật Đà, ví như là học vị tiến sĩ cao nhất. 

Cho  nên  quý  vị  nhất  định  phải  biết,  Phật,  Bồ  Tát,  A  La  Hán,  là  tên  gọi  học  vị  trong 

Phật giáo. Nói với quý vị, như Bồ Tát Địa Tạng, thì giống như trong học vị của chúng 

ta  bây  giờ,  thêm  vào  môn  học  của  quý  vị,  tiến  sĩ  văn  học,  tiến  sĩ  lý học,  tiến  sĩ  toán 

học, tiến sĩ ngữ văn, quý vị học không giống nhau. Tên gọi Bồ Tát là ý nghĩa này. Bồ 

Tát Quan Âm  rất nhiều, vô lượng vô biên không thể kể hết. Bồ Tát Quan Âm ví như là 

tiến sĩ lý học, tiến sĩ công học, nhiều người học công học, Tiến sĩ y học, y học nhiều. 

Tên gọi các vị Bồ Tát này, thêm vào đó sở trường của các ngài, là ý nghĩa này, không 

phải một người. 

Nếu quý vị nói Bồ Tát Quan Thế Âm, quý vị cho rằng Ngài là một người, thì sai rồi. 

Sao chỉ có một người được? Bồ Tát là thạc sĩ, thạc sĩ văn học. Thạc sĩ văn học có bao 

nhiêu người? Rất nhiều! Quý vị chỉ định một người nào đó, còn gắn tên gọi vào đó. 

Một tiến sĩ văn học nào đó, là đặc biệt chỉ về người đó. Điều này phải hiểu, hiểu được 

đạo lý này rồi, trong đạo Phật hay không phải đạo Phật, xưng người nào đó là Bồ Tát, 

Bồ Tát gì, Bồ Tát gì, thì quý vị không còn chấp trước. 

Quý vị xưng họ là Bồ Tát Quan Thế Âm, họ có phải là Tây phương Tam Thánh, vị Bồ 

Tát Quan Thế Âm đứng bên cạnh Phật A Di Đà? Không phải, Bồ Tát Quán Thế Âm 

quá  nhiều  rồi.  Đứng  bên  cạnh  Phật  A  Di  Đà,  là  không  phải.  Đó  là  ai?  Đó  là  Bồ  Tát 

Quan Thế Âm của thế giới Tây phương Cực Lạc. Giáo vụ trưởng của một trường học 

Tập 338  667 



nào đó,  Bồ Tát Quan Thế Âm là tên gọi học vị của Ngài, Ngài đạt được học vị này. 

Thế giới Cực Lạc là trường học, hiệu trưởng là Phật A Di Đà, giáo vụ trưởng là Bồ Tát 

Quan Thế Âm, huấn đạo trưởng là Bồ Tát Đại Thế Chí. Phải hiểu rõ ràng, Phật không 

phải chỉ một người, Phật A Di Đà cũng không phải chỉ một người. 

Ở trước đã nói với quý vị, Phật A Di Đà là danh hiệu chung của tất cả chư Phật, bởi vì 

ý nghĩa của nó là Vô Lượng giác, vị Phật nào cũng là Vô Lượng Giác. Chỉ cần đại triệt 

đại ngộ, minh tâm kiến tánh, đều có thể xưng là Vô Lượng Giác. Nhưng thế giới Tây 

phương Cực Lạc, Phật A Di Đà này là đặc biệt. Đặc biệt ở chổ nào? Là Ngài phát 48 

lời nguyện, Ngài kiến lập thế giới Cực Lạc. Vị Phật Phật A Di Đà này, không phải Phật 

A Di Đà thông thường. Những danh xưng này của nhà Phật gọi là thông hiệu, không 

phải chỉ riêng cho một người nào đó. Hơn nữa nói Bồ Tát, đại Bồ Tát, tiểu Bồ Tát sai 

khác rất lớn. 

Trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy được, 51 địa vị của Bồ Tát, 51 địa vị này đều 

học văn học, đều gọi là Bồ Tát văn học. Họ có năm thứ nhất, năm thứ hai, năm thứ ba 

đến năm thứ 51. Trình độ khác nhau quá xa, năm thứ nhất không thể sánh với năm thứ 

10. Năm thứ 10 không thể sánh với năm thứ 20, khác xa rồi. 51 địa vị, địa vị thứ 51 là 

Đẳng Giác, tu hết Đẳng Giác thì tốt nghiệp, tốt nghiệp mới là Diệu Giác, mới gọi là 

thành Phật,  là  nhận  được  học  vị  tiến  sĩ.  Cho  nên  những điều  này  chúng  ta  chẳng  thể 

không hiểu. Phật pháp thực sự giống với tôn giáo, nó giống với trường học, thực sự là 

giáo dục. “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”, đây là Phật nói, tất cả chúng sanh mỗi mỗi 

vốn là Phật, Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Chỉ là quý vị mê, quý vị không biết, 

mới biến thành phàm phu. Bây giờ lập nên trường học, giúp quý vị quay đầu, giúp quý 

vị quay đầu về bổn giác, ý nghĩa là như vậy. 



“Niết bàn dã thị kỳ tánh hư không”. Niết Bàn là bất sanh bất diệt. Trong phần cổ dịch 

của  Trung  Quốc  dịch  là  diệt,  như  khổ,  tập,  diệt,  đạo  trong  Tứ  Đế.  Diệt  là  Niết  Bàn, 

tiếng Phạn là Niết Bàn. Diệt cái gì? Diệt phiền não, diệt phiền não kiến tư, diệt phiền 

não trần sa, diệt phiền não vô minh, đây đều gọi là diệt. 

Trong tân dịch, từ đại sư Huyền Trang về sau, đều dịch là Viên tịch. Viên là công đức 

viên  mãn,  tịch  là  thanh  tịnh  tịch  diệt.  Ý  nghĩa  này  cũng  rất  hay.  Ý  nghĩa  của  tịch  và 

diệt giống nhau. Viên là tánh đức của tự tánh, nếu phiền não đã diệt hết, thì tánh đức tự 

tánh viên mãn hiện tiền, nó có ý nghĩa như vậy. Trong tự tánh có trí huệ viên mãn, có 

đức năng viên  mãn, có tướng hảo viên mãn, tất  cả đều viên mãn, không chút  khiêm 

668  Tập 338 



khuyết. Đây là có sẵn trong tự tánh của quý vị, cho nên ý nghĩa chữ Viên Tịch này rất 

cùng hay. Nhất định không được hiểu lầm, cho rằng Niết Bàn là chết, đó là sai rồi. Niết 

Bàn  là  không  sanh  không  diệt,  nhưng  thật  sự  có  không  ít  người,  người  xuất  gia  chết 

cũng gọi là Niết Bàn, hoặc gọi là Viên Tịch, sai rồi. 

Trước  đây  thầy  Lý  dạy  chúng  tôi,  ông  thường  nhắc  đến.  Người  sống  không  tốt,  mọi 

người không ai khen ngợi, nhưng chết rồi cũng thành Phật, cũng gọi một người nào đó 

đã Viên Tịch, Viên Tịch là thành Phật. Vậy người nào không chết? Chết rồi cũng thành 

Phật,  không  cần  tu  rồi!  Cho  nên  đây  là  đối  với  trong  Phật  pháp,  rất  nhiều  thuật  ngữ 

danh từ, không thật sự hiểu được sẽ đem nó dùng sai. 

Lục độ, tính chất của lục Ba la mật cũng là hư thông. Giống như bố thí, trì giới, nhẫn 

nhục. Trong giáo lý đại thừa dùng những phương pháp này, đều có thể hiển phát lý của 

thật tướng, đều có thể giúp quý vị. Hiển là minh hiển, phát là khai phát chân tướng của 

tất cả các pháp, thật tướng là chân tướng. Quý vị có thể hiểu tường tận, đối với lý chân 

thật của vạn sự vạn pháp, đây gọi là thông. Chúng ta phải biết những điều này là tốt, có 

thể  thông  thật  tướng  của  các  pháp,  nhưng  quý  vị  không  làm,  quý  vị  không  làm  là 

không được. 

Bố thí là gì? Bố thí là buông bỏ, buông bỏ trong đó quan trọng nhất là buông bỏ tự tư 

tự lợi. Đem tự tư tự lợi bố thí hết. Buông bỏ danh dự lợi dưỡng, buông bỏ ngũ dục lục 

trần,  buông  bỏ  tham,  sân,  si,  mạn  thì  quý  vị  thông  rồi,  quý  vị  thông  đến  lý  của  thật 

tướng, thông đến tự tánh, thì có thể kiến tánh. 

Trong  kinh  Hoa  Nghiêm  dạy  chúng  ta,  buông  bỏ  chấp  trước,  buông  bỏ  phân  biệt, 

buông bỏ vọng tưởng, thì quý vị chứng được thật tướng của các pháp. Trong giáo pháp 

đại  thừa  cũng  như  vậy,  danh  từ  không  giống  nhau,  nhưng  ý  nghĩa  hoàn  toàn  tương 

đồng. Buông bỏ phiền não kiến tư, vì phiền não kiến tư tức là chấp trước. buông bỏ 

phiền não trần sa, vì phiền não trần sa là phân biệt. Buông bỏ phiền não vô minh, vì 

phiền não vô minh là vọng tưởng, thì minh tâm kiến tánh. Thật sự thông suốt lý thật 

tướng của nó. 

Mặt trái của thông là mắc kẹt, mắc kẹt là sao? Là không thông. „tắc tức tế tắc‟, không 

thông. Cái gì không thông? Sanh tử là không thông. Phiền não là không thông. Lục tế 

là không thông. 

Lục tế là những thứ mà lục độ đối trị. Bố thí đối trị tham lam, lòng tham không đáy. 

Thế  gian  bây  giờ,  bất  cứ  ở  đâu,  nhìn  khắp  nơi  đều  như  vậy,  người  nào  không  tham? 

Tham điều gì? Tham lợi, tham danh. Đối tượng thứ nhất là lợi, đối tượng thứ hai là 

Tập 338  669 



danh. Người xưa đem danh lợi, danh đặt ở trước mặt. Xã hội bây giờ cũng đem danh 

lợi  đặt  ở  trước  mặt.  Những  thứ  này  là  không  thông,  quyết  định  không  thể  kiến  tánh. 

Cho nên Phật lấy bố thí để đối trị tham lam. Lấy trì giới đối trị phá giới. Lấy tinh tấn 

đối trị giãi đãi. Giãi đãi, lười biếng, đây là chướng ngại lớn. Nhẫn nhục là đối trị sân 

hận.  Tinh  tấn  đối  trị  giãi  đãi.  Thiền  định  là  đối  trị  tán  loạn.  Bát  nhã  đối  trị  ngu  si. 

Tham, sân, si, phá giới, giãi đãi, tán loạn. Sáu cái này gọi là kẹt, mắc kẹt không thông 

lý  của  thật  tướng.  Vậy  nó  thông  ở  đâu?  Nó  thông  ba  đường  ác,  thông  địa  ngục,  ngạ 

quỷ, súc sanh. Nó là thông ngược với phương hướng. 

“Kỳ tánh hôn ám”, tánh này là tính chất, không giống ở trước, ở trước nói với quý vị, 

bồ đề, niết bàn, lục độ, tánh của nó là hư thông. Tính chất này là mờ mịt. 

“Dĩ năng tế tắc thật tướng chi lý”, nó không thông. 

“Bất năng hiển phát, giai danh vi tắc”, quý vị phải biết nó. Con đường của chúng ta, 

chúng ta phải đi thông con đường này, không được đi con đường mắc kẹt. Nếu chúng 

ta thật sự hiểu tường tận rồi, thì lục tế này sẽ  thông ba đường ác. Lục độ là thông với 

minh tâm kiến tánh, là thông đại bồ đề. 

Trong đời này, chúng ta đi con đường nào, chẳng phải quý vị đã tự biết rồi sao? Nếu 

quý vị còn vướng vào tham, sân, si, mạn. Còn chìm trong mê mờ, giãi đãi, thì tiền đồ 

của  quý  vị  là  đen  tối.  Bây  giờ  bất  luận  quý  vị  vinh  hoa  phú  quý  như  thế  nào,  vinh 

quang ra sao. Như Đường Thái Tông thì chẳng phải tuyệt vời lắm sao? Ông ta thực sự 

thay dân chúng làm rất nhiều việc tốt, dùng vũ lực cướp lấy chính quyền, giết rất nhiều 

người. Lúc bấy giờ không biết, sau khi chết đọa địa ngục mới biết, giết người là phải 

đền mạng, thiếu nợ là phải trả tiền, không có gì để lợi dụng cả. 

Bậc cổ đức xưa khuyên bảo chúng ta, chịu thiệt thòi là phước, có lý! Con người ở đời 

chịu một chút thiệt thòi, là việc tốt, không phải việc xấu. Tiêu trừ nghiệp chướng, tăng 

trưởng phước huệ, không phải việc xấu. Vì một lợi nhỏ mà liều lĩnh đi tranh giành, làm 

tổn hại tất cả chúng sanh, tai họa về sau không kể xiết. Kết oán với chúng sanh, oan 

oan tương báo lúc nào hết được. Đây là vô cùng sai lầm. Người hiểu rõ, sẽ không làm 

những chuyện dại dột này. 

Trên thế giới từ xưa đến nay, người chân thật hiểu biết, thì nghề họ chọn đều là dạy 

học.  Khổng  Tử,  Mạnh  Tử  dạy  học.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  dạy  học.  Mậu  Hãn  Mặc 

Đức, Yê-su,  Ma Tây không người nào chẳng phải dạy học! Người chân thông minh, 

thật sự biết được chân tướng sự thật. 

670  Tập 338 



“Nhược  nhất  khái  ngôn  chi,  như  tiền  phá  pháp  biến  trung,  sở  phá  chư  hoặc  vi  tắc, 

 năng phá chi pháp vi thông”. Chư hoặc là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, là mắc 

kẹt. Năng phá chi pháp, dùng tam quán- không, giả, trung, là thông. 

“Nhược biệt đồ ngôn chi, ư năng phá quán pháp, phục khởi ái trước, diệc danh vi tắc”. 

Câu này vô cùng quan trọng. Năng phá chi pháp, tam quán- không, giả, trung. Chỗ này 

giống như lục độ. Chúng ta thường nói tam học, lục độ, Phổ Hiền Bồ Tát thập nguyện. 

Nếu như đối với những pháp này sanh lòng ưa thích, hoan hỷ, rồi lại chấp vào nó, đó là 

sai  nữa  rồi,  là  không  thông  rồi.  Bởi  vì  quý  vị  sanh  lòng  đắm  trước,  trước  là  trước 

tướng, chấp trước. Bảo quý vị phải buông bỏ! 

Hãy  nhớ,  trong  kinh  Kim  Cang  đức  Phật  có  dạy:  “pháp  còn  phải  bỏ,  huống  là  phi 

pháp”. Pháp thế gian phải buông bỏ, Phập pháp cũng phải buông bỏ. Nếu không buông 

bỏ Phật pháp, thì Phật pháp sẽ biến thành mắc kẹt, không thông. Phật pháp cũng phải 

buông bỏ, thật sự thông rồi, quý vị mới kiến tánh. Vì sao vậy? Vì pháp thế gian là giả, 

Phật pháp cũng là giả. Vì sao pháp thế gian là giả? Vì pháp do nhân duyên sanh. Phật 

pháp cũng là pháp do nhân duyên sanh. Đã nói với quý vị về tam học vị, quý vị thật sự 

cho  rằng,  có  Phật,  có  Bồ  Tát  và  có  A  La  Hán,  thì  quý  vị  mắc  kẹt  rồi,  không  thong 

được. 

Cho nên giáo  lý đại  thừa thường nói, Phật  pháp là nhất  pháp bất  lập, sạch sẽ không 

nhuốm bị trần. Phật, Bồ Tát ứng hóa  ở thế gian, chung sống ôn hòa với tất cả chúng 

sanh, là nhất pháp bất xả. Chung sống ôn hòa với tất cả chúng sanh, nhất pháp bất lập 

là vạn pháp đều không, Phật pháp cũng không. Nhất pháp bất xả là vạn pháp đều kiến 

lập,  nhất  pháp  bất  xả.  Phật,  Bồ  Tát  hành  trung  đạo,  không  chấp  vào  hai  bên.  Không 

đắm trước vào có và không. Đây gọi là hành trung đạo, đây gọi là đại viên mãn. 

“Sở vị ư thông khởi tắc”. Người tu hành thường phạm phải khuyết điểm này. 

“Thử tắc tu phá”. Tắc này ví như dùng lục độ mà nói, đối tượng mà lục độ đối trị cũng 

là mắc kẹt. Bố thí phá tham lam, trì giới đối trị phá giới, nhẫn nhục đối trị sân hận, tinh 

tấn đối trị giãi đãi, đó đều là kẹt. Thiền định đối trị tán loạn. Hôm nay chúng ta nói tâm 

xốc nổi, đó là kẹt. Bát nhã đối trị ngu si. Kẹt này phải phá, dùng sáu phương pháp để 

phá. 

“Ư tắc đắc thông”, hết kẹt rồi, thì chẳng phải thông sao? “Thử thông tu hộ”, Thông này 

quý vị phải giữ lại. “Đản phá tắc tồn thông”, nhất định phải coi trọng đạo lý này. 

Lục tế không còn, lục độ có hay không? Có, nhưng không chấp trước. Vì sao vậy? Bởi 

vẫn còn rất nhiều chúng sanh, có 6 căn bệnh kẹt, có 6  căn bệnh này. Sáu phương thuốc 

Tập 338  671 



này mình không cần nữa, mình đã thông rồi, hết bệnh rồi, nhưng người khác cần nó. 

Chẳng phải quý vị phát nguyện chúng sanh vô biên thệ nguyện độ đó sao? 

Sau khi mình được thông, giúp đỡ những người chưa được thông. Căn tánh của những 

người  chưa  thông,  phần  lớn  là  không  đồng  đều.  Họ  không  tin  tưởng  những  lời  dạy 

trong kinh. Không tin tưởng, thì quý vị làm cho họ thấy, họ sẽ tin. Cho nên phải diễn 

thuyết, trình bày cho họ thấy. Trước phải trình bày, sau đó khiến cho họ sanh khởi lòng 

tin. Quý vị đem phương pháp này dạy cho họ, họ tin rồi, họ mới chịu làm. Họ cũng tự 

chữa lành bệnh cho họ. Phương pháp này không thể thiếu. Phương pháp này phải khéo 

uyển chuyển. Cho nên chúng ta tự chữa bệnh cho mình. Phật pháp là thuốc, điều này 

chẳng thể không biết. 

Đối với Phật pháp, quyết định không được tham luyến, đối với Phật pháp không được 

chấp trước. Chấp trước chỉ có một trường hợp ngoại lệ, đó là người niệm Phật chấp trì 

danh hiệu, đây là Phật dạy. Ngoài điều này ra, Phật không dạy quý vị chấp trước. Đối 

với  tất  cả  pháp  không  chấp  trước,  nhưng  với người  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  thì 

Phật bảo quý vị chấp trì danh hiệu. Quý vị đối với danh hiệu Phật A Di Đà này, quý vị 

cứ việc chấp trước, quý vị không nên buông lơi nó. Vì sao vậy? Vì là đới nghiệp vãng 

sanh. Không chấp trước danh hiệu, thì chẳng thể đới nghiệp, không đới nghiệp quý vị 

không thể vãng sanh. Vì sao vậy? Bởi quý vị không làm được. Bệnh của quý vị không 

chữa khỏi. Chữa khỏi bệnh rồi, không đới nghiệp cũng có thể vãng sanh. Quý vị xem 

trong bộ kinh này, có ba loại vãng sanh, kinh văn có bốn đoạn. Ba đoạn trước, ba loại 

thượng, trung, hạ. 

Đoạn sau cùng, đại sư Từ Châu phân ra thành ba loại nhất tâm. Đó là gì? là không phải 

tu Tịnh Độ, tu các pháp môn khác, tu thành công rồi, hồi hướng vãng sanh thế giới Tây 

phương Cực Lạc, tất cả đề có thể vãng sanh. Bất luận tu pháp môn nào, công phu của 

quý  vị  thật  sự  hiệu  nghiệm,  cũng  là  nói  tâm  thanh  tịnh  hiện  tiền.  Tâm  thanh  tịnh  thì 

quốc độ Phật thanh tịnh. 

Quý vị dùng sáu ba la mật tu thành tâm thanh tịnh. Dùng tam hoc - giới, định, tuệ tu 

thành tâm thanh tịnh. Quý vị dùng thánh kinh của đạo Cơ Đốc tu thành tâm thanh tịnh. 

Quý vị dùng kinh Cô-ran tu thành tâm thanh tịnh, để hồi hướng thế giới Tây phương 

Cực Lạc có được không? Được, tất cả đều được vãng sanh. Chỉ cần tâm thanh tịnh phù 

hợp với điều kiện của nó. Chúng ta niệm Phật vẫn cần niệm đến tâm thanh tịnh, tâm 

không thanh tịnh không thể vãng sanh. 

672  Tập 338 



Người nghiệp chướng sâu nặng, thì hi vọng ở phút lâm chung, là một niệm thanh tịnh, 

tức là một niệm đó chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra, không có bất kỳ tạp 

niệm nào, thì đảm bảo họ được vãng sanh. Đây là pháp môn độc nhất trong vô lượng 

pháp môn, các pháp môn khác không có. Cho nên pháp môn này gọi là: vạn người tu, 

vạn  người  được  vãng  sanh.  Nghiệp  chướng  của  chúng  ta  sâu  nặng,  tự  mình  biết  rõ. 

Ngoài  phương  pháp  này  ra,  chúng  ta  không  có  phương  pháp  thứ  hai.  Cho  nên  tôi 

khuyên quý vị, thật sự muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc, chúng ta phải đem tâm đổi 

lại, đổi thành Phật A Di Đà. Tâm ta tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm ta. 

Ngoài Phật A Di Đà ra, không có gì cả, toàn bộ buông bỏ, đảm bảo quý vị được vãng 

sanh. 

Đây là đứng trên sự mà nói, nếu như đứng trên lý mà nói thì càng thù thắng hơn, phẩm 

vị vãng sanh của quý vị càng cao. Trên lý, Phật A Di Đà là tâm gì? Trong kinh chúng 

ta đã đọc qua, là tất cả chúng sanh đều thành Phật, đây là tâm của Phật A Di Đà. Chẳng 

phải là chúng sanh vô biên thệ nguyện độ sao? Không phải đem tất cả họ độ thành A 

La Hán, độ thành Bồ Tát, độ thành Phật, tất cả đều thành Phật. Đây là tâm của Phật A 

Di Đà. 48 lời nguyện, nguyện nào cũng giúp chúng sanh thành Phật. Đây chẳng phải 

đáng quý lắm sao? Đó mới thật sự là cứu cánh viên mãn của đại thừa. 

Mỗi niệm chúng ta nghĩ đến tất cả chúng sanh vốn là Phật. Mỗi niệm nghĩ đến ta phải 

giúp họ quay về địa vị Phật, quay về cảnh giới Phật. Tâm của Phật A Di Đà như vậy. 

Lý sự đều rõ ràng. Quý vị vãng sanh thế giới Tây phương Cực Lạc phẩm vị cao. Phàm 

Thánh  Đồng  Cư  độ,  cũng  là  vãng  sanh  loại  thượng,  không  phải  trung  và  hạ.  Hàng 

thượng vãng sanh, nói với quý vị, là đã tự tại. Tự tại đến mức nào? Nghĩa là muốn đi 

lúc nào thì đi lúc đó, muốn đứng đi thì đứng đi, muốn ngồi đi thì ngồi đi. Đảm bảo 

không có đau khổ. Phải đặt Phật A Di Đà ở trong tâm. Tâm ta tức là Phật A Di Đà, 

Phật A Di Đà tức là tâm ta. 

Thiền sư Trung Phong nói Hai câu như sau: “Đây là Tịnh Độ, Tịnh Độ là đây”. Vậy thì 

không cần nói rồi, đó là bổ sung thêm. Chỉ cần tâm của quý vị là tâm Phật A Di Đà, thì 

nơi  quý  vị  ở  là  thế  giới  Cực  Lạc.  Thế  giới  Cực  Lạc  thực  sự  không  rời  nơi  này  của 

chúng ta. Phật A Di Đà cũng không rời khỏi thân tâm của chúng ta. Phàm phu không 

biết, mê mờ điên đảo! Cho nên “thông” cần phải bảo hộ, gọi là hộ pháp. “Kẹt” mãi mãi 

đừng để nó trở lại, phải  phòng bị, “phá tắc tồn thong”, tức là đoạn trừ phiền não, giữ 

lấy bồ đề. Đoạn trừ lục tế, giữ lấy lục độ là ý này. Đoạn trừ tham, sân, si, giữ lấy giới, 

định, huệ. Giới là đối trị tham, định là đối trị sân, huệ là đối trị ngu si. Giới, định, huệ 

Tập 338  673 



là đối trị tham, sân, si. Cho nên Phật dạy chúng ta: chuyên tu giới, định, huệ, diệt trừ 

tham, sân, si. 

“Phàm  phu  lục  đạo,  vô  thỉ  kiếp  lai  tập  quán  ư  tế  tắc”.Trong Phật  pháp  nói  là  thông 

đạt, rất mới lạ. Cho nên hơi thông một chút lại tức khắc mắc kẹt, lại không thông nữa, 

thông này thật khó! Cũng là nói, tham, sân, si của quý vị luôn luôn hiện khởi. Lục ba la 

mật  của  quý  vị  luôn  luôn  quên  mất.  Một  số  người  chúng  ta  nói  là  thất  niệm.  Đem  ý 

niệm lục độ quên mất, thường quên mất. Không muốn quên cũng quên. Muốn đem cái 

quên đó luôn hiện khởi. Đấy là gì? Là tập khí phiền não thật khó đoạn trừ. 

Trong  các  phương  pháp,  thật  sự  mà  nói,  lấy  niệm  Phật  làm  đứng  đầu  phương  tiện. 

Người xưa nói rất hay: “không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. Đây là bậc cổ đức của 

thiền tông nói. Giác là gì? Giác là khơi dậy chánh niệm, phút giây nào cũng khơi dậy 

tam học, lục hòa, tam phước, lục ba la mật. Luôn luôn khơi dậy được. Mọi lúc mọi nơi 

luôn luôn có thể khơi dậy được, thì công phu có lợi ích. Lợi ích này không phải ngẫu 

nhiên mà đến, chắc chắn là đến từ nhiều ngày tập tu. Gọi là thâm nhập một môn, nhiều 

ngày tu tập, quý vị mới có thể đạt được. 

Chúng  ta  không  phải  một  môn,  mà  là  nhiều  môn,  nhiều  môn  là  tán  loạn.  Ý  chí  của 

chúng ta, tâm sức của chúng ta không thể tập trung. Đây là tổn hại rất lớn, là mắc kẹt. 

Một môn dễ thông, một thông thì tất cả đều thông, không thông thì tất cả đều mắc kẹt. 

Lý hiểu rõ rồi, phương pháp có rồi. Trong kinh điển đức Phật nêu ra cho chúng ta rất 

nhiều phương pháp. Có rồi, thì nương theo phương pháp này để đối trị, chúng ta mới 

có phương pháp kiềm chế phiền não, phương pháp này có sức mạnh, có năng lực kiềm 

chế phiền não. Có năng lực đem cái mắc kẹt này làm cho thông. Trong đời này, mới có 

thể  thành  tựu  đạo  bồ  đề.  Rất  nhiều  phương  pháp,  pháp  môn  chúng  ta  tiếp  xúc  được, 

hiểu được rồi, thấu đáo rồi. Chúng ta cần dùng trí huệ, để chọn lựa phương pháp nào. 

Chúng  ta  không  có  trí  huệ,  không  biết  chọn  lựa  như  thế  nào.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni 

chọn giúp cho chúng ta, cung cấp cho chúng ta tham khảo, chúng ta nghĩ xem có thể 

tiếp nhận không? 

Trong Đại Tập kinh Phật dạy rằng: “Thời kỳ chánh pháp, thành tựu giới luật, thời kỳ 

tượng  pháp,  thành  tựu.  thiền  định,  thời  kỳ  mạt  pháp,  thành  tựu  Tịnh  Độ”.  Bây  giờ 

chúng ta đang sống trong thời kỳ mạt pháp, đức Phật dạy, trong thời kỳ mạt pháp, tu 

Tịnh Độ dễ thành tựu. Có thể suy xét chăng? Rất khó! Nếu như tiếp xúc Tịnh Độ, thì 

có thể tin tưởng, có thể lý giải, người thiện căn lớn, người thượng thượng căn, thượng 

trung hạ cũng không được, vậy phải làm sao? Nhất định phải lãng phí một khoảng thời 

674  Tập 338 



gian, lãng phí 10 năm, 20 năm, quý vị ở trong  pháp môn, xem xét tông phái của các 

nước, sau đó mới xác định một môn. 

Khi  tôi  mới  xuất  gia,  tôi  xuất  gia  học  Phật  7  năm,  tôi  học  Phật  khoảng  trên  dưới  10 

năm như vậy, bởi vì tôi luôn luôn giảng kinh ở ngoài, trong thính chúng có một số lão 

cư sĩ, học Phật 30-40 năm đều học rất tốt. Các tông phái như Hiển giáo, Mật giáo họ 

đều  tiếp  xúc,  họ  đều  đã  học  qua.  Hơn  nữa  những  lão  cư  sĩ  này  là  những  người  nổi 

tiếng, tuổi lớn rồi, cuối cùng họ đã giác ngộ ra rằng, bất luận học pháp môn nào, cũng 

không có lợi ích. Khi hơn 80 tuổi, chân thành niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, bảo tôi mỗi 

ngày niệm 3 vạn tiếng danh hiệu Phật. Họ là kinh hành niệm Phật. Về hưu ở thôn quê, 

ở thôn quê mỗi buổi sáng thức dậy, ra ngoài đi bộ. Đi bộ khoảng 3 tiếng đồng hồ. Sáng 

sớm thức dậy cũng là thể dục, 1 bước 1 niệm 1 tiếng Phật, bước 3 vạn bước như vậy, 

niệm 3 vạn danh hiệu Phật, đó là bài tập của họ, họ nói với tôi như vậy. Tôi tán thán 

họ, tôi nói, các vị hoàn toàn đúng rồi. Các vị thật sự đã tìm được phương pháp. Phương 

pháp  dưỡng  sanh  của  người  lớn  tuổi,  đi  bộ  là  tốt  nhất,  đi  chậm,  không  nên  đi  quá 

nhanh.  Mỗi  bước  một  danh  hiệu  Phật,  lại  có  thể  nhiếp  tâm.  Chắc  chắn  sẽ  được  vãng 

sanh. 

Lớn tuổi rồi, không làm việc được nữa, phải làm việc của kiếp sau. Kiếp này hết rồi, 

kiếp sau làm gì? Không niệm Phật thì phải trôi lăn trong luân hồi. Nghĩ xem kiếp này 

khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, là thiện hay ác? Là phước hay tội? Cố gắng xét 

lại mình một chút. Tuy không rơi vào 3 đường ác, nhưng không thoát khỏi luân hồi lục 

đạo. Người không thoát khỏi lục đạo, chắc chắn phải ở trong 3 đường ác thời gian dài, 

ở trong 3 đường thiện thời gian ngắn, chắc chắn như vậy. 

Nghĩ  đến  cái  khổ  trong  3  đường  ác,  3  đường  ác  rất  đáng  sợ,  thì  chúng  ta  chẳng  thể 

không niệm Phật, chẳng thể không vãng sanh thế giới Cực Lạc. Bây giờ trước mắt có 

hai con đường. Một là địa ngục Vô Gián, một là thế giới Cực Lạc. Chúng ta suốt đời 

không sát sanh, nhưng có giết động vật không? Nghĩ xem, quá nhiều rồi! Quý vị có thể 

đếm hết sao? Càng nghĩ càng thấy sợ. 

Khi  phụ  thân  tôi  còn  sống,  tuổi  già  gặp  phải  chiến  tranh  của  Trung-  Nhật,  ông  tòng 

quân làm lính, trông coi vũ khí trong quân đội, quan khí giới trông coi vũ khí, cho nên 

rất  dễ  lấy  được  súng  đạn,  lấy  để  làm  gì?  Để  đi  săn  bắn. Mỗi  ngày  đi  săn,  tờ  mờ  trời 

chưa sáng đã dậy rồi, kêu chúng tôi dậy đi săn cùng ông, ngày ngày sát sanh. Ông là 

một người tốt, rất lương thiện, nhưng mà sát sanh. Khi ông mất, hoàn toàn giống như 

Tập 338  675 



trong kinh Địa Tạng nói. Tôi đọc kinh Địa Tạng, thấy trạng thái khi ông mất, tôi rợn 

tóc gáy, mới biết được nhân quả bảo ứng không không sai chút nào. 

Chúng tôi thấy là gì? Là hoa báo. Quả báo là ở đâu? Quả bảo ở địa ngục, tương lai phải 

vào đường súc sanh để đền mạng. Lúc còn sống không biết Phật pháp, không biết nhân 

quả.  Màn  kịch  đó  sau  khi  tôi  học  Phật,  phụ  thân  biểu  diễn  cho  tôi  xem.  Tôi  đối  với 

những điều trong kinh Địa Tạng nói, không chút hoài nghi, mỗi câu đều là chân thật. 

Cho  nên  thầy  giáo  dạy  tôi  không  nên  ra  làm  quan.  Tôi  có  duyên  với  Phật,  xuất  gia 

giảng kinh, dạy học, học Phật Thích Ca Mâu Ni. Tôi vâng lời, đại sư Chương Gia dạy, 

suốt cuộc đời của tôi đi con đường này. Tuy con đường này rất khó đi, nhờ Tam Bảo 

gia hộ, gặp được một thính chúng, là cư sĩ Hàn, hai vợ chồng họ giúp tôi 30 năm, cũng 

là giúp tôi giảng kinh dạy học 30 năm, mới có thành tựu ngày hôm nay. Nếu không có 

sự  giúp  đỡ  30  năm  đó,  thì  con  đường  này  đi  không  thông  được.  Không  hoàn  tục  thì 

nhất định cũng làm ông thầy tụng kinh bái sám mà thôi. 

Cho nên hộ pháp rất quan trọng. Ba vị thầy giáo là dạy học, đường lối, phương hướng 

tôi hiểu rõ, nhưng nếu không có hộ pháp, thì con đường này đi không thông được. Có 

được hai người hộ pháp như vậy, con đường này tôi đã đi thông suốt. Công đức của họ 

viên mãn, bà vãng sanh đến nay là 40 năm. Mỗi năm ngày giỗ của bà, ngày 5 tháng 3, 

chúng tôi đều có làm lễ truy điệu kỷ niệm. 

Đến Úc Châu, chúng tôi cũng làm như vậy mỗi năm. Có người nói với tôi, nhìn thấy 

cư sĩ Hàn đến ứng cúng, bên cạnh còn có rất nhiều người xuất gia cùng với bà. Tôi biết 

bà ở cỏi trời, mấy năm nay có thể đã vãng sanh rồi. Cư sĩ Hàn vãng sanh  ở thư viện 

Hoa Tạng tại Đài  Bắc.  Chúng tôi có  một bộ băng, lúc đó là băng ghi hình, hình như 

đem nó chuyển thành đĩa rồi. Ở ngày giỗ mỗi năm, đều mở đĩa này một lần cho mọi 

người xem. Trong nhà Phật có được người hộ pháp như vậy, chánh pháp có thể trụ thế 

lâu dài. Hộ pháp này quá khó quá khó. 

Trên con đường đạo có rất nhiều rất nhiều chướng ngại, họ đều có thể hóa giải giúp tôi. 

Đố kỵ là chướng ngại nghiêm trọng nhất, mãi đến hôm nay, tôi cũng không thể trở về 

Trung Quốc Đại Lục, chướng duyên quá lớn! Ở trong nước hai vị hộ pháp của tôi, thật 

sự là bạn tri âm tri kỷ, là lão cư sĩ Triệu Bọc Sơ và Lão hòa thượng Danh Sơn, hai vị 

này đã vãng sanh, tôi ở Trung Quốc không có người hộ trì . 

Chánh pháp có trụ thế lâu dài hay không, vấn đề then chốt là ở chổ hộ trì. Có người hộ 

pháp, chánh pháp có thể trụ thế lâu dài. Không có người hộ pháp, Phật pháp sẽ suy tàn. 

Cho  nên,  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  đem  công  việc  hộ  pháp,  giao  phó  cho  quốc 

676  Tập 338 



vương đại thần. Trung Quốc dưới sự hộ trì của các triều đại đế vương, Phật pháp hưng 

thịnh như vậy là có đạo lý. Không có người hộ trì, Phật pháp sẽ diệt mất. 

Chúng ta mỗi niệm không quên cư sĩ Hàn.  Ở trong lòng tôi, với 3 vị thầy giáo phân 

lượng là bình đẳng. Không có thầy giáo, không biết được Phật pháp, không biết được 

con đường này. Không có cư sĩ Hàn, con đường này không thông được. Trong đời này 

tôi thành tựu, là nhờ 4 người này vậy. 

Câu cuối cùng, chúng ta đọc qua là được rồi. “Do thượng phá pháp biến trung, tu chi 

 haauuj vị ngộ, phục khủng ư thông khởi tắc ”. Đây là nhất định có hiện tượng. 

“Ư tắc vô thông, sở dĩ lập thử thông tắc nhất môn, kiểm bỉ phá pháp biến”. Kiểm này 

là kiểm nghiệm, để kiểm nghiệm phá pháp biến ở trước nói. 

“Linh ư tắc đắc thông, ư thông vô tắc, cố danh thức thông tắc dã”. Cho nên điều này 

chẳng thể không biết rõ. Thật sự biết rõ rồi, trên con đường đạo mới thuận buồm xuôi 

gió. Gian nan, khốn khổ là nhất định không thể tránh khỏi. Chúng sanh bây giờ phước 

mỏng, không thể sánh với người xưa. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





---------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 339 

Chuyễn ngữ:  Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 23 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 391, hàng thứ nhất. 

“Thập thừa chi lý quán, năng phát cửu cảnh chi ma sự”. Ở đây chúng ta sơ lược giải 

thích thêm về Thập thừa quán pháp. 

Thập  Thừa  Quán  Pháp,  ở  trước  chúng  ta  học  đến  quán  thứ  5  “Thức  thông  tắc”.  Câu 

cuối cùng rất quan trọng: “Phục khủng ư thông khởi tắc, ư tắc vô thông, sở dĩ lập thử 

 thông tắc  nhất  môn,  kiểm  bỉ  phá pháp biến,  linh  ư  tắc  đắc  thông,  ư  thông  vô tắc,  cố 

Tập 339  677 



 danh thức thông tắc dã”. Hôm qua chúng ta học đến đoạn này, vì hết giờ nên không 

giảng kỹ. Những câu này vô cùng quan trọng. Do đây có thể biết, tuy nhiều pháp môn, 

nhưng các pháp môn khác đều không dễ học. Nếu như không có thiền định trí huệ, thì 

không đoạn được tập khí phiền não. Pháp môn vốn là tốt, rốt cuộc chúng ta tu làm nó 

xấu đi. 

Trong  Tịnh  Độ  Tu  Chứng  Nghi,  ý  nghĩa  những  câu  này  rất  thâm  sâu.  Thập  thừa  lý 

quán của tông Thiên Thai, tức là Thập thừa quán pháp. Quý vị xem câu dưới đây nói: 

“năng  phát  cửu  cảnh  chi  ma  sự”.  Thập  thừa  quán  pháp  đều  như  vậy,  giúp  chúng  ta 

minh tâm kiến tánh. Chúng ta không biết tu, chẳng những không thể kiến tánh, mà còn 

dẫn đến ma sự. Gây ra ma sự, thì quả báo không tốt rồi. Phần nhiều đều là ở ba đường 

ác, một số ít ở nhân gian, quý vị nghĩ xem có đáng thương không. 

Vì sao như vậy? Những câu dưới đây, rất đáng cho chúng ta cảnh giác. “Phục khủng” 

nghĩa  là  sợ  rằng  ở  nơi  thông,  lại  sanh  tắc  nghẽn.  Quý  vị  cảm  thấy  mình  không  tệ, 

không tệ là sao? Quý vị sanh tâm cống cao ngạo mạn, tự cho là đúng, thì đã rắc rối rồi. 

Quả báo của quý vị không phải là đại triệt đại ngộ, không phải là minh tâm kiến tánh. 

Quả  báo  là  cống  cao  ngạo  mạn.  Cống  cao  ngạo  mạn,  có  liên  quan  đến  danh  dự  lợi 

dưỡng, càng lún càng sâu. Đây là ở nơi thông lại sanh khởi tắc nghẽn. “Ư tắc”, tắc là 

tuyệt đối không thông. Quý vị khởi phiền não, sanh tâm danh lợi, đem Phật pháp làm 

như một phương tiện, một phương pháp, một công cụ để cầu danh cầu lợi, tạo nghiệp 

càng nặng, khiến cho một số người đối với Phật pháp có sự hiểu lầm lớn. Phật pháp để 

làm gì? Chẳng phải là để được danh dự lợi dưỡng sao! 

Cho nên tôi nghe rất nhiều người hủy báng Phật giáo rằng, lập nên những ngôi chùa 

huy hoàng tráng lệ như vậy, để làm gì? Là để chùa mở tiệm, đem Phật pháp ra buôn 

bán. Đây là sự hủy nhục chánh pháp rất nghiêm trọng. Tội này sẽ đọa vào địa ngục A 

Tỳ.  Vì  lý  do  này  “sở  dĩ  lập  thử  thông  tắc  nhất  môn”,  để  quý  vị  “kiểm  bỉ  phá  pháp 

biến”.  Kiểm  tra  xem  phá  pháp  biến  ở  trước,  có  phải  là  “ư  tắc  đắc  thông,  ư  thông  vô 

tắc” hay không, đúng rồi! Biết được thông và tắc, cũng có nghĩa là biết được chánh và 

tà. Chánh pháp là gì? Tà pháp là gì? Nghĩa là biết được tội là gì, phước là gì? Từ một 

điều có thể suy ra vô số điều, để quý vị thật sự giác ngộ, thật sự hiểu rõ, không đến nỗi 

đem chánh pháp, trong quá trình tu học làm cho nó biến chất. Thật sự mà nói, từ xưa 

đến  nay,  tu  hành  biến  chất  đã  quá  nhiều  quá  nhiều  rồi!  Tông  Thiên  Thai  mới  có 

phương pháp như vậy, để cho chúng ta có năng lực tự mình kiểm tra. 

Quán thứ sáu sau đây là: đạo phẩm điều thích. 

678  Tập 339 



“Đạo tức năng thông chi nghĩa, phẩm loại bất đồng, xưng chi vi „đạo phẩm‟”. Thông 

thường chúng ta gọi là 37 phẩm trợ đạo. 

Dưới đây nói: “Vị tam thập thất đạo phẩm, nhi năng thông chí niết bàn dã”. Đây cũng 

là giúp cho chúng ta thành tựu. 

“Điều  thích”,  điều  là  sắp  xếp,  điều  chỉnh.  Thích  là  thích  đáng,  thích  nghi.  Cũng  có 

nghĩa là thích hợp. 

“Tùng biệt  ngôn  chi,  cố  hữu  tam  thập  thất  phẩm”.  Từ  mỗi  cái  riêng  của  nó mà  nói, 

tổng cộng có 37 loại. 

“Nhược tùng tổng ngôn chi, thử tam thập thất phẩm, bất xuất giới định huệ”. 37 phẩm 

trợ đạo từ đâu mà có? Là từ giới, định huệ nói rộng ra. 

Nói cách khác, “Tức thị dĩ giới, định, huệ nhi điều thích dã”. Giới, định, huệ là cương 

lĩnh chung, là nguyên tắc chung. 37 phẩm trợ đạo xuyên suốt tất cả pháp. Ở trong đại 

thừa,  tông  Thiên  Thai  đem  nó  chia  thành  Tạng  giáo,  Thông  giáo,  Biệt  giáp  và  Viên 

giáo. Cũng là 37 phẩm trợ đạo của Tạng giáo. Thông giáo cũng có 37 phẩm trợ đạo. 

Biệt  giáo  và  Viên  giáo  cũng  như  vậy.  Tên  gọi  giống  nhau,  nhưng  sâu  cạn  rộng  hẹp 

không đồng. Càng lên cao càng sâu càng rộng. 37 phẩm trợ đạo là chung cho tất cả 

pháp môn. Trong sự tu tập, bất luận tu pháp môn nào, tông phái nào, bắt buộc phải học. 

Chúng ta ở trong thời đại này, cư sĩ Hoàng Niệm Tổ trích dẫn ở đây, để cho chúng ta 

thật sự hiểu được, thiên tai ở trước mắt, thời gian quá cấp bách, không kịp nữa rồi. Bất 

luận tu pháp môn nào cũng không kịp nữa. Quý vị hiểu được những pháp môn này, tu 

hành nhất định phải buông bỏ. Không buông bỏ được, thì pháp môn này đối với quý vị 

không có ích lợi gì. Nó vốn là thông, quý vị tu biến thành tắc nghẽn. Nó không giúp 

được gì cho quý vị, là do nguyên nhân gì? 

Lý Thế Dân nhập hồn nói, tâm hư rồi. Lúc này phải làm sao? Nếu ở kiếp trước quý vị 

tu, có tích lũy thiện căn, phước đức, nhân duyên. Tâm hư rồi, thì pháp môn nào đối với 

quý vị cũng không có tác dụng. Chỉ có niệm Phật, bởi niệm Phật có thể khơi dậy thiện 

căn của qúy vị, trong một niệm có thể vãng sanh. Nguyện thứ 18 của Phật A Di Đà, là 

khi  lâm  chung,  từ  một  niệm  cho  đến  10  niệm,  nhất  định  được  vãng  sanh.  Vì  thế  tôi 

khuyên quý vị, trước mắt chúng ta, thời đại này, chỉ có 2 con đường có thể đi, một là 

địa ngục A Tỳ, một là thế giới Cực Lạc. Con đường giữa đều đã không thông rồi, mắc 

kẹt rồi! Chân chánh trung thực niệm Phật, đem Phật A Di Đà đặt ở trong tâm. Trong 

tâm  ngoài  Phật  A  Di  Đà  ra,  không  có  gì  khác.  Nhất  tâm  xưng  niệm,  nhất  định  vãng 

sanh. Quý vị biết địa ngục khổ, quý vị biết đáng sợ, quý vị biết kinh khiếp, không dám 

Tập 339  679 



đi con đường này. Quay đầu lại, mới có thể thành tâm niệm Phật. Đoạn này dạy chúng 

ta học tập, dùng 37 phẩm trợ đạo để điều chỉnh, đem chỗ không thông làm cho thông. 

Chổ tắc nghẻn, cần nghĩ cách phá vở. 

37 phương pháp này, phân làm 7 nhóm. Đó là tứ niệm xứ, tứ chánh cần, tứ như ý túc, 

ngũ căn, ngũ lực, thất giác chi và bát  chánh đạo. 7 nhóm, tổng cộng là 37 phẩm trợ 

đạo. Trước hết, chúng ta giới thiệu sơ về 37 phẩm trợ đạo, sau đó mới dễ nói. 

37 phẩm trợ đạo, thứ nhất là tứ niệm xứ. Tứ niệm xứ có 4 câu, mỗi câu là một phẩm trợ 

đạo. Một là quán thân bất tịnh, hai là quán thọ thị khổ, ba là quán tâm vô thường, bốn 

là quán pháp vô ngã. Bốn loại quán này đều thuộc về trí huệ quán. 

Quán đầu tiên, quý vị phải quán sát kỹ càng, “thân bất tịnh”. Đơn giản là nhìn từ đâu? 

Là nhìn từ ngũ tạng lục phủ của chúng ta, từ trong chín huyệt thứ gì chảy ra, thì quý vị 

biết không sạch sẽ. Lại quan sát kỹ mồ hôi chảy ra từ lỗ chân lông, chẳng khác gì nói 

toàn thân đang bài tiết, không chỗ nào bài tiết ra là mùi thơm cả, không có mùi thơm, 

toàn là hôi thối. Đại tiện tiểu tiện, chảy ra ngoài. Rõ ràng nhất là ra mồ hôi, quý vị xem 

mùi mồ hôi như thế nào? Vị ra sao? Phương pháp quán này, người thật sự giác ngộ, đối 

với thân thể này không chấp trước nữa, không quý trọng nữa. Danh từ nhà Phật nói là 

danh xứng với thực, gọi là bọc thịt thối. Bọc là cái túi, túi thịt thối. Những thứ đựng 

bên trong là thối tha, không sạch, những thứ không sạch sẽ. Có gì đáng để tôn quý? Có 

gì đáng để yêu thương? Có gì đáng để lưu luyến? Tu hành khổ nhất, không qua được 

cửa đầu tiên, là chấp trước thân này. 

Chấp trước nghiêm trọng nhất, là tham ái thân thể, chấp trước thân thể. Quý vị xem, 

đức Phật dạy chúng ta phương pháp đối trị tu hành, phương pháp đầu tiên là dạy chúng 

ta quán thân bất tịnh. Trí huệ xuất hiện rồi, bọc thịt thối này phải buông bỏ. Bây giờ 

vẫn dùng nó. Trong Phật pháp nói là mượn giả để tu chân. Chúng ta ngày nay cũng có 

bọc thịt thối, chúng ta giác ngộ rồi, giác ngộ rồi, thì bọc thịt thối không tạo nghiệp hôi 

thối nữa, không tạo cái này, dùng nó để tu hành, cần dùng nó để tu chân. 

Chân là gì? Chân là kiến tánh. Minh tâm kiến tánh là chân, dùng nó để làm việc này. 

Cần dùng nó để buông bỏ vô minh vọng tưởng, buông bỏ phiền não phân biệt, phiền 

não trần sa, buông bỏ chấp trước, kiến hoặc tư hoặc, thì có thể trở về với tự tánh. Trở 

về tự tánh, chỗ quý vị đạt được là cõi Thật Báo. Vãng sanh đến cõi Thật Báo, thân quý 

vị đạt được là thân pháp tánh, thân đó tốt. Thân đó, ngũ tạng lục phủ mỗi cơ quan, mỗi 

tế  bào  đều  tỏa  ánh  sánh,  đều  tỏa  hương  thơm,  diệu  hương  tỏa  khắp  pháp  giới.  Hào 

680  Tập 339 



quang của Phật chiếu khắp thế giới, nó tỏa hào quang, tỏa hương thơm. Đây là nguyên 

nhân gì? Học Phật, học lâu như vậy, có lẽ rất rõ ràng, rất thấu đáo. 

Kiến tánh rồi, thân quý vị đạt được là pháp thân, pháp tánh thân. Pháp tánh đầy đủ các 

đức, trí huệ vô lượng, ánh sáng vô lượng, đức năng vô lượng, tướng hảo vô lượng. Cho 

nên mỗi cơ quan, mỗi tế bào đều tỏa ánh sáng, đều tỏa hương thơm. Với thân thể này 

hoàn toàn không giống nhau. Thân thể này, thân thể này từ tướng phần của A Lại Da 

biến hiện ra. A Lại Da là vọng tâm, là mê mờ điên đảo. A Lại Da chính là thùng rác, vô 

lượng  kiếp  đến  nay,  bất  luận  là  thiện  hay  ác,  là  tốt  hay  xấu,  tất  cả  đều  đựng  ở  bên 

trong, không sót thứ nào. Đựng trong đó, cuối cùng là tốt nhiều hay xấu nhiều? chúng 

ta có thể tưởng tượng ra. 

Bồ Tát Thiên Thân trong luận Bách Pháp Minh Môn. Quý vị thấy, ông quy lại tất cả 

pháp này. Bồ Tát Di Lặc quy lại 660 pháp, quá tuyệt vời. Bồ Tát Thiên Thân cho rằng 

660 pháp, đối với người mới học vẫn là rất khó. Tiếp tục quy lại thành 100 pháp, để 

tiện  lợi  cho  người  mới  học.  Hôm  nay  chúng  ta  nói  đến  tất  cả  pháp,  đều  dùng  Bách 

Pháp Minh Môn của Bồ Tát Thiên Thân. Trong Bách Pháp Minh Môn, pháp phiền não, 

đó là cáu bẩn, ô uế, tổng cộng 26 thứ. 6 phiền não căn bản, 20 tùy phiền nào. Nói rộng 

là vô lượng vô biên phiền não, quy lại thành 26 phiền não. Tâm sở thiện chỉ có 11, điều 

này cho chúng ta biết, trong A Lại Da thiện ít ác nhiều. Ác có 26, thiện chỉ có 11 mà 

thôi. 

Cho nên thế lực của cái ác mạnh, con người rất dễ học cái xấu. Thế lực của thiện yếu, 

chỉ có 11 tâm sở, ít, học điều thiện rất khó. Điều tốt khó học, cái xấu không khó học. 

Tâm sở ác nhiều. Hơn nữa duyên bên ngoài, duyên bên ngoài là thế giới này, ít người 

có tâm thiện, làm việc thiện. Nhiều người có niệm ác, làm việc ác. Quý vị xem hoàn 

cảnh  bên  ngoài,  thiện  cảm  ứng  với  thiện,  ác  cảm  ứng  với  ác.  Bên  trong  tâm  sở  ác 

nhiều, bên ngoài hoàn cảnh ác nhiều, tự nhiên cảm ứng với nhau. 

Cho nên người học Phật, đoạn này chủ yếu là nói điều này, học Phật đến cuối cùng, 

không nắm bắt được, biến thành xấu rồi. Vì sao vậy? Chúng ta học những điều này thì 

sẽ hiểu, đối với bản thân phải đề cao cảnh giác, chúng ta cũng không cách nào tránh 

khỏi.  Hoàn  cảnh  bên  ngoài  có  thể  tránh  được  sao?  Quý  vị  với  hoàn  cảnh  này  cùng 

chung một chỗ, quý vị có thể không biến thành xấu sao? Không ai chắc chắn được điều 

này. 

Bản thân tôi có cảm xúc rất sâu sắc, những việc này tôi cũng đã trải qua, tôi chưa bị 

biến  thành  xấu,  nguyên  nhân  ở  đâu?  Là  ngày  ngày  học  kinh,  giảng  kinh.  Giảng  cho 

Tập 339  681 



người khác nghe, cũng là giảng cho chính mình nghe vậy. Dạy người khác không nên 

học  cái  xấu,  tự  mình  học  cái  xấu  được  sao?  Như  vậy  mới  bảo  đảm.  Hai  tuần  không 

giảng kinh, thì không bảo đảm được chính mình, cảnh giới hiện tiền, thì tâm dao động. 

Bản thân tôi trải qua, là dựa vào ngày ngày giảng kinh, ngày ngày dạy học, ngày ngày 

đọc tụng. Cũng là nói, gắn chặt với Phật Bồ Tát, không rời các Ngài, được thành tựu là 

như vậy. 

Cho nên đối với thế giới Tây phương Cực Lạc, tôi lãnh hội rất sâu sắc, hoàn cảnh ở đó 

quá tốt. Quý vị sanh đến thế giới Cực Lạc, thì quý vị theo Phật A Di Đà, bất luận quý 

vị ở tây phương vô lượng thọ bao lâu, quý vị sẽ không rời xa Ngài một ngày, vậy làm 

sao quý vị học cái xấu được? Không có chuyện đó. Dù cảnh giới xấu như thế nào, quý 

vị cũng không động tâm. Thầy giáo quá tuyệt vời, hoàn cảnh quá tuyệt vời! Ta đem hai 

thế giới ra so sánh, thì ta sẽ rõ ràng. 

Cho nên, sở dĩ Lưu Tố Vân thành tựu rất đơn giản, là đạo lý này. Mỗi ngày nghe kinh 

10 tiếng đồng hồ, một ngày cũng không gián đoạn, có bận rộn đi nữa, có việc gấp đi 

nữa, cũng không ít hơn 4 tiếng đồng hồ. Bình thường là mỗi ngày nghe 10 tiếng đồng 

hồ. Ngoài nghe kinh ra, còn niệm Phật A Di Đà. Tâm của bà là định, bà không phải tán 

loạn. 

Trong kinh đại tiểu thừa đức Phật cũng dạy: “trú tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. Bà đem 

tâm đặt ở một chỗ, đặt ở Phật A Di Đà. Cho nên bệnh hồng ban, chỉ hơn một tháng tự 

nhiên hết. Đi kiểm  tra lại, ngay cả gốc cũng không còn, „“trú tâm nhất xứ, vô sự bất 

biện”. Cuộc sống của bà vô cùng đơn giản, chúng ta ăn cơm còn phải thật nhiều món, 

bà ăn cơm chỉ có một món. Bà mời bạn bè ăn cơm, mời khách cũng là một món, chân 

thành, cảm động lòng người. Cuộc sống vô cùng đơn giản, rất mộc mạc. Nhất tâm nhất 

ý  đều  ở  nơi  đạo,  thuần  tịnh  không  nhiễm.  10  năm  công  phu  tu  thành,  chuyển  phàm 

thành thánh. 

Tu hành thành tựu phân làm 3 bậc. Bậc thứ nhất là chuyển phầm thành Thánh. Bậc thứ 

hai là chuyển nhiểm thành tịnh. Bậc thứ ba, thấp nhất là chuyển ác thành thiện. Thông 

thường chúng ta tu hành, tiêu chuẩn của bậc thứ ba cũng không đạt được. Chuyển ác 

thành thiện không làm được, trong cuộc sống hàng ngày, niệm ác của chúng ta nhiều 

hơn niệm thiện. Nói lời ác nhiều hơn nói điều thiện. Làm việc ác nhiều hơn làm việc 

thiện. Điều ác của chúng ta cótam đa, còn điều thiện thì tam thiểu. Đây là lý do vì sao 

chúng ta công phu tu hành không có hiệu quả, nguyên nhân là ở chỗ này. 

682  Tập 339 



Thứ hai là “quán thọ thị khổ”. Thọ là gì? Là hưởng thụ. Trong thế gian này, bất luận 

giàu nghèo sang hèn, chẳng có cái nào không khổ. Một số người chúng ta, thấy người 

bần cùng khổ, thiếu ăn thiếu mặc. Thiếu là thiếu thốn, đồ ăn thiếu thốn, áo quần thiếu 

thốn. Khổ lắm! Khổ đói rét. Người giàu cũng có cái khổ của người giàu, còn khổ hơn 

cái khổ thiếu ăn thiếu mặc của chúng ta, không biết khổ gấp mấy lần! 

Tôi  không  phải  người  giàu  có,  chúng  tôi  xuất  gia  là  một  hòa  thượng  nghèo  cùng. 

Người xưa nói là bần tăng. Đúng là không có gì cả, nhưng tôi có duyên, quen biết rất 

nhiều bạn bè giàu có. Trong số bạn bè đó, có không ít là người lãnh đạo quốc gia, làm 

tổng thống, làm quốc vương, của cải nhiều vô số. Tôi cũng có những người bạn này, 

tôi tiếp xúc với họ, biết được họ rất khổ, so hơn tính thiệt. Phú nhưng không vui, quý 

mà lo lắng, buồn phiền. Cho nên, chúng ta nghĩ đến tứ niệm xứ, quán thọ thị khổ, mới 

biết được nhân gian thật là khổ, quá khổ ! 

Quý vị nói phát tài, cho rằng phát tài là vui. Hôm nay quý vị có một trăm vạn, họ lại 

muốn có một ngàn vạn. Có được một ngàn vạn, lại muốn có một ức. Có được một ức 

rồi, lại muốn có mười ức. Có được mười ức, muốn có một trăm ức. Tham vọng không 

bến bờ, lòng tham không biết đủ. Được rồi lại sợ mất đi. 

Như chúng ta thế này rất ít phiền phức, không có, không muốn gì cả. Ngay cả thân này 

cũng không phải của ta, vật ngoài thân dĩ nhiên đem nó bỏ sạch hết, không nghĩ đến nó 

nữa. Tâm chúng ta an, tâm họ bất an. Đứng về phương diện lý chúng ta hiểu rõ rồi, 37 

phẩm trợ đạo là lý, biết đủ thường vui. Cho nên nhất định phải biết, tam giới lục đạo 

thật sự là khổ. Như thế nào là vui? Là khổ tạm ngừng, quý vị cảm thấy vui, không phải 

thật  sự  vui,  là  khổ  tạm  dừng,  một  chốc  lát  khổ  lại  đến.  Vui  là  giả,  vui  sẽ  biến  thành 

khổ, khổ sẽ không biến thành vui. Đây là bảo quý vị xem chân tướng sự thật, đều từ 

trên sự quan sát. 

Hai  câu  sau,  là  bảo  chúng  ta  từ  trên  lý  quan  sát.  “Quán  tâm  vô  thường”,  tâm  này  là 

vọng  tâm,  tức  là  khởi  tâm  động  niệm.  Quý  vị  quan  sát  kỷ  ý  niệm  của  quý  vị,  niệm 

trước diệt đi, niệm sau sanh khởi, không ngừng sanh diệt. Con người chết rồi thì sao? 

Người chết là thân chết, tinh thần không diệt, tâm sanh diệt đó vẫn còn, vẫn là niệm 

niệm sanh diệt. Tuyết đối không được nói, một ý niệm ở đó trụ một lúc, dừng một lúc. 

Không có đạo lý này. 

Hiện tại tâm vô thường, là thức A Lại Da. Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta rất rõ ràng. 

Trong một giây có bao nhiêu lần sanh diệt? Bồ Tát nói với chúng ta, có 1 ngàn 6 trăm 

triệu lần, 1 giây có 1 ngàn 6 trăm triệu lần sanh diệt. Niệm trước diệt, niệm sau sanh. 

Tập 339  683 



Thân chết rồi, hiện tượng sanh diệt này tồn tại, nó mãi mãi tồn tại. Đến lúc nào thì nó 

không tồn tại? Là lúc A Lại Da chuyển thành đại viên cảnh trí, thì nó sẽ ngừng. 

Trong Pháp Tướng tông nói, chuyển thức thành trí, chuyển tám thức thành bốn trí, thật 

sự chuyển được thì vượt qua 10 pháp giới. Quý vị cần biết, trong 10 pháp giới là quán 

tâm  vô  thường,  10  pháp  giới  thật  sự  là  vô  thường.  Vượt  qua  10  pháp  giới  thì  nó  là 

thường,  ý  niệm  sanh  khởi  không  diệt,  không  sanh  không  diệt.  Đó  là  cõi  Thật  Báo 

Trang Nghiêm của chư Phật Bồ Tát. Chẳng những không phải lục đạo, mà còn không 

phải 10 pháp giới. Pháp giới tứ thánh cũng không được. Từ đó cho thấy, pháp giới tứ 

thánh, tứ niệm xứ vẫn còn rất có tác dụng. 

Cuối cùng là “quán pháp vô ngã”. “Pháp” là tất cả vạn pháp, thân thể chúng ta cũng là 

một pháp, cũng là một trong vạn pháp. Trong tất cả pháp tìm không thấy ngã. “Ngã”, 

cái gì gọi là ngã.  Đại thừa định nghĩa, ngã có 8 nghĩa. Bình thường chúng ta  nói hai 

nghĩa, hai nghĩa quan trọng nhất. Một là chủ tể, hai là tự tại. Tất cả pháp đều không có 

tiêu  chuẩn  này.  Nếu  chúng  ta  cho  rằng  thân  này  là  ngã,  thì  thân  này  làm  chủ  được 

không? Nếu như thân có thể làm chủ được, tôi nguyện thân này mãi mãi là 18 tuổi, như 

vậy  được  không?  Mãi  mãi  không  già  không  yếu,  tôi  có  thể  làm  chủ  được!  Làm  chủ 

không được. Năm nay già hơn năm ngoái, hôm nay già hơn hôm qua. Theo lời Bồ Tát 

Di Lặc nói, niệm này già hơn niệm trước. Quý vị không thể làm chủ được, đây gọi là 

vô ngã. Quý vị có thể tự tại sao? 

Người thời nay nói, áp lực của cuộc sống vật chất, áp lực tinh thần, áp lực làm cho quý 

vị nghẹt thở, điều này nói lên quý vị không được tự tại. Tâm nghĩ việc thành là tự tại. 

Trong  tâm  nghĩ,  nhưng  sự  việc  với  suy  nghĩ  của  mình  lại  trái  ngược  nhau,  quý  vị 

không tự tại. Cho nên nói vô ngã. Tất cả pháp này có nghĩa là gì? Tất cả pháp từ tâm 

tưởng  sanh.  Tất  cả  pháp  tùy  tâm  niệm  chuyển.  Tâm  niệm  của  chúng  ta,  nghiệp  lực 

đang làm chủ tể. Cho nên thân này gọi là thân nghiệp báo. Thân là thân nghiệp báo, 

hoàn cảnh bên ngoài là cảnh nghiệp báo. Sở dĩ thế giới Tây phương Cực Lạc tốt, thân 

của nó là thân pháp tánh, hoàn cảnh bên ngoài là cảnh giới pháp tánh. 

Chúng ta thường nói, trong kinh Phật thường dạy, chúng ta là thân nghiệp báo, quốc độ 

nghiệp  báo.  Thế  giới  Tây  phương  Cực  Lạc  là  thân  pháp  tánh,  quốc  độ  pháp  tánh, 

không giống nhau. Pháp tánh là Thường Lạc Ngã Tịnh, là thật. Nó quán thọ không phải 

khổ, mà là vui. Thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc có Thường Lạc Ngã Tịnh. Thế gian 

này của chúng ta, quý vị xem Thường Lạc Ngã Tịnh là có tên mà không có thật. Có tên 

684  Tập 339 



này, tên Thường Lạc Ngã Tịnh, quý vị đi tìm, tìm không thấy. Quý vị có thể tìm thấy 

đó là bất tịnh, là khổ, là vô thường. Đây là thật, đây là trí huệ, nhìn thấu. 

Tứ chánh cần là nguyên tắc chỉ đạo tu hành, là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất cho người 

mới  học  Phật,  đây  là  căn  bản  tu  hành.  Cái  này  tôi  nói  là  nhìn  thấu,  tứ  như  ý  túc  là 

buông bỏ. Bao nhiêu năm nay, tôi dùng phương pháp này để nói, mọi người dễ hiểu. 

“Tứ chánh cần”  là đoạn ác tu thiện, đây là điều cơ bản nhất. 

“Dĩ sanh ác linh đoạn”, đây là sám hối, đã làm việc sai rồi, thì không thể tiếp tục làm 

sai nữa, phải quay đầu thôi. Điều ác chưa sanh, bây giờ quý vị giác ngộ rồi, nhất định 

không được để nó sanh khởi. Chúng ta thêm vào một chữ, là không được để nó phát 

sanh. Những việc sai đó, quá khứ mãi mãi cắt đứt, vị lai không để nó sanh trở lại. Đây 

gọi là chân thật sám hối. 

Hai câu tiếp theo, gọi là chân thật tu hành: “Vị sanh thiện linh sanh”. Bây giờ ta biết 

những cái nào là thiện, Thập thiện nghiệp đạo là thiện, Đệ Tử Quy là thiện, Cảm Ứng 

Thiên là thiện, sáu pháp hòa kính , sáu ba la mật là thiện. Những điều thiện này bây giờ 

ta hiểu rồi, nếu chưa làm được, thì khẩn trương làm. Khẩn trương khiến cho nó sanh 

khởi. 

“Dĩ sanh thiện linh tăng trưởng”, ta đã làm điều thiện rồi, đã làm rồi thì làm nhiều hơn 

nữa. Không ngừng làm, không ngừng phát huy. 

Hai câu trước là đoạn ác, hai  câu sau là tu thiện. Đây là nguyên tắc chỉ đạo tu hành 

chung. Cùng một nguyên tắc chỉ đạo: đoạn tất cả điều ác, tu tất cả điều thiện. 

“Tứ như ý túc” là buông bỏ. Dục là dục vọng. Như ý túc, túc là biết đủ, mọi thứ đều 

biết đủ. Có rồi, có thể vừa ý mình là được rồi, không nên quá mức. Quý vị khỏe mạnh, 

ăn uống là hấp thu chất dinh dưỡng. Tâm thanh tịnh, tâm từ bi, không tạp niệm, quý vị 

ít tiêu hao dinh dưỡng. Mỗi ngày quý vị hấp thu chút ít dinh dưỡng là đủ rồi. Dư thừa 

dinh dưỡng, quý vị cũng phải bài tiết ra ngoài. 

Khi  tôi  theo  học  giáo  lý  với  thầy  Lý.  Cuộc  đời  thầy,  ba  mươi  mấy  tuổi  bắt  đầu  học 

Phật, mỗi ngày thầy ăn một bữa, mười mấy năm, lại ăn rất ít. Lượng công việc của thầy 

rất lớn, gần bằng công việc của năm người làm, rất vất vả. Hẹn thời gian gặp thầy, phải 

hẹn trước một tuần lễ, đột xuất thì không thể gặp được thầy. Thời gian của thầy đều bố 

trí ổn định cả rồi. Một ngày ăn một tý thức ăn như thế, được sao? Tinh thần thầy rất 

tốt! 

Tôi theo thầy học, cũng là học cách sống của thầy, tôi cũng học ngày ăn một bữa trưa, 

được, thật sự không có chuyện gì. Nhưng tôi ăn nhiều hơn thầy, tôi ăn ít như thầy thì 

Tập 339  685 



không được, tôi cảm thấy đói. Chi tiêu sinh hoạt một ngày của thầy lúc đó,  là 53 năm 

về trước,  một ngày  hai đồng tiền Đài.  Lúc bấy giờ  một đồng tiền Mỹ, đổi ra khoảng 

hơn 30 đồng tiền Đài. Chi tiêu sinh hoạt một tháng của thầy, chỉ cần hơn 1 đồng tiền 

Mỹ, chưa tới 2 đồng, 60 đồng tiền Đài là đủ rồi. 

Tôi cũng một ngày ăn một bữa, nhưng bữa ăn của tôi cần 3 đồng. Chi tiêu sinh hoạt 1 

tháng của tôi là 90 đồng, 90 đồng, bằng hơn 2 đồng tiền Mỹ, chưa tới 3 đồng. Tôi rút ra 

được kết luận, 90% tiêu hao năng lượng, là tiêu hao ở vọng niệm. Quý vị nhiều vọng 

tưởng, nhiều tạp niệm, cái này tiêu hao năng lượng rất lớn. Nếu quý vị không có vọng 

tưởng, không có tạp niệm, bất luận là lao tâm lao lực, cũng tiêu hao năng lượng ít. Cho 

nên  ăn  một  bữa  là  đủ  rồi.  Một  ngày  không  ăn,  hai  ngày  không  ăn,  cũng  không  đói, 

không hề gì. Tinh thần vẫn sung mãn như nhau, vẫn làm việc như nhau. 

Quý vị nói, lên bục giảng kinh, càng giảng càng thích, không ăn cũng được, không ngũ 

cũng chẳng sao. Cái gì cũng có thể tùy duyên. Không được đại tự tại như Bồ Tát, cũng 

được tiểu tự tại. Quý vị càng học càng thích. Cho nên dục vọng, cuộc sống vật chất, ăn 

mặc đi đứng, phương diện tinh thần, đủ rồi, không cần nhiều quá, tất cả đều tùy duyên. 

Tâm địa thanh tịnh, không nhiễm bụi trần, là như ý túc rồi. 

Thứ hai là niệm. Ngày nay chúng ta niệm Phật, nhất là khi gặp phải thiên tai. Mặc dù 

không có thiên tai, hướng xuống 9 ngàn năm mạt pháp, đức Thế Tôn dạy chúng ta, thời 

kỳ mạt pháp, thành tựu Tịnh Độ. Tất cả chúng ta trở về một pháp môn này là tốt rồi. 

Học Phật, tôi chỉ đọc kinh Vô Lượng Thọ. Tôi chỉ niệm Phật A Di Đà, tâm tôi là định. 

Quý vị nói, những pháp môn khác, 8 vạn 4 ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn, cũng 

không ra ngoài kinh Vô Lượng Thọ này. 

Trong kinh Hoa Nghiêm nói : một là tất cả, tất cả là một. Pháp môn vô lượng vô biên, 

một pháp môn niệm Phật này, là bao gồm hết tất cả. Trong kinh Hoa Nghiêm nói rất 

hay. Quý vị xem, Thiện Tài Đồng Tử tham vấn tỳ kheo Đức Vân. Tỳ kheo Đức Vân là 

Bồ Tát Sơ Trụ, Bồ Tát Sơ Trụ của Viên Giáo. Trong 48 nguyện nói là Bồ Tát A Duy 

Việt Trí, viên chứng tam bất thoái. Họ tu Ban Châu Tam Muội, 53 tham vấn, tham vấn 

đầu tiên, tu Ban Châu Tam Muội. Ban Châu Tam Muội gọi là Phật lập Tam Muội. Lấy 

90 ngày làm một kỳ, 90 ngày không ngủ, 90 ngày không ngồi, vì thế mới gọi là Phật 

lập. Có thể đứng, có thể đi lại, nhưng không được ngồi, không được ngủ. 

Một kỳ như vậy 90 ngày. Giống như nhập thất không khác, cần phải có người hộ trì. 

Khi quý vị đói, muốn ăn thì có thể ăn chút gì đó. Siêng năng, duy trì không no không 

đói, công phu mới có hiệu quả. Ăn quá no thì hôn trầm, nếu thật sự đói bụng rồi, không 

686  Tập 339 



có gì để ăn, tâm của họ cuống cuồng, chúng tôi nói là trạo cử. Tâm của họ không định 

được, tâm cuống cuồng. Cho nên duy trì không no không đói. Thiền đường theo quy củ 

này, không no không đói. Khi đói ăn cái bánh bao nhỏ, ăn chút điểm tâm, uống chút 

nước. Tinh tấn niệm Phật đường cũng là quy củ này, niệm được chuyên nhất thì niệm 

như ý rồi. Quý vị sẽ niệm được pháp hỷ sung mãn, quý vị sẽ niệm đến nhất tâm bất 

loạn. 

Lý nhất tâm bất loạn, là chúng ta có thể làm được, nếu chúng ta không làm được thì 

Phật không nói. Đức Phật không nói đùa với ta, không làm được Phật không nói, làm 

được  thì  Phật  nói  với  quý  vị.  Nhưng  bản  thân  chúng  ta  nên  xem  xét  lại  hoàn  cảnh, 

người xưa làm được, người bây giờ không làm được là nguyên nhân gì? Bởi người xưa 

được tiếp nhận giáo dục, đạo đức, luân lý tốt lành từ nhỏ. Đây là cội rễ giáo dục. Bây 

giờ  không  có.  Tâm  con  người  bây  giờ,  không  thể  so  sánh  với  tâm  người  xưa,  tâm 

người xưa đôn hậu, chân thật. Tâm con người bây giờ bạc bẽo, không còn chân thật 

nữa. Cho nên những phương pháp ngày xưa, bây giờ không dùng đến. Như 37 phẩm 

trợ đạo, bây giờ có dùng đến không? Không dùng đến. Quý vị chỉ nghe mà thôi, không 

làm được. 

Cho nên Phật Thích Ca Mâu Ni dạy rất hay: “Thời kỳ mạt pháp, thành tựu Tịnh Độ”. 

Không cần phải học nhiều như vậy, chỉ cần một bộ kinh là đủ rồi. “Đọc sách ngàn lần, 

tự thấy nghĩa của nó”. Một ngàn lần ta không thể nhiếp tâm, con người bây giờ thật sự 

đọc một ngàn lần, tâm lý vẫn là tán loạn, vẫn xốc nổi, vẫn không định được. Nhất định 

phải niệm cho tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh sanh trí huệ, trí huệ thì thông hiểu đạo 

lý, không có chướng ngại. 

Quý vị chưa học qua, chưa nghe qua, vừa tiếp xúc được liền hiểu rõ, thông rồi, 8 vạn 4 

ngàn pháp môn đều thông cả. Không đạt đến tâm thanh tịnh, thì không thông. Đạt đến 

tâm thanh tịnh thì thông hết. Đạt đến tâm bình đẳng đó là đại thông. Đạt đến đại triệt 

đại ngộ, không còn chướng ngại gì, trời biển bao la. 8 vạn 4 ngàn pháp môn, vô lượng 

pháp môn tất cả đều thông, đây là một đường lối tu hành. 

Chúng tôi thời trẻ, lúc bấy giờ học giáo lý, thầy giáo bảo chúng tôi, học giáo lý không 

dễ. Pháp thế gian, học vấn thế gian, quý vị đều học thông suốt. Không nói thời cận đại, 

khoa  học,  triết  học,  chúng  ta  không  bàn  đến.  Chúng  ta  bàn  đến  người  xưa,  bàn  đến 

người xưa của chúng ta như Tứ Khố Toàn Thư của thời đại Càn Long biên soạn. Càn 

Long có phước báo lớn, lớn ở chổ nào? Ở chổ biên soạn Tứ Khố Toàn Thư, biên soạn 

Đại Tạng kinh. Phước báo này lớn lắm. Tứ Khố Toàn Thư là pháp thế gian. Đại Tạng 

Tập 339  687 



kinh là pháp xuất thế gian. Hai bộ này đem chỉnh sửa, lưu truyền cho đời sau. Phước 

báo vô lượng vô biên. Nếu ông ta không chấp trước, không phân biệt, không khởi tâm, 

không động niệm, thì ông ta thành Phật rồi. Tập khí phiền não không buông bỏ, thì cái 

đó biến thành phước báo, phước báo rất lớn. 

Hôm nay chúng ta biết tu phước, tôi nói với quý vị đồng học, tôi tu phước không thua 

gì Càn Long. Vua Càn Long lúc bấy giờ biên soạn Tứ Khố Toàn Thư, mới viết được 7 

bộ, tôi lưu thông Tứ Khố Toàn Thư, 101 bộ. Tứ Khố Hội Yếu lúc bấy giờ chỉ có hai 

bộ. Tôi bây giờ tổng cộng lưu thông 270 bộ. Đại Tạng kinh đúng 1 vạn bộ, không thua 

gì Vua Càn Long. Những việc khác không làm, chỉ lưu thông pháp bảo, hoằng dương 

hộ  trì  pháp  bảo,  quả  báo  là  trí  huệ.  Chấp  tướng  là  phước  đức,  không  chấp  tướng  là 

công đức. Chỉ làm việc, không giữ lại điều gì trong tâm. Đạo lý này cần phải biết. Làm 

việc  tốt,  việc  gì  là  tốt?  Hộ  trì  nền  văn  hóa  là  việc  tốt.  Hộ  trì  chánh  pháp  là  việc  tốt, 

không có gì tốt hơn điều này. Thầy giáo bồi dưỡng truyền thống văn hóa. Thầy giáo 

bồi dưỡng Phật pháp. Pháp sư giảng kinh thuyết pháp, là công đức thứ nhất. Chúng ta 

toàn  tâm  toàn  sức  hộ  trì  họ,  cúng  dường  họ.  Sự  thành  tựu  của  họ,  công  đức  hoằng 

dương hộ trì của họ, là có của chúng ta một phần trong đó. Chúng ta đã từng tham dự, 

tự nhiên có thể đạt được, đây là niệm. 

“Tinh tấn như ý túc”, nói hai chữ tinh tấn là đủ rồi. Tinh là gì? Là thuần không tạp, đó 

là một môn, mới gọi là tinh. Tấn là có tiến không lùi, đây gọi là tinh tấn. Phải chuyên 

nhất, không nên hỗn tạp. 

Chúng tôi lúc trẻ học giáo lý, thầy giáo thấy tôi phước mỏng. Phước mỏng, không có 

phước báo, thọ mạng ngắn ngủi. Thầy giáo đối với những học trò, có tướng thọ mạng 

ngắn, tướng phước mỏng này, thầy thường khuyên họ ra học giảng kinh, vì phước báo 

giảng  kinh  lớn  nhất,  âm  dương  đều  lợi.  Mỗi  nơi  giảng  kinh,  bất  luận  là  nơi  nào,  có 

người nghe, có quỷ thần nghe, cho nên âm dương đều lợi. Phước này lớn nhất, giúp 

quý vị tăng trưởng phước huệ, cũng giúp quý vị kéo dài mạng sống. Dụng ý của thầy 

giáo rất tốt, khuyến khích chúng ta ra học giảng kinh. Bản thân chúng tôi đạt được lợi 

ích chân thật, cảm ơn thầy giáo. 

Lúc  bấy  giờ  dạy  chúng  tôi,  chỉ  được  học  một  bộ  kinh.  Quý  vị  muốn  học  hai  bộ,  thì 

thầy rất chân thật nói với quý vị rằng, quý vị không có điều kiện, không đủ tư cách học 

hai  bộ  kinh.  Học  hai  bộ  cần  phải  là  người  thượng  thượng  căn,  quý  vị  không  phải 

thượng  thượng  căn,  chân  thật  học  từng  bộ  từng  bộ.  Học  một  bộ  viên  mãn  rồi,  thầy 

đồng ý rồi. Viên mãn là sao? Là lên bục giảng kinh, thầy ngồi ở dưới nghe, nghe lúc 

688  Tập 339 



nào thầy vừa ý rồi, mới có thể học bộ khác. Một lúc học hai bộ, là chắc chắn không thể 

được. 

Thầy dạy học trò, dạy học giáo pháp ở trường tư, thầy dạy cho đồng học chúng tôi học 

tập kinh giáo, cách của dạy thầy khác mọi người, mỗi tuần lên lớp một buổi, một buổi 

dạy 3 tiếng đồng hồ. Thầy giáo giảng, giảng một lần, học trò nghe, nghe xong nói lại. 

Hai người học kinh này, ngồi đối diện với thầy giáo. Các bạn đồng học chúng tôi, các 

bạn đồng học dự thính khác, không được vắng mặt, cũng phải ở giảng đường dự thính. 

Hai  người  này  phải  lên  bục  giảng  lại.  Chúng  tôi  lúc  đó,  đồng  học  nam  giảng  lại  tại 

chùa Linh Sơn. Đồng học nữ giảng lại tại Đài Trung Liên Xã. Đồng học nữ giảng vào 

ngày  thứ  6.  Đồng  học  nam  là  ngày  chủ  nhật.  Hai  người,  một  người  giảng  tiếng  phổ 

thông, một người giảng tiếng địa phương. Giống như khi lên bục giảng có một người 

phiên dịch vậy, thật ra thì mỗi người giảng một tài liệu. Cho nên giảng kinh một tiếng 

rưỡi đồng hồ, trên thực tế chỉ có 45 phút mà thôi. Một người giảng tiếng phổ thông, 

một người giảng tiếng địa phương, trên thực tế chỉ có 45 phút. 

Nhưng tài liệu giảng dạy 45 phút này, phải chuẩn bị chu đáo cả 1 tuần lễ, quý vị mới 

có thể lên bục giảng tốt như vậy được. Sau khi hai người giảng bộ kinh này viên mãn 

rồi, lại chọn một bộ kinh cho hai người khác giảng, là như vậy đó. Cho nên ở trong lớp, 

năng lực của tôi khá hơn mọi người một chút. Trí nhớ của tôi rất tốt, nghe qua một lần 

hầu hết đều không quên, ít nhất có thể duy trì được  một tuần lễ, thời gian dài không 

nhớ được, trong vòng một tuần lễ, tôi nghe qua sẽ không quên. Sự lý giải của tôi cũng 

khá  hơn  mọi  người.  Cho  nên  mỗi  vị  đồng  học,  học  giảng  kinh,  tôi  đều  giúp  họ  rất 

nhiều. 

Hơn 20 người, mỗi người học giảng kinh, đều phải học một hai tháng, đến khi nào mới 

đến phiên tôi? Khi duyên xuất gia chín muồi, tôi đã rời khỏi đó rồi. Rời khỏi đó, vẫn 

nhớ  đến  thầy  giáo,  luôn  luôn  nhớ  đến.  Tôi  cũng  rất  tiếc  rẻ  khi  phải  rời  xa  thầy.  Tôi 

quay trở về với địa vị một người xuất gia, tham gia lớp học này, tiếp tục học tập. Cho 

nên trong lớp này, người xuất gia chỉ có mình tôi. Bởi vì tôi là người xuất gia, ở trong 

lớp học tập, có nhân duyên đặc biệt như vậy, thầy giáo là người tại gia, rất cung kính 

người xuất gia, không dám dạy người xuất gia. Cho nên tôi có nhân duyên đặc biệt, có 

thể tham gia lớp học này. Cuối cùng tôi ở đó học một bộ kinh lớn. Ở trên lớp có lẽ học 

ngót  mười  mấy bộ kinh, bộ kinh nhỏ, là dạy ở trên lớp. Tôi  nhớ hình  như  là 13 bộ. 

Chúng tôi học dự thính, tôi dự thính nghe được 13 bộ. 13 bộ này tôi đều có thể giảng, 

vả lại giảng rất tốt. 

Tập 339  689 



Cho nên tôi vừa xuất gia, thì pháp sư Bạch Thánh, mời tôi đến học viện Tam Tạng dạy 

học. Tôi học 13 bộ kinh, ở học viện Tam Tạng, mỗi học kỳ chỉ được dạy một bộ. Ba 

năm là họ tốt nghiệp, 13 bộ kinh tôi mới dạy được 6 bộ, còn 7 bộ chưa dạy đến. Cho 

nên, sau đó tôi không còn hứng thú với Phật học viện này nữa. Lớp tư thục rất tốt, họ 

dạy từng môn từng môn một. Khoảng hai tháng thì quý vị học được một bộ kinh, quý 

vị sẽ biết giảng, khóa trình là một loại, không giống Phật học viện, khóa trình Phật học 

viện  là  xen  kẽ,  mỗi  ngày  có  rất  nhiều  pháp  sư  đến  dạy.  Cho  nên  đầu  óc  của  học  trò 

giống  như  trét  hồ,  không hiểu  gì  cả.  Phật  học  viện  4  năm  là  tốt  nghiệp,  một  bộ  kinh 

cũng không giảng được. Tôi học dự thính lớp của thầy Lý, dự thính 1 năm 3 tháng, tôi 

có thể giảng 15 bộ kinh. Cho nên dạy học như Phật học viện là thất bại. Phương pháp 

dạy học như trường tư thục Trung Quốc ngày xưa là thành công. Trong phương pháp 

đó,  lý  niệm  dạy  học,  phương  thức  dạy  học,  chân  thật  là  hạng  nhất.  Quý  vị  xem,  ở 

Trung Quốc lưu truyền mấy ngàn năm, không thay đổi. Bây giờ vừa biến thành trường 

học là thấy đổi, không có nhân tài. 

Năm 2006 chúng tôi tham dự Liên Hiệp Quốc, một hoạt động ở Paris, hoạt động lớn. 

Chúng tôi tham dự vào ban tổ chức. Sau khi xong việc, chúng tôi đến viếng thăm Luân 

Đôn, viếng thăm Newton,  Kiếm Kiều, đại học Luân Đôn, viếng thăm 3 trường đại học. 

Kết bạn với giáo thọ Mạch Đại Duy. 

Năm thứ hai, năm 2007, giáo thọ Mạch Đại Duy đến Thang Trì tham quan trung tâm 

của  chúng  tôi.  Ông  ở  trung  tâm  4  ngày.  Trở  lại,  về  nước  khi  đi  qua  Hong-kong,  nói 

chuyện với tôi 6 tiếng đồng hồ. Tôi thật cám ơn ông ta, đã rất chân thành mời tôi đến 

đại  học  Kiếm  Kiều  mở  trường,  mở  một  thư  viện,  gọi  là  Phật  Học  Đại  Thừa,  ông  ta 

cũng đặt  tên  dùm cho tôi. Học viện này thuộc về đại  học Kiếm Kiều.  Đai  học nước 

Anh là thư viện quản lý. Như trường học Newton và Kiếm Kiều, đứng hạng nhất trên 

thế giới, có khoảng 50 thư viện, tôi rất cảm kích ông ta. Đây là trường học hạng nhất 

trến  thế  giới.  Tôi  nói  tôi  không  thể  đi  được.  Ông  ta  hỏi  vì  vì  sao?  Tôi  nói:  chế  độ 

trường học các ông, cơ cấu này, tôi dạy học trò sẽ không có kết quả. Ông ta hỏi tôi: vậy 

thì phương pháp dạy của thầy như thế nào? Tôi nói: tôi không có phương pháp, nhưng 

tổ  tông  của  chúng  tôi  có  phương  pháp.  Lỗ  tai  ông  ta  dựng  đứng,  tổ  tông  có  phương 

pháp! 

Ông ta là nhà Hán học, học thuộc Tứ Thư Văn  cổ của  Trung Quốc, ông có thể hiểu 

được, rất tài ba. Tôi nói tổ tông của chúng tôi, đây là phương pháp và lý niệm dạy học. 

Trong Tam  Tự kinh, Tam  Tự kinh ông ta thuộc lòng, từ đầu đến cuối không sai  một 

690  Tập 339 



chữ. Câu nào? tôi bảo ông ta, 8 câu đầu tiên, mấy ngàn năm nay, nguyên tắc chỉ đạo 

cao nhất của ngành giáo dục. 

Phương  hướng  chung,  mục  tiêu  chung  của  giáo  dục  là  hai  câu  trước:  “Nhân  chi  sơ, 

tánh bổn thiện. Tánh tương cận, tập tương viễn”. Bổn thiện,  mọi người chúng ta đều 

giống nhau, đều bình đẳng. Nhưng tập là gì? Tập là tập quán, quý vị bị nhiễm ô, tập 

tánh bị nhiễm ô. Bổn tánh là thiện, tập tánh bất thiện. Cho nên mới cần làm giáo dục. 

“Cẩu bất giáo, tánh nãi thiên”. Nếu quý vị không dạy, tập tánh càng ngày càng nghiêm 

trọng,  thì  bổn  tánh  không  còn,  hoàn  toàn  bị  chướng  ngại.  Tuy  quý  vị  có  bổn  tánh, 

nhưng bổn tánh không hiện ra. Nói như trong Phật pháp, tuy rằng quý vị là Phật, vốn là 

Phật, quý vị có Phật tánh, nhưng bây giờ Phật tánh của quý vị mê rồi. Có, nhưng nó 

không khởi tác dụng, quý vị biến thành phàm phu. Biến thành phàm phu là tập tánh. 

Biến thành lục đạo là tập tánh, không phải bổn tánh. Mục tiêu giáo dục là gì? Là làm 

sao để giúp người này, từ tập tánh trở về với bổn tánh. Đây là mục tiêu giáo dục. 

Trong  Phật  pháp  nói,  là  giúp  hàng  phàm  phu  chuyển  phàm  thành  thánh,  để  họ  được 

thành Phật, thì giáo dục thành công. Đây là giáo dục Đông phương. Giáo dục của Ấn 

Độ cũng như vậy, giáo dục của Trung Quốc cũng như vậy. Dùng phương pháp gì để 

dạy? “Giáo chi đạo, quý dĩ chuyên”. Quý vị xem 6 chữ này, dạy học không gì khác là 

chuyên nhất. Khai mở 8 vạn 4 ngàn pháp môn, là 8 vạn 4 ngàn căn tánh không giống 

nhau. Mỗi căn tánh, căn tánh không giống nhau, quý vị chỉ có thể học một pháp môn, 

quý vị không thể học hai pháp môn. Đạo lý này cần biết. Bây giờ trường học của các 

ông, khóa trình có mười mấy môn, vậy làm sao được? Tôi nói phương pháp dạy của tôi 

là một môn. Ví dụ như học Luận Ngữ, Luận ngữ thì ông ta thuộc lòng, sách thuộc lòng. 

Ông ta hỏi: phương pháp của thầy như thế nào? Tôi nói: Phương pháp của tôi rất đơn 

giản, tôi chỉ định một số chú giải, tư liệu tham khảo của người xưa, để học trò tự xem. 

Khi lên lớp, học trò lên bục giảng cho tôi nghe, dạy học như vậy. Tôi dạy quý vị học, 

không phải tôi giảng cho quý vị nghe. Quý vị học được rồi, quý vị giảng cho tôi nghe, 

quý vi giảng sai, tôi sửa sai cho quý vị. Cho nên ví dụ một tiết học một tiếng đồng hồ, 

học trò nói 50 phút, còn lại 10 phút dành cho tôi bình luận. 

Ông  ta  nói,  học  xong  rồi  thì  làm  gì?  Tôi  nói,  học  xong  rồi  thì  học  lần  thứ  hai.  Học 

xong lần thứ hai, thì học lần thứ ba, lần thứ ba học xong học lần thứ tư. Một bộ sách 

như vậy, nếu là một năm học ba lần, Luận Ngữ từ đầu đến cuối, một năm học 3 lần, 10 

năm học 30 lần, thì họ trở thành Khổng Tử rồi, thánh nhân hiện tại, chuyển phàm thành 

thánh, mới có hiệu nghiệm. Họ không phải Thánh nhân thì không có hiệu nghiệm. Như 

Tập 339  691 



vậy ông ta mới hiểu rõ ràng. Trung Quốc từ đời này qua đời khác, sở dĩ có thánh hiền 

xuất hiện, là từ giáo dục mà ra. Phật Bồ Tát cũng từ giáo dục mà ra. 

Quý vị phải biết cách dạy, nếu quý vị không biết cách dạy, dạy một đống, biến thành 

đống  hỗn  hợp.  Họ  không  khởi  tác  dụng  gì  được.  Họ  tiếp  nhận  là  kiến  thức  thông 

thường, kiến thức thông thường vô cùng phong phú, nhưng không có trí huệ. Trí huệ 

có thể giải quyết vấn đề, kiến thức thông thường không thể giải quyết vấn đề. Hôm nay 

chúng ta nói trí huệ, tri thức. Tri thức không thể giải quyết vấn đề, giải quyết vấn đều 

để lại di chứng về sau. Trí huệ không như vậy, trí huệ chân chánh giải quyết được vấn 

đề. Trung Quốc có giáo dục tốt, lý niệm tốt, lý niệm chỉ đạo tốt, phương pháp tốt. Con 

người bây giờ không cần nữa, vậy là hết cách, làm cho thế giới hỗn loạn, mọi người 

đành chịu bó tay. 

Người xưa đã sắp sẵn cho quý vị, quý vị không chịu đi, con đường này quý vị không 

đi, quý vị đi con đường tà. Gặp phải khổ nạn còn không biết quay đầu, vậy thì hết cách 

rồi. Quay đầu là bờ. Lời dạy của tổ tông quá hay. Lời dạy của Phật Bồ Tát quá tuyệt 

vời. Cứu cánh viên mãn, quý vị không tin tưởng, quý vị nói họ mê tín, đó là hết cách. 

Đây là tinh tấn. Hiểu được ý nghĩa của hai chữ này, là như ý túc rồi. 

Học  Phật  pháp  như  vậy,  học  pháp  thế  gian  cũng  như  thế.  Rắc  rối  lớn  nhất  của  con 

người bây giờ là phải học rộng nghe nhiều, mỗi mỗi cần phải biết. Học suốt đời mà kết 

quả là chẳng biết gì cả, thật đáng thương. Tổ tông dạy chúng ta học một môn, học một 

môn  thông  rồi,  vốn  dĩ  mọi  thứ  đều  biết,  một  thông  tất  cả  thông.  Tổ  tông  không  hại 

người, tổ tông thật sự thương người, thật sự giúp quý vị thành tựu. Quý vị không tin 

tưởng họ, vậy thì chẳng có cách nào. Họ hết lòng đối với quí vị,  tùy quý vị thôi! 

Có những người nếm hết khổ cực rồi, biết quay đầu. Còn có những người nếm đủ khổ 

cực  rồi,  vẫn  không biết  quay  đầu,  chết  cũng  không biết  quay  đầu,  vậy  thì  đành  chịu, 

đợi họ kiếp sau thôi. Kiếp sau chúng ta nghĩ đến chuyện quay đầu. Chư Phật Bồ Tát có 

lòng kiên trì, chư Phật Bồ Tát lo chúng sanh đời đời kiếp kiếp. Cho nên nói: “cửa Phật 

từ bi không bỏ một ai”, từ bi đến cùng tột. Khi nào quý vị quay đầu, khi đó Phật Bồ Tát 

đến giúp quý vị. Không quay đầu, thì tùy ý quý vị. 

Nếu như đại học Kiếm Kiều thật sự đồng ý theo ý nghĩ, cách làm của chúng tôi, thì tôi 

rất vui lòng đi. Cho nên xem nhiều thì được lợi ích, Sau  đó quý vị so sánh, mới biết 

giáo huấn của các bậc thánh hiền xưa rất hay, rất cao siêu, khoa học kỹ thuật ngày nay 

không thể sánh bằng. 

692  Tập 339 



Điều cuối cùng là “Huệ như ý túc”. Huệ này không phải tri thức, mà là trí huệ. Trí huệ 

từ đâu mà có? Từ trong thiền định mà có, buông bỏ mới có được trí huệ. Không chịu 

buông  bỏ,  thì  trí  huệ  từ  đâu  mà  có?  Trong  giáo  lý  đại  thừa  dạy  chúng  ta,  buông  bỏ 

phiền não kiến hoặc và tư hoặc, quý vị đạt được chánh giác, trí huệ của Bích Chi Phật, 

của A La Hán. Ở trong lục đạo sẽ không làm việc sai. Quý vị có con mắt trí huệ, quý vị 

có thể quán chiếu, có thể không phân biệt tất cả pháp thế gian và xuất thế gian, buông 

bỏ phân biệt. Trí huệ của quý vị được nâng lên trí huệ của Bồ Tát, ở trong 10 pháp giới 

không  bị  chướng  ngại,  nhưng  chưa  ra  khỏi  10  pháp  giới.  Buông  bỏ  được  khởi  tâm 

động niệm, tức là vô minh, quý vị vượt qua 10 pháp giới. Quý vị được đại tự tại, quý vị 

được trí huệ chân thật. Trong kinh Vô Lượng Thọ gọi là trí huệ chân thật. Cho nên Tứ 

như ý túc, buông bỏ 4 loại này. Buông bỏ thì quý vị đạt được, quý vị được như ý. Trí 

huệ  cũng  phải  buông  bỏ,  được  trí  huệ,  được  trí  huệ  không  nên  chấp  trước  trí  huệ, 

không nên phân biệt trí huệ. Không nên cho rằng ta đạt được trí huệ chân thật. Quý vị 

hoàn toàn là phàm phu, quý vị xem chưa phá được chấp ngã, ta đạt được trí huệ rồi. 

Dục, niệm, tinh tấn như ý túc đều không chấp trước, chấp trước thì hoàn toàn không 

đúng,  đó  là  cảnh  giới  của  ma.  Không  phân  biệt,  không  chấp  trước,  đã  thông.  Chấp 

trước, phân biệt, sẽ bị tắc nghẽn, sẽ biến thành ma sự. Không chấp trước là Phật sự. 

Mười hai phẩm trợ đạo trước: tứ niệm xứ, tứ chánh cần, tứ như ý túc, là nền tảng tu 

hành. Từ trên nền tảng này, xuất hiện năm căn: Tín, tấn là tinh tấn, niệm, định, huệ. Có 

gốc rễ, gốc rễ là bốn điều ở trước: Nhìn thấu, buông bỏ, dứt ác, làm lành. Tứ chánh cần 

là dứt ác làm lành. Tứ niệm xứ là nhìn thấu. Tứ như ý túc là buông bỏ. Tín, tấn, niệm, 

định, huệ đã có gốc rễ. Không có bốn nền tảng ở trước này,  thì tín, tấn, niệm, định, 

huệ của quý vị không có gốc rễ. Làm sao quý vị thành tựu được? Giống như cây cối, 

không có gốc rễ làm sao nó lớn lên được. 

37 phẩm trợ đạo trước tôi đã nói với quý vị, thông bốn giáo. Tạng giáo, Thông giáo, 

Biệt  giáo  và  Viên  giáo,  tất  cả  đều  có  37  phẩm  trợ  đạo.  Bốn  giáo  giải  thích  sâu  cạn 

không  giống  nhau.  Cạn  nhất  là  Tạng  giáo,  Tạng  giáo  là  tiểu  thừa,  hoàn  toàn  là  pháp 

trời người. Viên giáo là pháp thân Bồ Tát. Ý nghĩa của mỗi điều đều sâu rộng không 

bến bờ. 

Từ ngũ căn, ngũ căn lên cao nữa là có lực, gọi là ngũ lực: tín, tấn, niệm, định, huệ. Ngũ 

căn và ngũ lực, tên gọi của phẩm đạo đều giống nhau. Chỉ là một bên là căn, một bên 

là  căn  có  lực.  Chúng  ta  nói  tu  đạo  có  lực,  ít  nhất  là  ở  trong  cảnh  giới  này.  Ở  trước 

không tu trì, thì lực từ đâu mà có? Từ tiêu chuẩn này cho thấy, ngày nay chúng ta tin 

Tập 339  693 



Phật, có thật sự tin không? Lòng tin của chúng ta có căn không? Có căn sẽ không thay 

đổi. Có lực sẽ không thoái chuyển, sẽ không dao động. Dùng tiêu chuẩn này để đánh 

giá, tín căn và tín lực của chúng ta có vấn đề. Không có tín, đương nhiên không có tinh 

tấn. Không có tinh tấn, thì niệm, định,  huệ từ đâu  mà  có? Hoàn toàn không có. Thất 

giác chi, bát chánh đạo ở sau đều là  hữu danh vô thực. 

Không nên trèo cao. Tạng giáo chúng ta cũng không có. Cho nên hàng thánh giả của 


tiểu thừa, xứng đáng được người tôn kính. Vì sao vậy? Bởi họ tu bát chánh đạo, tu bát 

chánh đạo thì có đủ 7 nhóm trước. Không có đủ bảy nhóm trước, làm sao tu bát chánh 

đạo? Đây là chổ tôn kính của hàng thánh giả tiểu thừa. Từ đó cho thấy, trong giáo lý 

đại thừa đức Phật dạy chúng ta, pháp môn bình đẳng, không có cao thấp, thật đúng. Vì 

sao vậy? Bởi 8 vạn 4 ngàn pháp môn, pháp môn nào cung thông đến pháp tánh. Bất kỳ 

pháp môn nào, chỉ cần quý vị thâm nhập một  môn, quý vị đều có thể minh tâm kiến 

tánh. Đạo lý ở chổ này. Cho nên pháp môn là bình đẳng. 

Nhưng  quý  vị  phải  biết,  tất  cả  phải  dựa  vào  chính  mình.  Phật  Bồ  Tát  gia  trì  quý  vị 

nghĩa là thế nào? Phật Bồ Tát dạy dỗ quý vị tức là gia trì. Ngày nay Phật Bồ Tát không 

còn trên thế gian, kinh điển lưu lại. Đối với chúng ta kinh điển là gia trì. Chúng ta đọc 

rồi, hiểu rõ đạo lý, hiễu rõ phương pháp, cảnh giới cũng nói đến rồi. Đường thì phải tự 

mình đi. Nếu quý vị không thật sự làm, cũng bằng nghe suông, cũng bằng không nghe. 

Nếu không thể đem phương pháp, lý luận của kinh giáo, thực hiện trong sinh hoạt hàng 

ngày của mình, thì kinh này chỉ là đọc suông. 

Cho  nên  có  người  đọc  kinh  rất  linh,  có  người  đọc  kinh  không  linh.  Nguyên  nhân  ở 

đâu? Là do không thành tâm. Người nào đọc linh? Là người đọc kinh và họ thực hành 

theo kinh đó. Làm được rồi, họ có lực bên trong. Họ có công phu, có lực. Ngày nay 

chúng  ta  nói  họ  có  năng  lượng,  người  không  có  năng  lượng,  không  có  công  phu,  họ 

đọc kinh không có ích lợi gì, thậm chí đọc kinh để cầu điều gì? Họ cầu thăng quan, 

phát tài. Sai rồi, sai hoàn toàn! Đem Phật Bồ Tát ra làm tham quan ô lại. Ở trước Phật 

Bồ Tát cầu nguyện: các Ngài xem con tụng kinh niệm Phật, cầu thăng quan phát tài. 

Phát tài rồi, con đến tạ lễ, con có được 1 ức, con đem 1 vạn đến cúng dường Ngài. Đây 

không phải là hối lộ sao? Tâm thái như vậy đối với Phật Bồ Tát, xếp vào tội gì? Tội địa 

ngục. Hoàn toàn làm sai, thật sự không biết Phật là gì, xem Phật giống như quỷ thần. 

Người tin Phật, tôi thấy 99% người đều như vậy. Người chân thật hiểu được thế nào 

gọi là Phật? Kinh Phật là gì? Thật sự rất ít rất ít. Bởi vì ít, thì họ hiếm có. Hiếm có thì 

cảm thấy rất đáng quý. Ngày nay chân thành phát tâm nghiên cứu tu hành, hoằng pháp 

694  Tập 339 



lợi sanh. Chẳng có vị Phật nào không hộ trì quý vị. Chẳng có vị Bồ Tát nào không ủng 

hộ quý vị. Đây đều là sự thật, vì sao vậy? Bởi quá ít. 

Thời đại Tùy Đường Phật pháp hưng thịnh, người tu hành rất nhiều, người giảng kinh 

rất nhiều, không ít, rất nhiều. Bây giờ có một hai người, đó là bảo bối. Cái này chúng ta 

phải  biết,  bất  luận  tại  gia  hay  xuất  gia,  nếu  quý  vị  muốn  thay  đổi  vận  mệnh,  tiêu  tai 

miễn nạn, đó tức là thầy Lý dạy chúng tôi lớp học kinh này. Những người học lớp này, 

đều là những người đáng thương, đều là không có phước báo, đều là người thọ mạng 

ngắn ngủi. Thầy mở lớp này là để cứu những người đó, hơn 20 người. Dạy chúng tôi 

lên bục giảng giảng kinh thuyết pháp. Mấy người chúng tôi, đều bị thầy buộc phải lên, 

vốn dĩ không dám lên bục giảng. Có mấy người học được rồi, mới thật sự có lòng cảm 

ơn thầy, dần dần cảm nhận được ý tốt của thầy. 

Còn như sau 37 phẩm trợ đạo là nói về tứ thánh đế, cũng là Tạng giáo, Thông giáo, 

Biệt  giáo  và  Viên  giáo.  Có  hứng  thú,  quý  vị  xem    Ma  Ha  Chỉ  Quán  của  tông  Thiên 

Thai. Tiểu Chỉ Quán đã từng nói đến, đây là Phật học tri thức. Chân chánh thiết thực. 

Cho  nên,  Phật  pháp  có  chỗ  thù  thắng  của  nó,  nó  có  thể  thông.  Một  pháp  môn  có  thể 

thông  tất  cả  pháp  môn.  Đạo  lý  này  bây  giờ  chúng  ta  hiểu  rõ  rồi.  Bởi  vì  cùng  một  tự 

tánh. Gọi là nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh. Tâm tưởng, tâm là một, chỉ cần tâm 

quý vị thông rồi, thì tất cả quý vị đều thong hết, tâm tưởng hoàn toàn thông. Đạo lý ở 

chổ này. 

Do vậy, Phật pháp không có pháp nhất định. Mỗi người không giống nhau nên có sự 

khác  biệt.  Thời  gian  không  giống  nhau  nên  có  sự  khác  biệt.  Nơi  chốn  không  giống 

nhau nên có sự khác biệt. Công việc không giống nhau nên có sự khác biệt. Nó là linh 

động,  không  phải  cứng  nhắc,  sống  động.  Bất  kỳ  một  pháp  nào  cũng  bao  hàm  tất  cả 

pháp. Không tìm ra được một pháp độc lập, không liên quan đến các pháp khác, tìm 

không ra. 

Trong kinh Hoa Nghiêm, kinh Vô Lượng Thọ chúng ta thấy,  chấm nhỏ của một sợi 

lông, một hạt bụi. Chấm nhỏ đó là gì? Có lẽ  các nhà khoa học bây giờ nói là lượng tử. 

Nhỏ nhất trong vất chất, không có gì nhỏ hơn vật này. Bây giờ phát hiện hiện tượng vật 

chất,  tức  là  cái  này,  thời  gian  tồn  tại  của  nó  rất  ngắn,  là  một  giây,  1/  1  ngàn  6  trăm 

triệu. Cho nên vật chất là giả. Vốn không có vật chất, các thứ này tồn tại. 

Vật chất là hiện tượng tích lũy, sản sanh một ảo giác. Bản chất của vật chất là ý niệm. 

Không có ý niệm thì không có vật chất. Cho nên ý niệm của chúng ta có thể làm thay 

đổi vật chất. Ý niệm xấu, thì địa cầu xấu. Ý niệm thiện, thì địa cầu tốt, là đạo lý này. 

Tập 339  695 



Trong đây không có gì huyền bí. Chúng ta niệm Phật, là Phật gia trì bảo hộ địa cầu, 

không đúng. Ý niệm của chúng ta thiện, hoàn cảnh tự nhiên biến thành thiện. Thì thân 

thể biến thành tốt rồi. Ý niệm bất thiện, thì vi rút xâm nhập. Đạo lý này thông tất cả 

pháp. Quý vị xem, chấm nhỏ trong một sợi lông, một hạt bụi, đều có thể thông suốt tất 

cả, huống gì cái khác. Chẳng có cái nào là không thông. Tắc nghẽn là do chính mình 

tạo  ra,  đó  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  tạo  thành  tắc  nghẽn.  Buông  bỏ  tất  cả 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, thì hoàn toàn thông thôi. 

Theo sát bên mình là thân thể này, tất cả mạch máu trên thân thể của quý vị lưu thông, 

ống dẫn lưu thông, kinh mạch lưu thông, quý vị làm sao phát bệnh được? Tự tư tự lợi, 

tham  sân  si  mạn,  tập  khí  phiền  não  đều  là  tắc  nghẽn.  Những  thứ  này  nhiều,  chỗ  này 

cũng nghẽn, chỗ kia cũng nghẽn, không thông, thì con người phát bệnh. Chuyện là như 

vậy. Nhỏ thì thông toàn bộ thân thể. Lớn thì thông tất cả vũ trụ. 

Cho nên ý niệm của chúng ta, cùng với tất cả vũ trụ, có quan hệ mật thiết. Kinh điển 

đại  thừa nói  rất  thông suốt. Hiện tại  đạo lý này, được nhà khoa học lượng tử chứng 

minh là đúng, là thật không phải giả. Cho nên ý niệm có thể hóa giải thiên tai của địa 

cầu. Ý niệm của quý vị bất thiện, không hóa giải được thiên tai của địa cầu, thì quý vị 

phải chấp nhận. Quý vị phải chuyển đổi ý niệm. Quý vị xem, Bố La Đăng- nhà khoa 

học nước Mỹ, bảo chúng ta hóa giải năm 2012, dự báo thiên tai Mã Nhã, thiên tai lớn. 

Phương pháp là chúng ta dùng Phật pháp để nói: đoạn ác tu thiện, đây chẳng phải là tứ 

chánh cần sao? Dùng phương pháp này. Cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, tất cả 

đều là tứ chánh cần. Thì có thể hóa giải thiên tai này. Mặc dù không thể hóa giải, cũng 

sẽ khiến thiên tai này giảm nhẹ. Rất đáng để chúng ta làm. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





--------------------------------------------------------------------------------------------------- 



 

696  Tập 339 



Tập 340 

Chuyển ngữ: Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày: 23 tháng 03 năm 2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi xuống. Mời quí vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 391. Trong Thập Thừa Quán Pháp, chúng ta đã học đến 

quán thứ sáu. Quán thứ sáu nói về 37 phẩm trợ đạo. Chúng tôi đã giới thiệu sơ lược 

qua rồi. Bây giờ mời quí vị xem kinh văn. 



“Nhược tu Tứ Niệm Xứ”.  Tứ niệm xứ là nhìn thấu.“Năng sanh chánh cần”  . 

Chánh cần chính là đoạn ác tu thiện. Thật sự nhìn thấu rồi, thì tâm đoạn ác tu thiện mới 

có  thể  sanh  khởi.  Tâm  đoạn  ác  tu  thiện  không  sanh  khởi,  quí  vị  sẽ  chẳng  hiểu  được 

chân  tướng  sự  thật,  không  biết  được  tình  hình  thực  tế  trước  mắt  như  thế  nào.  Quan 

niệm  này  đều  sai  lầm  hết.  Từ  chỗ  cho  rằng  thân  này  là  thanh  tịnh,  sự  hưởng thụ  của 

chúng ta là vui sướng, mà không nghĩ đến chân tướng sự thật. Thân này thật sự là bất 

tịnh,  thêm  vào  đó  phiền  não,  tạp  niệm,  ưu  tư,  dính  mắc.  Đối  với  thân  tâm  có  sự  tổn 

thương nghiêm trọng, mà chúng ta không nhận biết. 



Thật sự hiểu rõ rồi, đối với trong và ngoài thân. Trong là tâm, ngoài là cảnh giới. 

Ta sẽ biết được nó không có thật, đều là giả, đều thuộc về vô thường. Như thế thì tâm 

niệm đoạn ác tu thiện mới có thể sanh khởi. Biết được giáo lý đại thừa nói rất chính 

xác. Ý niệm của chúng ta thiện, thuần tịnh thuần thiện, đó là thân pháp tánh, quốc độ 

pháp tánh. Thân đó mới gọi là thân thanh tịnh, thế giới là thế giới thanh tịnh. Tâm hành 

bất thiện, chắc chắn thân thể có nhiều bệnh tật, khu vực ta sống khẳng định có nhiều 

thiên tai. Tất cả đều do tâm hành bất thiện chiêu cảm nên. Cho nên tu Tứ Niệm Xứ mới 

có thể sanh Chánh Cần. 



“Chánh Cần phát như ý túc”.  Có nghĩa là Tứ Chánh Cần sẽ phát khởi Tứ Như Ý 

Túc. Nghĩa là biết được điều gì cần buông bỏ, không nên chấp trước, không nên phân 

biệt, hiểu rõ. 



Tứ Như Ý Túc sanh khởi Ngũ Căn. Ngũ Căn sanh khởi Ngũ Lực. Ngũ Lực sanh 

khởi  Thất  Giác  Chi.  Thất  Giác  Chi  sanh  khởi  Bát  Chánh  Đạo.  Ở  tiểu  thừa  giáo  là 

Tập 340  697 



chứng được quả vị A La Hán. Đại thừa Viên Giáo thì đây là nhập Sơ Trụ, minh tâm 

kiến tánh, kiến tánh thành Phật, sẽ đạt được cảnh giới này. 



“Thị vi điều đình thích đáng. Nhược tùy nhân căn tánh, ư chư đạo phẩm, hà giả 

 tương ưng, khả dĩ nhập lý. Thị vi điều thí thích nghi dã”. 

  

Căn tánh của con người không tương đồng. Bậc thượng căn lợi trí, tương ưng với 

một loại, hai loại đạo phẩm, họ sẽ khế nhập được cảnh giới, gọi là nhất văn thiên ngộ. 

Những người như vậy đương nhiên là rất ít. 



Khi  tôi  mới  học  Phật,  ba  vị  thầy  giáo  của  mình.  Ba  vị  thầy  giáo  này  đều  chưa 

từng gặp mặt. đại sư Chương Gia, thầy giáo Phương, thầy giáo Lý đều chưa từng gặp 

nhau. Thầy Lý biết, nghe tên hai vị kia nhưng chưa từng gặp. Nhưng ba vị đều nói với 

tôi  một  việc.  Khi  tôi  mới  học,  họ  bảo  tôi  đối  với  những  điều  chỉ  dạy  của  Tánh  tông, 

không được đụng vào. Tôi rất thích, thích kinh Kim Cang, thích kinh Pháp Bảo Đàn. 

Ba vị thầy giáo đều lắc đầu. Họ nói nhưng bộ kinh này, là đối với bậc thượng thượng 

căn. Bậc thượng thượng căn vừa tiếp cận là đại  triệt  đại ngộ. Chúng ta không thuộc 

hàng thượng thượng căn. Không phải hàng thượng thượng căn, học những bộ kinh như 

thế rất hoan hỷ, nhưng khó vào được cảnh giới đó. Quí vị có thể hoan hỷ suốt một cuộc 

đời, nhưng chưa chắc đã chứng được quả vị Tu Đà Hoàn. 



Nguyên  nhân  gì  vậy?  Thầy  giáo  Phương  phân  tích  rất  hay.  Thầy  Phương  nói, 

kinh điển giống như tiết học trong trường. Có môn thuộc về tiểu học, có môn thuộc về 

trung học, có môn thuộc về đại học, có môn thuộc về nghiên cứu sở. Thầy Phương nói 

hiện  nay  anh  là  hàng  sơ  học,  cần  nên  học  tiểu  học,  trung  học,  đại  học,  rồi  mới  đến 

nghiên  cứu  sở.  Học  theo  thứ lớp  như  thế  mới  đúng.  Kinh Kim  Cang,  kinh  Pháp  Bảo 

Đàn là môn học của nghiên cứu sở. Tuy anh thấy được, nghe được rất thích thú, nhưng 

không vào được cảnh giới đó. Không sai tí nào. Cho nên thầy giáo dạy tôi bắt đầu học 

từ Pháp Tướng tông, Bách Pháp Minh Môn, Tam Thập Tụng, Nhị Thập Tụng. Hạ thủ 

công phu từ đây. Thầy giáo dạy tôi, đây thật sự là triết học Phật giáo. Bởi vì tôi theo 

thầy học triết học. Còn đại sư Chương Gia đã dạy tôi cội rễ giáo dục. Ngài dạy tôi từ 

chỗ trì giới tu định, đi theo con đường này, học đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Cuốn sách 

đầu tiên Ngài bảo tôi đọc, đó là cuốn Thích Ca Phổ, Thích Ca Phương Chí. 

Tôi  thấy  hình  như  rất  nhiều  vị  xuất  gia,  tại  gia  đều  không  bắt  đầu  từ  đây.  Đại  sư 

Chương  Gia  muốn  tôi  bắt  đầu  từ  đây.  Ngài  nói  tôi  muốn  học  Phật  thì  đầu  tiên  phải 

nhận biết đức Phật Thích Ca Mâu Ni, hiểu rõ về đức Phật Thích Ca Mâu Ni, thì cậu sẽ 

không đi sai đường. Sau này khi tôi hiểu được rồi, mới biết rằng đây là lời dạy chân 

698  Tập 340 



thật. 



Đặc biệt chú trọng giới luật, những tập khí bồng bột của mình phải buông bỏ hết. 

Nương vào quy củ của bậc cổ nhân, theo thứ lớp học tập. Học giảng kinh thì đầu tiên 

phải học tiểu thừa, sau đó mới học đại thừa. Sau này chúng tôi thấy trong kinh điển, 

quả thật là đức Thế Tôn có dạy, ngài đã dạy đệ tử: Đệ tử Phật, nếu không học tiểu thừa 

trước học đại thừa sau, thì chẳng phải là đệ tử Phật. Vượt cấp, nghĩa là không học tiểu 

học trước, mà đã đi học đại học, đức Phật sẽ không chấp nhận. Đức Phật mong chúng 

ta học theo thứ tự. 



Bậc thượng thượng căn thì đặc biệt, nhưng người như vậy rất ít, cho nên gọi họ là thần 

đồng đấy. 11,12 tuổi đã học đại học, đã học nghiên cứu sở rồi. Có, nhưng rất ít. Chúng 

ta không có khả năng như vậy, thì nhất định phải theo thứ tự. 

Khi mới học cũng học Tứ niệm xứ, học Tứ chánh cần, Tứ như ý túc. Ba điều này là 

nền  tảng.  Sau  này  tôi  học  Tứ  niệm  xứ,  thấy  rằng  đó  chính  là  nhìn  thấu  mà  đại  sư 

Chương Gia nói. Tứ như ý túc là buông bỏ. Tứ chánh cần là đoạn ác tu thiện. Tôi đã 

hiểu được. Điều này chứng minh lời đại sư Chương Gia nói là chính xác, Ngài đã chỉ 

cho tôi con đường đúng đắn. Nắm vững không buông, tôi đã đi con đường này. 

Từ đó cho thấy, Ngũ căn. Trước nếu không đủ ba khoa, mười hai phẩm, thì sẽ chẳng có 

căn, lấy đâu ra căn? Không có căn làm sao có năng lực. Ngày nay nói rằng, tụng kinh 

bái sám có thể siêu độ, dựa vào đâu? Quí vị có căn có lực thì mới có thể siêu độ được 

chứ. Không căn, không lực siêu độ chẳng có hiệu quả đâu. 

Tự truyện của pháp sư Đàm Hư, có ghi trong Ảnh Lộc Hồi Ức Lục. Khi ngài chưa xuất 

gia, đều là người học Phật, đồng tham đạo hữu, có vị cư sỹ họ Lưu, tám năm bên cửa 

lạnh  đọc  Lăng  Nghiêm,  nhất  môn  thâm  nhập,  trường  thời  huân  tu.  Tám  năm  chuyên 

đọc một bộ kinh, có được một chút công phu, tâm địa thanh tịnh. Nhất môn thâm nhập, 

trường thời huân tu. Ba vị này khi chưa xuất gia, họ mở một tiệm thuốc bắc. Buổi trưa 

không có khách, họ ngồi trong tiệm ngủ gục. Cư sỹ Lưu thấy hai người, hai người này 

là oan thân trái chủ của cư sỹ Lưu, vì một chút lợi nhỏ mà kiện nhau ra tòa, cư sỹ Lưu 

đã thắng kiện. Hai người này thua kiện nên treo cổ tự sát. Cho nên cư sỹ Lưu rất hối 

hận,  cảm  thấy  mình  không  nên  vì  một  chút  lợi  nhỏ  đó,  mà  khiến  cho  hai  người  này 

phải mất mạng. Thấy hai người này đến, biết được sẽ phiền phức, ma quỷ đến mà, họ 

đến báo thù chăng? Hai người này đến trước cư sỹ Lưu quỳ xuống. Cư sỹ Lưu lo lắng 

hỏi, hai vị đến đây có việc gì không? Họ nói đến cầu xin siêu độ cho. Cư sỹ Lưu nghe 

vậy thấy yên tâm rồi, cầu siêu độ chứ không phải đến làm phiền. Ông nói, quí vị muốn 

Tập 340  699 



tôi phải làm như thế nào? Làm việc siêu độ như thế nào? Họ nói, chỉ cần ông đồng ý là 

được rồi. Được, tôi đồng ý. Ông thấy vong hồn này bước lên đầu gối của mình, bước 

lên vai và thăng thiên. 

Đó là gì? Có công phu đấy. Có căn có lực. Tu tập có căn có lực. Quí vị xem, không cần 

hình thức gì hết, chỉ cần đồng ý là được. Dựa vào công đức tu học của quí vị, giúp họ 

được siêu sanh. Hai vong hồn này đi rồi, hai vong hồn khác tới, ông thấy vợ mình dắt 

theo  một  đứa  nhỏ.  Họ  đã  qua  đời  rồi.  Họ  đến  cầu  xin  siêu  độ,  cũng  là  phương  pháp 

này. Chỉ cần đồng ý là được rồi, đạp lên đầu gối, bước lên vai, đi lên trời. 

Không  có  căn,  không  có  lực,  nghĩa  là  không  có  công  phu  thật  sự,  thì  dựa  vào  đâu? 

Kinh  văn  mọi  người  đều  biết  đọc,  sám  nghi  ai  cũng  học  được.  Như  mấy  năm  nay 

chúng ta khởi xướng tam thời hệ niệm, có hiệu quả. Vì sao vậy? Bởi nhiều người làm. 

Bất luận là tại gia hay xuất gia, có được hai ba người có căn có lực, thì sẽ có hiệu quả, 

có thể đạt được hiệu quả. Cho nên người đông rất có lợi. Thật sự có căn có lực, chỉ cần 

một người là được rồi, không cần đông người. Đông người, vị chủ pháp, những người 

đánh pháp khí không có căn không có lực, nhưng trong đại chúng có người thật sự tu 

tập, nương vào sức mạnh của vị này, nương vào công đức tu tập của họ mà được siêu 

độ. Mỗi pháp hội chỉ cần một hai người là được. Chúng ta hiểu được đạo lý này rồi, 

mới thấy, thật tu, thật sự thực hành quan trọng biết bao. 

Việc gì cũng phải nương vào chính mình, đây là chỗ đáng tin cậy nhất. Sau này cư sỹ 

Lưu xuất gia, hoằng pháp lợi sanh ở phương bắc. Đều là những vị tiền bối. Ông cùng 

thời với pháp sư Đế Nhàn. Nếu tính từ đời tôi, thì khoảng đời ông cố nội tôi, trước đời 

ông nội tôi. 

Có Ngũ căn, từ Ngũ lực sanh Thất giác chi, thì có năng lực chọn lựa pháp môn, điều 

này rất quan trọng. Ngày xưa Phật giáo có 10 tông phái lớn, trong mỗi tông rất nhiều 

pháp  môn,  pháp  môn nào  thích hợp với  mình,  sự việc  này  vô  cùng quan trọng.  Pháp 

môn thích hợp với căn tánh của mình thì rất dễ tu, ta có thể lý giải được, lý giải được 

rồi  mới  sanh  chánh  tín,  và  rất  hoan  hỷ  học.  Nhất  là  giới  tri  thức  ngày  nay,  chúng  ta 

cũng được coi là hàng tri thức. Rất hứng thú với kinh điển của đạo Phật. Vì sao vậy? 

Bởi trong đó thật sự có đạo lý, càng học càng thấy hoan hỷ. Nhưng lại không đạt được 

tam muội, chẳng thể khai ngộ. Chúng tôi thường nói, Phật pháp mà chúng ta học hoàn 

toàn là tri thức, chứ không phải trí huệ. 

Khi tôi còn trẻ, có  năng lực học rộng nhớ dai. Khi chưa  học Phật rất thích đọc sách, 

đọc  nhiều  sách  cho  nên  tri  thức  phong  phú,  cũng  có  chút  lợi  lạc,  sau  này  khi  giảng 

700  Tập 340 



kinh, nương vào những điều đã được học hỏi ngày xưa, cho nên  tôi giảng rất hoạt bát, 

căn tánh của chúng sanh hiện nay thích nghe. 

Nếu thọ mạng của tôi thật sự đến 45 tuổi là chấm dứt, thì sự khế nhập của tôi đối với 

Phật  pháp  rất  nông  cạn.  Tuy  có  niệm  Phật  nhưng  có  được  vãng  sanh  hay  không  thì 

không  nắm  chắc.  Vì  sao?  Bởi  nhận  thức  về  Tịnh  Độ  tông  chưa  thấu  triệt.  Thọ  mạng 

của  tôi  được  kéo  dài,  tôi  cũng không ngờ  là được  kéo dài  như  thế,  hình  như  là  được 

kéo dài gấp đôi rồi. Lợi ích này đối với tôi quá lớn. Kéo dài thọ mạng được 40 năm. 40 

năm này, đã khế nhập được kinh luận đại thừa. Bản thân mình cũng không thể tưởng 

tượng được. 

Sau khi hiểu rồi, quay lại xem Tịnh Độ, Tịnh Tông không thể nghĩ bàn. Cho nên nếu 

bảo tôi chọn kinh luận. Tất cả kinh mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni giáo hóa suốt bốn 

mươi chín năm, bảo tôi chọn một bộ kinh trong đó, nói với quí vị, tôi sẽ chọn kinh Vô 

Lượng Thọ. Kinh Hoa Nghiêm, kinh Pháp Hoa, kinh Lăng Nghiêm 25 viên thông, đều 

trở về kinh Vô Lượng Thọ. Một câu danh hiệu của Phật A Di Đà, đúng là không thể 

nghĩ bàn. Trước đây chúng tôi đã dùng nhiều thời gian, giới thiệu với quí vị, thật hiếm 

có! 

Bản thân chúng ta học tập lãnh hội, lại có chư vị cổ đức đã chứng minh cho thấy, và 

giới khoa học thời hiện đại chứng nhận, thì làm sao có thể sai được! Không phải nhắm 

mắt đi theo người xưa. Nhắm mắt đi theo người xưa cũng có thể đi được, chỉ cần theo 

họ thì chắc chắn có thể đi được. Bản thân mình không biết đường. Sau khi hiểu rõ kinh 

giáo rồi sẽ biết đường đi. Tự mình biết đường đi rồi, sẽ thấy bậc cổ nhân cũng đi như 

vậy, thì niềm tin càng kiên cố thêm. 

Nếu không phải những kinh luận lớn này, tự bản thân  mình biết, tự mình hiểu được, 

thiện căn của mình không sâu dày như thế. Có thiện căn, nhưng không sâu dày. Thiện 

căn sâu dày, là do 40 năm vun bồi, có nghĩa là học thêm, thêm vào. 40 năm về trước, 

khi tôi 45 tuổi, thiện căn không được sâu dày như thế. Có được lợi thế là đối với kinh 

giáo  nắm  vững  không  buông.  Không  để  một  ngày  luống  qua  vô  ích.  Ngày  nào  cũng 

đọc, cũng học, cũng giảng. Giảng nghĩa là cùng mọi người chia sẻ tâm đắc trong vấn 

đề  tu học.  Được  nhiều  lợi  ích, nhiều  vấn  đề  đã  ngộ ra  trong lúc  giảng kinh, hoặc  là 

trong khi giải đáp thắc mắc. Trong kinh gọi là hoát nhiên đại ngộ, không cần suy nghĩ, 

người ta vừa hỏi bèn lập tức trả lời ngay. 

Cho nên Thất giác tri mới có thể chọn pháp môn, nhập chánh đạo. Bát chánh đạo của 

Viên giáo, chính là cảnh giới của Bồ Tát sơ trụ. Pháp Hoa là Viên giáo, Hoa Nghiêm 

Tập 340  701 



cũng  là  Viên  giáo.  Người  xưa  phân  Lăng  Nghiêm  là  Viên  Đốn  đại  giáo,  kinh  Vô 

Lượng Thọ cũng không ngoại lệ. Trước đây chúng ta có học qua. Cư sĩ Hoàng Niệm 

Tổ  dẫn  chứng  kinh  Pháp  Hoa,  kinh  Hoa  Nghiêm  cuối  cùng  đều  trở  về  tịnh  độ.  Pháp 

môn tịnh độ không thể nghĩ bàn. 



 “Đương tri đạo phẩm tức tứ đế chi đạo đế dã”.  Tứ đế là khổ, tập, diệt, đạo. Nói tóm 

lại chính là tam học- giới, định, huệ. Tam học- giới, định, huệ là tổng của tất cả pháp. 

Tứ đế cũng là tổng tất cả pháp, giảng giải tỉ mỉ hơn tam học. Thiên thai đại sư Trí Giả, 

đem Tứ đế phối hợp trong Tạng, Thông, Biệt, Viên. Bốn nhân bốn bằng mười sáu đế. 

Pháp Hoa là Viên giáo. Tứ đế của Viên giáo gọi là vô tác tứ đế. Chúng ta biết khổ, tập, 

diệt, đạo mà. 

 “Kim y Viên giáo vô tác tứ đế. Khổ, uẩn nhập giai như”.  Uẩn là ngũ uẩn, là sắc, thọ, 

tưởng, hành, thức. Nhập là lục nhập, là nhãn nhĩ tỷ thiệt thân ý. Giai như, như là gì? 

Hoàn toàn là tự tánh, là tánh đức. “Vô khổ khả ly”, không còn khổ nữa. Khổ, Tập là 

nói về nhân quả của thế gian. Diệt, Đạo là nói về nhân quả xuất thế gian. Tất cả đều 

thuộc về tự tánh. Tập: Trần lao vốn thanh tịnh, không có tập để đoạn. Nói cách khác, 

phiền não tức bồ đề, không có phiền não để đoạn. Nếu đoạn phiền não thì cũng đoạn 

luôn bồ đề, không còn nữa. Trong đây nói gì? Chỉ có mê và ngộ. Ngộ rồi thì uẩn nhập 

giai như, phiền não tức Bồ đề, không có chuyện gì nữa. Mê thì sao? Mê thì sẽ có thật. 

Mê nên gọi là sanh diệt Tứ đế, đó là gì? Là của Tạng giáo. Đó là những thứ chúng ta 

hiện nay phải chịu. Đế là chân tướng, bốn chân tướng. Chân tướng của quả. 



Lìa  khổ  mới  có  thể  được  vui.  Đầu  tiên  cho  ta  biết  tam  giới  là  khổ.  Trước  đây 

chúng ta có học qua tam khổ, bát khổ. Trong Tứ niệm xứ có nói. 

Xuất thế gian pháp là gì? Diệt, Diệt chính là Niết bàn. Diệt cái gì? Diệt phiền não. Vô 

minh phiền não, trần sa phiền não, kiến tư phiền não đều đoạn hết. Diệt những thứ này. 

 “Biên tà giai trung chánh” . Hai chữ biên tà là nói về phiền não. Tự tánh của phiền não 

là pháp tánh. Mê thất pháp tánh nên gọi là phiền não. Sau khi ngộ rồi mới biết rằng đều 

là pháp tánh. 

Thiền tông khai ngộ, đại triệt đại ngộ. Thầy khảo đệ tử xem đã thấy tánh chưa. Tánh 

như thế nào? Người đệ tử thật sự khai ngộ, bất cứ đưa ra vật gì. Vị thầy hiểu được, gật 

đầu  ấn  chứng  cho  họ.  Thật  sự  khai  ngộ.  Tiện  tay  dơ  lên,  chẳng  có  pháp  nào  không 

đúng. 

702  Tập 340 



Biên là bên lề, chứ không phải trung tâm. Cái gì là bên lề? Trong Phật giáo có Tạng, 

Thông, Biệt, Viên. Viên giáo là trung tâm. Tạng, Thông, Biệt đều là bên lề. Phật giáo 

hoàn toàn là chánh. Tà là gì? Tà không phải là Phật giáo. Nhưng tôn giáo khác cũng 

không  rời tự tánh. Ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm. Phật giáo là 

chánh pháp, có giáo nào không phải chánh pháp, đều là chánh pháp. Nếu quí vị ngộ rồi 

thì tất cả đều là chánh pháp. Nếu quí vị chưa ngộ, thì có phân biệt, có chấp trước. Sau 

khi ngộ rồi sẽ không còn chấp trước nữa, cũng không còn khởi tâm động niệm. Tất cả 

pháp đều là pháp tánh. Pháp tánh hiện ra pháp tướng. Không có Đạo để tu. 

Sanh tử tức niết bàn, không có Diệt để chứng. Sanh tử và niết bàn là một chẳng phải 

hai. Phật và chúng sanh là một chẳng phải hai. 

Ngày nay chúng ta mượn sự ấn chứng của các nhà khoa học, thì đối với sự việc này 

càng được rõ ràng minh bạch. Quí vị nghĩ thử xem, một niệm mà Bồ Tát Di Lặc nói. 

Một niệm này như thế nào? Một phần của 1600 triệu trong một giây. Đó là gì? Đó là 

thật tướng của các pháp. Trong đây tất cả pháp đều bình đẳng, đều bằng nhau hết. Tất 

cả  mọi  hiện  tượng  trong  vũ  trụ,  như  hiện  tượng  vật  chất,  hiện  tượng  tinh  thần,  hiện 

tượng tự nhiên, đều do một  niệm sanh ra. Một  niệm này  vừa sanh, lập tức bèn diệt. 

Trong hội Lăng Nghiêm đức Phật Thích Ca Mâu Ni có dạy rằng: “đương xứ xuất sanh, 

tùy xứ diệt tận”. Tốc độ của nó quá nhanh, cho nên nói với quí vị, đây là tổng kết của 

kinh Đại Bát Nhã: tất cả pháp, vô sở hữu, tất cánh  không, bất khả đắc. Đây là chân 

tướng của tất cả pháp. 

Hiểu rõ chân tướng rồi, có nên buông bỏ tất cả pháp chăng? Cho nên ở đoạn này nói 

rằng, ngày nay y theo Vô Tác Tứ Đế của Viên giáo. 

 “Tam thập thất phẩm thành ư nhất tâm tam quán- tức không tức giả tức trung”.  Nói 

kiểu  nào  cũng  đúng,  không  sai,  đây  là  thật  sự  đã  khế  nhập  cảnh  giới.  Nếu  chưa  khế 

nhập  cảnh  giới  thì  nói  kiểu  nào  cũng  sai.  Khế  nhập  được  cảnh  giới  hay  không,  hoàn 

toàn ở chỗ buông bỏ. Mê,  mê như thế nào? Không buông bỏ chính là  mê, sao quí vị 

còn giữ một chút vậy. Triệt để buông bỏ thì khai ngộ thôi. Cần phải hiểu đạo lý này. 

Vì sao phải buông bỏ? Pháp Bảo Đàn Kinh nói rất hay “bổn lai vô nhất vật”. Câu này 

nói tuyệt quá! Trong chân như bổn tánh, vốn không có vật nào. Trong cõi thường tịch 

quang  tịnh  “bổn  lai  vô  nhất  vật”,  cho  nên  không  có  nhiễm  tịnh,  “hà  xứ  nhạ  trần  ai”, 

không có nhiễm tịnh, không có chân vọng, không có thị phi, không có chánh tà. Thật 

sự trở về tự tánh. Trở về tự tánh là một niệm không sanh, có niệm là vọng, một niệm 

cũng không có. Niệm A Di Đà Phật có còn chăng? Không còn nữa. 

Tập 340  703 



Sau  khi khế  nhập  rồi,  dụng  của  nó  rất lớn.  Dụng  gì?  Năng  sanh  vạn pháp.  Vạn  pháp 

sanh cách nào? Chúng sanh có cảm, tự nhiên có ứng. Thật sự không khởi tâm, không 

động niệm, cảm ứng tự nhiên. Điều này rất khó hiểu. 

Trong kinh đức Phật đưa ra một ví dụ, ví như đánh trống, chúng ta đánh trống là có ý 

đánh nó, đánh thì nó kêu, đánh mạnh kêu lớn, đánh nhẹ kêu nhỏ, không đánh chẳng 

kêu. Khi chúng ta đánh, trống có nghĩ rằng, ô, người này đánh, ta phải ứng với  họ? 

Không có! 

Sau khi thấy tánh, pháp tánh này, chúng sanh trong mười pháp giới có cảm, tự nhiên sẽ 

có ứng. Cho nên hiện tượng này gọi là hiện tượng tự nhiên. Chia hiện tượng này ra làm 

ba loại: hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên. Ba loại. 

Pháp tánh ở đâu? Pháp tánh biến nhất thiết xứ, tất cả thời tất cả xứ, không đâu chẳng 

có pháp tánh. Nếu không có sao có những thứ này xuất hiện? Chúng ta ví pháp tánh 

như màn hình, hiện tượng năng sanh vạn pháp được ví cho sắc tướng trên màn hình. 

Sắc  tướng  không  rời  màn  hình,  rời  màn  hình  nó  sẽ  không  có  nữa.  Đây  gọi  là  ngoài 

pháp không có tâm, ngoài tâm không có pháp. Hai cái này hợp lại một chỗ. Không có 

những  hiện  tượng  này  nó  cũng  tồn  tại,  đây  gọi  là  chân.  Cho  nên  sắc  tướng,  như  sắc 

tướng  trên  màn  hình  ti  vi,  nó  là  vô  thường,  thiên  biến  vạn  hóa.  Màn  hình  là  chân 

thường, vĩnh viễn bất biến. 

Chúng ta minh tâm kiến tánh, tánh là chân thường, vĩnh viễn bất biến, năng sanh vạn 

pháp. Sanh cách nào? Chúng ta cũng hiểu rồi, do cảm ứng mà sanh ra. Chúng sanh có 

cảm,  tự  nhiên  nó  có  ứng.  Vì  sao  vậy?  Bởi  nó  không  có  khởi  tâm  động  niệm.  Không 

khởi tâm, không động niệm, sẽ hiểu được đó là trí huệ bát nhã của tự tánh. Có thể ứng, 

đó là đức tướng vốn có trong tự tánh. Cho nên tự tánh không có gì hết, thường tịch 

quang không có gì hết, nhưng chúng ta chẳng thể nói nó là không. Trong kinh gọi là 

không tịch. Không tịch chẳng thế nói nó là không. Bên ngoài có cảm nó bèn có ứng, 

cho nên năng sanh vạn pháp. 

Câu năng sanh vạn pháp này, khi Lục Tổ Huệ Năng khai ngộ, ngài nói ra năm câu. Câu 

này đã nói lên đức dụng của tự tánh. Tướng trạng của tự tánh, thể tánh. Ngài miêu tả, 

câu đầu tiên là thanh tịnh, chưa bao giờ bị nhiễm ô. Thứ hai là bất sanh bất diệt. Thứ ba 

là vốn tự đầy đủ. Thứ tư là vốn không dao động. Chúng ta dùng màn hình ti vi làm ví 

dụ, hơi giống đấy. Năng sanh vạn pháp, nó có thể hiện tướng. Chúng sanh có cảm, thì 

nó hiện tướng. Sự cảm này khác nhau rất nhiều, cho nên hiện tướng cũng không giống 

nhau. 

704  Tập 340 



Muôn sự muôn vật trong biến pháp giới hư không giới, bao gồm tất cả chúng sanh. Sự 

cảm của mỗi chúng sanh không giống nhau, cho nên pháp tánh khởi ứng cũng không 

giống nhau. Trong Hoàn Nguyên Quán nói xuất sanh vô tận, nó có nghĩa là như vậy. 

Có người tiết lộ cho tôi biết một thông tin, nói rằng địa ngục, địa ngục không có định, 

nó thiên biến vạn hóa. Ngày nào cũng có địa ngục mới xuất hiện. Quí vị nghĩ xem có 

hay không? Có đấy! Nó phù hợp với đạo lý này. Địa ngục từ đâu mà có? Từ ý niệm 

biến hiện ra. Ý niệm hoàn toàn không giống nhau, địa ngục tùy theo ý niệm của quí vị 

mà biến ra. Cho nên tạo tội địa ngục sẽ đọa vào địa ngục. Cảnh giới địa ngục hoàn toàn 

do tự tâm mình biến hiện ra, nghiệp lực của mình biến ra. 

Trong A lại da nếu còn chủng tử thiện, ở trong địa ngục nó cũng khởi tác dụng. Khi bị 

khổ  nạn,  tâm  lành  bộc  phát.  Bản  thân  mình  chịu  khổ,  nghĩ  đến  ngày  xưa  mình  hại 

người khác, mình không nên làm như vậy. Có được ý niệm như vậy sanh khởi, có thể 

người này sẽ thoát khỏi cảnh địa ngục. Tâm lành không thể phát khởi, Bồ Tát Địa Tạng 

cũng chẳng độ được người này. Khi nào tâm lành của họ phát khởi, phát khởi nghĩa là 

có tâm sám hối. Chỉ cần sám hối thì nghiệp chướng được tiêu trừ, sẽ không còn tướng 

địa ngục nữa. Không tạo tội địa ngục, địa ngục có ở trước mặt ta cũng chẳng thấy. 

Cư sỹ Châu Kính Trụ nói với tôi, khi tôi sống cùng ông ấy, năm đó tôi 26 tuổi, hình 

như ông 69 tuổi, ngang hàng với ông nội tôi. Ông xem tôi như trẻ con, ông đã nghỉ hưu 

rồi, nên thường kể chuyện cho chúng tôi nghe. Những câu chuyện bản thân ông đã trải 

qua,  cho  nên  ông  kể  rất  sinh  động,  rất  cảm  động.  Cha  vợ  ông  là  ông  Chương  Thái 

Viêm, là một nhà văn học nổi tiếng đầu năm dân quốc. Ông nói với tôi, khi cha vợ còn 

sống,  từng làm  Phán  quan  Đông  Nhạc một  tháng.  Phán  quán  Đông  Nhạc  đại  đế,  bận 

rộn công việc nên không thể làm, phải tìm một người làm thay, và đã tìm ông, tìm ông 

đến làm thay. Mỗi ngày có hai tiểu quỷ, khiêng kiệu đến rước ông đi làm. Ông nằm 

trên giường giống như chết vậy. Sáng sớm hôm sau đưa ông trở về, thì ông tỉnh dậy. 

Ngày đêm không được nghỉ ngơi, rất vất vả. Một hôm ông thử viết đơn xin nghỉ một 

ngày. Khi hoàng hôn xuống,  mang tờ  đơn xin nghỉ đốt trước cổng. Tối hôm đó tiểu 

quỷ không đến nữa, Đông Ngục đại đế cho phép ông ấy nghỉ một ngày. 

Điạ vị Phán quan rất cao, giống như thứ ký trưởng ngày nay vậy, địa vị rất cao, trực 

tiếp nghe sự chỉ đạo của Đông Ngục đại đế. Đông Ngục đại đế giống như trông coi 6 

tỉnh, là đại quỷ vương. Ông kiến nghị với Đông Ngục đại đế, ông là đệ tử Phật, ông 

kiến nghị trong địa ngục có địa ngục Bào Lạc. Nghĩa là đốt cột đồng đỏ lên cho người 

phạm tội ôm. Ông nói như thế quá tàn khốc. Xin Đông Ngục đại đế, loại bỏ hình phạt 

Tập 340  705 



này. Đông Ngục đại đế nghe xong bèn nói với ông rằng. Ngươi đi xem trước, rồi về 

đây nói chuyện. Nói rồi sai hai tiểu quỷ dẫn ông đi xem. Tiểu quỷ dẫn đi được một 

đoạn thì nói với ông là đến nơi rồi. Ở ngay trước mắt nhưng ông không thấy. Đột nhiên 

ông hiểu ra, đó là nghiệp báo của người tạo ác nghiệp. Người không có nghiệp này thì 

không nhìn thấy. Giống như cảnh trong mộng vậy, người kia nằm mộng thấy đọa địa 

ngục, chúng ta không nhìn thấy. Ông hiểu được tình trạng này rồi, về sau không đề cập 

đến nữa. Mới biết rằng, địa ngục là do nghiệp báo của mỗi người mà hiện ra. Thế nên 

địa ngục là vô lượng vô biên. Mỗi người hiện ra là địa ngục của chính người đó. Quí vị 

hiện ra không phải để người khác chịu, người ta hiện ra cũng không phải để cho quí vị 

chịu, tất cả đều là tự làm tự chịu. 

Qua ngày thứ hai Chương Thái Viêm trở về, truyền lại thông tin này- tất cả đều là tự 

làm tự chịu. Thế nên có rất nhiều địa ngục mới. Quí vị chịu hết tội rồi thì địa ngục đó 

cũng  không  còn  nữa,  nó  sẽ  biến  mất.  Có  tội  này  thì  nó  có,  không  có  tội  này  thì  nó 

không có. Khiến cho chúng ta có sự nhận thức sâu hơn về địa ngục. 

Trong Tứ Đế của Viên Giáo, thì địa ngục không có thật, thiên đường cũng không có 

thật. Địa ngục và thiên đường đều bất khả đắc. Cho nên buông bỏ khởi tâm động niệm, 

phân biệt chấp trước, thì quí vị sẽ hiểu rõ chân tướng sự thật. 

Tứ Đế của Tạng, Thông, Biệt, Viên, dưới đây có câu: “Mê trọng khinh cố, tùng lý đắc 

danh”. Người mê nhẹ thì vừa tiếp xúc với kinh điển đại thừa là hiểu được ngay. Người 

mê nặng sẽ thấy có Khổ để lìa, có Tập để đoạn, có Đạo để tu, có Diệt để chứng. Đây là 

người mê sâu dày. 

Đối  với  thật  tướng  của  các  pháp  hoàn  toàn  hiểu  rõ,  không  mê  hoặc.  Pháp  pháp  giai 

như, pháp pháp giai thị, không có pháp nào để đắc. Thế gian pháp bất khả đắc, Phật 

pháp cũng bất khả đắc. Phật pháp vì pháp thế gian mà sanh khởi, không có pháp thế 

gian lấy đâu ra Phật pháp! Pháp thế gian ví như bị bệnh, Phật pháp như thuốc hay, có 

bệnh mới có thuốc. Bệnh hết rồi, thì thuốc cũng không còn. Đạo lý là như vậy. 

 “Ư thượng phá pháp biến cập thức thông sai. Nhược bất dĩ đạo phẩm điều thích, hà 

 năng tật dữ chân pháp tương ưng”. Đây chính là căn tánh bất đồng, trên đây nói đến 

“phá pháp giới cập thức thông sai”, không có 37 phẩm trợ đạo và pháp Tứ Đế đến điều 

chỉnh nó, thì làm sao có thể tức tốc tương ưng với chân pháp được. Chân pháp ở đây 

chính  là  pháp  tánh,  là  minh  tâm  kiến  tánh,  nó  không  tương  ưng.  Chúng  ta  học  được 

những  điều  này  rồi,  mới  biết  rằng  tu  tập  quả  thật  rất  khó,  chẳng  phải  là  chuyện  đơn 

giản. 

706  Tập 340 



Dưới đây nói: “Cố Đại Luận vân, tam thập thất phẩm thị hành đạo pháp”.  Nghĩa là 

phương pháp tu tập. 

“Tu đạo chi nhân, nhược dục phá hoặc nhập lý” . Nghĩa là đoạn phiền não, chứng bồ 

đề. 

 “Tất  tu  thử  đạo  phẩm  điều  thích  dã”.  Trong  quá  trình  tu  tập,  nếu  không  y  theo  37 

phẩm trợ đạo này thì không thể điều chỉnh được. Nghĩa là tâm tu hành không thể điều 

chỉnh được. 

Ngày  nay  chúng  ta  được  biết,  chỉ  có  một  pháp  môn,  không  cần  hiểu  những  phương 

pháp này cũng chẳng sao, vẫn có thể thành tựu. Đó chính là pháp môn niệm Phật cầu 

sanh tịnh độ. Không cần đến những thứ phiền phức này. 

Hơn 40 năm về trước, khi đó Phật Quang Sơn mới khởi công được khoảng 3-4 năm. 

Hòa Thượng Tinh Vân thành lập Phật Học Viện Đông Phương, ngài có mời tôi đến đó 

dạy học và đảm nhiệm chức vụ chủ nhiệm. Tôi làm được 10 tháng thì không làm nữa. 

Đó chính là do chúng tôi bất đồng ý kiến, tôi góp ý nhưng ngài không nghe nên tôi ra 

đi. 

Khi còn ở Phật Quang Sơn, vào một đêm trăng sáng, có mười mấy hai chục học sinh, 

ngồi xung quanh tôi thảo luận về kinh giáo. Lúc đó có một anh công nhân đến, anh này 

là công nhân trưởng của Phật Quang Sơn. Công trình ở Phật Quang Sơn từ đầu năm 

đến cuối năm không gián đoạn, cho nên có rất nhiều công nhân ở đó làm việc. Anh này 

là người ở làng Tướng Quân- Đài Nam. Đến chỗ chúng tôi ngồi, anh ta khuyên chúng 

tôi niệm Phật, anh ta nói niệm Phật vãng sanh là chuyện có thật chứ không phải giả, 

anh ta đã tận mắt chứng kiến. Bà cụ vãng sanh này là người cùng xóm với anh ta, rất 

quen. Bà cụ tâm địa thiện lương, không hiểu Phật pháp. Bà lạy thần, lạy Phật. Anh ta 

nói, ba năm trước, con trai bà lấy vợ, con trai bà kết hôn. Nàng dâu này hiểu được Phật 

pháp, cô khuyên mẹ chồng nên nhất tâm lễ bái Phật A Di Đà, không nên lạy những thứ 

khác nữa. Mẹ chồng là người có thiện căn, nên nghe như vậy bà bèn gật đầu đồng ý, 

nghe lời nàng dâu. Tượng các vị thần trong nhà rước đến miếu để. Chuyên lạy Phật A 

Di  Đà,  cũng  không  còn  đi  rong ruổi  bên  ngoài  nữa.  Hàng  ngày  ở  nhà  tụng kinh lạy 

Phật, bà đọc kinh Di Đà và lạy Phật A Di Đà. Tu tập như vậy 3 năm. Không ai biết bà. 

Ngày vãng sanh bà cũng không nói, không nói là mình vãng sanh. Đến giờ ăn cơm tối, 

bà nói với con trai và con dâu ăn cơm trước đừng chờ bà, bà đi tắm, mọi người đừng 

chờ. Nhưng con trai và con dâu rất có hiếu, vẫn ngồi đó chờ bà. Chờ đợi rất lâu nhưng 

không thấy bà ra. Vào nhà tắm xem, quả thật bà có tắm và thay quần áo, nhưng không 

Tập 340  707 



có trong phòng. Trong nhà có điện thờ Phật, mọi người đến điện thờ Phật xem, thấy bà 

mặc áo tràng chỉnh tề, trên tay cầm xâu chuỗi, mặt hướng về tượng Phật. Con cái gọi 

bà nhưng không thấy trả lời, nhìn kỹ thì ra bà đã vãng sanh rồi, đứng vãng sanh. 

Anh  nhân  công  nói  cho  chúng  tôi  biết  việc  này,  đây  là  chuyện  có  thật,  không  hề  giả 

dối. Hãy tinh cần niệm Phật. Anh nhân công này đã dạy chúng tôi một tiết học, rất sinh 

động, với đề tài bà cụ người làng Tướng Quân. 

Mấy  năm  trước,  chắc  khoảng  5-6  năm  gì  đó,  tôi  trở  về  Đài  Loan.  Thầy  hiệu  trưởng 

trường đại học Trung Sơn, ở Cao Hùng, mời tôi đến diễn giảng ở Trung Sơn. Hai vợ 

chồng thầy hiệu trưởng đều là Phật tử thuần thành. Tôi nhắc đến việc bà cụ vãng sanh 

này,  trong  thính  chúng  có  một  người đưa  tay  lên,  cậu  ấy  là  người  làng  Tướng  Quân, 

cậu ấy biết chuyện này. Bà cụ đó có công phu, biết trước giờ vãng sanh nhưng không 

nói ra. Bởi nói ra sợ con trai con dâu quyến luyến, khóc lóc thì bà lại không đi được, 

cho nên bà không nói. Nhân vật này ở làng Tướng Quân. Khi anh nhân công nói cho 

chúng tôi việc này, trước đó 1 năm. 

Sau này khi tôi ở Cựu Kim Sơn- Mỹ, cụ Cam ở Cựu Kim Sơn, con trai cụ học ở Mỹ, 

sau này làm việc ở Mỹ nên đón mẹ qua đó ở. Đây là bà cụ hộ pháp của tôi. Tôi ở Đài 

Trung 10 năm, bà đã giúp tôi về mặt kinh tế, mỗi tháng bà gởi cho tôi 150 đồng. Thầy 

Lý quy định, mỗi tháng nếu xài quá 150 đồng, thì chẳng giống người xuất gia. Trong 

150 đồng này có 90 đồng tiền ăn. 150 đồng này là của 15 người, bà tìm 15 người, mỗi 

người một tháng góp 10 đồng. Tôi ở Đài Trung 10 năm, thì bà cúng dường 10 năm. 

Cho nên qua Mỹ, chúng tôi lại gặp nhau, bà mời tôi ở lại Mỹ. Lúc đó bà ở nhà dưỡng 

lão, ở trong nhà dưỡng lão, giảng kinh 1 tuần lễ. Ý niệm thôn Di Đà này của tôi chính 

là  từ  đó  mà  có,  nhà  dưỡng  lão  Cựu  Kim  Sơn.  Nhà  dưỡng  lão  này  là  người  Do  Thái 

thành lập, người Do Thái rất thông minh. Tòa nhà này của họ có hơn 20 tầng lầu, mỗi 

đơn  vị khoảng một sào. Có phòng khách, phòng  ở, nhà kho, còn có một  sân thượng 

nhỏ. Có căn đôi vợ chồng già cùng sống chung, cũng có người sống một mình. Tổng 

cộng có hơn 400 đơn vị, rất nhiều người ở. Quản lý rất giỏi. Người lớn tuổi từ sáng đến 

tối không làm gì, họ nghe kinh, nghe kinh đều rất hoan hỷ. Cho nên tôi mới nghĩ rằng, 

đạo  tràng  Phật  giáo  hiện  đại,  cần  làm  theo  cách  này,  tôi  liền  nghĩ  đến  thôn  Di  Đà. 

Những người về hưu sống cùng nhau, ngày ngày cùng nhau niệm Phật, cùng nhau nghe 

kinh, cùng nhau học Phật. Từ chổ đó tôi có được cách nghĩ như vậy. Viện dưỡng lão 

này, cái này người Do Thái rất thông minh, hai tầng dưới, họ thiết lập thêm một nhà trẻ, 

chính là đời thứ 3 của họ, con cháu của họ. Cháu trai cháu gái đều gởi ở nhà trẻ này. 

708  Tập 340 



Cho nên họ và người thân của minhg được gặp nhau hàng ngày. Trẻ em gởi đến nhà trẻ, 

mẫu giáo. Mỗi ngày đều gặp nhau, trẻ em học xong thì gõ cửa, chơi 10 phút, ở lớp vào 

học  rồi,  cấp  tốc  đi,  rất  thông  minh,  khiến  cho  những  người  lớn  tuổi  này  không  cảm 

thấy cô tịch, được gặp con cháu hàng ngày. Tôi thấy rất cảm động, rất khâm phục. Bà 

Cam nói với tôi rằng, bà có  một người bạn, hai vợ chồng cậu con trai  mua  một ngôi 

biệt thự, khi sanh con, bà ở Đài Loan, đón bà đến. Đón đến để làm gì? để chăm con của 

họ, tức là chăm cháu của bà, làm việc nhà, giúp con trai bà. Hình như nhiều năm rồi, 

đứa bé đó cũng đi nhà trẻ. Tối đến con trai, dâu và cháu về nhà. Buổi sáng khi đi làm, 

cũng dẫn con theo, gởi đến nhà trẻ. Bà mẹ một mình ở nhà coi nhà, niệm Phật tu hành, 

thật hiếm có. Khi bà vãng sanh không nói gì với người nhà. Ngày vãng sanh đó, không 

nói gì với người nhà. Sáng ngày hôm sau, thấy hôm nay sao bà không thức dậy, không 

làm cơm sáng. Vốn là bữa ăn sáng đều do bà chuẩn bị, không có người nấu ăn sáng. 

Thức dậy đẩy  cửa  xem, thấy bà ngồi trên giường, ăn  mặc rất sạch sẽ gọn gàng, ngồi 

thiền trên giường. Nhìn kỹ, bà đi rồi, vãng sanh rồi, bà để lại một tờ di chúc bỏ trên đầu 

giường, đồ tang của con trai, đồ tang của con dâu, đồ tang của đứa cháu bà đều chuẩn 

bị sẳn. Hậu sự bà cũng chuẩn bị chu đáo rồi. Đây chính là biết trước giờ chết. Không 

nói  câu  nào,  thật  sự  đã  đi  rồi,  đi  rất  nhẹ  nhàng.  Bạn  tốt,  nhất  tâm  chuyên  niệm,  bà 

không  nghe  kinh  gì  cả.  Rất  nhiều  người  niệm  Phật  luôn  luôn  niệm,  chính  là  một  bộ 

kinh A Di Đà, một danh hiệu Phật. Bà ở Mỹ khoảng năm-sáu năm, thành công rồi. Ban 

ngày đi làm, con trai và con dâu đều đi làm, đứa nhỏ đến trường. Chỗ của bà là đạo 

tràng thanh tịnh, không ai quấy nhiễu, một mình ở nhà niệm Phật, thật sự đã thành tựu. 

Đây đều là những tấm gương tốt cho chúng ta. 



Cho  nên  nói,  niệm  Phật  không  cần  thiết  học  những  giáo  lý  này,  những  giáo  lý 

này rất phức tạp, rất không dễ tu. Hôm nay, nhất là ở thời đại này, thiên tai lớn giáng 

xuống trước mắt. Chỉ có một cách là học những vị này, một bộ kinh, một câu danh hiệu 

Phật.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  rất  tốt,  kinh  Di  Đà  cũng  rất  tốt.  Chỉ  cần  chọn  một  loại, 

không nên học quá nhiều. Hiệu quả hoàn toàn giống nhau. Hiệu quả chân chánh chính 

là một câu danh hiệu Phật, công đức không thể nghĩ bàn. Chúng tôi trong những năm 

này, nhìn thấy rất nhiều ví dụ, học nhiều học tạp, trái lại không có thành tựu. Khi chết, 

có  thật  vãng  sanh  không?  Không tin được!  Không  phải  nói  rằng  người  chết rồi,  thân 

thể mềm mại, đỉnh đầu tỏa nhiệt, không nhất định đó là vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Nhất định là biết trước giờ chết. Hoặc là khi chết, họ nhìn thấy Phật A Di Đà đến tiếp 

dẫn họ, bảo với mọi người, từ biệt mọi người. Đó là thật, đó không phải giả. Khi vãng 

Tập 340  709 



sanh  hôn  mê,  bất  tỉnh  nhân  sự,  trạng  thái  này  là  không  thể  vãng  sanh,  vãng  sanh  đó 

hoàn toàn dựa vào trợ niệm.  Trợ niệm thân thể mềm  mại, đỉnh đầu tỏa nhiệt, có thật 

vãng sanh không? Không tin được. Vì sao vậy? Sanh thiên đạo là như vậy, sanh lại làm 

người là đại phú quý, cũng như vậy. Chỉ có thể nói khi thân thể mềm mại, đỉnh đầu tỏa 

nhiệt,  bảo  đảm  không  bị  đọa  vào  3  đường  ác,  điều  này  là  chắc  chắn.  Phước  báo  trời 

người có tướng lành này. Chân chánh vãng sanh, nhất định chính họ nói ra. Người đã 

chết,  được  vãng  sanh  hay  không,  quý  vị  biết  hay  không  biết  cũng  chẳng  sao,  quan 

trọng nhất, mình phải thật sự thực hành. Họ không vãng sanh, mình thật sự làm, vãng 

sanh rồi, họ ở đường nào, ta đều biết. Khi họ mạng chung, quý vị có thể tiếp dẫn họ, 

giúp họ vãng sanh. Đây là đối với gia thân quyến thuộc, thật sự quan tâm. Đây không 

phải mê tín. Pháp càng tối thượng thừa thì càng đơn giản, quyết định không phức tạp. 

Nhất định phải biết đạo lý này. 

Nền tảng học thuật của Trung Quốc gọi đó là Dị Kinh. Dị là dễ dàng, đơn giản, không 

chút phiền toái. Phật pháp là như vậy. Phật pháp quý vị phải thật sự hiểu rõ, thật sự tin 

tưởng. Phật dạy quý vị, buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì quý vị sẽ thành 

Phật, là đơn giản như vậy. Chỉ cần quý vị chịu buông bỏ. Quý vị xem, trong Phật giáo 

đại thừa nói rất rõ ràng, buông bỏ chấp trước, đối với chấp trước tất cả pháp thế và xuất 

thế gian, không còn chấp trước nữa, thì quý vị sẽ thành A La Hán. Buông bỏ phân biệt, 

quý vị chứng Bồ Tát. Buông bỏ khởi tâm động niệm, thì quý vị thành Phật, đơn giản 

như vậy thôi. Cầu vãng sanh không gì ngoài phát bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm, 

trong kinh chỉ có 8 chữ. Bồ Tát Đại Thế Chí dạy chúng ta niệm Phật „đô nhiếp lục căn, 

tịnh  niệm  tương  tục‟,  cũng  là  8  chữ.  Chỉ  cần  quý  vị  thật  sự  làm  được,  lẽ  nào  không 

được vãng sanh! xưa nay trong ngoài, người học Phật thành tựu, thật sự mà nói thì hiệu 

quả ở 6 chữ là: thành thật, vâng theo, thật làm. Họ sẽ thành công, cảnh giới không thể 

nghĩ bàn. 



Chúng ta xem quán thứ 7 dưới đây: 



“Đối trị trợ khai,  đối tức đối đãi”, tức là đối đãi. “Trị tức công trị”. Thật sự nói 

đối trị, chúng ta đều hiểu, không giải thích chúng ta cũng hiểu. “Vị hành nhân chánh tu 

 quán thời”. Ý nói là người tu hành, khi họ tu quán mỗi ngày. “Hốt nhiên hoặc giả”, hốt, 

hoặc là hai ý nghĩa. Hốt nhiên tà đảo tâm khởi. Tà đảo cũng là hai ý nhĩa, khởi lên tà 

niệm.  Hoặc  giả  là  tâm  điên  đảo.  Tình  trạng  này  có,  rất  nhiều.  Chúng  ta  niệm  Phật, 

không  hay  biết  tạp  niệm  đến  lúc  nào.  Hoặc  là  một  thiện  niệm  khác  xen  vào,  hoặc  là 

niệm ác xen vào, gián đoạn công phu niệm Phật của chúng ta, mất đi tâm thanh tịnh. 

710  Tập 340 



Đây  chính  là  “chướng  ư  chánh  hành”,  nó  bị  chướng  ngại.  “Bất  năng  tiền  tiến”,  là 

không thể tiếp tục được nữa. 

“Tùy sở trước tâm, tu dĩ tương ưng chi pháp nhi đối phá chi”. Tức là quý vị chấp trước 

tâm này. Ví dụ từ việc thương nghiệp các đạo hữu này, mỗi ngày tiếp xúc với tiền bạc, 

khi  niệm  Phật  bỗng  nhiên  nhớ  đến,  ở  đâu  còn  có  một  cọc  tiền,  hoặc  thiếu  nợ  người 

khác, hoặc người khác thiếu mình. Họ khởi lên ý niệm này. Nghề nghiệp khác nhau, 

cảnh  giới  khác  nhau.  Khởi  những  ý  niệm  tham,  sân,  si,  mạn,  những  ý  niệm  tài,  sắc, 

danh,  thực,  thùy.  Khởi  lên  những  ý  niệm  này,  phải  làm  sao?  Nhất  định  phải  dùng 

phương pháp tương ưng để đối trị nó. Người niệm Phật giỏi, không cần nghĩ phương 

pháp, chỉ cần một câu A Di Đà Phật, bất luận khởi lên ý niệm gì, lập tức A Di Đà Phật, 

A Di Đà Phật, niệm cho nó mất. Phương pháp này quá tuyệt vời! 

Bất  luận  là  pháp  thế  gian  hay  Phật  pháp,  khởi  tâm  động  niệm  thì  một  câu  danh  hiệu 

Phật, là đối trị được. Pháp môn niệm Phật này, chánh niệm là A Di Đà Phật, trợ niệm 

cũng là A Di Đà Phật. Đại sư Liên Trì nói là chánh trợ song tu. 8 vạn 4 ngàn pháp môn 

đều có chánh trợ song tu. Pháp môn niệm Phật, chánh tu là niệm A Di Đà Phật, trợ tu 

cũng là niệm A Di Đà Phật. Một câu A Di Đà Phật niệm đến cùng, không cần nghĩ 

phương pháp khác để đối trị, không tìm phiền toái, phương pháp này rất tốt. 



“Trước tâm ký tức, tắc chánh hành khả tiến”. Hết vọng niệm rồi, thì quý vị trở 

lại  bình  thường.  „Đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tương  tục‟,  tương  tục  rất  quan  trọng, 

không  được  để  danh  hiệu  Phật  bị  gián  đoạn.  Niệm  từ  từ,  niệm  thời  gian  dài,  miệng 

ngưng niệm danh hiệu Phật rồi, nhưng trong tâm danh hiệu Phật vẫn không mất, là đã 

thành công. Miệng có gián đoạn hay không, chẳng sao cả, trong tâm của quý vị thật sự 

có Phật, quan trọng nhất là điểm này. 

Trong các buổi giảng, tôi cũng có nói qua mấy lần. Năm đó, tôi ở Đài Loan, ngày tết, 

có một bà đến thư viện chúng tôi chúc tết. Bà nói với tôi, mấy năm nay, công phu niệm 

Phật của bà, niệm rất tốt, cái gì bà cũng buông bỏ được, nhưng có điều không buông bỏ 

được đứa cháu trai. Không buông bỏ được cháu trai, bèn đến hỏi tôi. Tôi bảo bà rằng, 

bà đem cháu trai đổi thành Phật A Di Đà, thì bà sẽ thành công. Cho thấy rằng tình thân 

rất nặng, tuy mỗi ngày không niệm, cháu trai, cháu trai, cháu trai, không niệm, nhưng 

trong tâm của bà thật sự có. Ngày ngày niệm A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, nhưng khi 

nhớ đến cháu trai, thì buông bỏ A Di Đà Phật rồi. Trong tâm bà cháu trai là trên hết, 

Phật A Di Đà là thứ hai. Chướng ngại của bà là ở chỗ này. Cho nên tôi bảo bà, đổi vị 

Tập 340  711 



trí là bà sẽ thành công. Đặt Phật A Di Đà trên hết, cháu trai ở vị trí thứ hai, thì bà sẽ 

thành công, trong tâm thật sự có, niệm niệm không rời Phật A Di Đà. 

Chúng ta niệm A Di Đà Phật, nên giống điều gì? Nên giống đứa con hiếu thảo, niệm 

niệm không quên cha mẹ, lòng mẹ con gắn liền nhau. Nhưng bây giờ không có hiếu tử, 

nên ví dụ này không dùng được, trước đây dùng ví dụ này rất thích hợp, bây giờ dùng 

ví dụ này không được rồi, ví dụ gì cũng không hơn được. Vợ chồng, là giả. Có người 

buổi sáng kết hôn, buổi chiều ly hôn. Như là trò đùa! Người với người toàn là giả tình 

giả nghĩa, không có thực lòng. Pháp thế gian và xuất thế gian đều hết cách. Vì vậy thế 

gian này bị thiên tai. Nguyên nhân của thiên tai cũng là chỗ này, không có thành tín. 

Chúng  ta  niệm  Phật,  quan  trọng  nhất  là  trong  tâm  thật  sự  có  Phật.  Trong  tâm  ngoài 

Phật  A  Di  Đà  ra,  không  có  gì  nữa.  Đây  mới  bảo  đảm  được  vãng  sanh.  Đây  mới  gọi 

công  phu  niệm  Phật  thành  phiến,  đã  thành  tựu.  Chúc  mừng  quý  vị,  quý  vị  mãi  mãi 

thoát vòng luân hồi lục đạo. Quý vị sẽ không vào trong lục đạo chịu khổ. Quý vị vượt 

khỏi 10 pháp giới. Cho nên sự việc này, chúng ta nên luôn luôn nghĩ đến, không nên 

nghĩ đến chuyện khác. Những chuyện khác đều là tạp niệm. Một là cái khổ trong lục 

đạo, kinh giáo quá phức tạp, quá khó học. Pháp môn niệm Phật này đơn giẩn như vậy, 

dễ dàng như vậy, chỉ cần thật sự thực hành. Một câu A Di Đà Phật này, thông tất cả. 

Thông  suốt  không  chướng  ngại.  Thông  thế  giới  Cực  Lạc,  thông  thế  giới  Hoa  Tạng, 

thông  tất  cả  quốc  độ  chư  Phật,  thông  thế  và  xuất  thế  gian,  chúng  ta  có  cần  không? 

Trong tâm có Phật, thì không có chướng ngại. Trong miệng có Phật, trong tâm danh dự 

lợi  dưỡng  ở  thế  gian  này,  ngũ  dục  lục  trần  chưa  buông  bỏ,  không  được.  Thậm  chí 

chúng ta cần đến trú trì chánh pháp, ta cần đến hoằng pháp lợi sanh, nếu tâm chúng ta 

vướng mắc ở đây, vẫn là chướng ngại. Hoằng pháp lợi sanh quan trọng không? Quan 

trọng! Cần làm không? Cất cần! Đừng để trong tâm, tùy duyên làm, tùy hỷ công đức. 

Để trong tâm là sai. Để trong tâm, quý vị không thể vãng sanh. Vậy công đức quý vị 

làm, tương lai đều là phước báo trời người. Quý vị nghĩ xem, có mong muốn hưởng 

phước báo trời người không? Lý Thế Dân làm hoàng đế vẫn đọa địa ngục. Trời người 

Tứ Thiền, khi mạng chung còn đọa 3 đường ác. Đây là trong kinh Phật nói. Tội nghiệp 

của họ không thể hóa giải, chết rồi đầu thai, nghiệp lực bên nào mạnh thì dẫn đi trước. 

Bên  nào  mạnh,  họ  thọ  báo  trước.  Các  nghiệp  khác  đều  không  mất  đi,  đều    tàng  trú 

trong  A  Lại  Da.  Sau  khi  quý  vị  thọ  báo  xong,  chủng  tử  nghiệp  tập  của  A  Lại  Da  lại 

khởi hiện hành. Mình không làm chủ được. Thật đáng thương, thật hết cách! 

712  Tập 340 



Hôm nay gặp được Tịnh Độ, nếu quý vị đem Tịnh Độ bỏ đi, đó chính là ngu si, là thật 

đáng tiếc. Đây là một cơ hội, để quý vị có thể vĩnh viễn thoát ly, lục đạo, 10 pháp giới. 

Quý vị có cần nắm bắt cơ hội này không? Tự mình tu, tu thành công rồi, có duyên thì 

giúp  chúng  sanh,  dẫn  nhiều  người  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  đây  là  công  đức  chân  thật. 

Không  có  duyên,  mình  đi  trước,  đến  thế  giới  Cực  Lạc.  Người  có  duyên  với  quý  vị 

trong quá khứ, hiện tại, đời đời kiếp kiếp, đều cảm ứng đạo giao với quý vị. Họ có cảm, 

thì  quý vị  có  ứng. Ứng  hóa  10 phương,  phổ  độ  chúng  sanh,  quý vị  có  thể  làm  được. 

Trong đời này nếu nói tham đắm việc đó, thì không thông rồi. Cái này trong đối trị, 

trong này nói rất rõ ràng, người tu hành sợ nhất là cái này. Công phu một đời, phó mặc 

cho dòng nước cuốn trôi, thật đáng tiếc, cũng là trôi lăn trong luân hồi lục đạo. 



Dưới đây nói “Như thế y trị bệnh chi thuật”. Bác sĩ thế gian trị bệnh cho người. 

“Dược tất đối  bệnh nhi dụng, giá đối chứng hạ dược. Kỳ hoạn lễnh bệnh giả, tất dĩ 

 nhiệt  dược  trị  chi.  Hoạn  nhiệt  bệnh  giả,  tất  dĩ  lãnh  dược  trị  chi.  Hoạn  bất  lãnh  bất 

 nhiệt giả, tất dĩ ôn hòa chi dược trị chi. Dược lực nhược hiệu, kỳ bệnh tức dũ, bệnh ký 

 dũ dĩ, thân tức an khang”. Đoạn này dễ hiểu. Dùng thầy thuốc trị bệnh để làm ví dụ. 

Thuốc  phải  đúng  bệnh.  Đây  ví  dụ  cho  điều  gì?  Ví  dụ  cho  Phật  vì  chúng  sanh  thuyết 

pháp. Pháp phải hợp căn cơ, cũng chính là đúng bệnh. Căn tánh của chúng sanh không 

giống nhau, nếu quý vị nói pháp không đúng bệnh, không những trị không hết bệnh, 

trái lại còn hại người. Phải hiểu đạo lý này! Y dược thế gian, không đúng bệnh là hại 

thân mạng con người. Thuyết pháp không đúng căn cơ là hại huệ mạng con người. Hại 

huệ mạng con người tội lớn hơn hại thân mạng con người nhiều. Thân thì không sao cả, 

chết  rồi,  nếu  suốt  đời  không  làm  việc  gì  xấu,  kiếp  sau  trở  lại  làm  người,  rất  nhiều. 

Chúng  ta  thấy  rất  nhiều  thôi  miên,  ở  trong  nước  nước  ngoài,  bây  giờ  rất  thịnh  hành. 

Khi vào trạng thái thôi miên, trong kiếp quá khứ là người, trở lại kiếp quá khứ vẫn là 

người, không làm điều thiện ác gì to tác. Họ đời này qua đời khác ở trong cõi người. Ở 

cõi người có thể chuyển rất nhiều đời. Tạo nghiệp ác thì đi vào đường ác. Làm điều 

thiện thì họ sanh vào cõi trời. Rất nhiều người suốt đời không làm việc thiện lớn, việc 

ác lớn. Điều này trong thôi miên chúng ta có thể nhìn thấy. Cho nên người được thân 

người dễ hơn, nhưng cơ hội được thân người, nghe được Phật pháp rất khó. Thế giới 

hiện nay 65 ức nhân khẩu, có được bao nhiêu người nghe được Phật pháp? Quý vị nghĩ 

xem,  như  vậy  là  đã  quá  khó  rồi,  cũng  là  vô  cùng  trân  quý  cơ  duyên  của  chúng  ta, 

không dễ! Được thân người là khó, nghe Phật pháp lại càng khó hơn. Nhất là nghe Phật 

pháp có thể nghe được Tịnh Độ, đó là khó trên khó. Bởi vì nghe Tịnh Độ, đời này quý 

Tập 340  713 



vị có thể vượt thoát luân hồi, có khả năng này. Quý vị không nghe được Tịnh Độ, nghe 

được các pháp môn khác, tu tốt cũng biến thành phước báo cõi trời, kiếp sau được sanh 

lên cõi trời, chứng quả thì không chắc chắn lắm. Điều này chúng ta có thể tưởng tượng 

được. 

Lấy bản thân chúng ta làm ví dụ, chúng ta chứng quả được chăng? Quả Tu Đà Hoàn 

đầu tiên của tiểu thừa, mức thấp nhất, phải đoạn 88 phẩm kiến hoặc trong 3 cõi, quý vị 

đoạn được sao? Trong kiến hoặc, đầu tiên là thân kiến. Chúng ta đều cho rằng thân này 

là ta, có mấy người biết được thân này không phải là ta, thật sự không phải là ta, có thể 

làm được chăng? Không làm được. Khởi thân động niệm vẫn là nghĩ vì cái thân này. 

Cho nên học Phật, học như thế nào, lớp 1 Phật giáo cũng không vào được. Vào lớp 1 

Phật giáo phải phá được thân kiến. 

Trong kinh Kim Cang nói: “vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ 

giả tướng”, quý vị làm được mới chỉ là lớp 1 Phật giáo. Trong kinh Kim Cang nói rất 

rõ ràng, Tu Đà Hoàn, Tu Đà Hoàn nếu như cho rằng ta đã chứng đắc Tu Đà Hoàn rồi, 

thì  Phật  không  thừa  nhận  họ  là  Tu  Đà  Hoàn.  Vì  sao  vậy?  Bởi  họ  chưa  phá  được  4 

tướng. Phá được 4 tướng rồi, Phật thừa nhận họ thật sự là Tu Đà Hoàn. Phá 4 tướng 

công phu sâu cạn không giống nhau. Tu Đà Hoàn là sơ phá, hết thân kiến, hết biên kiến. 

Biên kiến là gì? Là đối lập. Cho nên đệ tử Phật, mới vào cửa Phật, chứng sơ quả Bồ 

Tát Sơ Tín vị, Thập Tín vị của đại thừa. Không còn biên kiến, biên kiến chính là vĩnh 

viễn  không  đối  lập.  Người  khác  đối  lập  với  họ,  họ  không  đối  lập  với  người  khác. 

Không đối lập với người, không đối lập với việc, không đối lập với tất cả pháp. Họ thật 

sự hiểu được, mình với tất cả pháp là một thể. Điều này dễ làm được sao? Nói thì dễ, 

làm thì quả thật khó quá! 



Thứ 3 là buông bỏ chủ quan quan niệm, tức là không có suy nghĩ của ta, không 

có kiến giải của ta. Vì sao vậy? Bởi họ và ta không có, cho nên cũng không có kiến 

giải của ta, không có ta. Thành kiến có hai loại, ở trong kinh Phật kiến thủ kiến và giới 

thủ  kiến.  Giới  thủ  kiến  là  nhân  của  thành  kiến,  kiến  thủ  kiến  là  quả  của  thành  kiến. 

Không có hai loại thành kiến này. 

Loại cuối cùng là tà kiến. Tất cả kiến giải sai lầm đều không còn. Nói cách khác, họ đã 

là chánh tri chánh kiến. Kiến giải của họ đối với người, sự, vật quyết định tương ưng 

với kinh giáo. Tuy không học, họ cũng tương ưng. Đây là sơ quả của tiểu thừa, Bồ Tát 

sơ Tín vị của đại thừa. Quý vị nghĩ xem, bản thân chúng ta có thể làm được sao? Đây 

chỉ là buông bỏ bộ phận chấp trước mà thôi, không hoàn toàn buông bỏ. Thông thường 

714  Tập 340 



nói  buông  bỏ  khoảng  1/3,  không  dễ!  Cho  nên  hôm  nay  không  dùng  pháp  môn  niệm 

Phật, không nương vào 48 nguyện tiếp dẫn của Phật A Di Đà, không có 48 nguyện gia 

trì, chỉ dựa vào mỗi người tu hành muốn chứng quả, thật sự rất khó. 

Người xưa dạy trẻ nhỏ, dạy lúc nào? Là dạy từ trong thai mẹ, trong bào thai gọi là thai 

giáo. Trẻ nhỏ ra đời, nó mở  mắt biết nhìn, chổng tai biết nghe. Từ khi sanh ra đến 3 

tuổi, 1 ngàn ngày này quan trọng nhất. 1 ngàn ngày này gọi là cội rễ giáo dục. Những 

gì ngày ngày nó thấy, ngày ngày nó nghe, là nó đang học, là nó đang bắt chước. Cho 

nên  giáo  dục  này  không  phải  dạy  bằng  lời  nói.  Quan  trọng  nhất  là  cha  mẹ  phải  làm 

mẫu tốt cho nó xem. Cho nên Đệ Tử Quy không dạy trẻ em đọc, là cha mẹ làm cho con 

cái xem, chính là cho trẻ sơ sinh xem. Mỗi chữ mỗi câu quý vị phải làm, quý vị khiến 

cho nó từ khi một tuổi đến 3 tuổi, được sâu rễ bền gốc. Ngạn ngữ Trung Quốc gọi là 

“tam tuế khán bát thập”. Khi cội rễ này đóng chặt rồi, đến 80 tuổi cũng không thay đổi. 

“Thất tuế khán chung than”, suốt đời cũng không thay đổi. Họ biết luân lý, biết đạo 

đức, biết nhân quả. Bây giờ hoàn toàn không có. 

Vấn đề thai giáo, dân quốc năm đầu tiền còn có, dân quốc năm thứ 10 về sau không 

còn nữa, không thấy nữa. Dân quốc năm thứ 20, thì nói cũng không có ai nói nữa. Gọi 

là đời sau kém hơn đời trước. 

Phải  biết  rằng  mọi  người  đều  vốn  là  Phật.  Phật  dạy,  tất  cả  chúng  sanh  vốn  là  Phật. 

Người xưa nói, tất cả chúng sanh bổn tánh vốn là thiện. Nói cách khác, đều là Thánh 

nhân, đều là Hiền nhân, quý vị không dạy nó. 

Trên  thế  giới  Trung  Quốc  là  một  trong  những dân  tộc,  hiểu  được  giáo dục,  biết  giáo 

dục. Cho nên người Trung Quốc có trí huệ giáo dục, có phương pháp giáo dục, có kinh 

nghiệm giáo dục và có thành quả giáo dục. Đời này đến đời khác, xuất hiện những bậc 

thánh hiền, đều từ giáo dục mà có. Nếu lơ là, thì nhà quý vị sẽ không có người thừa kế. 

Người thừa kế ở đây, không phải nói trong nhà có nhiều con cái, có nhiều con cháu, 

không phải ý này. Trong con cháu có Thánh nhân xuất hiện. Do vậy, không thể lãng 

quên truyền thống văn hóa xưa. Nếu truyền thống văn hóa bị lãng quên, thì nhân loại 

thật tội nghiệp. Văn hóa không giới hạn ở quốc gia, không giới hạn ở dân tộc. Cho nên 

có thể nói văn hóa Trung Quốc, là niềm hy vọng của toàn thế giới. Hy vọng lớp trẻ sau 

này phát đại tâm, thừa kế truyền thống văn hóa này. 

Ở Liên Hiệp Quốc, chúng tôi báo cáo với mọi người, rất nhiều người không tin, cho 

rằng đây là lý tưởng, không làm được. Cho nên chúng tôi ở An Vi Lô Giang Thang Trì, 

làm thử nghiệm 3 năm, hiệu quả rất lớn. Trong thử nghiệm chúng tôi thấy được, người 

Tập 340  715 



dạy rất tốt, vả lại rất dễ dạy. Chỉ cần thầy giáo làm được, bản thân không làm được, thì 

quý vị dạy không tốt. Cho nên Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp Đạo, 

bản thân thầy giáo phải làm được, sau đó quý vị dạy thì mới có hiệu quả. Chính mình 

không  học  tốt,  quý  vị  không  thể  dạy  người  khác.  Cho  nên  hôm  nay  luận  về  phương 

pháp đối trị, giống như trị bệnh không khác. Chúng ta đang giúp xã hội trở lại như xưa 

sao? Làm sao giúp lòng người trở lại cái vốn thiện ban đầu? Làm sao giúp chúng sanh 

trở lại bổn tánh thành Phật? Điều này hoàn toàn nhờ vào giáo dục. 



“Nhi ngôn trợ khai giả, cái do tà đảo chi tâm, chướng tế chánh hành, nhi sử giải 

 thoát chi môn bất khai”. Giải thoát là cánh cửa giác ngộ. Bất khai, câu này phải để lại 

giờ sau nói tiếp. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





---------------------------------------------------------------------------------------------------------- 





 

 

 

Tập 341 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 24.03.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 





Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 391, bắt đầu xem hàng thứ nhất “Thập thừa quán pháp”. 

Chúng ta học đến đoạn sau của chương thứ bảy. Chương thứ bảy có hai đoạn, ta học 

đoạn thứ hai. 

“Kim tu thử đối trị trợ đạo chi pháp, trợ ư chánh quán chi hạnh. Khai bỉ giải thoát chi 

 môn, cố danh đối trị trợ khai.” 

716  Tập 341 



Đoạn này đã nêu lên ví dụ rất cụ thể, nói cho chúng ta làm thế nào để đối trị. Dùng 

cách đối trị này để giúp chánh quán, mục đích là khi giải thoát, giải thoát này đọc là 

“tạ”, là động từ. chính là giải trừ phiền não. 

 Thoát – thoát li sanh tử, lưỡng chủng sanh tử. 

Phần đoạn sanh tử, biến dị sanh tử ở trong lục đạo đều có, đều có cả hai loại. Trong Tứ 

thánh pháp giới không có phần đoạn sanh tử, mà có biến dị sanh tử. Nếu như biến dị 

sanh tử cũng không còn nữa, đó chính là bất sanh bất diệt. Đây là cảnh giới Niết Bàn 

được giảng trong pháp Đại Thừa. Mục tiêu giải thoát thật sự chính tại nơi này. Là giúp 

chúng ta rời xa lục đạo, mười pháp giới. Cho nên ở đây gọi là đối trị. 

Dưới đây nêu ví dụ, từ ví dụ sau khi hiểu rõ, phương thức này chúng ta hiểu rõ rồi, 

trong cuộc sống hằng ngày cũng sẽ dùng đến.  “Thức tựu lục tế lục độ ngôn chi”. Bây 

giờ chúng ta thử dùng lục độ để làm ví dụ. Phản diện của “lục độ” chính là “lục tệ”. 

Nếu như  người tu lên đạo phẩm thích hợp không giải thoát được. Tu thượng đạo phẩm 

chính là 37 phẩm trợ đạo. Tu 37 phẩm trợ đạo vẫn không thể đạt được lợi ích, không 

thể  đạt  đến  mục  tiêu  tu  học  của  chính  mình,  chưa  thể  giải  thoát,  chưa  thể  buông  bỏ 

phiền não, vẫn không thể thoát li luân hồi trong sáu nẻo. Đây chính là điều chúng ta 

thường nói, công phu không ích lợi. Phương pháp ba mươi bảy phẩm trợ đạo này, rất 

phổ biến, đại thừa tiểu thừa đều dùng đến. Thiên Thai đại sư đưa nó vào Tạng, Thông, 

Biệt,  Viên,  gọi  là  ba  mươi  bảy  phầm  trợ  đạo  của  Tứ  giáo.  Tạng  giáo  là  Tiểu  thừa, 

Thông giáo phần trước thông Tiểu thừa, phần sau thông Đại Thừa. Biệt giáo thuần túy 

Đại thừa, không có giáo nghĩa Tiểu thừa. Cuối cùng là Viên giáo, thực sự viên mãn rồi, 

là Nhất Phật Thừa, con đường thành Phật. Minh tâm kiến tánh là con đường thành Phật, 

vượt qua cả Tạng, Thông, Biệt. 

Chúng ta sau khi học xong mới thật sự khẳng định, hiểu rõ, tin tưởng.  Đoạn phiền não 

chứng Bồ Đề không phải là việc dễ. Không phải chỉ nói suông mà được, nói thì dễ làm 

mới khó. Mọi người thường nói, người học Phật thì nhiều, người thực sự tin tưởng rất 

ít. Năm xưa Thầy Lý ở Đài Trung thường nói, người niệm Phật nhiều, người vãng sanh 

ít. Ngay cả pháp môn này, Thiện Đạo Đại sư nói Vạn người tu vạn người chứng, ngày 

nay người niệm Phật, Thầy Lý thường nói: một vạn người niệm Phật, thật sự vãng sanh 

chỉ năm ba người. Ba phần vạn, năm phần vạn, như vậy kém cỏi quá! Vì sao lại như 

vậy? chúng ta học đoạn này sẽ hiểu. 

Tu ba mươi bảy phẩm trợ đạo, ba mươi bảy phẩm trợ đạo bao gồm tám vạn bốn ngàn 

pháp môn, bao gồm vô lượng pháp môn đều ở trong đó. Chẳng những giải thoát không 

Tập 341  717 



được, mà như thế nào? “mà xan tham bỗng khởi”. Kinh nghiệm này bản thân chúng ta 

có, không cần hỏi người khác. Ở Phật đường niệm Phật, nhiễu Phật, hoặc là chỉ tịnh, 

bỗng nhiên tâm tham trổi dậy, tâm ngạo mạn trổi dậy,  tâm đố kỵ trổi dậy, tâm bỏn xẻn 

trổi dậy, phiền não này trổi dậy, vọng niệm trổi dậy, suy nghĩ bậy bạ. “Kích động quán 

 tâm”, phá hỏng công phu quán chiếu của chúng ta. Làm nhiễu loạn tâm niệm Phật của 

chúng ta. Nếu như không có những tình trạng này, người niệm Phật thực sự vạn người 

tu vạn người chứng. Thực lòng mà nói, việc này cũng không thể trách bản thân, phiền 

não tập khí từ vô lượng kiếp, trong đời này, từ nhỏ không ai dạy dỗ, hiện nay lối sống 

xã hội thật không tốt, nơi nơi đều đang mê hoặc người, làm sao quí vị không sinh phiền 

não được? Nếu quí vị không sinh phiền não, thế thì như tục ngữ nói: quí vị là Bồ Tát 

hóa  thân,  chứ  không  phải  là  người  phàm.  Nếu  như  là  người  phàm,  những  phiền  não 

này chắc chắn thời thời khắc khắc đều hiện hành. 

“Ư thân mạng tài”. Ở đây nêu ra ba ví dụ.  Đây đều là bản thân chúng ta niệm niệm 

đều không quên, chấp trước rất kiên cố. Thân thể của chúng ta, mạng của chúng ta, tiền 

tài của chúng ta. Mạng này tượng trưng cho cuộc sống tinh thần. Tài tượng trưng cho 

cuộc  sống  vật  chất,  tâm  đều  dùng  tại  nơi  này  vậy.  Quí  vị  muốn  nắm  giữ  nó,  muốn 

chiếm hữu nó, không ngờ rằng nếu những thứ này đều là giả, không phải thật. 

“Đương dụng xả thí chi pháp nhi đối trị chi”, bố thí thân thể, ngày nay các bạn đồng tu 

làm công quả trong chúng thường trú này, mỗi ngày đều lao thân lao lực, đó là bố thí 

thân thể. Họ không mong báo đáp, không cần báo đáp. Họ đến đây làm công việc, đây 

là thân bố thí. Mạng bố thí, quí vị thấy đấy lần này Nhật bản bị thiên tai, nhà máy điện 

hạt nhân xảy ra sự cố, liền có rất nhiều người hi sinh sinh mạng bản thân, đến trong đó 

công  tác,  phục  vụ.  Mong  tu  sửa  được  những  chỗ  bị  tổn  hại.  Nghe  nói  đã  chết  mấy 

người rồi. Biết rõ vào đó sẽ chết, đó là dùng mạng đi bố thí. Điều này đáng được mọi 

người tôn kính. Hi sinh tiểu ngã bản thân, hi vọng mọi người đều được an toàn. Động 

đất  ở  Nhật  Bản  những ngày  này  vẫn  còn,  liên  tục  xảy  ra,  lớn  nhất  đến 6  độ  richter. 

Phóng xạ hạt nhân hiện nay nhà khoa học đã nêu ra báo cáo, toàn bộ bắc bán cầu, trong 

vòng hai ba ngày sẽ bị bao phủ. Toàn bộ bắc bán cầu đều bị phủ khắp, nơi nào cũng có. 

Nhưng lượng của nó rất ít, nó sẽ không tổn hại sức khỏe con người. Đây là một tin tức 

rất lớn, cũng là nói cho người trên toàn thế giới, phóng xạ hạt nhân nổ ra tại một nơi, sẽ 

bao trùm đến toàn thế giới, theo gió lan dần. Gió bay đến đâu nó liền theo đến đó. Nếu 

như trong một tuần lễ, trên thế giới này, bom hạt nhân nổ 20 quả, không cần nhiều, 20 

quả  thôi,  thì  con  người  trên  toàn  thế  giới  này  gần  như  chết  hết  một  nửa.  Cho  nên  sự 

718  Tập 341 



việc lần này của Nhật bản là việc tốt, như gióng lên tiếng chuông cảnh tỉnh cho toàn 

thế giới. Các ngươi có nên gây chiến tranh hạt nhân? Gây chiến tranh hạt nhân không 

có thắng bại, mà cùng tận diệt, mọi người cùng chết. Gây ra chiến tranh này không có 

hơn thua, chiến tranh vũ khí hạt nhân, không có thắng bại. Các nhà khoa học cảnh bảo 

người đời, ngày nay trên thế giới những quốc gia có vũ khí hạt nhân, đem đầu đạn hạt 

nhân của họ gom lại hết, có khoảng gần hơn 20.000 đầu đạn. Mỗi đầu đạn hạt nhân có 

thể hủy diệt một thành phố, trên thế giới còn chưa đến 20.000 thành phố lớn. Kỳ thực, 

không cần hủy diệt nhiều như vậy, tôi vừa nói xong, một tuần nổ 20 trái, toàn thế giới 

không còn nữa. Phóng xạ bay đến đâu, thì nơi đó đều chết sạch. Điều này trong Phật 

Pháp nói là “tiểu tam tai” 

Trước  đây  chúng ta  thấy  trong  kinh  giảng  “tiểu  tam  tai”,  không  hiểu!  Ba  mươi  năm 

trước, ba mươi lăm năm, lúc tôi 50 tuổi, lần đầu tiên đến thăm Nhật bản, ở lại Nhật bản 

hơn 20 ngày, đi thăm qua Nagasaki, Hiroshima, sau khi thăm rồi mới hốt nhiên đại ngộ, 

hiểu được “tiểu tam tai” trong kinh giảng. Tiểu tam tai chính là chiến tranh vũ khí hạt 

nhân,  trong  kinh  giảng  tình  huống  tiểu  tam  tai,  là  chiến  tranh  7  ngày,  7  ngày  chiến 

tranh, chiến tranh hạt nhân một tuần, sau khi chiến tranh kết thúc có 7 tháng ôn dịch. 

Ôn  dịch  là  gì?  Chính  là  phóng  xạ.    Phóng  xạ  nghiêm  trọng.  Sau  khi  ánh  sánh  bom 

nguyên  tử  chiếu  đến,  nhiều  nhất  là  nửa  năm  người  đã  chết  rồi.  Điều  này  rất  nghiêm 

trọng. Tiếp đó 7 năm 7 tháng 7 ngày đói khát. Đói  khát là gì? Không có cái ăn! Nơi 

bom nguyên tử phát nổ, sau khi bị nổ, đích thực là năm thứ tám trên đất cỏ mới mọc. 

Năm tôi đến là năm thứ tám, trên đất cỏ vừa mới mọc. Người Nhật nói với tôi, đến tám 

năm  rồi  trên  đất  mới  mọc  cỏ.  Vậy  thì  trên  đất  cỏ  cây  đều  không  mọc,  đương  nhiên 

người phải chết đói rồi. 

Cho  nên  tiểu  tam  tai  chính  là  chiến  tranh,  ôn  dịch,  nạn  đói.  Chính  là  chiến  tranh  hạt 

nhân! 

Đại tam tai là thủy, hỏa, phong. Đó là đại tam tai. Thủy tai có thể dâng đến cõi trời  Sơ 

Thiền. Hỏa tai thiêu đốt đến cõi trời Nhị Thiền. Phong tai có thể tàn phá đến cõi trời 

Tam Thiền.  Tứ Thiền gọi là Phúc Thiên, Tứ Thiền không có tai nạn. Phước báo lớn! 

sinh đến Đệ Tứ Thiền thì tiểu tam tai không còn nữa. Cho dù là tiểu tam tai hay đại 

tam tai, nói chung đều là tai nạn có tính hủy diệt. Tiểu tam tai là nhân họa. Đại tam tai 

là chúng ta gọi là thiên tai - Thiên tai nhân họa. 

Chúng ta thấy các nhà khoa học nhìn nhận tai nạn phóng xạ Nhật bản, lần này đã có 

căn cứ khoa học rồi. Hiện nay bay ra nước ngoài, đến bắc bán cầu những nước châu 

Tập 341  719 



Âu nước Mỹ, Canada.  Tất cả đều trắc nghiệm có rồi. Nhưng rất nhẹ, không đủ để làm 

tổn thương con người. Có thể tổn thương đến con người vẫn còn ở trong đất nước Nhật 

bản. Họ bị bụi phóng xạ đến mức độ nghiêm trọng rồi. Cho nên có hại đến sức khỏe. 

Phóng xạ  bay  ra  bên  ngoài  vẫn  còn  rất  nhẹ.  Nhưng  nếu  một  tuần  mà  nổ  20  trái  bom 

nguyên tử  hoặc nhà máy điện hạt nhân, một tuần lễ có hai 20 nhà máy điện hạt nhân 

xảy  ra  sự  cố,  thì  toàn  thế  giới,  toàn  nhân  loại  sẽ  chịu  tai  ương.  Xác  suất  này  có  thể 

không ? rất có thể. Toàn thế giới hiện này có bao nhiêu nhà máy điện hạt nhân? Một 

cơn đại địa chấn, một tai nạn lớn, Nhật bản đã xảy ra sự cố, các quốc gia khác cũng 

xảy  ra  sự  cố  như  vậy  thôi.  Việc  này  là  phiền  phức  lớn  chứ  không  phải  chuyện  nhỏ. 

Ngày nay trái đất thường xuyên xảy ra thiên tai. Quí vị có thể biết nơi nào, lúc nào, nơi 

đâu xảy ra sự cố không?  Đối với người học Phật mà nói, đây là một lời cảnh báo, là 

một sự cảnh cáo. Thế gian này còn có thể lưu luyến sao? Bây giờ có dự tính còn kịp, 

giống  như  một  số  dự  đoán  thường  nói:  ngày  21  tháng  12  năm  2012,  chí  ít  cũng  còn 

thời gian một năm rưỡi, thời gian này đối với người tu theo Tịnh độ mà nói, thì đã đủ 

rồi. Tu hành Tịnh độ nếu có thể hiệu nghiệm thì giai đoạn này rất là quan trọng, nếu 

như chúng ta thật sự buông xuống, nếu thật sự nhìn thấu, thân thể, sinh mạng, tiền tài 

đều là giả, hết lòng làm việc tốt. Vì sao vậy? Vì thứ đó có thể mang theo được. Nghiệp 

thiện, nghiệp ác bạn tạo đều có thể mang theo. Thân thể, tiền tài của ta không thể mang 

theo. Những thứ mang theo được chúng ta nên siêng làm. Những thứ không mang theo 

được chúng ta đều buông xả hết, để làm việc tốt. Cho nên dùng bố thí để đối trị xan 

tham . 

“Nhược phá giới tâm khởi, quai vi tịnh cấm, đương xác trì giới luật nhi đối trị chi.” 

Đây là điều chư vị tại gia đồng học tu Tịnh Độ tông của chúng ta phải nghiêm khắc 

chấp hành. Tam qui, ngũ giới, thập thiện, phải dùng nghiêm trì giới luật để đối trị. Bởi 

vì  quí  vị  không  giữ  được  tam  quy,  ngũ  giới,  thập  thiện,    thì  niệm  Phật  có  vãng  sanh 

được không? Thật lòng mà nói: không thể vãng sanh. Nói bạn có thể vãng sanh, có thể 

vãng sanh,  đó  chính  là  lời  khích  lệ,  không phải  thật.    Thầy  Lý  nói  lời  chân thật  với 

chúng  ta.  Quí  vị  xem,  bạn  bè  trong  Liên  Xã  của  Đài  Trung  là  học  trò  của  thầy,  theo 

Thầy  Lý đã  mấy  mươi năm rồi, Thầy  Lý sáng lập ra  Liên Xã tại Đài Trung đến lúc 

vãng sanh 38 năm, theo thầy thời gian dài như vậy, có thể vãng sanh không? Không thể 

vãng  sanh.  Ngày  ngày  được  thầy  giáo  huấn,  nhưng  nhận sự  giáo  huấn  rồi  không tu, 

không  làm. Ngày ngày giảng, ngày ngày nghe, thầy có thể nói, nhưng họ làm không 

được, vẫn còn tham sân si, vậy thì còn cách gì? Những pháp đối trị này, Thầy Lý 38 

720  Tập 341 



năm không biết đã giảng bao nhiêu lần rồi. Tôi ở Đài Trung mười năm, nghe không 

những chỉ vài lần. Quí vị không làm thì chẳng còn cách gì cả. Thầy chỉ có thể khuyên 

quí  vị,  nghe  hiểu  hay  không  hiểu  là  việc  của  quí  vị.  Sau  khi  nghe  rồi  chịu  làm  hay 

không, cũng là việc của quí vị, không  liên quan gì đến Thầy giáo, không  liên quan 

đến Phật Bồ Tát. Cuối cùng tự làm tự chịu. Thế giới ngày này nói dân chủ, cởi mở, tự 

do, không  ai có thể can thiệp đến ai, cha mẹ không thể dạy con cái, nó không tiếp nhận; 

thầy giáo không thể dạy học trò, đây là thế giới gì vậy? Đem so sánh với thời xưa thì 

bất thường! Khác thường đến 180 độ. Đó gọi là lòng người hư rồi. Cho nên chiêu cảm 

tai nạn lớn. Toàn nhân loại tồn vong trên trái đất, thời khắc cuối cùng, người biết quay 

đầu vẫn còn cứu được. Người không biết quay đầu thì thật sự theo nghiệp mà đi, đành 

chịu vậy. 

Đầu tiên chúng ta hiểu rồi phải cứu bản thân, cứu bản thân rồi mới có thể giúp người 

khác. Bản thân cứu không nổi, làm sao có thể giúp đỡ người khác. 

Nói đến Tam qui, Ngũ giới, Thập thiện, chúng ta đào lại gốc rễ của nó, đó là gì? Là Đệ 

tử quy, Cảm ứng thiên, Thập thiện nghiệp.  Đây là căn bản của căn bản. Ngày nay vì 

sao  Tam  quy,  ngũ  giới,  thập  thiện  không  thực  hành  được,  vì  không    có  Đệ  tử  quy, 

không có Cảm ứng thiên, quí vị sẽ không  làm được, quí vị muốn làm cũng không  làm 

được. Tam quy, ngũ giới, thập thiện đều lấy Đệ tử quy, Cảm ứng thiên làm nền tảng. 

Không có nền tảng này thì chỉ nói suông mà thôi. Người xuất gia càng phải làm được, 

người xuất gia nếu không thể làm được, thì ngay cả người tại gia cũng không  bằng. Ý 

này phải hiểu được, không  thể xem nhẹ người tại gia. Ba quyển hội tập của “Kinh Vô 

Lượng Thọ”, còn một quyển “tiết hiệu bổn”. Bốn quyển này đều do người tại gia viết. 

Quyển thứ nhất do cư sĩ Vương Long Thư đời nhà Tống viết. Quyển thứ hai vào năm 

Hàm Phong đời nhà Thanh do cư sĩ Ngụy Mặc Thâm viết. Quyển thứ ba vào năm Dân 

quốc đầu tiên do cư sĩ Hạ Liên Cư làm, toàn là người tại gia viết. Tiết Hiệu bản vào 

năm Càn Long do sư sĩ Bành Tế Thanh viết, họ toàn là cư sĩ. Viết hay lắm, Đại sư Ấn 

Quang ấn chứng cho họ. Hội tập của cư sĩ Vương Long Thư Đại sư Liên Trì làm chứng 

cho Ông, Đại sư Ngẫu Ích làm chứng cho Ông. Người xuất gia nếu như coi thường cư 

sĩ, xem nhẹ cư sĩ, sai rồi! Cư sĩ cũng là Bồ Tát. Cư sĩ Duy Ma và Phật Thích Ca Mâu 

Ni  cùng xuất hiện một thời đại. Trong Phật Giáo đều biết có hai vị Phật, Phật xuất gia 

Thích Ca Mâu Ni, Phật tại gia Duy Ma cư sĩ. Đệ tử của Đức Phật Thích Ca như Mục 

Kiền Liên, Xá Lợi Phất, là hàng đệ tử thượng thủ gặp cư sĩ Duy Ma cũng đảnh lễ ba 

lạy, nhiễu phải ba vòng. Quí vị thấy những điều này hoàn toàn giống như đối với Phật 

Tập 341  721 



vậy,  không  có  gì  khác.  Thị  hiện  cho  người  sau  thấy,  rất  tiếc,  người  ngày  nay  không  

hiểu được. Đều cho rằng đã xuất gia là giỏi lắm rồi. Làm ra vẻ ta đây là đại pháp sư, 

sai rồi. Cho nên lỗi của chúng ta rất nhiều, nếu không cẩn thận đối trị thì làm sao được? 

Lấy trì giới để đối trị phá giới, luôn luôn ghi nhớ Thích Ca Mâu Ni Phật trước khi nhập 

diệt để lại cho chúng ta hai câu : “dĩ giới vi sư, dĩ khổ vi sư”. Học Phật bất luận là tại 

gia hay xuất gia, thứ nhất phải trì giới, thứ hai phải giỏi chịu khổ. Không  nên sợ khổ, 

sợ  khổ  quí  vị  sẽ  vĩnh  viễn  không  lìa  được  khổ,  khổ  lục  đạo  luân  hồi,  khổ  trong  ba 

đường ác, khổ địa ngục. Chỉ có người giỏi chịu khổ mới có thể vượt qua lục đạo luân 

hồi, siêu việt mười Pháp giới. 

Thánh  hiền  xưa  nay,  Đại  Thánh    Đại  Hiền  họ  có  những  câu  kinh  nghiệm:  “Khổ  tận 

cam lai, khổ trung hữu lạc thị chân lạc, lạc trung hữu khổ thị chân khổ”. Niềm vui đó là 

giả. Con người có thể chịu khổ thì yên tâm thoải  mái. Tâm họ là định, tâm  họ thanh 

tịnh. Tâm an, nên sinh trí huệ chứ không sanh phiễn não. Niềm vui đó là niềm vui chân 

thật. 

Quí vị xem Nhan Hồi học trò của Khổng Tử “nhất đan thực, nhất biều ẩm” cuộc sống 

khổ đến mức độ đó, nhưng mỗi ngày ông ta đều cười ha ha, rất là vui vẻ, không thay 

đổi  niềm  vui  đó.  Ông  ta  vui  điều  gì?  Vui  vì  đạo.  Vui  nên  đối  với  nhân  sanh  vũ  trụ 

thông  suốt  rõ  ràng.  Không  có  ác  niệm,  không  có  ác  ngôn,  không  có  ác  hạnh.  Quí  vị 

nghĩ xem vui vẻ biết bao. 

Hiện nay người ta cho rằng chịu khổ là việc đơn giản. Tự đắc kỳ lạc, đây mới là niềm 

vui chân thật. Quí vị chưa vào được cảnh giới này, thì không đạt được. Vào cảnh giới 

rồi quí vị liền nếm được niềm lạc thú này. 

 Nhược sân nhuế bạo nộ, thường sanh phẫn hận, đương dụng nhẫn nhục nhi đối trị chi. 

Phiền  não  này  thường  khởi  hiện  hành,  đối  diện  với  người  với  sự  việc  chỉ  hơi  không 

vừa ý, liền tức giận, sinh tâm oán hận. 

Trong  kinh  Phật  thường  nói:  “nhất  niệm  sân  tâm  khởi,  bách  vạn  chướng  môn  khai”. 

Một niệm tâm sân nhuế đạt được cái gì? Được chướng ngại vô lượng vô biên. Tâm sân 

nhuế  đọa  địa  ngục,  tâm  tham  biến  thành  ngạ  quỷ,  ngu  si  là  súc  sanh.  Không trì  giới, 

không  thể  nhẫn.  Đại  phước  báo  quí  vị  tu  bị  mất  hết,  đến  cõi  a  tu  la,  la  sát  thôi.  Đó 

không phải là nơi tốt, cho nên phải nhẫn nhục để đối trị. 

Người Trung Quốc hiểu sân hận dễ gây tai họa, ngạo mạn, sân hận, đố kị, thường liên 

kết với nhau. Những thứ này gây họa, trong lịch sử có thể nhìn thấy được, ghi chép rất 

nhiều. 

722  Tập 341 



Quí vị bình tĩnh quan sát hiện nay, ngày nay cũng rất là nhiều, ta thường thường nhìn 

thấy.  Người  chết  nhà  tan,  thân  bại  danh  liệt,  đều  là  do  nguyên  nhân  này  -  không  thể 

nhẫn.  Cho  nên  giáo  dục  của  người  xưa,  từ  lúc  bé  đã  dạy  nó  nhẫn,  dạy  nó  nhường, 

không được tranh. Bắt đầu học nhẫn nhường, sau đó nâng cao thêm. Từ nhẫn nhường 

đến khiêm nhường, khiêm tốn. Cảnh giới cao nhất là lễ nhường, nhường đến cùng, lợi 

ích vô biên, đó là đức tính. Đức tính đem đến cho qúi vị phước báo. Ngạo mạn, tật đố, 

sân  hận đem  đến  cho quí vị tai  họa.  Đó  là  quả báo  địa ngục,  sân  nhuế  đọa  địa  ngục. 

Ngạo mạn, tật đố thuộc một phần của sân nhuế. Quí vị nghĩ xem, điều này đáng sợ biết 

bao.  Công  danh  sự nghiệp  của  thế gian,  tu  đạo  chứng  quả của  xuất  thế gian đều  nhờ 

“nhẫn”. Không thể nhẫn chắc chắn không thể thành tựu. Nhẫn nhục tiên nhân có thể 

nhẫn  chịu  Ca  Lợi  Vương  cắt  xẻo  thân  thể.  Nên  Ngài  thành  Phật  trước  thời  hạn.  Thị 

hiện này nói cho chúng ta rằng: công đức nhẫn nhục to lớn biết bao. Có thể giúp Bồ 

Tát thành Phật trước thời hạn. Cho nên, cho dù chúng ta bị oan ức như thế nào, bị lăng 

nhục như thế nào cũng phải nhẫn. Nhẫn được thì cửa này quí vị đã thông qua rồi, cảnh 

giới của quí vị đã đi lên, còn không thể nhẫn, lập tức là đi xuống. Chúng ta muốn đi lên 

hay là đọa lạc xuống? Ở đây phải dùng trí tuệ để chọn lựa. Không thể làm việc theo 

cảm tính. Làm việc theo cảm tính đó chính là oán hận báo thù. Quả báo đó ở tam đồ. 

Làm việc có trí tuệ là nhẫn nhục, không để nó trong lòng, lập tức cảnh giới được nâng 

cao. Những quả báo này xuất hiện rất là nhanh. Chư Phật, pháp thân Bồ Tát không có 

việc gì mà không thể nhẫn. Cho nên họ có thể thành Phật làm Tổ. Ví dụ này rất nhiều, 

rất  nhiều.  Xung  quanh  chúng  ta  thời  thời  khắc  khắc  bất  cứ  nơi  nào  cũng  có  thể  thấy 

được. Phải giác ngộ, không thể mê hoặc. 

“Nhược phóng dật giải đãi, tứ túng nhàn đãng, đương dụng tinh tấn nhi đối trị chi. ” 

Điều này rất nhiều người tu hành, do phóng dật giải đãi nhác nhớm làm tâm thối thất. 

Đời này tu hành không thành công được, vẫn luân hồi trong sáu nẻo, tùy nghiệp lưu 

chuyển. Đáng sợ lắm! 

Mà điều này là gì? Là bịnh chung của mọi người. Tinh thần trì trệ. Các ban đồng tu học 

Phật,  lúc  mới  học  Phật  rất  dõng  mãnh.  Người  xưa  nói:  “học  Phật  nhất  niên,  Phật  tại 

nhãn tiền”. Giống như việc này vậy, thật tu. Học Phật hai năm, hai năm liền biến thành 

bánh quẩy nguội. Phật ở trên trời, cự ly xa lắm. Học Phật ba năm, Phật đã biến thành 

mây  khói  rồi,  không  còn  nữa.  Đó  chính  là  phóng  dật,  giải  đãi.  Bản  thân  một  tí  niệm 

thiện,  tâm  tốt  không  giữ  được  nữa.  Dễ  dàng  bị  tài  sắc  danh  thực  thùy  bên  ngoài  mê 

hoặc. Vừa bị quyến rũ đã chạy theo rồi. Người xưa nói: danh cao lợi nhiều là thứ mê 

Tập 341  723 



hoặc con người. Ngày nay một tí danh lợi đã mê hoặc được quí vị, mê hoặc quí vị theo 

mất. Quí vị là thứ gì? Ban đầu nhìn người kia tu hành rất tốt, tán thán họ, ca ngợi họ. 

Danh lợi nhỏ nhoi thôi đặt ở trước mặt tâm liền thay đổi. Phật không còn nữa. Quí vị 

nghĩ xem như vậy sao được? Sức mê hoặc trong xã hội này lớn lắm! Khi nào chúng ta 

mới  thật  sự  làm  được,  không  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  mê  hoặc,  không  bị  ngoại  cảnh 

quấy nhiễu. Không bị ngoại cảnh quấy nhiễu là quí vị đã có định công. Không bị danh 

lợi mê hoặc là quí vị đã có trí tuệ rồi. Định công trí tuệ không đạt được thì quí vị phải 

công phu trì giới, nghiêm trì giới luật thì có thể chống đỡ một tí. Định là thứ khó công 

phá, huệ liền hóa giải.  Đó là cảnh giới cao nhất. 

“Nhược phù trạo trì sính, tán loạn bất định, đương dụng thiền định nhi đối  trị chi”. 

Điều này lúc dụng công, chúng ta niệm Phật nếu như tu Phật thất, thì dễ dàng phát hiện. 

Trong niệm Phật đường, lúc nhiễu Phật còn có thể miễn cưỡng, lúc chỉ tịnh ngồi xuống 

chưa được vài phút, đã ngủ say ngáy rồi, đó là hôn trầm. Đây là một căn bệnh, còn một 

loại bệnh khác, lúc ngồi thiền vừa ngồi xuống vọng niệm dẫy đầy, đó gọi là “trạo cử”. 

“Phù” tức là nói tâm tính nóng nảy, tâm họ không an được, không định được. Đó là hai 

loại bệnh thường gặp. Chúng tôi lúc mới học Phật cũng từng bị như vậy. Hiện tượng 

hôn trầm tôi không có, nhưng có hiện tượng trạo cử. Dường như lúc không niệm Phật, 

không ngồi thiền thì tâm rất an tịnh, không việc gì. Sao vừa ngồi xuống vọng niệm lại 

nhiều như vậy? Thầy nói với tôi: Vọng niệm của ông vốn nhiều như vậy, ông không 

phát  hiện  mà  thôi.  Nay  ông  muốn  định  trở  lại,  mới  phát  hiện  nhiều  như  vậy.  Không 

phải ngồi xuống mới có những thứ này, không phải đâu. Vốn vọng niệm nhiều như vậy, 

chỉ là chưa phát hiện thôi. Hiện tượng này không nên lo sợ, bình thường thôi, đừng để 

ý  nó  là  được.  Chăm  chỉ  niệm  tiếp  tục  câu  niệm  Phật.  Tập  trung  tinh  thần  trong  câu 

niệm  Phật.  Không  nên  để  ý  những  vọng  niệm  này.  Không  chú  ý  đến  vọng  niệm  tự 

nhiên nó không còn nữa. Quí vị đặc biệt chú ý đến danh hiệu Phật, tập trung vào đó, 

danh hiệu Phật càng lúc càng thanh tịnh. Đây là công phu của định huệ. Cho nên phải 

dùng thiền định để đối trị. Lúc hôn trầm tinh thần không gượng được nữa. Người khác 

đang ngồi thiền, quí vị có thể đứng dậy, đi kinh hành phía sau họ.  Đây chưa đến nỗi là 

hôn trầm. Ngoài ra, còn có thể đến trước Phật lạy Phật, lạy 200 lạy, 300 lạy, hôn trầm 

sẽ bị đánh đuổi đi. Tinh thần của quí vị có thể khôi phục rồi. Về mặt sự mắc phải lỗi 

lầm,  sẽ  có  cách  giải  quyết  của  sự.  Lý mắc  phải  sai  lầm  thì  dùng lý để  giải  quyết  nó. 

Cho nên tám vạn bốn ngàn pháp môn, từ đâu mà có? Vì chúng sanh có tám  vạn bốn 

ngàn phiền não. Đức Phật đã từ chỗ đối trị phiền não mà kiến lập pháp môn. Pháp môn 

724  Tập 341 



không phải là thật, phiền não không còn, thì pháp môn cũng không còn nữa, cho nên có 

câu: “pháp còn phải bỏ, huống là phi pháp”. Thực sự làm được không khởi tâm, không 

động niệm, không phân biệt, không chấp trước. Nói cho quí vị biết, trong cảnh giới này, 

tất cả pháp môn đều không còn nữa. Vì sao vậy? Bởi quí vị đã hoàn toàn khôi phục sức 

khỏe rồi, không còn bệnh gì nữa, thì phương pháp trị liệu cũng không cần. Còn muốn 

dùng thuốc, còn muốn trị liệu, thì quí vị lại bệnh nữa rồi. 

Cho nên Phật pháp là thứ giúp chúng ta đoạn trừ phiền não, nó không phải là thật, nhất 

định không được khởi tâm tham ái với nó. Vừa tham ái thì hỏng rồi, căn bệnh này còn 

khó chữa hơn. 

“Nhược hôn trầm ám tắc, ngu si mê hoặc, đương dụng trí huệ nhi đối trị chi”. 

Hôn trầm ám tắc này đều là chỉ cho không có trí huệ, thông thường chúng ta gọi là hồ 

đồ! Người này không có trí huệ. Hồ đồ ngu ngốc chính là loại người này. Trong cuộc 

sống hằng ngày, quí vị nói cho người khác nghe điều gì đó, họ nghe không hiểu, họ sẽ 

không khai ngộ. Ngu si ác tác, mê hoặc điên đảo, thì phải dùng trí huệ, trí huệ là “thể”. 

37 phẩm trợ đạo là cách thức, giới luật là cách thức, thiền định cũng là cách thức, bị trí 

huệ lấy dùng. Những cách thức này đều tốt, đều có thể giúp người ta giải quyết vấn đề. 

Giúp họ đoạn phiền não, giúp họ thành tựu đạo Bồ đề, giúp họ niệm Phật vãng sanh. 

Lục ba la mật lấy trí huệ làm chủ. Trước đó là Bố thí, Trì giới, Nhẫn nhục, Tinh tấn, 

Thiền định đều là cách thức. Có trí huệ gặp việc liền biết cách dùng phương pháp gì để 

mà đối trị. Giống như bác sĩ vậy, họ có trí huệ, gặp ệịnh nhân, nhìn thấy họ bệnh gì thì 

biết dùng thuốc như thế nào. Tám vạn bốn ngàn pháp môn đều là thuốc. Không có trí 

huệ quí vị sẽ không biết dùng. Có trí huệ quí vị mới biết dùng nó. 

“Tiền  chi  lục  chủng  quán  phá,  giai  danh  chánh  hạnh.”  Đó  là  Thập  thừa  quán  pháp. 

Mười loại. Nay chúng ta đang học là pháp thứ 7. Sáu loại ở trước đều là chánh hạnh, 

chánh hạnh học Phật. 

“Lục độ đẳng pháp, danh vi trợ đạo”. Như lục độ 37 phẩm trợ đạo, những thứ này đều 

gọi là trợ đạo, giúp đỡ ta. 

“Kinh Niết Bàn” nói: “chúng sanh phiền não phi nhất chủng, Phật thuyết vô lượng đối 

 trị môn”.  Vô lượng này là tám vạn bốn ngàn pháp môn mà ta thường nói, đối trị tám 

vạn bốn ngàn phiền não.  Chính là ý này vậy. 

Chúng ta tiếp tục xem ở dưới,  pháp thứ tám: “tri vị thứ.”  Điều này cũng rất quan trọng, 

chính là hiểu được cấp bậc tu hành của bản thân. Tôi nay tu hành, rốt cuộc đã đến địa 

vị nào rồi? như Bồ Tát 52 địa vị.  52 địa vị, tôi ở địa vị thứ mấy? điều này cần phải biết. 

Tập 341  725 



“Vị  tức  hành  hành  sở  lịch  chi  địa  vị,  thứ  tức  thứ  đệ.”   Như  Tiểu  thừa  có  Tứ  quả  tứ 

hướng. Chúng ta hiện nay đang ở địa vị nào? Đại thừa Bồ Tát có 51 địa vị. Địa vị thứ 

52 là thành Phật, tính cả Phật nữa là 52 địa vị. 51 địa vị là Bồ Tát. Bồ Tát 51 phân làm 

Thập tín. Tính từ thập tín. Thập tín, Thập trụ, Thập hồi hướng, Thập địa. Đó là 50 địa 

vị, trên nữa có một địa vị là Đẳng giác 51. Chúng ta ngày nay đang  ở địa vị nào? Vì 

biết được địa vị của chính mình, thì quí vị đã dụng công rồi. Sẽ không sanh tâm tăng 

thượng mạn. Không nên cho rằng bản thân tôi đã chứng A La Hán rồi. Bản thân tôi là 

Bồ Tát hóa sanh, Phật hóa sanh, như vậy là  quí vị tiêu rồi. Dù tu giỏi đến mấy, tương 

lai  sẽ  đi  về  đâu?  Về  A  Tỳ  Địa  ngục.  Vì  sao  sẽ  đọa  A  Tỳ  địa  ngục?  Vì  quí  vị  chưa 

chứng đắc mà cho là chứng đắc, đó gọi là đại vọng ngữ. Quả báo của đại vọng ngữ  ở 

Vô Gián địa ngục. Có phải quí vị cố ý? Không phải, là do hiểu nhầm. Bản thân cho 

rằng chứng đắc nhưng trên thực tế chưa chứng đắc. Như trước đây tôi nói với các vị: 

người bạn đồng tu cũ là một phụ nữ lớn tuổi, bà ta học Phật sớm hơn tôi. Sau này bà 

thấy tôi học Phật bà rất vui. Bà ta nói với tôi, bà đã đắc A La Hán rồi. Tôi nhìn thấy 

không giống, nói với bà ta nhưng bà ta cũng không phục. Bà ta nói tôi thực sự chứng 

đắc rồi, không phải giả đâu. Cuối cùng tôi cũng hết cách, tôi nói A La Hán có sáu thứ 

thần thông, bà thông được mấy thứ? 

Tôi  nói  thứ  nhất  thiên  nhãn  thông,  Tu  Đà  Hoàn  đã  chứng  được.  Chúng  tôi  ngồi  ở 

phòng khách nhà bà, bên ngoài  nhà bà là đường lớn, cách bức tường này, bà có thể 

nhìn được bên ngoài không, nhìn được người, xe qua lại không? Không nhìn thấy. Tôi 

nói: vậy sao được, Tu Đà Hoàn bà còn chưa đủ tư cách. Nói như vậy với bà ta, bà ta 

mới hiểu rõ. Cuối cùng bà ta chấp nhận. Đây không phải bà ta cố ý, bà ta không cố ý 

dối  người,  mà  là  tăng  thượng  mạn.  Chướng  ngại  quí  vị,  công  phu  của  quí  vị  cũng 

không thể hướng thượng đi lên. Tạo thành vô ý đại vọng ngữ. 

Chúng ta đọc tiếp đoạn này. 

 Thứ tức thứ đệ, vị sở lịch chi vị cao hạ thiển thâm bất tương hỗn tạp dã. 

Thập tín cạn, thập trú sâu rồi. Hướng lên trên Thập hạnh, Thập hồi hướng, cao hơn nữa 

là Thập địa. Thập địa gọi là Thánh nhân. Trú, Hạnh, Hồi hướng, ba mươi vị thứ này 

gọi là Hiền nhân. Chúng ta thường nói là Tam Hiền Thập Thánh. Tam Hiền là ba mươi 

địa vị  hiền nhân. Thập Thánh là Thập Địa, thêm Đẳng giác nữa là thập nhất địa. Mười 

một địa vị này gọi là Thánh nhân. Tam Hiền Thập Thánh.  Chưa chứng được những 

địa vị này, mà quí vị cho là đã chứng đắc, không được, đó đều là giả, không phải thật. 

Cho nên bản thân tu hành, đến giai đoạn nào, bản thân phải biết được rõ ràng, không 

726  Tập 341 



nên nói chứng cấp bậc Bồ Tát này. Quí vị xem bình thường niệm Phật niệm đến công 

phu  thành  phiến.  Chúng  ta  biết  công  phu  thành  phiến  cũng  có  chín  phẩm  -  thượng 

trung  hạ  chín  phẩm,  nếu  thượng  tam  phẩm  công  phu  thành  phiến,  thượng  tam  phẩm 

không những biết trước giờ chết, mà bản thân muốn lúc nào đi thì lúc đó đi. Thật sự 

muốn đi thì ý niệm vừa khởi, Phật A Di Đà  đã nhận được, Ngài liền đến tiếp dẫn quí 

vị. đây không phải là nhất tâm bất loạn, không phải công phu rất sâu. Sự nhất tâm bất 

loạn, đó là địa vị của A La Hán. Lý nhất tâm bất loạn là cảnh giới Sơ Trụ trở lên. Đây 

là chúng ta nói pháp Đại thừa. Vậy chúng ta hiểu được, công phu thành phiến, ngay cả 

Tiểu thừa Sơ quả cũng chưa chứng đắc. Chỉ là đến cái gì? Công phu niệm Phật này của 

quí vị được lợi ích, có thể khống chế được phiền não, phiền não không khởi tác dụng, 

chính là công phu này. Chính là điều chúng ta thường nói: tôi có khả năng không bị 

cảnh  giới  bên  ngoài  mê  hoặc,  không  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  quấy  nhiễu.  Đây  gọi  là 

công phu thành phiến, không phải nhất tâm. Thứ lớp trong nhất tâm cũng khác nhau, 

nhưng thấp nhất là trình độ Tu Đà Hoàn. Trong Kinh Kim Cang bốn tướng phá rồi, họ 

thực  sự  đã  đạt  được  vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả 

tướng. Bốn tướng phá rồi là “sự” nhất tâm. Vậy “Lý” nhất tâm, nửa bộ sau của Kinh 

Kim Cang – phá bốn kiến: vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả 

kiến. Công phu đó thâm sâu, đó là sinh cõi thật báo trang nghiêm. Sự nhất tâm sanh về 

cõi phương tiện hữu dư. Cho nên điều này chúng ta nhất định phải hiểu được. Người 

chưa đạt đến sự nhất tâm là phàm phu. Vãng sanh về thế giới Tây Phương Cực Lạc ở 

cõi Phàm Thánh đồng cư. Năng lực ở cõi phàm thánh đồng cư chính là công phu niệm 

Phật của quí vị thâm sâu, có thể không bị cảnh giới bên ngoài phiền nhiễu, không bị 

cảnh giới bên ngoài mê hoặc, quí vị có được năng lực này. Quí vị nhất tâm không nghĩ 

ngợi gì cả, thì liền đến thế giới Cực lạc. Quí vị không muốn đợi chờ ở thế gian này nữa. 

Trò gì của thế gian này cũng không thể lừa bịp được quí vị, không thể làm động tâm 

quí vị. Công phu như vậy gọi là thành phiến. Công phu như vậy thật lòng mà nói chẳng 

dễ chút nào! Có thể không bị cảnh giới bên ngoài mê hoặc chăng? Tài sắc danh thực 

thùy có thể không bị mê hoặc chăng? Lúc nhìn thấy có thể không động tâm được chăng? 

Nếu như vẫn còn bị mê hoặc, vẫn động tâm, thì chúng ta không chắc chắn việc vãng 

sanh  rồi.  Vì  sao vậy?  Vì  công phu  chưa  thành phiến.  Chúng  ta  có  thể  không  bị  cảnh 

giới bên ngoài mê hoặc, không bị cảnh giới bên ngoài quấy nhiễu. Chúng ta niệm Phật 

vãng sanh là điều chắc chắn rồi. Biết được địa vị là điều quan trọng biết bao! 

Tập 341  727 



Biết  bao  người tu hành  tự  cho rằng bản  thân giỏi  lắm,  nhưng rốt  cuộc  đều  đi  vào  ba 

đường ác, ngay cả cõi trời cũng chưa được sanh lên, mà đi vào tam đồ hết. Đây chính 

là không biết vị thứ. Người khác nói, Phật Bồ Tát nói gì đó, quỷ thần nói, đều không 

thể thừa nhận. 

Bạn xem Pháp sư  Ấn Quang, chúng ta thấy ở trong “Vĩnh Tư Lục”, tên gì tôi không 

còn nhớ, tôi xem đã 10 năm trước, xem lúc mới học Phật. Có một vị cư sĩ, con gái bà ta 

không tin Phật, người nhà bà ta cũng không tin Phật, nhưng dì của bà ta tin Phật, là chị 

em với mẹ bà ta, có một người tin Phật. Ban đêm bà ta mơ một giấc mơ kỳ quái, mơ 

thấy  Quan  Âm  Bồ  Tát  –  mọi  người  đều  biết  là  bạch  y  Quan  Âm.  Trong  mơ  bà  thấy 

Bạch  y  Quan  Âm,  nói  với  bà  ta  rằng  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  đến  chỗ  bà  giảng  kinh,  bà 

nhất định phải đi nghe, bà có duyên với Ngài. Mơ giấc mơ kỳ lạ như vậy, ngày hôm 

sau cô nói với mẹ: Trong Phật Giáo có Quán Thế Âm Bồ Tát không? Không ai biết cả, 

ở nông thôn không có ai biết. Đi hỏi dì, dì cô ta nói: có! Thế giới Cực lạc Tây Phương 

Tam  Thánh  có  Quán  Thế  Âm    Bồ  Tát.  Ngài  nói  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  đến  nhà  mình 


thuyết pháp. Vậy Đại Thế Chí Bồ Tát là ai? Bà ta nói: Pháp Sư Ấn Quang. Cho nên lại 

đi hỏi thăm, có vị Pháp Sư Ấn Quang này hay không? Thật sự rất ít người biết, người 

biết  không  nhiều.  Có  một  lão  cư  sĩ  nói  với  bà  ta  có.  Ở  Phổ  Đà  Sơn  có  Pháp  Sư  Ấn 

Quang. Đúng vậy. Bởi vì sự việc xảy ra tại Thượng Hải, gần đây đến Thượng Hải rồi. 

Ngài chủ trì pháp hội “Hộ Quốc Tức Tai” 8 ngày. Mỗi ngày đều thuyết pháp. Gia đình 

cô ta đều đi nghe. Được gặp mặt Pháp Sư Ấn Quang, họ đem giấc mơ này kể với Pháp 

Sư Ấn Quang. Pháp Sư Ấn Quang mắng cho bà ta một trận: Ăn nói bậy bạ, mê hoặc 

quần chúng. Nói Ngài là Đại Thế Chí Bồ Tát, ngài một mực phủ định. Lần sau nếu bà 

còn nói những lời này, bà vĩnh viễn không được đến gặp tôi. Sau đó bà không nói nữa, 

mà xin Pháp Sư Ấn Quang cho thọ quy y. Pháp sư rất từ bi, qui y cho bà ta. Cho đến 

khi Pháp Sư Ấn Quang đã viên tịch, bà ta mới kể ra câu chuyện này. Quán Âm  Bồ Tát  

nói với bà ta Ấn Quang Pháp sư trụ thế chỉ bốn năm nữa thôi. Quả nhiên bốn năm sau 

Ngài liền đi, không sai tí nào. Điều này là thật, không phải giả đâu. 

Lúc người khác nói tôi, tôi không thừa nhận. Tôi không khác với Pháp sư Ấn Quang, 

Pháp sư Ấn Quang có lẽ là thật. Tôi tuyệt đối không phải thật, tôi là một phàm phu. Tôi 

học kinh giáo, học vất vả như vậy, nếu như là người tái sinh, tôi không phải cực khổ 

như vậy. Tôi ngày ngày phải đọc sách, nếu như hai tuần không đọc kinh, tôi sẽ bị cảnh 

giới bên ngoài làm ảnh hưởng. Như vậy không phải rõ ràng rồi sao? Nếu như nói Phật 

Bồ Tát hóa thân, theo Kinh Hoa Nghiêm thì nói mới thông. Mỗi người đều là Phật Bồ 

728  Tập 341 



Tát tái sinh. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: tất cả chúng sanh vốn là Phật. Ai ai cũng là 

Phật. Vậy thì tôi đương nhiên cũng là Phật, ai cũng là Phật. Phật gì? Phật điên đảo mê 

hoặc. Phật mê mất tự tánh. Mục tiêu học Phật ngày nay chúng ta không phải gì khác, 

mục  tiêu  không  phải  là  cầu  phú  quý  nhân  gian,  không  phải  cầu  tiếng  tăm  lợi  dưỡng, 

mục tiêu là trở về tự tánh. Tôi tìm lại Phật của tôi, vấn đề chính của mục tiêu học Phật 

là  ở  chỗ  này.  Vinh  hoa  phú  quý  trên  trời  dưới  đất  cũng  không  liên  quan  gì  đến  tôi. 

Chúng ta không tham luyến những thứ này. Biết những thứ này là giả, không phải thật. 

Như mộng huyễn bào ảnh. Tìm lại tự tánh Phật của chúng ta. Đó là thật, không nên sai 

lầm. 

Dưới đây nói: “nhược tu hành giả bất tri vị thứ, hạ căn chướng trọng, phi duy chánh 

 trợ bất minh, dục sanh thượng mạn.” Chính là tăng thượng mạn, tâm ngạo mạn của họ 

khởi lên. Bản thân tự cho rằng thực sự là Phật Bồ Tát tái sanh. Vấn đề này quá nghiêm 

trọng.  Vì  sao  vậy?  Vì  nghiệp  này  là  nghiệp  địa  ngục.  Tâm  tốt  học  Phật  nhưng  cuối 

cùng bị đọa địa ngục. Quí vị nghĩ xem có oan uổng không? Thật oan uổng! Vì sao họ 

lại làm như vậy? Vì họ không có trí huệ. 

Ngày nay học Phật khó. Vì sao? Vì không có Thầy giỏi chỉ dạy. Cho nên người đi sai 

đường không biết bao nhiêu mà kể, còn có rất nhiều yêu ma quỷ quái mạo xưng là Phật 

Bồ Tát, đều không phải là thật. Người tái sanh, có ai không phải là người tái sanh? Đời 

quá khứ quí vị là người, lần này trở lại cõi người, cũng là người tái sanh rồi. Có người 

kiếp trước là thiên nhân nay xuống đây tái sanh làm người. Ai ai cũng là người tái sanh. 

Nhân quả thông ba đời, chúng ta có đời quá khứ, vậy không phải đều là tái sanh sao? 

Ai không phải là tái sanh! Súc sanh cũng là tái sanh. Kiếp trước là người, đời này sinh 

vào cõi súc sanh. 

Quí vị thấy, Lý Thế Dân từng nói cho chúng ta: tiền  thân ông ta là hoàng đế, sau khi 

chết đọa vào cõi súc sinh, sau cõi súc sinh ông ta lại vào cõi người. Hết cõi người rồi 

lại vào cõi địa ngục. Vì sao như vậy? Vì nghiệp lực chi phối. Bản thân ông ta không 

làm chủ được. Lục đạo luân hồi là nghiệp báo thân, nghiệp lực làm chủ tể. Chúng ta có 

thể hiểu được, có thể biết được những điều này, là vì thời gian dài không xa rời kinh 

giáo. Trong kinh giáo chúng ta đọc rất nhiều rồi. Đối với tất cả sự lý, kinh luận giảng 

rất  rõ.  Cổ  Đại  đức  chú  giải  giảng  lại  rõ  ràng  hơn.  Chúng  ta  từ  trong  đó  mà  có  được 

thông tin,  dần dần hiểu được chân tướng sự thật. Ngày nay khoa học giỏi rồi, khoa học 

rất tiến bộ, đã chứng minh nhiều đạo lý trong kinh Phật. Làm tăng lòng tin của chúng 

ta. Chúng ta không còn hoài nghi nữa, chỉ còn tin dùng thôi. Trong kinh giảng rất rõ 

Tập 341  729 



ràng, giảng vô số vô số lần. Trong kinh luận nào quí vị cũng có thể tìm thấy, chính là 

nhìn thấu buông xả, chính là mê và ngộ. Thực sự không còn chấp trước tất cả pháp thế 

gian, xuất thế gian, đó là A La Hán. Điều này là sự thật,  không phải giả. Không còn 

phân biệt đối với pháp thế gian và xuất thế gian, tâm phân biệt đã đoạn, thì quí vị chính 

là Bồ Tát. Không khởi tâm không động niệm, quí vị liền thành Phật. Chúng ta đều nói 

được, tôi có thể giảng rất rõ, nhưng tôi không làm được. Tôi vẫn còn khởi tâm động 

niệm, vẫn còn phân biệt, vẫn còn chấp trước. Chỉ có thể nói với quí vị rằng: hiện nay 

những phân biệt chấp trước này càng ngày càng nhẹ đi, đó là sự thật. Cũng chính là: 

ngoại cảnh mê hoặc tôi, phiền nhiễu tôi ngày càng nhẹ đi, ngày càng ít hơn. Đó là công 

phu  của  tôi  hiện  nay.  Tôi  chưa  thực  sự  đoạn  hết.  Khi  tôi  thực  sự  đoạn  hết,  mới  vào 

được địa vị này. Tôi mới vào được 51 địa vị của Bồ Tát. Hiện nay tôi ngay cả địa vị 

đầu tiên cũng chưa vào được. Địa vị đầu tiên là Bồ Tát Sơ Tín Vị tương đương với 

công phu đoạn chứng Tu Đà Hoàn của Tiểu thừa. Nhưng trí huệ không giống nhau. Trí 

huệ Đại thừa cao hơn trí huệ Tiểu thừa rất nhiều. Sáu mươi năm tu hành của chúng tôi, 

có thể nói là trí huệ A La Hán, Bích Chi Phật không bằng tôi. Nhưng địa vị của họ cao 

hơn tôi, đó là thật. Trí huệ của tôi là giải ngộ, không phải là chứng ngộ. Trí huệ của họ 

không bằng tôi, trí huệ ít hơn tôi, trí huệ của họ là chứng ngộ, không phải giải ngộ, đó 

là do tôi học nhiều hơn họ, học rộng hơn họ, nhưng những thứ này đều vô dụng, không 

thể  liễu  sanh  thoát  tử,  không  thể  ra  khỏi  tam  giới.  Niệm  Phật  còn  được,  nhưng  niệm 

Phật cũng phải bỏ những thứ này xuống. Nếu những thứ này không buông được gọi là 

“sở tri chướng”. Nó sẽ trở ngại tôi vãng sanh. Điều kiện vãng sanh là tâm thanh tịnh. 

Không phải nói những thứ quí vị biết nhiều hay ít, không liên quan đến những thứ đó. 

Nếu như những thứ đó có liên quan, có ích, thì những nhà khoa học đều có thể vãng 

sanh,  đều  có  thể  thành  Phật  rồi.  Giới  khoa  học  họ  biết  hết!  nhiều  điều  hay  biết  của 

Thanh Văn Duyên Giác không bằng giới khoa học, không bằng giới triết học. Điều này 

nên hiểu: hiểu và hành là hai việc. Có thể hiểu, không thể hành cũng vô dụng; có thể 

hành  nhưng  không  thể  hiểu  cũng  hiệu  nghiệm!  Hành  tức  là  buông  xuống.  Thực  sự 

buông xuống, thì thực sự hiệu nghiệm. Tôi hi vọng mỗi người đều thành tựu. Suốt đời 

tôi từ nhỏ đã không có tâm tật đố, thích mọi người giỏi hơn tôi, luôn cao hơn tôi. Vì 

sao vậy? Tôi hưởng phước của họ. Tôi cao hơn họ, tôi mệt! Tôi tạo phước họ hưởng. 

Học  viện  này  nếu  như  các  bạn  đồng  học  người  người  đều  hơn  tôi,  thì  hôm  nay  tôi 

chẳng cần làm gì cả. Tôi ở đây hưởng phước thôi. Các bạn hiện nay người người đều 

không  bằng  tôi,  vậy  tôi  phải  làm  sao?  Tôi  ngày  ngày  phải  làm,  ngày  ngày  tu  phước, 

730  Tập 341 



còn các bạn thì hưởng phước. Tôi có một tập sách nhỏ – hình như tôi viết lúc hai mươi 

hai, hai mươi ba tuổi – “Triết Lý Lãi Trắc”. Quí vị xem tập sách nhỏ này, sẽ biết lúc tôi 

còn nhỏ tôi đã có tư tưởng này rồi. Tôi hi vọng người người đều giỏi hơn tôi, nếu như 

tôi là số một thế giới, người người đều không bằng tôi, thì thế giới này tiêu rồi. Mọi 

người đều tốt hơn tôi, tôi sẽ rất vui. Tôi có năng lực, tôi sẽ cố gắng toàn tâm toàn lực 

giúp đỡ người khác cầu học. Người hiếu học, tôi nhìn thấy rất là vui thích. Nghĩ hết 

cách  cũng  phải  giúp  đỡ họ.  Cho  nên Tăng  thượng  mạn  vừa  sanh khởi  –  mạn  này  là 

ngạo mạn – “vị kỷ quân Phật” . “Quân” ở đây là bình đẳng, ngang bằng với Phật. “Vị 

 đắc vị đắc”, chưa đạt được cho rằng bản thân đã đạt được. “Vị đắc vị đắc” chưa chứng 

đắc cho rằng bản thân đã chứng đắc. 

Dưới đây nêu ví dụ: “cố tiểu thừa kinh trung –Tứ thiền”. Tiểu thừa tu thiền định, họ tu 

đến Sơ thiền, họ ngộ nhận, họ cho rằng đã chứng Sơ quả. Tu đến Nhị thiền, họ cho 

rằng  chứng  Nhị  quả.  Tu  đến  Tứ  Thiền  thiên,  họ  cho  rằng  chứng  Tứ  quả.  Sai  rồi.  Tứ 

thiền không liên can gì đến Tứ quả. 

Trong kinh Đại Thừa, ma thọ ký cho Bồ Tát. Làm sao ma thọ ký cho Bồ Tát được? Bồ 

Tát này là cư sĩ thọ Bồ Tát giới. Người thọ giới Bồ Tát rất nhiều. Thượng sư thọ ký 

cho quí vị, quí vị là Phật gì đó trong tương lai, quí vị là Bồ Tát gì đó tái sanh. Đó là gì? 

Đó là ma thọ ký cho quí vị chứ không phải Phật. Bản thân họ chưa chứng quả, họ làm 

sao biết được quí vị chứng quả vị gì? Trong thời đại này việc này nhiều lắm. Bản thân 

ngang nhiên tuyên bố: tôi là Phật Bồ Tát gì gì đó tái sanh. Trong cửa Phật có quy định 

bất thành văn rằng: thân thế n bị lộ thì phải đi, đó là thật. Thân thế bị lộ rồi mà chưa đi, 

đó là giả. Đừng bị họ lừa. Giống như chúng ta thấy trong “Cao Tăng Truyện”, Bồ Tát 

Di Lặc - chuyện này trong truyện ký có. Bố Đại Hòa thượng  thời nhà Tống, cùng thời 

với Nhạc Phi. Người thời Nam Tống Cao Tông. Xuất hiện tại Phụng Hóa - Triết Giang , 

tại chùa Tuyết Đậu - Phụng Hóa, chính là đạo tràng của Bồ Tát  Di Lặc. Ngài là người 

thời đại đó. Người này chẳng biết từ đâu đến, ở tại chùa Tuyết Đậu rất lâu, cũng không 

biết  pháp danh  Ngài  là  gì.  Đều  không biết.  Mỗi  ngày  ngài  vác  một  bao  vải  lớn,  suốt 

ngày lang thang trên đường, chỉ làm có việc này. Mọi người cúng dường ngài, ngài bỏ 

vào  bao  vải,  cho  nên  người  ta  gọi  ngài  là  Hòa  thượng  Bố  Đại.  Cho  nên  Trung  Quốc 

nặn tượng Bồ Tát Di Lặc đều nặn tượng của Ngài. Điều này là Ngài tự tuyên bố với 

mọi người, lúc ngài vãng sanh nói cho mọi người biết. Ngài là hóa thân của Bồ Tát Di 

Lặc. Nói xong liền đi, đó mới là thật. Nói rồi không đi, đó là giả. Vì sao vậy? Ông lừa 

người ta.  Ông vẫn còn vì tiếng tăm lợi dưỡng mà lừa dối chúng sanh. Nói xong liền đi, 

Tập 341  731 



đó mới là thật. Vì thế Bồ Tát Di Lặc của Trung Quốc đều tạc tượng của Hòa thượng 

Bố  Đại.  Ba  người  làm  công  quả  ở  chùa  Quốc  Thanh  núi  Thiên  Thai,  Hòa  thượng 

Phong Can, đây đều là người xuất gia, Hòa thượng Phong Can là  Phật A Di Đà  tái lai. 

Hàn Sơn,Thập Đắc là hai vị Bồ Tát Văn Thù, Bồ Tát Phổ Hiền. Họ làm công quả, làm 

ở đâu? Trong nhà bếp. Một người nhóm lửa, đun củi. Một người gánh nước. Hai người 

này điên điên khùng khùng. Mọi người đều cho rằng hai người này bịnh thần kinh. Từ 

sang đến tối ăn nói bậy bạ, nói chuyện người ta nghe không hiểu. Buồn vui bất chợt, 

hai người làm công quả như vậy. Làm sao phát hiện họ? Người phát hiện là Phong Can. 

Một hôm Phong Can ra khỏi chùa Quốc Thanh, đi du phương bên ngoài. Gặp một vị cư 

sĩ học Phật họ Lã, đúng lúc mẹ ông ta bệnh, ông ta là người con hiểu thảo, tìm thầy 

khắp nơi, liền gặp Hòa thượng Phong Can. Hòa thượng Phong Can trị lành bệnh cho 

mẹ ông ta. Ông ta hỏi Hòa thượng Phong Can: Sư phụ, ngài trụ ở đâu? Ngài nói: tôi ở 

chùa Quốc Thanh. Ông ta nói chùa Quốc Thanh à, tốt quá con đang muốn đến đó. Đó 

là nơi ông ta quản lí. Đúng lúc nhà vua vừa phái ông ta đến làm thái thú ở địa phương 

đó.  Hình  như  chức  quan  là  thái  thú.  Chức  quan  này  giống  như  thị  trưởng ngày  nay. 

Khu  vực  nơi  Chùa  Quốc  Thanh  do  ông  ta  quản,  nằm  trong  vùng quản  lý  của  ông ta. 

Ông ta liền thỉnh giáo Hòa thượng. Chùa Quốc Thanh có cao tăng không? Có Thánh 

nhân không? Hòa thượng nói có, có hai người. Hai vị Bồ Tát Văn Thù và Phổ Hiền. 

ông ta hỏi ở đâu? Hòa thượng nói ở chùa Quốc Thanh, chính là Hàn Sơn, Thập Đắc. 

Ông đến chùa Quốc Thanh, thì tìm hai  người  này, hai  người  này là Bồ Tát  thị hiện. 

Phong Can nói cho Lã thái thú biết. Thái thú đến chùa Quốc Thanh đi hỏi thăm khắp 

nơi.  Hàn Sơn, Thập Đắc – mọi người cảm thấy rất kỳ lạ, ở chùa Quốc Thanh biết bao 

Đại Hòa thượng nổi tiếng, giảng kinh thuyết pháp, ông không tìm, sao lại đi tìm hai 

người thần kinh kia, hai người điên điên khùng khùng. Người này nói: có! Ông ta nói 

mặc kệ tôi, họ ở đâu? Dẫn tôi đi gặp xem. Rốt cuộc lúc vừa gặp, hai người này lại giả 

khùng còn nói nói cười cười. Thái thú nhìn thấy liền lạy xuống. Mọi người hỏi, ông nói: 

Hòa thượng Phong Can nói với tôi, hai người này là Văn Thù và Phổ Hiền hóa thân 

đến.  Mọi  người  mới  biết.  Sau  khi  biết  được,  hai  người  này  liền  cười,  vừa  cười  vừa 

mắng: ăn nói bậy bạ, rồi chạy mất. Lúc chạy lên núi, ngọn núi này nứt làm đôi, núi mở 

ra. Họ đi vào, núi liền khép lại, rồi không còn tìm thấy họ nữa. Vậy Phong Can đi đâu 

rồi? Sau đó cũng không còn bóng dáng đâu nữa, ông cũng mất tích. Đó là thật, thân thế 

vừa  lộ  quyết  không  trụ  thế  nữa.  Thân  thế  lộ  rồi  vẫn  còn  trụ  thế,  nhất  định  là  giả,  họ 

732  Tập 341 



không phải thật. Đây là một quy củ của nhà Phật. Chúng ta nên hiểu. Thật sự hiểu được 

qui củ này sẽ rồi thì quí vị không mắc lừa, sẽ không bị gạt gẫm. 

Đây là Bồ Tát gì đó tái sanh, kia là Phật gì đó hóa thân, toàn là giả. Ngày này tình hình 

này, ở Trung Quốc, ở nước ngoài đâu đâu cũng nghe nói đến. Tôi nghe được, chúng tôi 

cũng không nói gì. Là tốt hay xấu đều không cần để trong tâm. Pháp pháp là như thế, 

pháp pháp bình đẳng. Chúng ta dùng tâm bình thường đối xử là tốt rồi. Thấy lạ cũng 

không lạ, chăm chỉ niệm Phật, vậy là đúng rồi. Cho nên điểm này là thường thức Phật 

môn. Chúng ta hiểu rõ sẽ có ích cho bản thân. Tâm luôn định tĩnh. Họ là Phật Bồ Tát 

hóa  thân.    Tôi  chưa  chứng  đắc  địa  vị  của  Phật  Bồ  Tát,  địa  vị  này  đối  với  tôi  cũng 

không liên can gì. 

“Nhược tri vị thứ, tắc vô như thị chi thất.” Cho nên, bản thân chúng ta hiểu được thân 

phận địa vị của mình, sẽ không sai lầm nữa. Vì thế, đoạn này đặc biệt nói cho chúng ta 

bản thân phải hiểu được địa vị của mình, thì quí vị mới có thể thật sự nổ lực công phu. 

Ngày  nay  chúng  ta cầu  sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ,  Tây  Phương  Tịnh  Độ  có tam  bối 

cửu phẩm. Đó chính là vị thứ của Tịnh độ. Nhưng Tịnh Độ là một pháp môn đặc biệt. 

Pháp  môn  gì?  Là  pháp  môn  bình  đẳng.  Có  thứ  lớp  không?  Có!  Tuy  có,  nhưng  bình 

đẳng. Phàm phu vãng sanh đến thế giới  Tây Phương Cực Lạc ăn  cơm cùng bàn với 

Quán Thế Âm  Bồ Tát. Quán Thế Âm  Bồ Tát là Đẳng Giác, bình đẳng! Đây là điều 

trong mười phương thế giới không có. Cho nên, thế giới Cực Lạc là thế giới thực sự 

bình đẳng. Phật và chúng sanh bình đẳng. Chúng sanh Phật không hai, chúng sanh Phật 

nhất như. Quí vị xem đi đến đâu thân tướng và  tướng của Phật A Di Đà  bình đẳng. 

Phật A Di Đà  thân tướng vô lượng, tướng hảo vô lượng. Quí vị đến thế giới Cực Lạc 

cũng là thân tướng vô lượng, tướng hảo vô lượng, giống nhau. Phật A Di Đà vô lượng 

thọ, quí vị cũng vô lượng thọ. Phật A Di Đà  sung mãn trí huệ, quí vị cũng sung mãn trí 

huệ. Trí huệ, tướng hảo của quí vị từ đâu mà có?  Công đức 48 nguyện, năm kiếp tu 

hành của Phật A Di Đà gia trì cho quí vị. Sự việc là như vậy!  Quí vị xem ân đức của  

Phật A Di Đà to lớn biết bao. Phật A Di Đà  tốt với quí vị biết bao. Quí vị đi khắp hư 

không pháp giới, tìm không ra người thứ hai. Ngài tốt với quí vị như vậy, chân thật đến 

như vậy, nếu quí vị không tin tưởng, không chăm chỉ tu học, không đến được thế giới 

Cực lạc, thì quí vị chỉ có thể tự trách mình không có phước báo, không có trí huệ. Cho 

nên thật sự hiểu rõ rồi, học lão bà, cái gì cũng không hiểu, chỉ biết một câu  A Di Đà 

Phật. Nhất định vãng sanh, và sanh đến thế giới Cực lạc phẩm vị không thấp. Họ chắc 

chắn không vào hạ tam phẩm. Vì sao vậy? Hạ tam phẩm không thể đứng mà vãng sanh. 

Tập 341  733 



Mà  ngồi vãng sanh,  biết  trước  giờ  chết.  Đi  như vậy,  điềm  tốt này  đã  chứng minh  họ 

vãng  sanh  vào  cõi  phàm  thánh  đồng  cư  thượng  bối  –  thượng  thượng  phẩm,  thượng 

trung  phẩm,  thượng  hạ  phẩm.  Đó  là  gì?  Đó  là  chúng  ta  có  thể  làm  được.  Nếu  như 

chúng ta vãng sanh vào cõi phương tiện, thì phải đoạn hoặc, tức phải buông xả. Ít nhất 

phải bỏ được chấp trước. Tất cả pháp thế gian xuất thế gian đều không chấp trước. Quí 

vị sanh vào thế giới Cực lạc chắc chắn sẽ sanh vào cõi phương tiện. Và chắc chắn được 

sanh. Không nên chấp trước nữa. Phiền não nghiêm trọng nhất của phàm phu chính là 

muốn khống chế, muốn chiếm hữu. Vì sao vậy? Vì không biết nó là giả.  Không biết 

đó là một giấc mộng. Thật sự hiểu được thì những ý niệm chiếm hữu,  ý niệm khống 

chế sẽ bị quét sạch, vậy thì quí vị đã lên cao một bậc rồi, quí vị không còn là phàm phu 

nữa, mà là tiểu thánh. Tiểu thánh Tu Đà Hoàn, Tư Đà Hàm. Vì sao phải chấp trước? 

Tôi  có,  tôi  cúng  dường  người  khác,  không  cần  nữa.  Nắm  chặt  A  Di  Đà  Phật  không 

buông,  tôi  liền  thành  công.  Nếu  quí  vị  thật  sự  biết  được  đạo  lý  này,  hiểu  được  chân 

tướng sự thật này, vạn duyên buông xuống, nhất tâm chuyên niệm  A Di Đà  Phật, cầu 

sanh thế giới Cực lạc, thân cận Phật đà. Đời này quí vị đã viên mãn, không còn bị luân 

hồi nữa. Bà con quyến thuộc khó rời khó bỏ, nói với họ rằng: mọi người cầu sanh thế 

giới Cực lạc, mới có thể vĩnh viễn cùng nhau tụ hội. Không thể đến thế giới Cực lạc, 

vừa chết thì đường ai nấy đi, vĩnh viễn không gặp mặt, đó là sự thật, không giả dối tí 

nào. Nghiệp báo mỗi người không giống nhau, nơi đến của mỗi người cũng khác. Hiểu 

được chân tướng sự thật rồi mới biết rằng buông xả là chính xác. Toàn là giả hết. Thế 

gian này người và người đều là hư tình giả ý. Nói thẳng ra, thì toàn là tự tư tự lợi, toàn 

là  tạo  nghiệp  luân  hồi,  tâm  luân  hồi  tạo  nghiệp  luân  hồi,  ở  trong  luân  hồi  chịu  khổ. 

Người hiểu rõ thì phải buông xả sớm một tí. 

Thứ chín: An nhẫn 

 An tức bất động, nhẫn tức nhẫn nại. 

Chữ “an” này gọi là bình an. Văn tự Trung Quốc đầy trí huệ. Người Trung Quốc nói 

bình an, bình là bình đẳng. Bình là nhân, an là quả. An là nhân, lạc là quả. Như thế nào 

mới gọi là bình? Trên đầu có chữ hòa. Hòa là nhân, bình là quả. Bất hòa làm sao có 

bình? Không bình làm sao có an? Không an làm sao có lạc? Quí vị xem văn tự Trung 

Quốc kỳ diệu quá. Văn tự nước ngoài không có những thứ này. Trung Quốc có. Cho 

nên  văn tự Trung Quốc là ký tự trí huệ. Quí vị không biết chữ này, không biết đọc âm 

như thế nào, xem hình trạng của nó, quí vị liền hiểu nó nghĩa là gì. Ký hiệu trí huệ. 

Những thứ này của Trung Quốc, trên toàn thế giới bất cứ quốc gia dân tộc nào quí vị 

734  Tập 341 



cũng không tìm thấy được. Văn tự các quốc gia khác là phiên âm, chỉ có âm, không 

biết ý nghĩa của nó. Văn tự Trung Quốc, quí vị không biết phát âm của nó, nhưng vẫn 

hiểu ý nghĩa của nó, cái hay là hay ở chỗ này. Đó là trí huệ chân thật của lão tổ tông. 

Đặc biệt là văn ngôn, văn ngôn đúng là trí huệ chân thật của trí huệ. Vì sao vậy? Vì nó 

bất biến. Ngôn ngữ sẽ thay đổi, ngôn ngữ và văn tự nước ngoài nhất trí, ngôn ngữ thay 

đổi, văn tự liền thay đổi. Cho nên, cổ văn nước ngoài, chữ La tinh của Châu Âu hiện 

nay không ai biết nữa. Cổ văn Trung Quốc hiện nay chỉ cần học qua văn ngôn đều biết 

được, đều hiểu được nó nghĩa là gì. Đó là tổ tiên của Trung Quốc dùng công cụ này để 

lưu truyền cho hậu thế trí huệ của họ, kinh nghiệm của họ, phương pháp của họ. Công 

cụ này thật vĩ đại! 

Văn ngôn đời đời kiếp kiếp vĩnh hằng bất biến. Văn ngôn khó hay không? Không khó. 

Chỉ cần quí vị chăm chỉ học, một năm là thông rồi. Cho nên chúng ta thấy Dân quốc sơ 

niên,  học  sinh  tiểu  học  làm  văn  –  tôi  có  sưu  tầm  văn  mẫu  thời  đó  khoảng  mười  một 

mười hai quyển, những năm gần đây dọn nhà đi khắp, dọn đi xa quá, số lần nhiều quá, 

nên làm mất hết, còn có hai quyển. Do các em nhỏ 10 tuổi thời đó viết, các em thông 

minh  tám  chín  tuổi,  mười  một,  mười  hai  tuổi  viết.  Ngày  nay  sinh  viên  Viện  văn  học 

đọc không hiểu, không cần nói là viết không được. Họ đọc còn đọc không được, đều 

xem không hiểu. Quí vị nói xem có gì là khó! Họ vì sao không hiểu? Vì họ không học. 

Chúng tôi học Phật tại Đài Trung, thầy Lý nói với chúng tôi kinh Phật viết bằng văn 

ngôn, kiểu văn ngôn dễ nhất. Trong văn học Trung Quốc gọi là Biền văn, gọi là Biền 

thể, cũng chính là văn bạch thoại thời đó. Kinh Phật chính là văn bạch thoại thời Hán 

Đường, dễ hơn văn ngôn, nó cũng là văn ngôn. Vì thế muốn đọc kinh Phật nhất định 

phải  học  văn  ngôn.  Làm  sao  học  văn  ngôn?  Thầy  giáo  nói  với  chúng  tôi:  bạn  có  thể 

đọc thuộc, nghĩa là có thể học thuộc lòng 50 bài cổ văn, thì quí vị sẽ có khả năng đọc 

văn ngôn. Nếu như quí vị có thể đọc thuộc 100 bài cổ văn, thì quí vị có thể viết văn 

ngôn. Vậy mỗi tuần chúng ta học một bài, thuộc một bài, một năm 50 tuần, quí vị dùng 

thời gian một năm, văn ngôn là thông rồi, không còn trở ngại nữa. Chìa khóa của văn 

ngôn  đã  nắm  được  rồi.  Trên  văn  tự  thì  Tứ  Khố  Toàn  Thư,  hay  Đại  Tạng  Kinh  đều 

không còn trở ngại nữa - chỉ cần thời gian một năm. Thời gian hai năm thì gốc rễ càng 

thêm sâu, không những có thể đọc mà còn có thể viết rồi. Cho nên, chỉ cần dùng công 

phu hai năm là được. Nếu quí vị không tin, quí vị đến Luân Đôn xem xem, xem khoa 

Hán học của đại học Cambridge, đại học London, đại học Oxford, học sinh của họ đều 

là  người  nước  ngoài,  văn  ngôn  chúng  ta  nói  hôm  nay  họ  đều  có  thể  đọc,  chúng  ta 

Tập 341  735 



không bằng họ. Tiếng Trung Quốc học nói rất chuẩn, chuẩn giọng Bắc Kinh. Chúng ta 

nói chuyện với những học sinh này, những giáo sư này, giáo sư khoa Hán ngữ, không 

cần phiên dịch, chúng ta không có trở ngại gì cả. Chúng ta thấy họ cầm những điển tịch 

này của Trung Quốc , cầm kinh Phật, kinh điển Nho gia, kinh điển Đạo gia để viết luận 

văn tiến sĩ, quí vị không thể không khâm phục họ. Họ hạ công phu trên văn tự Trung 

Quốc, cho nên công phu hai năm, văn ngôn của họ đều thông hết. Ở bên cạnh họ chúng 

ta tự than mình không bằng họ. Vì sao người ngoại quốc hai năm có thể học văn ngôn 

Trung Quốc tốt đến thế. Chúng ta lại không được? Chuyện này chúng ta phải cẩn thận 

suy nghĩ. Sai ở đâu, phải học tập người ta. Cho nên tương lai ở đại học Trung Quốc 

dạy hán học, dạy trung văn đều mời thầy giáo nước ngoài. Vậy thì buồn cười quá. Rất 

có thể! Viện văn học đại học Trung Quốc phải mời thầy giáo ở nước ngoài. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 







------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 342 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 24.03.2011 



Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải,  trang 391, hàng thứ nhất , hai đoạn cuối cùng của “Thập thừa 

 lý quán ”.Thứ chín: An nhẫn. Thứ mười: Ly pháp ái. 

Chín, An nhẫn. “An tức bất động, nhẫn tức nhẫn nại.  Vị tu quán chi nhân, sơ quán bất 

 tư nghì  cảnh, chí  đệ bát  tri  vị thứ, hoặc nhập ngũ phẩm, chướng chuyển tuệ khai. ” 

Đoạn sau chúng ta có chú giải nhỏ. Ngũ phẩm là năm phẩm vị mà Tông Thiên Thai 

giảng. Năm phẩm vị là đới nghiệp vãng sanh, sanh cõi phàm thánh đồng cư. Năm đó, 

năm Đường triều sơ niên, lúc Trí Giả Đại Sư viên tịch, ngài tu “Kinh Quán Vô Lượng 

Thọ Phật”, dùng 16 quán, tu pháp môn này, vãng sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc. 

736  Tập 342 



Các  đệ  tử  hỏi  phẩm  vị  của  Ngài,  Ngài  nói  “Ngài  ngũ phẩm  vị  vãng  sanh”.  Ngài  rất 

khiêm  tốn,  ý  là  nói,  chúng  ta  có  thể  Ngũ  phẩm  vị  vãng  sanh,  như  vậy  là  tốt  lắm  rồi. 

Cũng có nhiều người nói, Trí Giả Đại Sư là hóa thân của Phật Thích Ca Mâu Ni. Thiện 

Đạo Đại sư là hóa thân của Phật A Di Đà. Truyền thuyết này Nhật Bản, Hàn Quốc đều 

tin. Tôi đến Nhật Bản hỏi người xuất gia Nhật Bản, họ đều nói từ xưa tương truyền, đó 

là thật, không phải giả. 

Phật Bồ Tát đến thế gian thị hiện cho chúng ta nhiều cách. Làm gương cho chúng ta, 

căn tánh khác nhau, thời đại khác nhau, phong tục khác nhau, cho nên Phật không nói 

một pháp cố định. Phật Bồ Tát chứng được pháp tự tại viên dung, khế cơ, khế lý, điều 

này rất quan trọng. Nếu chúng ta không hiểu được đạo lý này, thì biết Phật Pháp cũng 

sẽ hại người. Đức Phật nói vậy, đúng vậy. Phật nói pháp cho ai? Nói khi nào? Nói cho 

loại người nào? Phật nếu như sống đến ngày nay, Phật sẽ nói như thế nào? Điều này 

phải hiểu, nếu như không hiểu, quí vị dùng Phật Pháp cũng sẽ làm sai lầm nhiều chúng 

sanh. Cho nên Phật Pháp nhất định phải mở trí huệ. Mở trí huệ thì phiền não nhất định 

phải  nhẹ  bớt.  Chúng  ta  không  đoạn  được  phiền  não,  muốn  phiền  não nhẹ  có  thể  làm 

được. Không có gì nghiêm trọng lắm, tham tâm vừa khởi, niệm thứ hai không nên nữa, 

liền thu lại. Sân hận nóng nảy không tốt, tức giận vừa nổi lên liền nghĩ, những thứ này 

tổn  hại  nghiêm  trọng  đến  thân  thể,  là  nhân  của  địa  ngục,  liền  bỏ  qua.  Tha  thứ  cho 

người khác cũng không tổn hại đến mình. Cho nên phiền não vừa hiện hành, lập tức 

bản thân liền giác tri, hiểu ra được. Liền có thể đem những phương pháp Phật giảng ở 

trong kinh ra dùng, như vậy là giỏi lắm rồi. 

“Bất động” này quan trọng nhất là tâm bất động. Nói dễ hiểu hơn một tí, rõ ràng hơn 

một  tí,  chính  là  tâm  trạng  bất  động.  Trong  thuận  cảnh,  thiện  duyên  không  động  tâm 

tham, bản thân có thể khống chế được. Trong nghịch cảnh, ác duyên, hoàn cảnh thật 

không tốt cũng không sanh tức giận. Nói cách khác, bất luận lúc nào, bất cứ cảnh giới 

nào, đều giữ cho tâm tình bản thân bình hòa. Đó gọi là an, chính là an nhẫn. Chúng ta 

học bộ kinh này, trên đề kinh ghi là Thanh tịnh bình đẳng giác, đó chính là mục tiêu tu 

hành,  tông  chỉ  tu  học  của  chúng  ta.  Nếu  như  tâm  không  bình  tĩnh,  chúng  ta  sai  rồi, 

không bình đẳng thì sai rồi. Thường thường nghĩ đến sự thanh tịnh bình đẳng của tâm. 

Tương ưng với thanh tịnh bình đẳng chính là tương ưng với đạo. 

“Ngũ phẩm chân tu, bất năng trúng đoạn”. Đây là điều mọi người đều có thể làm được. 

Thứ  nhất  là  “tùy  hỷ”.  cũng  chính  là  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  không  nên  chấp 

trước thành kiến của bản thân. Có thể tùy thuận người khác, tốt nhất là buông bỏ thành 

Tập 342  737 



kiến của bản thân. Nhưng tùy thuận cũng phải có trí huệ. Nó là việc thiện, việc tốt thì 

tùy thuận, nó là việc ác, không phải việc tốt, chúng ta có thể không tùy thuận. Nếu như 

họ kiên trì, thì chúng ta bỏ đi. Không tham gia là tốt rồi, cũng không cần phải phê bình 

họ.  Trong  Luận  ngữ  của  cổ  Thánh  tiên  Hiền  Trung  Quốc  nói  rất  hay:  “thành  sự  bất 

thuyết”, bất luận là việc tốt hay việc xấu, đặc biệt là việc xấu, họ đã làm thành công rồi, 

không nên nói nữa. “Toại sự bất gián”, sự việc tuy chưa làm thành công, chắc chắn họ 

sẽ làm cho đến thành công, bạn không cần phải khuyến cáo. “Không trách lỗi xưa” đã 

là quá khứ rồi, không nên để trong lòng nữa, không cần phải truy cứu. 

Quí vị nghĩ xem, khoan hồng độ lượng, khoan dung người khác, không gieo oán thù 

với bất cứ ai, dùng đức hạnh để cảm hóa người, đó là Phật Bồ Tát. Nhất định không 

dùng thế lực, tiền tài, thông minh trí huệ của mình, đều không thể dùng, mà dùng đạo 

đức, dùng khiêm nhường, dùng chân thành, để cảm hóa người khác. Hiểu được tùy hỉ 

là tốt! 

Thứ hai “độc tụng”. Đọc tụng không phải quảng học đa văn, mà là gì? Là “nhất môn 

thâm nhập, trường thời huân tu”. Người tu Tịnh độ, chúng ta đọc tụng chỉ giới hạn ở 

Tịnh độ Ngũ kinh nhất luận. Chỉ hạn chế ở một loại, không cần nhiều. Nếu công việc 

bận rộn, phải ứng phó nhiều việc, thì buổi sáng chúng ta dậy sớm hơn một tí, tụng một 

bộ Kinh Vô Lượng Thọ, buổi tối có thể công việc nhiều, lúc tụng kinh tối, tụng một bộ 

kinh  A Di Đà ,  kinh A Di Đà ngắn, như vậy cũng được. Nếu như đã về hưu, quí vị 

không bận rộn nữa, thì thời gian đọc tụng càng nhiều càng tốt. Sáng sớm tụng hai bộ 

Kinh Vô Lượng Thọ, buổi tối tụng một bộ, như vậy là tốt. Đọc kinh nhiều là gì? Đó là 

làm quen với thế giới Cực Lạc, điều này rất quan trọng. Làm quen với thế giới Cực Lạc 

rồi,  sẽ  có  cảm  tình  với  thế  giới  Cực  Lạc,  liền  muốn  đến  đó.  Vì  sao  có  một  số  người 

nhắc đến thế giới Cực Lạc, vẫn không có ý niệm vãng sanh? Vì họ không biết thế giới 

Cực  lạc.  Nếu  họ  thật  sự  biết  sẽ  không  có  tình  trạng  như  vậy,  chỉ  vì  quá  lạ  lẫm.  Quá 

quen thuộc với thế giới này, nhưng thế giới Cực lạc thì xa lạ quá. Cho nên họ có tình 

chấp đối với nơi này, nhưng thế giới Cực lạc lại không. Nay chúng ta nghe lời người 

xưa, chư vị cổ đức dạy chúng ta một phương pháp: chuyển nơi quen thuộc thành xa lạ, 

chuyển nơi xạ lạ thành quen thuộc. Đây là một phương pháp tốt. Chuyển nơi lạ thành 

quen, đó chính là phải đọc tụng Kinh Vô Lượng Thọ thật nhiều. Mỗi ngày đương nhiên 

có  thể  tụng  mười  biến  là  tốt  nhất.  Sau  khi  đọc  thuộc,  mỗi  bộ  tụng  khoảng  50  phút. 

Tụng mười bộ kinh khoảng 8 tiếng đồng hồ. Cho nên đây không phải là điều không thể 

làm được. Ngoài tụng kinh thì niệm Phật. Niệm danh hiệu Phật càng nhiều càng tốt. 

738  Tập 342 



Mỗi ngày nếu thật tu Tịnh độ, mỗi ngày ít nhất phải niệm mười tiếng đồng hồ, mới có 

thể  chuyển  nơi  lạ  thành  nơi  quen,  chuyển  nơi  quen  thành  lạ.  Đối  với  thế  giới  Ta  bà 

chúng ta đang sống càng ngày càng xa lạ, như thế là tốt. Thế giới Cực Lạc càng ngày 

càng quen thuộc. Chính là dùng phương pháp đọc tụng này. 

“Thuyết pháp”, thuyết pháp này, lúc gặp người nói chuyện thì ba câu không rời bổn 

hạnh, đó là khuyên người tu Tịnh Độ, khuyên người niệm Phật, bất luận lúc nào, bất 

luận ở đâu, một người, hai người, nhiều người đều được, chứ không phải là đăng đàn 

giảng kinh thuyết pháp, không phải là ý này. Niệm niệm đều mong giúp đỡ người khác 

nhận biết Tịnh độ, nhận biết thế giới Cực lạc, cầu sanh Tịnh độ, phải có được tâm như 

vậy. 

“Kiêm hạnh lục độ” là tùy thời tùy nơi hễ gặp là làm,  “chánh hạnh lục độ” là đem lục 

độ vào trong thời khóa. Đây là thời khóa bắt buộc. Năm xưa, khoảng hơn 20 năm về 

trước, tôi sống ở Mỹ, gặp lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, lão cư sĩ nói với tôi, Hạ Liên Lão, 

là  người  hội  tập  bộ  kinh  này,  là  thầy  của  ông,  năm  đó,  năm  Dân  quốc  sơ  niên,  đề 

xướng  Tịnh  Tông  học  hội,  chỉ  là  đề  xướng  tên  để  gọi,  nhưng  chưa  thành  lập.  Hoàn 

cảnh khi đó của Trung Quốc muốn thành lập Tịnh Tông học hội sẽ gặp khó khăn. Ông 

liền khuyên tôi thành lập tại hải ngoại. Tôi nghe xong rất hoan hỷ, cho nên Tịnh Tông 

học hội đầu tiên của chúng ta thành lập tại Ôn Ca Hoa (Vancouver) Tịnh Tông học hội  

Canada. Thời đó một số Hoa kiều Đài Loan mời tôi đi giảng kinh rồi thành lập học hội 

đầu tiên ở đó. Sau đó, từ Canada trở về Mỹ, trú tại Cựu Kim Sơn (San Francisco), tại 

Cựu Kim Sơn có một thị trấn nhỏ, thị trấn Khố Bá Đề Nặc, thị trấn này cũng rất nổi 

tiếng, thông thường người ta gọi nó là Tịch Cốc (thung lũng Silicon). Tôi sống ở nơi 

đó, cũng mua một căn nhà. Cho nên tại địa phương đó thành lập Mỹ quốc Tịnh Tông 

học hội. Hội trưởng là Dương Nhất Hoa, hiện nay học hội này vẫn còn. ở Los Angeles 

cũng  thành  lập,  mỗi  năm  đều  đi  vòng  quanh  nước  Mỹ  giảng  kinh.  Cho  nên  Mỹ, 

Canada, thời gian tôi sống ở Mỹ có khoảng hơn 30 hội, thật hiếm có. Thành lập Tịnh 

Tông học hội rồi, tôi viết duyên khởi, nêu ra 5 môn thời khóa Tịnh Tông chúng ta tu 

học. Đây là thời khóa bắt buộc, gần giống với ý nghĩa của ngũ phẩm này. 

Môn  thứ  nhất:  Tịnh  Nghiệp  tam  phước,  của  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  Kinh.  Đây  là 

nguyên tắc chỉ đạo cao nhất của Thế Tôn đối với người tu học Tịnh Tông. Nội  dung 

của nó không chỉ là Tịnh Tông, có thể nói là các tông các phái tám vạn bốn ngàn pháp 

môn,  đều  không thể  rời  nguyên  tắc  này.  Rời  nguyên  tắc  này  tức  không  phải  là  Phật 

Pháp. Ba điều mười một câu. 

Tập 342  739 



Điều thứ nhất: hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện 

nghiệp. Đây là điều thứ nhất. 

Điều thứ hai: thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm uy nghi. 

Điều thứ ba: Phát bồ đề tâm, thâm tín nhân quả, độc tụng đại thừa, khuyến tấn hành 

giả. 

Phía sau đó Phật nói rất rõ ràng. Tam phước này là chánh nhân tịnh nghiệp của Tam 

thế chư Phật. Quí vị xem câu nói này nặng biết bao. Tam thế là quá khứ, hiện tại, vị lai, 

đây là gốc để người tu hành thành Bồ Tát, thành Phật - là chánh nhân. Vậy nếu quí vị 

không theo Tam phước này, thì sẽ không thành tựu. Điều đầu tiên là “hiếu dưỡng cha 

mẹ”, bất hiếu thì người này vô dụng rồi. Trong Đạo giáo giảng bất hiếu phụ mẫu đều 

đọa tam đồ, quả báo là súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục, ở trong tam đồ. Làm sao chỉ có 

một chữ hiếu mà hiện nay lại không ai biết. Bản thân tạo tội bất hiếu, tương lai đọa tam 

đồ. Lại còn mơ mơ hồ hồ không biết đọa vào đâu. Oan uổng, vì không ai dạy. Cho nên 

mười mấy năm lại đây, chúng tôi đặc biệt đề xuất Đệ tử quy. Hiếu thân tôn sư phải học 

Đệ tử quy, làm được Đệ tử quy, hiếu thân tôn sư làm được rồi, từ tâm bất sát. Chúng ta 

học Thái Thượng Cảm Ứng Thiên, giáo dục nhân quả, đúng là giết người đền mạng, 

thiếu nợ phải trả nợ, hiểu được đạo lý này, hiểu được nhân quả, thì khởi tâm động niệm 

đều không dám làm việc phi pháp. Câu cuối cùng là tu thập thiện nghiệp. Cho nên đây 

chính là ba cái gốc của Nho Thích Đạo. Chúng ta từ lời giáo huấn của điều thứ nhất 

trong Tịnh Nghiệp tam phước mà chọn ra. Vì thế điều tu học đầu tiên chính là căn bản 

của căn bản là Đệ tử quy. Thứ hai là Cảm Ứng Thiên, thứ ba là Thập thiện nghiệp đạo. 

Ngày nay vì sao chúng ta học Phật. Thập thiện nghiệp đạo cũng không làm được?  Vì 

họ  không  có  Đệ  tử  quy,  không  có  Cảm  Ứng  Thiên,  Thập  thiện  nghiệp  sẽ  không  làm 

được.  Ngày  xưa,  không  nói  xa  xôi,  một  hai  trăm  năm  trước,  tại  mảnh  đất  rộng  lớn 

Trung  Quốc,  đời  này  qua  đời khác,  người  tu học Phật Pháp  đều  có  gốc  rễ  tốt,  ba  cái 

gốc đều có. Giáo dục luân lý, giáo dục nhân quả, giáo dục gia đình đều bồi dưỡng họ 

rất tốt, từ nhỏ đã dạy dỗ đàng hoàng. Lúc học Phật họ chỉ học thêm Thập thiện nghiệp 

đạo, là điều nhẹ nhàng thôi. Nêu ra Ngũ giới thập thiện có ai không làm được! Ngày 

nay không được, hiện nay tại gia học Phật, Thập Thiện nghiệp đạo không làm được. 

Xuất  gia  học  Phật  Sa  di  luật  nghi  làm  không  được.  Cho  nên  toàn  là  giả,  không  phải 

thật.  Nếu  thật  sự  học  Phật,  thật  sự  có  thể  làm  được.  Phật  Giáo  được  cứu  rồi,  xã  hội 

được cứu rồi, địa cầu được cứu rồi. Quí vị nghĩ xem sự ảnh hưởng này lớn biết bao. 

Tịnh  Nghiệp  tam  phước,  phước  thứ  nhất  không  làm  được,  điều  thứ  hai  cũng  chẳng 

740  Tập 342 



khác gì. Điều thứ nhất không phải của người xuất gia, điều thứ nhất là pháp thế gian. 

Hiếu thân tôn sư, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp, đây là pháp thế gian. Phật Pháp 

kiến lập trên cơ sở pháp thế gian. Pháp thế gian, làm người mà cũng làm không tốt rồi, 

thì làm sao có thể làm Phật? Làm gì có đạo lý đó? Có thể làm được pháp thế gian, thì 

đức Phật mới gọi quí vị là Thiện nam tử, thiện nữ nhân. Quí vị mới  có tư cách học 

Phật. Nếu không đầy đủ điều kiện này, thì quí vị không có phần trong Phật Pháp. Quí 

vị học thế nào cũng không học tốt, không có gốc. Những điều quí vị học được đó là 

Phật học thường thức, ngày nay chúng ta giảng là tri thức. Người thông minh trí huệ 

học  một  ít  tri  thức  Phật  Giáo  trong  kinh  điển  Phật  Giáo.  Tam  học  Giới  Định  Tuệ  họ 

hoàn toàn không có, cho nên họ không phải là người học Phật. Dùng ngôn ngữ ngày 

nay, thì họ là học giả của Phật giáo. Xem Phật Giáo như một môn học thuật thế gian để 

nghiên cứu. Lợi ích chân thật trong Phật Pháp họ hoàn toàn không đạt được. Họ không 

thể hiểu, họ cũng không thể khế nhập. Điều thứ nhất ở trước tu tốt rồi, có cái gốc này 

rồi, mới có thể tiếp nhận Tam Quy Ngũ Giới, Bồ Tát giới. Người xuất gia thì giới Tỳ 

kheo, giới Sa di, mới có thể thực sự học tốt. Ngày nay gốc rễ hư  rồi, không còn gốc 

nữa, chúng ta hiểu rõ, không học bù vào, không công phu tu tập, thì cũng hết cách rồi. 

Niệm Phật vãng sanh tất nhiên phải nhờ vào thiện căn trong đời quá khứ. Vì sao vậy? 

Vì đời này thiện căn của chúng ta ít ỏi quá, nhất định phải nhờ thiện căn phước đức của 

những kiếp trước. Trong đời này, gặp duyên thành thục, như vậy mới được vãng sanh. 

Đó  chính  là  trong  thời  đại  này,  người  niệm  Phật  rất  nhiều,  người  vãng  sanh  rất  ít. 

Nguyên nhân ở đây vậy, không thể không biết. Ở trước hai điều, ở sau điều thứ ba là 

gốc rễ của Đại thừa – “phát Bồ đề tâm, thâm tín nhân quả”. Nhân quả này không phải 

là nhân quả bình thường, thiện có thiện quả, ác có ác báo, đó là nhân quả bình thường. 

Người người đều biết. Vậy nhân quả trong Bồ Tát là gì? Thực sự nói điều này là xuất 

phát  từ  Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  là  kinh  luận  của  Tịnh  Tông.  “Niệm  Phật  là 

nhân, thành Phật là quả”. Điều này rất nhiều Phật tử không biết. Nếu Phật tử biết, họ 

lập  tức  trở  về  với  pháp  môn  Tịnh  độ.  Họ  một  đời  liền  thành  tựu,  vậy  thì  nhanh  quá. 

Không  cần  đi  lòng  vòng  nữa.  Bất  luận  tu  học  pháp  môn  nào,  tông  phái  nào,  chỉ  cần 

đem công đức hồi hướng Tịnh Độ, chẳng có ai không thể vãng sanh. Điều này chúng ta 

sẽ nói đến trong đoạn sau của kinh này. Pháp môn Tịnh Tông lớn lắm, lớn lắm.  Bao 

gồm tất cả, không phải người tu Tịnh Tông, chỉ cần là người tu học Đại Thừa bởi vì nó 

là pháp Đại Thừa. Chỉ cần tu học Đại Thừa, bất luận pháp môn nào hồi hướng đều có 

Tập 342  741 



thể được Phật A Di Đà gia trì, lâm chung Phật A Di Đà đến tiếp dẫn. Đây là khoa mục 

đầu tiên trong Tịnh nghiệp tam phước, nhất định phải học. 

Thứ hai là “Lục hòa kính”. Bất luận là đoàn thể cư sĩ, đoàn thể người xuất gia, một đạo 

tràng  nhỏ  luôn  có  một  số  người,  chúng  ta  nhất  định  phải  đối  xử  hòa  hợp.  Một  tăng 

đoàn hòa kính thực sự xuất hiện, trong kinh Phật nói hay lắm: chư Phật hộ niệm, long 

thiên thiện thần bảo hộ. Đạo tràng chúng ta ở đây đã 10 năm rồi, nhìn bề ngoài rất tốt, 

trên thực tế thì sao?  Đạo tràng chúng ta chưa thực hành được sáu hòa kính. Mỗi người 

đều có cách nghĩ của riêng mình, cách làm riêng của mình, không hợp tác. Đạo tràng 

này tứ chúng đồng học, nếu như có thể thực tu sáu hòa kính, đạo tràng này sẽ rất thù 

thắng, rất như pháp. Tu sáu hòa kính, nhất định phải quên mình vì người. Nếu mỗi mỗi 

đều tự tư tự lợi, xem  mình là số một,  người khác là thứ hai  thứ ba, sáu hòa kính  sẽ 

không bao giờ làm được. Tôi mỗi ngày đều giảng kinh, giảng nhiều năm như vậy. Đĩa 

q, băng ghi hình đều ghi tại chỗ này, nghe không hiểu. Vì sao nghe không hiểu? Vì họ 

không buông xả. Cho nên tôi học Phật, kinh nghiệm của tôi, tôi cũng thường nói cho 

mọi người nghe, có thể để mọi người tham khảo. Tôi gặp người xuất gia lần đầu, lần 

đầu tiên gặp Đại Sư Chương Gia, tôi thỉnh giáo Đại Sư Chương Gia: tôi nói tôi biết 

Phật  giáo  thù  thắng,  Phật  giáo  có  phương  pháp  nào  cho  tôi  nhanh  chóng  có  thể  khế 

nhập? Ngài dạy tôi sáu chữ: “nhìn được thấu, buông xuống được”, thì sẽ khế nhập. Tôi 

thưa hỏi Ngài, phải bắt tay từ đâu? Ngài bảo tôi: Bố thí, ba loại bố thí – tài thí, pháp 

thí, vô úy thí. Quả báo quí vị có được là của cải dùng không thiếu, thông minh trí huệ, 

mạnh khỏe sống lâu. Đó là tôi tiếp xúc với người xuất gia ngày đầu tiên, ngài truyền 

cho tôi, tôi thật làm. Học được gì? Học buông bỏ thành kiến của bản thân. Con người 

tôi  từ  nhỏ  đã  có  thành  kiến  sâu  nặng.  Quan  niệm  chủ  quan  rất  mạnh.  Thông  thường 

người ta biện luận với tôi, ít khi họ thắng được tôi. Tôi học Phật dần dần mới sửa đổi 

được cái tật này. Có thể nghe người khác, không còn kiếm chuyện với người, không 

tranh luận với người khác. Mới hiểu được hành vi trước đây là sai trái; trong ngôn ngữ, 

trong  thái  độ,    đắc  tội  với  rất  nhiều  người,  bản  thân  không  biết.  Nếu  học  Phật  mà 

những tật này không sửa, thì pháp duyên của quí vị đã bị đoạn tuyệt, chướng ngại thiện 

pháp của quí vị, chướng ngại trí huệ của quí vị, chướng ngại thành tựu tu học của quí 

vị. Nói cách khác, những tật này không sửa được, kết quả đời này quí vị vẫn làm lục 

đạo  phàm  phu,  không  thể  ra  khỏi  lục  đạo  luân  hồi.  Đây  là  một  việc  bi  thảm  biết 

nhường  nào.  Vì  sao  nghe  kinh  nghe  không  hiểu?  Vì  tâm  thành  kính  không  có.  Ấn 

Quang  Đại  sư  nói  như  vậy,  tôi  cũng  thường  nhắc  nhở  mọi  người,  nhưng  mọi  người 

742  Tập 342 



không  giác  ngộ,  không  tự  nhắc  nhở.  Ấn  Quang  Đại  sư  thường  nói,  một  phần  thành 

kính được một phần lợi ích; mười phần thành kính, được mười phần lợi ích. Ngày nay 

chúng ta tâm thành kính đối với kinh giáo không sinh khởi được, vậy tâm thành kính 

đối với cái gì mới khởi được? đó là danh lợi. Trong tâm chỉ có danh lợi, danh văn lợi 

dưỡng. Đối với kinh giáo không thành kính. Đối với đạo đức không thành kính, đối với 

luân lý không  thành kính, đối với tất cả không thành kính. Chỉ đối với danh văn lợi 

dưỡng, vậy thì tiêu rồi. Danh văn lợi dưỡng không buông xuống được, học Phật cũng 

đọa vào ba đường ác, đọa địa ngục. Điều này không thể không biết. 

Bản thân buổi tối trước khi ngủ cẩn thận nghĩ xem, đời này tôi đi là đi trên con đường 

nào?  Phật  nói  10  pháp  giới,  tôi  đi  là  Phật  Pháp giới,  là  Bồ  Tát  giới,  nhân  thiên  pháp 

giới, hay là địa ngục, ngạ quỷ pháp giới? 

Kinh điển không quen thuộc, thứ vị chúng ta học ở trước không rõ ràng, bản thân thật 

sự không biết mình đang học gì, tự cho rằng học Phật, kỳ thực toàn là sai trái. Thực sự 

tôi học Phật với Đại Sư Chương Gia ba năm, không uổng phí, nếu tôi không theo Ngài 

ba năm, vấn đề sẽ nhiều lắm. Nền tảng Phật học của tôi, đều do Ngài khai mở. Ngài 

bảo tôi học theo đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Dạy tôi không thể xa rời kinh giáo. Gặp 

Thầy Lý, thầy Lý thêm bước nữa, trong kinh giáo nhất định phải “nhất môn thâm nhập, 

trường thời huân tu”. Không thể học quá nhiều, không thể học quá hỗn tạp, học quá 

nhiều quá tạp, tâm an nhẫn không còn. Cho nên người tu hành đầu tiên phải tâm thanh 

tịnh. Bất luận ở trong hoàn cảnh nào, cũng không bị ngoại cảnh ảnh hưởng, không bị 

bên ngoài mê hoặc, đó gọi là an nhẫn. Không ngăn được mê hoặc, sẽ bị cảnh giới bên 

ngoài ảnh hưởng,  sẽ không thành công. 

Trong 5 khoa mục chúng ta tu học, đầu tiên là Tịnh nghiệp tam phước. Thứ hai là Sáu 

hòa kính. Chúng ta ở trong đoàn thể đối xử tốt với mọi người, hi vọng đoàn thể này là 

tăng đoàn hòa hợp, thanh tịnh, không phá hoại tăng đoàn, chúng ta nếu không hợp tác, 

chúng ta ở trong tăng đoàn phá hòa hợp Tăng. Tội phá hòa hợp Tăng _ quí vị tra xem 

trong  giới  luật_  A  Tỳ  Địa  Ngục.  Đây  là  điều  thứ  nhất  trong  tội  ngũ  nghịch.  Tội  ngũ 

nghịch có năm loại: giết cha, giết mẹ, giết A La Hán, làm thân Phật chảy máu, phá hòa 

hợp Tăng. Tôi ở trong Tăng đoàn này, không tu sáu hòa kính, chính là phá hoại Tăng 

đoàn. Hòa hợp không có gì khác, đó là luôn luôn nhẫn nhường, tu nhẫn nhục Ba la mật. 

Luôn luôn tôn trọng người khác, bản thân học khiêm cung, thật hữu dụng. 

Trong Ảnh Trần Hồi Ức Lục kể cho chúng ta một câu chuyện nhỏ, Pháp sư Tu Vô, tại 

chùa Cực Lạc ở Cáp Nhĩ Tân Hắc Long Giang, lúc chùa Cực Lạc vừa mới thành lập, 

Tập 342  743 



chùa  Cực  Lạc  do  Pháp  Sư  Đàm  Hư  xây  dựng.  Pháp  Sư  Đàm  Hư  rất  hiếm  có,  những 

chùa lớn ở vùng Đông Bắc này toàn là do Ngài xây dựng. Vùng Đông Bắc này rất có 

duyên, chùa xây xong rồi, ngài là phương trượng, ngài thỉnh thầy của Ngài là lão hòa 

thượng Đế Nhàn, truyền một Đàn giới, tổ chức Đại pháp hội truyền giới, truyền giới 

cần rất nhiều người làm công quả, lúc đó Sư Tu Vô đến ghi danh, tham gia làm công 

quả cho giới đàn, chức vụ của thầy, chức vụ phân công là chăm sóc người bệnh. Trong 

thời gian thọ giới, những bệnh nhỏ như trúng gió, cảm cúm, thầy chuyên lo chăm sóc 

những người này. Đến được vài ngày, thầy xin nghỉ. Lão hòa thượng có tu  nên tùy hỉ, 

nhưng sư quản chúng là Pháp Sư Định Tây, thì không có tu như Lão Hòa Thượng, nên 

trách  mắng  rằng:  thầy  xem,  thầy  phát  tâm,  người  xuất  gia  sao  lại  không  có  tâm  kiên 

định, đến vài ngày rồi đi, mắng cho thầy ấy một trận. Thầy ấy bèn nói, nói cho hai vị 

pháp sư biết, con không phải đi nơi khác, mà con vãng sanh đến thế giới Cực lạc đây. 

Hai vị lão hòa thượng vừa nghe, người này thật không dễ, hiếm lắm. Biết trước giờ đi, 

thật sao? Lúc nào? Không quá 10 ngày. Nhờ thường trụ chuẩn bị cho con 200 cân củi, 

chuẩn  bị  hỏa  táng.  Đều  đồng  ý  chuẩn  bị  cho  thầy.  Đến  ngày  thứ  hai  lại  gặp  lão  hòa 

thượng: Lão hòa thượng ngày mai con phải đi rồi, nhờ hòa thượng nhanh chóng chuẩn 

bị  cho.  Thầy  ấy  đi  thật.  Pháp  sư  Tu  Vô  không  biết  chữ,  lúc  chưa  xuất  gia  là  thợ  hồ, 

người này thật thà, tùy hỉ, rất tùy hòa. Trong đại chúng mọi người đều thích, bảo thầy 

làm gì, thầy liền làm việc đó. Chưa bao giờ từ chối. Việc người khác không muốn làm, 

đều do thầy làm. Không oán không giận, cũng không hiểu tu hành là gì, tụng kinh cũng 

không biết, chỉ niệm A Di Đà  Phật. Quí vị nghĩ xem, lúc đi đi nhẹ nhàng đến như vậy. 

Biết trước giờ đi.  Chỉ cần thường trú cho vài người tiễn thầy ấy vãng sanh. Đến ngày 

hôm sau, thầy thực sự ngồi xếp bằng trên giường, mọi người niệm Phật, niệm một lúc, 

thầy nói với mọi người: Phật đến tiếp dẫn tôi rồi. Những người này còn kiếm thầy, nói 

thầy để lại cho họ bài kệ, để lại vài  bài thơ cho chúng tôi làm kỷ niệm. Thầy nói tôi 

xuất thân thô thiển, cũng không biết làm kệ, cũng không biết làm thơ, nhưng tôi có một 

câu, để lại cho các ông làm kỉ niệm: “Bất thuyết bất năng hành, bất thị chân trí huệ”. 

Chỉ  để  lại  câu  nói  đó.  Đó  là  người  đầu  tiên  vãng  sanh  tại  Chùa  Cực  Lạc.  Lão  hòa 

thượng Đế Nhàn rất tán thán. Cho rằng thầy là tấm gương tốt nhất cho người xuất gia. 

Thầy làm được việc gì? Trì giới, chịu khổ. Thích Ca Mâu Ni Phật nói: “lấy giới làm 

Thầy, lấy khổ làm Thầy”, thầy đã làm được, trunh thành niệm Phật. Ngoài niệm Phật, 

phục vụ thường trụ ra chẳng suy nghĩ gì, tâm thanh tịnh. 

744  Tập 342 



Thứ  hai,  sáu  hòa  kính.  Thứ  ba  là  tam  học  giới  định  huệ,  khoa  mục  thứ  tư  là  lục  độ, 

khoa mục thứ năm là Phổ Hiền Bồ Tát Thập đại nguyện vương. Những điều này rất dễ 

nhớ.  Chúng  tôi  nêu  ra,  hi  vọng  các  bạn  đồng  tu  Tịnh  độ,  đạo  tràng  Tịnh  Tông    của 

chúng ta bất luận là tại gia hay xuất gia, khởi tâm động niệm, nói năng tạo tác, đều phải 

tương ứng với năm khoa mục này, thực sự là người học Tịnh Tông. Nếu như nói chỉ 

ghi  danh  thôi,  năm  khoa  mục  này  đều  không  làm  được,  vậy  thì  nhân  quả  ai  nấy  tự 

nhận. Người thực sự tu hành tốt xấu đều không phê bình, chỉ một mặt chân thành cung 

kính. Nhân quả của ai người đó tự chịu. Vậy kinh này chúng ta ngày ngày đều giảng, 

giảng hăng say đến vậy, không ai học thì giảng làm gì? Có đấy, quỷ thần đang học, tôi 

biết quỷ thần đang nghe, họ nghe rất chăm chỉ, họ thật sự nghe. Vãng sanh không ít, 

sanh  lên  cõi  trời  cũng  rất  nhiều.  Kinh  giáo  Đại  Thừa  âm  dương  hai  đường  đều  lợi. 

Những bài vị thờ bên cạnh giảng đường của chúng ta, những thính chúng này đông đúc 

lắm. Tôi không thể không giảng, đây cũng là niềm vui để tôi giảng kinh nhiều năm như 

vậy,  nguyên  nhân  làm  hứng  thú  giảng  kinh  của  tôi  không  bị  mai  một  cũng  chính  là 

điểm này. Đôi lúc họ cũng đến tìm tôi, nên tôi hiểu họ, đây chính là kiêm hạnh. Chánh 

hạnh thì đặt vào khóa trình, mọi người cùng nhau đến học tập. Xem hoàn cảnh trước 

mắt của  chúng ta, cái nào là cần nhất, chúng ta trong thời gian này,  một tuần lễ, nhà 

Phật gọi là bảy ngày, một thất, hai thất, ba thất hoặc thất thất, thất thất này chuyên chú 

trọng tu bố thí, bởi vì chúng ta không thể buông xả, thời gian thất thất tiếp theo, chúng 

ta  chuyên  tu  trì  giới.  Đặc  biệt  nhắc  nhở,  đặc  biệt  siêng  năng.  Đây  là  thuộc  về  chánh 

hạnh. Chánh trợ song tu. 

“Chướng  chuyển  huệ  khai”,  chướng  là  chướng  ngại,  chính  là  vọng  tưởng,  phân  biệt 

chấp trước, vô minh phiền não, trần sa phiền não, kiến tư phiền não, đều chuyển trở lại. 

“Hoặc  nghiệp  chi  chướng,  chuyển  thành  giải  thoát”,  gọi  là  đoạn  phiền  não,  khai  trí 

huệ. Chướng này chuyển rồi, trí huệ liền khai mở. “Vị quán lý chi trí khai minh”, trí 

huệ khai mở rồi. Đây là quả báo  mà người tu học nên đạt được. Nghiệp chướng nhẹ 

rồi, thì bệnh hoạn không còn nữa. Trí huệ mở rồi, pháp hỉ sung mãn, thường sanh tâm 

hoan hỷ. Pháp vị Đại Thừa quí vị đã nếm được. Cho nên, thần trí nhẹ nhàng. Thần là 

tinh thần. Tinh thần trí huệ khoan khoái. 

“Bổn bất thính học, năng giải kinh luận”, những kinh luận quí vị vốn chưa từng nghe, 

nghe  qua  quí  vị  có  thể  hiểu,  khai  ngộ  giống  như  Đại  Sư  Huệ  Năng  vậy.    Một  kinh 

thông tất cả các kinh đều thông. Cho nên bí quyết học hành là nhất môn. Qúi vị không 

nên làm khác. Tiêu chuẩn trong nhất môn là gì? Tiêu chuẩn là đắc tam muội. Chúng ta 

Tập 342  745 



học  kinh  Vô  Lượng  Thọ  đắc  Vô  Lượng  Thọ  Tam  Muội.  Vô  Lượng  Thọ  Tam  Muội 

cũng gọi là niệm Phật tam muội. Tam Muội là định, tâm định ở trên đây. Định lâu rồi 

tự  nhiên  khai  huệ,  trí  huệ  vừa  khai,  tất  cả  kinh  khác  quí  vị  vừa  tiếp  xúc  liền  thông. 

Nghe người khác đọc, quí vị liền hiểu được hết. Qúi vị không cần cố ý học cũng đều 

thông hết. 

“Dục thích nhất nghĩa, biện bất khả tận”. Trong kinh mỗi câu mỗi chữ, quí vị giảng 

giải cho người khác, giảng hoài không hết. Biện tài sinh khởi, biện bất khả tận. Biện tài 

vô ngại, trí huệ xuất hiện. Pháp sư Vô Tu vãng sanh, trước đó có nói một câu, câu nói 

này nghĩa lý sâu rộng vô tận. “Năng thuyết bất năng hành, bất thị chân trí huệ”. Là giả. 

Nho giáo cũng có câu: “ký vấn chi học, bất túc dĩ vi nhân sư giả”. Quí vị nghe nhiều, 

nhớ nhiều, nhưng vẫn chưa khai ngộ, ngày nay chúng ta nói tri thức không phải là trí 

huệ. Nền văn hóa truyền thống xưa, và Phật Pháp Đại Thừa đều lấy khai trí huệ làm 

mục tiêu. Trí tuệ chưa khai, sự tu học của chúng ta sẽ thất bại. Có nhiều người hỏi tôi, 

vì sao không siêng năng, xây một ngôi trường cho đàng hoàng? Vì không có ai học. 

Không phải không xây trường mà do không có người học. Quí vị có thể chiêu sinh một 

học sinh đến học, nhưng học sinh không chịu học. Nếu họ thật sự muốn học, tôi ngày 

ngày dạy học nơi đó, nhiều năm như vậy, 53 năm rồi giảng mấy mươi bộ kinh, bất luận 

bộ kinh nào chúng tôi cũng đều lưu lại băng đĩa, hiện nay cũng có lưu. Quí vị học ở đó, 

giống như Lưu Tố Vân vậy, nhất môn thâm nhập, mười năm đều chuyên chú như vậy, 

sau mười năm đại triệt đại ngộ. Thật là y giáo phụng hành. Đầu tiên phải cắm chắc ba 

gốc rễ, phát tâm tương lai hoàng pháp lợi sanh, vậy thì  quí vị dùng thời gian một năm, 

nắm vững nền tảng của văn ngôn, văn ngôn phải học thuộc 100 bài cổ văn, có cần đi 

tìm  cổ  văn  thế  gian,  không  cần,  Kinh  Vô  Lượng  Thọ    là  được.  48  phẩm  Kinh  Vô 

Lượng Thọ , tương đương với 48 bài, gần 50 bài rồi. Thầy Lý quy định 50 bài, một bộ 

này là được rồi. Đây chính là cổ văn. Quí vị học thuộc nó, dùng thời gian một năm, 

mỗi tuần học một phẩm, thời gian một năm đọc thuộc lòng cả bộ kinh này. Thuộc lòng 

như cháo, văn tự cũng học được. Kinh nghĩa Đại Thừa cũng học được, nhất cử lưỡng 

tiện.  Hoặc  quí  vị  đọc  Văn  Sao  của  Đại  Sư  Ấn  Quang.  Văn  Sao  cũng  viết  bằng  văn 

ngôn, Tông Luận của Đại Sư Ngẫu Ích, Đại Sư Liên Trì cũng có một bản nhỏ - là một 

tác phẩm hay Trúc Song Tùy Bút. Chúng ta không phải người chuyên nghiên cứu văn 

học,  những  thứ  này  đủ  dùng  rồi.  Điển  tịch  thế  gian  có  hai  bộ  là  Tinh  Phẩm  và  Tinh 

Yếu, yếu lĩnh của quốc học là gì? Là tinh hoa của Tứ Khố Toàn Thư. Tổng cộng chỉ có 

8  tập.  Trong 8  tập có  một  tập  là  mục  lục,  trên  thực  tế  chỉ có  7  tập.  Tinh  hoa  của  Tứ 

746  Tập 342 



Khố!  Quần  Thư  Trị  Yếu  đã  in  ra  rồi.  Đó  là  tinh  tuyển  của  Đường  Thái  Tông,  Ngụy 

Trưng. Từ trong Kinh, Sử, Tử mà chọn ra 65 bộ. Tinh hoa trong 65 bộ, đó là tài liệu 

tốt. Bộ sách này tổng cộng chỉ có 500.000 chữ, nhưng chúng ta dùng cả đời không hết, 

tinh hoa chọn lọc. Quí vị còn trẻ, nay mới 20, 30 tuổi, cũng được. Sau khi cắm chặt gốc 

rễ, 10 năm nữa sau khi căn cơ vững chắc, sau đó xem lại Tứ Khố, xem lại Đại Tạng 

Kinh, quí vị sẽ là thầy của trời người. Làm sao không thể thành công! 

Thật sự muốn học, tham gia Viện Hán học của Malaysia. Viện Hán học hiện nay đang 

trong quá trình chuẩn bị. Dự định xây dựng trong hai năm. Sau hai năm sẽ chính thức 

khai giảng. Hiện nay họ đang bồi dưỡng đào tạo giáo viên. Trong Viện Hán học Nho, 

Thích,  Đạo  đều  có.  Đây  là  một  nơi  tu  học  tốt.  Ở  Trung  Quốc  còn  xem  nhân  duyên 

trong tương lai. Lúc đủ duyên, Trung Quốc cũng có thể mở Viện Hán học, bồi dưỡng 

giáo viên Nho, Thích, Đạo. 

Dưới đây chúng ta xem tiếp: “hoặc thuyết nhất lưỡng cú pháp, hoặc thuyết nhất lưỡng 

 tắc thiền, sơ đối nhất nhân, truyền tụng tiệm quảng.” Lúc bắt đầu học tập, dạy cho một 

người, dạy cho hai người. Chúng tôi học giảng kinh cũng như vậy. Học giảng kinh tại 

Đài Trung, giảng kinh phải luyện tập giảng. Luyện tập ở đâu? Đến nhà cư sĩ luyện tập. 

Thính chúng trong nhà chỉ hai ba người, có lúc gọi những người hàng xóm đến được 

năm sáu người. Thuyết pháp như vậy. Mỗi tuần định một ngày, thí dụ ngày thứ hai, thứ 

hai hàng tuần đều đến nhà họ giảng, nếu duyên may mắn thì ngày thứ ba đến nhà khác 

giảng, giảng giống nhau, nhưng số lần càng nhiều càng quen. Ở Đài Trung tôi học tập 

với  Thầy  Lý,  cách  của  tôi  không phải  do  thầy  Lý  quy  định.  Tôi  học  một  bộ  kinh  tôi 

phải giảng 10 lần, không phải đọc 10 lần, từ đầu đến cuối giảng 10 lần ấn tượng mới 

sâu sắc. Giảng một lần không nhớ được, giảng 10 lần. Tôi dùng cách này. Duyên của 

tôi rất tốt, rất nhiều nhà thích mời tôi đến giảng kinh, chúng tôi không có giảng đường 

chính thức, phòng khách nhỏ trong nhà có bàn ghế salon, vài người ngồi đó nghe, tôi 

liền  giảng.  Rất  hoạt  bát,  lúc  giảng  còn  có  hỏi  có  đáp.  Cho  nên  giảng  như  vậy,  giảng 

học, một mặt thì giảng một mặt thì tự học, không thể gián đoạn, tiến bộ rất nhanh.  Lúc 

tôi  giảng  kinh  tại  Đài  Loan,  bốn  mươi  mấy  tuổi  đã  nổi  tiếng  rồi,  giới  Phật  Giáo  Đài 

Loan  mọi  người  đều  biết,  53  năm  không  gián  đoạn.  Đọc  tụng  không gián  đoạn,  diễn 

giảng  không  gián  đoạn.  Nhưng  “truyền  tụng  tiệm  quảng”,  sau  đó  vấn  đề  này  đến  rồi 

“tức ngoại chiêu danh lợi, nội động túc chướng”. Những điều này bản thân tôi đều đã 

trải qua. Danh văn lợi dưỡng đến rồi, nổi tiếng rồi, được cúng dường cũng nhiều. “Nội 

động túc chướng” chính là phiền não tập khí của mình từ trước; tham, sân, si, mạn, tài, 

Tập 342  747 



sắc, danh, thực, thùy đều đến. Chắc chắn có. Lúc này chống đỡ không nổi thì tiêu rồi, 

sẽ đọa lạc, đọa vào hầm danh lợi. Hầm danh lợi thông  với địa ngục A Tỳ.  Giới định 

huệ,    thong  với  Phật  A  Di  Đà  thông  với  thế  giới  Cực  lạc,  thông  Đại  Bát  Niết  Bàn, 

thông  với  cõi  Thường  Tịch  Quang  Tịnh.  Điều  này  không  thể  không  cẩn  thận,  chắc 

chắn có! 

“Túc chướng túng thiểu, danh lợi di chí, vị chúng vi nhiễu, phế tổn tự hạnh. Phi duy 

 chánh hạnh bất tiến, chướng đạo hoàn hưng.” Mấy câu này lợi hại lắm. Không sai tí 

nào. Tuy thiện căn của quí vị sâu dày, phiền não bên trong ít, nhưng danh lợi bên ngoài 

đều  đến,  chỉ  e  rằng  quí  vị  không  chống  đỡ  nổi.  Quí  vị  giảng  kinh  nổi  tiếng  rồi,  đại 

chúng vây quanh, càng ngày càng đông, đông đến nỗi bản thân cũng lo sợ. Ngày xưa, 

có một năm tôi đến Thượng Hải, lúc đó sân bay mới ở Thượng Hải vẫn chưa có, sân 

bay cũ – sân bay Hồng Kiều. Lần đầu tiên hay lần thứ hai gì đó tôi đến Thượng Hải, 

xuống máy bay, tại sân bay có hơn 3000 người đang nghênh đón tôi, còn kéo cả băng 

rôn,  tôi  thất  kinh.  Sau  đó,  hễ  đến  Đại  Lục  là  cố  gắng  giữ  bí  mật,  không  dám  để  cho 

người  ta  biết,  vừa  bị  phát  hiện  phiền  phức  liền  đến.  Cho  nên,  mấy  lần  ở  Bắc  Kinh 

không dám ở khách sạn, người ta phát hiện, phòng khách khách sạn người ngồi đầy, có 

phiền  phức  không?  Bất  đắc  dĩ  phải  ngủ  lại  nơi  cái  đài  câu  cá.  Đài  câu  cá  có  bảo  vệ, 

bình thường người ta không vào được. Tôi còn nhớ tôi ở lại đài câu cá bốn lần. Không 

phải là việc tốt, mọi người nhiệt tình như vậy, thịnh tình khó từ chối, biết làm sao? Tôi 

giảng kinh ở Hồng Kông, thiện hữu trong nước nườm nượp không ngớt. Đến nơi này 

tốt hơn, nơi này thanh tịnh, không ai tìm tôi nữa. Vì thế, chư vị đồng học nếu thật sự 

yêu mến tôi, phải giữ trật tự. Hi vọng mỗi ngày chúng ta gặp nhau trên mạng, gặp nhau 

trên  truyền  hình  vệ  tinh,  chúng  ta  dùng  mạng  internet  gần  20  năm  rồi,  dùng  vệ  tinh 

năm nay là năm thứ chín rồi, hiện nay có sáu trạm vệ tinh, toàn thế giới đều có thể thu 

xem được. Ở Trung Quốc chỉ cần lắp đặt một đĩa nhỏ là có thể thu được. Ngày nay tiến 

bộ  rồi,  càng  ngày  càng  thuận  tiện,  chúng  ta  thường  thường  gặp  mặt,  ngày  ngày  gặp 

nhau, chẳng ngày nào gián đoạn. Không cần đích thân đến gặp một lần, không nên có 

kiểu chấp trước này, càng không nên cúng dường tôi, tôi chẳng cần xu nào, hiện này 

tôi không làm gì nữa, trước đây  còn cần ít tiền để làm việc từ thiện, nay tuổi lớn rồi 

làm không nổi nữa, chớ đưa tiền cho tôi. Tôi không còn sức lực để làm nữa. Mọi người 

nhất định phải thông cảm cho tôi. Có tiền thì sao? Làm nhiều việc tốt, ủng hộ giáo dục. 

Đặc biệt là ủng hộ giáo dục truyền thống, điều này quan trọng hơn gì hết. 

748  Tập 342 



Giống  như  hiện  nay,  Viện  Hán  học  của  Malaysia  do  chúng  ta  phát  động,  người  lãnh 

đạo  Malaysia  ủng hộ.  Viện  Hán  học này  đào  tạo  người  nào?  Đào  tạo  học  sinh.  Học 

sinh là thầy giáo, có hơn 20 thầy giáo, mục đích của chúng tôi là đào tạo hai mươi mấy 

vị giáo viên này, hai mươi mấy vị này dạy và học cùng tiến bộ. Một mặt học tập, một 

mặt dạy học, kỳ hạn là 10 năm. Hi vọng họ 10 năm không ra khỏi trường. Diện tích 

vườn trường – do chư vị đồng tu Malaysia quyên góp – 16 mẫu tây. Một mẫu tây bằng 

sáu mẫu Trung Quốc. Khoảng hơn 70 mẫu Trung Quốc, đủ rồi. Đây là phạm vi để họ 

sinh sống hoạt động. Mười năm không xuống núi, mười năm không ra khỏi cửa. Tâm 

liền  định,  an  nhẫn  ở  một  nơi.  Tôi  kỳ  vọng  những  giáo  viên  này  mỗi  người  chuyên 

nghiên  cứu  một  môn,  tương  lai  ai  ai  cũng  là  chuyên  gia  hàng  đầu  -  nhà  Hán  học. 

Trong  kinh  điển  Nho,  Thích,  Đạo  chọn  một  loại,  mười  năm  chuyên  nghiên cứu  một 

loại, nền tảng chính là ba gốc rễ: Đệ tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện nghiệp. Đó 

là điều bắt buộc phải làm được. Họ đã làm được rồi, thật hiếm có. Họ đã làm được rồi. 

Từ lâu đã làm được, bởi vì trước đây họ là giáo viên ở Thang Trì, cho nên gốc rễ họ 

đều đã làm được. Hiện nay chỉ chuyên nghiên cứu một môn, mười năm huân tu. Mười 

năm sau, chắc chắn họ sẽ là nhà Hán học hàng đầu trên thế giới. Tôi tin đến lúc đó, 

một vài trường đại học có khoa Hán học trên toàn thế giới đều sẽ mời họ đến làm giáo 

thọ. Hán học sẽ không bị gián đoạn trên thế giới. Điều này chúng ta phải toàn tâm toàn 

ý ủng hộ. Chư vị có thể ủng hộ Hán học, ủng hộ Đại Thừa, chính là cúng dường cho 

tôi.  Tôi  tuổi  tác  lớn  rồi,  hiện  nay  chỉ  có  thể  nói  làm  một  ít  công  việc  có  ảnh  hưởng. 

Trên  thực  tế  sự  việc  tôi  không  thể  can  thiệp  nhiều.  Mong  chư  vị  đồng  học  đặc  biệt 

thông  cảm  cho  tôi.  Hiện  nay  ngoài  giảng  kinh,  niệm  Phật  ra  tôi  toàn  tâm  toàn  ý  cầu 

sanh Tịnh độ. Thế gian này tốt đẹp ở chỗ có người tiếp nối rồi, tôi rất yên lòng. Chưa 

có người tiếp nối, tâm lý này rất khó chịu. Hiện nay có không ít người kế nhiệm rồi, 

cho nên nhiệm vụ đời này của tôi đã hoàn thành. 

Lần này Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa cung cấp cho chư vị đồng tu Tịnh Tông  làm tham 

khảo, sau khi Diễn Nghĩa hoàn thành, nếu như  Phật A Di Đà vẫn chưa đến tiếp dẫn 

tôi, tôi sẽ tiếp tục giảng Kinh Hoa Nghiêm. Cách giảng Kinh Hoa Nghiêm không giống 

với cách giảng hiện nay, tôi phải chọn từng đoạn, và giảng kỹ, không giảng toàn kinh. 

Giảng  những  bộ  phận  quan  trọng  trong  kinh  này.  Tôi  sẽ  dùng  phương  pháp  này  để 

giảng, giảng những đoạn đặc sắc. Không hạn chế thời gian sẽ rất tự tại, ở trước giảng tỉ 

mỉ, giảng hết hơn 4000 tiếng đồng hồ. Giảng đến phẩm Thập Trụ, khoảng một phần ba  

Bát Thập Hoa Nghiêm. 

Tập 342  749 



Những điều này phải thường ghi nhớ trong tâm, tốt nhất là học thuộc nó. 

Dưới đây nói rất hay “duy đương tự miễn”. Ở đây hoàn toàn dựa vào chính mình.  “Ư 

 danh lợi tâm, an nhiên bất động.”  Một trường ở  Úc, tặng cho tôi học vị tiến sĩ, tặng 

tôi Địa vị giáo sư, tôi đều từ chối. Tôi cần những thứ này làm gì? Hoằng pháp lợi sanh 

tùy duyên, tôi chưa thành Phật. Thành Phật rồi chuyên môn hoàng pháp lợi sanh, chưa 

thành Phật điều này là phụ. Thế mà có hai vị hiệu trưởng đến nói với tôi. Hi vọng tôi 

thay mặt trường, tham gia hội nghị hòa bình liên hiệp quốc. Liên hiệp quốc mời những 

người đều là học vị tiến sĩ, đều là địa vị giáo sư. Học cho rằng văn hóa truyền thống 

Trung Quốc sẽ giúp ích cho hòa bình thế giới. Muốn tôi tại đại hội Liên hiệp quốc giới 

thiệu những điều này, như thế tôi mới tiếp nhận. Nếu không, tặng cho tôi tôi sẽ không 

chấp nhận. Nếu như có tâm muốn lấy những học vị này, sai rồi. Hiện nay chúng ta có 

lòng đến thế giới Cực lạc, không thể đi làm những chuyện này, những thứ này không 

ra khỏi sáu nẻo luân hồi. Nhất định phải an nhiên bất động. 

“Phục tu nhẫn nại nội ngoại vinh nhục”. Vinh là gì? Là người ta tán than, quí vị không 

nên sinh tâm ưa thích, tâm ưa thích làm quí vị mê mờ, và liền bị hại. Người khác tán 

thán  bản  thân  phải  hiểu:  bản  thân  chúng  ta  đem  so  với  Phật  với  Tổ  thì  còn  kém  xa, 

không đáng được tán thán. Người khác lăng nhục chúng ta thì phải nhẫn nại, không thể 

sinh  tâm  oán  hận,  họ  tiêu  trừ  nghiệp  chướng  giúp  ta.  Kiếp  này  tôi  không  tạo  nghiệp 

chướng, kiếp trước có tạo nghiệp chướng, vô lượng đời đời kiếp kiếp đến nay, làm sao 

có thể không tạo nghiệp chướng? Những nghiệp chướng này làm sao tiêu trừ? Người 

khác chửi tôi, hủy báng tôi, hủy nhục tôi, chẳng phải là tiêu trừ nghiệp chướng giúp tôi 

sao? Chẳng những không có oán hận, mà còn cám ơn họ. Như vậy là đúng rồi. Cho nên 

bất luận là vinh hay nhục, đều có thể an nhẫn. 

“Sách lệ kỳ tâm”, khích lệ bản thân mới không đến nỗi đọa lạc, nên gọi là an nhẫn. 

Đoạn cuối cùng: ly pháp ái. Điều này vô cùng quan trọng. Trong đoạn văn này, “thập 

 thừa chi lí quán, năng phát cửu cảnh chi ma sự” chính là do vì “pháp ái”. Pháp ái là 

gì? Là sanh tâm tham luyến đối với Phật Pháp. Như vậy phiền phức lắm! Ái là phiền 

não trong thất tình ngũ dục. Trong thất tình có hỷ nộ ai lạc tiếp theo là ái, đó là làm 

việc theo tình cảm, không phải là việc tốt. Cho nên “ly pháp ái giả, vị ư trung đạo chi 

 pháp, viễn ly ái trước chi tâm.” Quí vị không nên sanh khởi tâm tham ái đối với Phật 

Pháp.  Có  một  số  người  giỏi  Phật  Pháp,  cổ  nhân  nói:  “thế  vị  làm  sao  đậm  bằng  pháp 

vị”, nếu tham trước pháp vị thì tiêu rồi. Quí vị bị mê muội rồi. Phật Pháp bảo quí vị dứt 

trừ những thứ này, sao quí vị lại khởi lên nữa? Quí vị còn chưa rời bỏ tham sân si, đối 

750  Tập 342 



với pháp thế gian không khởi tham sân si, đối với Phật Pháp lại tham sân si. Phật bảo 

quí vị đoạn trừ tham sân si, chứ không phải bảo quí vị đổi đối tượng. Đổi đối tượng 

cũng đọa địa ngục như vậy. Tham đọa vào ngạ quỷ, sân nhuế đọa địa ngục, ngu si đọa 

làm súc sanh. Tham ái Đại Thừa cũng đọa lạc. Chẳng qua đọa lạc vào đó phước báo 

vẫn lớn, bất luận trong cõi nào phước báo cũng đều rất lớn. Bởi vì tham sân si của quí 

vị là thiện, không phải ác. Trong cõi súc sanh biến thành vật cưng nhà người ta. Kiểu 

hưởng thọ này còn siêu việt hơn cả con người, ai thấy cũng thích, cũng thương. Đó là 

gì? Là đọa lạc đấy. Trong loài quỷ thì làm quỷ vương, làm thổ địa, làm thành hoàng, 

đều là những người này, do khởi tham ái nơi pháp. Trong địa ngục thì thọ khổ nhẹ hơn 

người khác. Toàn làm những trò này, không thể không biết. 

“Cái ngôn tu hành chi nhân, tu tiền cửu chủng quán pháp.” - Chín pháp ở trước - , “dĩ 

 quá nội ngoại nhị chướng, ứng nhập sơ trú.” Quí vị nương theo pháp này mà tu hành, 

thật sự công phu lợi ích, lẽ ra quí vị phải đạt được Sơ Trụ của Viên Giáo, phải thành 

Phật. Nhưng như thế nào? Quí vị chưa vào được. “nhi bất nhập giả”, quí vị chưa thể 

nhập.  Vì  sao  chưa  thể  nhập?  “Do  trụ  lục  căn  thanh  tịnh  chi  vụ,  ái  trước  trung  đạo 

 tương tợ chi pháp, sở sĩ bất năng tiến nhập giả.” Phiền phức chính là ở đây vậy. Quí vị 

chấp trước đối với pháp môn mình tu học, quí vị khởi tham ái đối với pháp môn. Ngày 

ngày lạy Phật – điều này tôi đã gặp qua – những pháp thế gian đều không tham ái,  mà 

tham ái tượng Phật. Tôi từng gặp một pháp sư tại Mỹ, sưu tầm rất nhiều tượng Phật cổ, 

một  tượng  Phật  đến  mấy  ngàn  Mỹ  kim,  coi  như  trân  bảo.  Phật  đường  của  ông  bình 

thường luôn khóa cửa. Chỉ có hai thời công phu sáng tối, một mình ông ta vào, người 

khác đều không thể vào. Tôi đến thăm mới đặc biệt mở cửa để tôi vào tham quan. Tôi 

thấy vô số tuyệt phẩm. Trong lòng tôi cũng nghĩ, nếu như tham ái vào đó, sau khi chết 

sẽ không rời chỗ này được, vì lưu luyến trong căn phòng để tượng Phật này. Đầu thai 

đến đâu?  Trong đó có chuột, có gián, có kiến. Ông ta sẽ đầu thai vào đó, không rời xa 

được. 

Trước đây tôi yêu thích kinh sách, sau đó không thích nữa, Vì sao vậy? Vì thích kinh 

sách, không nở bỏ kinh sách, tương lai sẽ đầu thai làm con mọt sách. Quí vị không rời 

được sách! Nghĩ đến đây thì lo sợ. Tôi tương lai đi về đâu? Tương lai sẽ thành mọt 

sách ở trong sách. Đó đều là thật, không giả dối tí nào. Không nên tham ái đối với bất 

cứ pháp nào cả. Người của Tịnh Tông chúng ta giống như địa vị hiện nay của chúng ta, 

nếu tham ái chỉ tham ái Phật A Di Đà ở thế giới Tây Phương Cực lạc. Tượng, tên của 

Phật A Di Đà đều không tham ái. Tâm tôi chỉ chấp trước thế giới Tây phương Cực lạc, 

Tập 342  751 



vậy  quí  vị  niệm  A  Di  Đà  Phật,  được! Sẽ    vãng sanh đến đó.  Sau khi  sinh  đến  đó  thì 

đoạn trừ tham ái này. Đó là điều trong kinh điển cho phép. Chấp trì danh hiệ trong kinh  

A Di Đà, “chấp” chính là chấp trước. Bảo quí vị không chấp trước cái gì cả, mà chỉ 

chấp trước kinh Vô Lượng Thọ, chấp trước kinh  A Di Đà , chấp trước Phật A Di Đà  ở 

thế giới Tây phương  Cực lạc. Như vậy là đúng rồi. 

Cho nên, suốt đời này tôi không sưu tầm đồ trân quý, người ta cúng dường đồ quý giá, 

tôi chuyền tay tặng cho người khác. Mọi người cũng không cần  cúng những thứ này 

cho tôi. Tặng tôi một miếng ngọc chạm, tôi vừa hỏi giá tiền, giá đắt quá, 10 triệu nhân 

dân tệ. Tôi không có chỗ cất, tôi ở không cố định, mau chóng đem tặng người, làm quà 

tặng cho người ta. Cho nên đồ ăn cũng vậy, đồ dùng cũng vậy, đồ đắt tiền tôi đều làm 

quà tặng cho người khác. Chớ tặng những thứ này cho tôi nữa. Không tặng tôi, tâm tôi 

thanh tịnh. Tặng tôi rồi, tôi còn phải nghĩ xem những thứ này tặng cho ai thì thích hợp? 

Còn phải làm việc này. Không có thì tự tại, nhẹ nhàng biết bao! Không sưu tầm gì cả, 

một thứ cũng không, được đại tự tại. 

Chư vị đồng tu trú tại Ngộ Tử Bối này, tôi đều không cô phụ họ, thành lập đạo tràng 

này tuy không lớn lắm, nhưng các vị có thể an nhẫn tu hành tại đạo tràng này. Chỉ cần 

có thể y giáo phụng hành ai ai cũng sẽ thành tựu. Các vị không chịu tu thì ở đây hưởng 

phước cũng được. Phước hưởng hết rồi, tương lai đi về đâu thì mỗi người tự chịu trách 

nhiệm. Tôi chỉ khuyến hóa mọi người vãng sanh thế giới Cực lạc. Tôi không khuyên 

quí vị đi vào ba ác đạo. Tôi cũng không khuyên quí vị đến pháp giới Tứ Thánh. Tôi chỉ 

khuyên mọi người theo một phương hướng, một mục tiêu là thế giới Tây phương Cực 

lạc. Cho nên hiện nay phải biết vấn đề của chúng ta để sợ. Sợ sanh tâm tham ái đối với 

pháp. Bệnh này còn nghiêm trọng hơn những thứ bệnh khác. Nghiêm trọng hơn tham 

trước danh văn lợi dưỡng thế gian. Đã đem Phật Pháp tu học của quí vị biến thành ma 

pháp. 

“Thử tương tự vị”. Đây không phải là chân thật học Phật mà là giả học Phật. 

Không có nội chướng ngoại chướng, quí vị thật sự có chút công phu. Nội ngoại chướng 

đều phá trừ, trước mắt chỉ còn an nhẫn, phá luôn. Chỉ có pháp ái. 

“Pháp ái nhược đoạn, tức đắc phát chân trung đạo, nhập ư sơ trú, cố danh li pháp ái 

 dã.” Ở đây nói rõ quá, quí vị có tâm tham ái đối với Phật Pháp thì xong rồi, quí vị có 

tham ái đối với đạo tràng này thì càng tệ hơn, sẽ ở trong sáu đường, đời sau chắc chắn 

quí vị vào cõi súc sanh. Chính là súc sanh trong đạo tràng này. Đáng thương lắm! Nếu 

như  còn  mang  những  tâm  tham  ái,  tâm  oán  hận,  thì  sẽ  vào  cõi  địa  ngục.  Tôi  không 

752  Tập 342 



muốn làm tổn thương quí vị, tôi hi vọng quí vị nhờ nơi này mà thành tựu, nơi này là 

nơi cho tôi mượn để dùng vài năm, tôi thành tựu ở đây, càng sớm càng tốt. Vì thế quí 

vị cần phải thật sự hiểu được việc tu hành. Lý luận tu hành, phương pháp tu hành, cảnh 

giới tu hành, trong kinh giảng nhiều lắm, nếu quí vị có thể nghe kinh một ngày, ngồi 

hai tiếng đồng hồ để nghe, thật sự sẽ nghe hiểu, dùng cả đời không hết. Quí vị sẽ được 

thành tựu. Từ đó có thể biết rằng, nghiệp chướng nặng, ngày ngày nghe, nghe không 

hiểu. Phiền não tập khí không chuyển được. Mười điều này, 10 điều đều không chuyển 

được. Đến điều cuối cùng thứ 10 là ly pháp ái, thật sự có thể lìa bỏ, tất cả đều bỏ sạch 

hết. Quí vị sẽ nhập Sơ trụ. Địa vị Sơ trụ mới là thành tựu thật sự. Mục tiêu thành tựu 

của    Phật  Pháp  Đại  Thừa  là  ở  điểm  này.  Vì  sao  vậy?  Vì  họ  thật  sự  thoát  ly  10  pháp 

giới. Thoát ly lục đạo chưa thật sự thành tựu. Là Tiểu Thừa, đó chỉ là A La Hán. Địa vị 

trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  là  Bồ  Tát  Thất  tín  vị  trongThập Tín  vị.  Sơ  Trụ  siêu  việt  10 

pháp giới. Không phải là tu Tịnh độ, họ đều đến thế giới Hoa Tạng. Người tu Tịnh độ 

đến thế giới Cực lạc. Đến thế giới Cực lạc, vừa sanh vào thế giới Cực lạc liền Hoa khai 

kiến Phật. Vì sao vậy? Vì họ sanh vào cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Không phải là cõi 

Hữu Dư, không phải là cõi Đồng Cư. Sơ Trụ là sanh cõi Thật Báo. Sơ Trụ này là Viên 

Giáo Sơ Trụ. Pháp Hoa là Viên Giáo, giống như Hoa Nghiêm vậy. 

Cuối cùng có một giải thích. Ba loại: thứ tám, thứ chín, thứ mười. 

Thứ tám là Tri Vị Thứ 

Thứ chín là An Nhẫn 

Thứ mười là Ly Pháp Ái. 

Ba loại này “giai vi hạ căn chi nhân”. Vậy chúng ta thuộc hạng căn gì, bản thân phải rõ 

ràng. Chúng ta là trung hạ căn trong  hạ căn. Chúng ta thường nói: chúng ta là người 

trung hạ căn. Chúng ta thật sự là trung hạ căn trong hạ căn của trung hạ căn. Địa vị của 

bản thân nhất định phải làm cho rõ ràng. Vậy phương hướng nổ lực của chúng ta thật 

sự xác định tại thế giới Tây Phương Cực lạc cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Tôi chắc chắn 

đi được. Đại Sư Ngẫu Ích đã thị phạm cho chúng ta, năm đó lúc Đại sư vãng sanh, đệ 

tử hỏi Ngài: Ngài vãng sanh đến phẩm vị nào của thế giới Cực lạc? Ngài  nói với mọi 

người: tôi có thể vãng sanh vào cõi  Phàm Thánh Đồng Cư  hạ hạ phẩm thì tôi đã vừa 

lòng lắm rồi. Đại Sư Ngẫu Ích là hóa thân, đó là thị hiện cho chúng ta, dạy chúng ta 

không nên cống cao ngã mạn, không nên leo lên cao quá. Có ý niệm này đã là sai rồi. 

Tâm quí vị không còn thanh tịnh nữa. Những ý niệm này đều thuộc pháp ái. Những ý 

niệm  này  phải  đoạn  hết  thì  tự  tánh  của  quí  vị  mới  hiện  tiền.  Những  thứ  này  chướng 

Tập 342  753 



ngại tự tánh, huống là chúng ta ngày nay đã học rất rõ ở trong kinh Vô Lượng Thọ rồi. 

Thế  giới  Cực  lạc  là  thế  giới  bình  đẳng,  có  tứ  độ  tam  bối  cửu  phẩm,  chính  xác  có, 

nhưng nó bình đẳng. Đến thế giới Cực lạc quí vị chắc chắn không nhìn thấy có giai 

cấp.  Vì  sao  vậy?  Vì  Tứ  Độ  của  nó  tại  một  chỗ.  Đây  là  cảnh  giới  rất  đặc  thù.  Trong 

quốc độ mười phương chư Phật không tìm thấy. Tứ Độ đều cùng một chỗ. Quí vị ở cõi 

Đồng Cư có thể nhìn thấy Ứng Thân Phật, có thể nhìn thấy Báo Thân Phật, có thể nhìn 

thấy Pháp Thân Phật, tất cả đều có thể nhìn thấy. Một tức là ba, ba tức là một. Cùng 

ngồi với bạn học của quí vị ở một chỗ, có phàm phu - chúng ta vãng sanh là phàm phu, 

có Nhị thừa, Thanh Văn, Duyên Giác, có Đại Thừa Bồ Tát, có Đẳng Giác Bồ Tát, có 

Thập Phương Như Lai, đều cùng với nhau. Thế giới này tìm đâu cho có? Chỉ có ở thế 

giới Cực lạc, ngoài thế giới Cực lạc ra không có cảnh giới nào nữa. Chúng ta gặp rồi, 

thật may mắn biết bao. 

Người thật sự hiểu rõ, thật sự đã rõ ràng, thì hạ quyết tâm, không còn tu nhị môn nữa. 

Vả lại, tôi hi vọng trong hai năm thành công, thiên tai đến tôi đến thế giới Cực lạc, vui 

mừng hoan hỉ. Thiên tai qua đi, vẫn còn ở thế gian này, vậy thì quí vị đến hóa độ chúng 

sanh, phải gánh vác nhiệm vụ khôi phục trật tự xã hội. Đó là nhiệm vụ rất gian khổ. 

Sau  tai  nạn  một  vùng  hoang  vu,  cái  gì  cũng  phải  làm  lại  từ  đầu,  tất  cả  khoa  học  kỹ 

thuật  có  thể  bị  hủy  hoại  hết.  Ngày  nay  chúng  ta  thấy  báo  cáo  của  các  nhà  khoa  học, 

thiên tai lần này của Nhật Bản nhà máy điện hạt nhân xảy ra sự cố, chính là nhà máy 

điện hạt nhân xảy ra sự cố, phóng xạ hạt nhân, các nhà khoa học ước tính, khoảng hai 

ba ngày nữa sẽ bao phủ khắp bắc bán cầu. Hiện nay tại Mỹ, Âu Châu đã xét nghiệm 

được, hàm lượng rất ít, vẫn chưa đủ để tổn hại đến con người. Nhưng một nhà máy 

điện hạt nhân bị sự cố, toàn trái đất bị ảnh hưởng. Cho nên tôi nói, nếu như một tuần, 

trên trái  đất  nổ 20 trái  bom nguyên tử, bom khinh khí, hoặc là 20 nhà máy  điện hạt 

nhân bị sự cố, toàn bộ nhân loại trên trái đất sẽ gặp nạn. Đó chính là tiểu tam tai xuất 

hiện. Tiểu tam tai này tuy không có kiếp binh đao, chất phóng xạ giống như ôn dịch, 

cho nên ngày nay  chiến tranh vũ khí hạt nhân, chiến tranh hóa học sinh học là chiến 

tranh hủy diệt, không có người thắng kẻ bại, mọi người đều chết hết, cùng nhau chết. 

Chiến tranh này là vấn đề lớn. 

Tôi sống tại đây đã một thời gian rồi, có một người địa phương đến hỏi tôi một vấn đề, 

người này rất có địa vị, họ nghĩ đến chế độ dân chủ, hỏi tôi rằng chế độ dân chủ  có 

phải là một chế độ tốt? Vấn đề này được hỏi rất sâu sắc. Tôi trả lời ông ta, tôi nói, theo 

cách nhìn của tôi, chế độ dân chủ không phải là một chế độ tốt. Tôi giải thích cho ông 

754  Tập 342 



ta: chế độ dân chủ, trên thực tế không sánh bằng chế độ quân chủ. Vì sao vậy? Vì chế 

độ quân chủ họ hi vọng con cháu của họ đời đời nối nhau, họ có trách nhiệm, họ nhất 

định phải làm tốt những vấn đề luân lí đạo đức. Bá tánh yêu mến họ, mới ủng hộ họ. 

Nếu như họ để nảy sinh vấn đề, không yêu bá tánh, làm xằng làm bậy, thì sẽ có người 

đứng lên lật đổ họ, liền thay đổi triều đại. Chế độ chuyên chế này của Trung Quốc, thật 

sự mà nói Trung Quốc không phải chuyên chế, bởi vì đế vương, đời đời đế vương đều 

rất  thông  minh,  đều  tiếp  thu  ý  kiến,  vả  lại  đều  có  cơ  cấu  giám  sát,  đến  giám  sát  đốc 

thúc chính phủ. Dưới mỗi vị hoàng đế đều có ngự sử đại phu, là những người giám sát 

chính phủ, họ sẽ theo dõi đốc thúc. Đế vương nếu có lỗi cũng theo phép mà tiết lộ ra, 

Vua  phải  sửa  đổi. Nếu  như  Vua  ngang  ngược  bá  đạo, giết  chết  những người  tốt  này, 

vậy thì triều đại của ông ta cũng sắp tàn rồi. Cho nên họ có trách nhiệm, họ thật sự rất 

có lòng bồi dưỡng cho đời sau. Hi vọng đời kế tiếp làm càng tốt hơn đời của ông ta. 

Đều là tâm như vậy, dân chủ không có. Vả lại dân chủ nhiệm kỳ rất ngắn, họ không thể 

chịu trách nhiệm, cho nên nói thật lòng, tôi tán thành đế chế, tôi không tán thành dân 

chủ. Điều này cũng  khoảng mười mấy hai mươi năm về trước, Diễn Bồi Pháp Sư cũng 

từng nói qua với tôi, lúc đó, tôi giảng kinh tại Singapore. Pháp sư mời tôi ăn cơm, có 

hỏi tôi về vấn đề này. Pháp sư nói đùa với tôi, nói óc não của tôi luôn ngoan cố. Tôi lại 

rất ngưỡng mộ cách nói của Tôn Trung Sơn tiên sinh: dùng một chính đảng để thay thế 

một  gia  tộc,  nhưng  Tôn  Trung  Sơn  tiên  sinh  làm  chưa  hoàn  mỹ.  Nguyên  nhân  là  do 

đâu? Nguyên nhân là do ông đã bỏ qua vấn đề con người. Trung Quốc từ xưa đến nay, 

đời đời coi trọng nhất là giáo dục con người. Cho nên chính trị của họ tốt đến vậy, thật 

lòng mà nói giáo dục phải làm cho tốt, con người đều dạy tốt rồi, không có người xấu, 

thì chế độ gì cũng tốt. Người nếu như không phải là người tốt, chế độ gì cũng đều làm 

không tốt. Đó là chân lý, điều này chúng ta không thể không hiểu. 

Học Phật cũng như thế.  Pháp đều tốt, tám vạn bốn ngàn pháp môn đều tốt, vậy thì xem 

người dạy như thế nào, người học như thế nào. Nếu như không khế cơ, thì đều sanh ra 

chướng ngại, đều có tệ đoan, thì như những câu dưới đây nói rất hay: “thập thừa chi lý 

 quán,năng phát cửu cảnh chi ma sự. Dĩ ngũ uẩn sanh tử mê ám chi pháp vi cảnh cố”, 

như vậy thì hỏng rồi. Chính là Thập thừa chúng ta học hôm nay, đã học qua rồi, có 

dùng  được  không?  Không  có.  Chúng  ta  học  rồi,  nhưng  vẫn  chưa  vào  được  Sơ  Trụ. 

Nguyên nhân là gì? Vì Ngũ uẩn sanh tử mê ám. Lấy cái này làm cảnh giới, chấp trước, 

tham luyến không thể buông bỏ. Phật Pháp cũng bị biến thành ma sự. Chín cảnh này 

cũng chính là Bốn ma mà chúng ta học ở trước, là phiền não ma, ấm ma, tử ma, tha hóa 

Tập 342  755 



tự tại thiên tử ma, cộng thêm ngũ ấm xuất thế gian: giới, định, tuệ, giải thoát, giải thoát 

tri kiến. Chúng ta khởi pháp ái đối với những thứ này. Thì năm thứ này đều biến thành 

ma. Khó là khó ở chỗ này vậy. 

Quay trở lại xem Tịnh độ. “Tịnh độ chi sự quán, dĩ  Di Đà quả nhân, thanh tịnh chi 

 công đức vi cảnh cố,  vĩnh tuyệt ma sự. ” Từ sáng đến tối quí vị nghĩ đến A Di Đà Phật, 

niệm A Di Đà  Phật, ái A Di Đà Phật, sẽ không mê muội. Vì sao vậy? Vì quí vị vãng 

sanh thế giới Tây Phương Cực lạc. Quí vị chấp trước Ngài, thích Ngài, tôn trọng Ngài. 

Quí vị đến thế giới Cực lạc sanh vào cõi Phàm Thánh đồng cư. Nếu như quí vị buông 

xả luôn pháp ái này, quí vị sinh đến thế giới Tây Phương Cực lạc sẽ sinh vào cõi Thật 

Báo trang nghiêm. Vì sao vậy? Vì quí vị vào Sơ Trú vị rồi. 

Nói cách khác, trong cõi Phàm Thánh đồng cư có pháp ái, trong cõi Phương Tiện hữu 

dư có pháp ái nhưng nhẹ, cõi Đồng Cư nhiều hơn. Cho nên tôi thường nói: quí vị đổi 

những thứ mình yêu thích thành Phật A Di Đà. Quí vị xem, người già yêu con cháu, 

coi con cháu là A Di Đà Phật, tôi yêu A Di Đà  Phật. Dùng tình thương thương yêu con 

cháu để thương yêu Phật A Di Đà, chắc chắn sẽ vãng sanh. Thù thắng của Tịnh Tông, 

phương tiện của Tịnh Tông chính là chiêu này. Bất cứ pháp môn nào khác chỉ cần có 

pháp ái đều biến thành ma cảnh. Duy chỉ có Tịnh độ. Quí vị sanh pháp ái đối với  Phật 

A Di Đà, đối với Vô Lượng Thọ, đều có thể mang theo, là đới nghiệp vãng sanh, điều 

này dễ dàng. Chúng ta tu bất cư pháp môn nào không phải là pháp môn Tịnh độ, chỉ 

cần  có  pháp  ái  liền  biến  thành  ma  sự.  Đặc  biệt  là  người  trẻ  tuổi,  công  lực  chưa  đủ, 

phiền não sâu nặng, thì giống như pháp thứ chín an nhẫn đã nói vậy: danh lợi xuất hiện 

quí vị phải làm sao? Quí vị không thắng được, lúc mọi người vây quanh bạn phải làm 

sao? Sẽ phát khởi rất nhiều tật đố chướng ngại. Những việc này đời này tôi đã từng trải 

qua. Bởi vì những năm giảng kinh này, khoảng gần 20 năm nay, dùng mạng internet, 

dùng  cáp  vệ  tinh,  thính  chúng  toàn  thế  giới  đều  có,  đi  đến  bất  cứ  đâu,  đều  có  người 

chào hỏi tôi, đó là thính chúng, người biết tôi nhiều quá, tham gia  mười  mấy  lần hội 

nghị hòa bình Liên Hiệp quốc, đối với mỗi địa phương mỗi quốc gia trên toàn thế giới 

tầng  lớp  cao  biết  tôi  cũng  không  ít.  Người  lãnh  đạo  cao  không  có  vấn  đề  gì,  người 

trung hạ tầng vấn đề lại nhiều. Chúng tôi chỉ có một phương pháp duy nhất là viễn ly. 

Nay tuổi lớn rồi, đi không nổi nữa, lúc còn trẻ không ở cố định một chỗ, ở đâu mời liền 

đi đến đó, cho nên thường thường người ta không biết tôi ở đâu, tìm không ra. Hiện 

nay tuổi tác lớn rồi đi không nổi nữa, cũng không thích đi nữa. Lớp sau nối tiếp rồi. 

Cho nên rất nhiều đạo tràng ở nước ngoài người trẻ tuổi đều có thể đi. Trên cơ sở này 

756  Tập 342 



mọi người siêng năng chăm chỉ hoạt động, làm cho Phật pháp hưng thạnh trên toàn thế 

giới.  Phát  khởi  Nho,  Thích,  Đạo  của  Trung  Quốc,  văn  hóa  truyền  thống  của  Trung 

Quốc, đối với sự an định xã hội trên thế giới, hòa bình thế giới sẽ có sự giúp sức rất 

lớn. 

Cho nên Thập Thừa Quán Pháp là tư liệu tham khảo rất tốt cho mọi người tu học. Thật 

sự thành tựu. Đây là nói lời chân thật. Chỉ có niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. Ngoài pháp 

môn này ra, quí vị xem xem khó khăn biết nhường nào. 

Thập Thừa Quán Pháp, chúng ta học rồi nhưng làm không được, đối với tâm hành của 

chúng ta thì thờ ơ hờ hững, chúng ta đã biến thành người vô cảm rồi. Không còn cảm 

giác, quí vị nghĩ xem làm được sao? 

Cho nên phải nghe lời dạy của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Chúng ta sinh vào thời kỳ 

mạt pháp, thời kỳ mạt pháp Tịnh độ thành tựu, trung thành niệm Phật, đây mới là học 

trò tốt của Thích Ca Mâu Ni Phật, học sinh biết vâng lời. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



------------------------------------------------------------------------------------------------------ 



 

 

Tập 343 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 25.03.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 







Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 391, chúng ta vẫn bắt đầu xem từ hàng thứ nhất , “Thập 

 thừa chi lý quán, năng phát cửu cảnh chi ma sự, dĩ ngũ uẩn sanh tử mê ám chi pháp vi 

 cảnh cố. ” 

Thập thừa quán pháp của Tông Thiên Thai, chúng tôi đã giới thiệu sơ lược rồi. Chư vị 

sau khi nghe xong sẽ biết sự gian nan của việc tu học. Thật sự có được điều kiện này, 

Tập 343  757 



tu học pháp môn này, điều này đã được nói rất rõ ràng trong bổn luận, thượng trung hạ 

căn, thượng căn chỉ cần tu loại thứ nhất: Quán bất tư nghì cảnh thì sẽ thành công, có 

thể khai ngộ, liền có thể chứng đắc quả vị sơ trụ Bồ Tát của Viên Giáo. Không tu Tịnh 

độ, họ đều sanh về thế giới Hoa Tạng, siêu việt cả mười pháp giới. Người hạ căn, mười 

điều đều tu xong, cũng có thể chứng quả, cũng có thể vào địa vị Sơ Trụ Bồ Tát. Như 

vậy quí vị biết rồi, thượng trung hạ căn chúng ta đều không xứng. Mười điều chúng ta 

đều tu qua, có vào được cảnh giới không? Không được, vẫn còn là một phàm phu, vẫn 

còn phiền não đầy dẫy, vọng niệm vẫn vô số như xưa. Người hiện đại tâm tình nóng 

nảy, nhưng chúng ta xem Thập thừa xong, sẽ có những gợi ý tương đối cho chúng ta. 

Những gợi ý đó là gì? Là nhận biết bản thân, không dám cống cao ngã mạn nữa, biết 

được nếu so sánh với người ta thì kém xa lắm! như vậy sẽ quay đầu lại quyết một lòng 

niệm A Di Đà  Phật. 

Quí vị xem Thập Thừa quán pháp có thể phát sanh chín cảnh ma sự. Chín cảnh ma sự, 

ngày hôm qua tôi đã nêu ra cho quí vị rồi. Trong kinh đại thừa nói: tất cả phàm phu có 

bốn loại ma, chúng ta học qua rồi, đó là ngũ ấm ma, phiền não ma, tử ma, và thiên ma 

của cõi trời thứ sáu ở Dục giới. Thông thường chúng ta không them từ “trời thứ sáu” 

mà chỉ nói là thiên ma. Thiên ma là chỉ cho tầng trời thứ sáu ở cõi Dục giới. Đó là bốn 

loại. Năm loại còn lại chính là ngũ ấm trong Đại thừa nói. Giới, định, tuệ, giải thoát, 

giải thoát tri kiến. Cũng gọi là ngũ phần pháp thân, khi mê thì đều biến thành ma. Làm 

sao mà bị mê? Nơi pháp này quí vị sinh tâm hoan hỉ, chấp trước nó, gọi là pháp ái. Quí 

vị chưa thực sự thể hội được lời  đức Thế Tôn dạy: “pháp còn phải bỏ, huống là phi 

pháp”. Pháp còn nên xả, không phải là buông bỏ Phật pháp mà là buông xả pháp ái. 

Buông xả ý niệm chấp trước đối với Phật pháp, là ý này vậy, pháp vẫn rất hữu dụng, 

chỉ  cần  không  sanh  tâm  chấp  trước  thì  không  sao,  pháp  thật  sự  hữu  dụng.  Vừa  chấp 

trước, vừa tham ái thì liền sai rồi, làm cho phiền não dấy khởi. Bình thường chúng ta 

thường thấy nhất là người trì giới, họ rất nghiêm khắc đối với giới luật, giữ từng giới 

từng  giới  rất  thận  trọng.  Nhưng  họ  như  thế  nào?  Họ  coi  thường  người  khác.  Vì  sao 

vậy? Vì thấy người khác không trì giới, giới của tôi tốt hơn quí vị, khởi tâm cống cao 

ngã  mạn.  Phải  biết  rằng,  mục  đích  của  trì  giới  là  gì?  Là  được  định,  được  tâm  thanh 

tịnh, rốt cuộc mục đích trì giới của họ là, họ đạt được tương phản, vì đạt được là cống 

cao ngã mạn, đạt được là phiền não, đây gọi là ma. Trì giới biến thành ma, ma sự. Số 

người này chúng ta gặp rất nhiều. Không cần nói hàng phàm phu chúng ta, ngay cả Tổ 

sư của Luật tông, đây là chuyện cũ của Phật giáo, người biết được cũng rất nhiều. Luật 

758  Tập 343 



sư Đạo Tuyên, là ngài Đạo Tuyên ở Chung Nam Sơn đời nhà Đường. Luật Tông, là Tổ 

Sư khai sơn Luật Tông của Trung Quốc, ngài giới luật tinh nghiêm, cảm động đến mức 

nào? Một ngày ngài ăn một bữa, buổi trưa mỗi ngày thiên nhân cúng dường, cảm động 

đến thiên nhân đem cũng dường cho Ngài. Ngài thật sự được gọi là không ăn thức ăn 

nhân gian. Mỗi ngày đến bữa trưa, thiên nhân đem đồ cúng dường đến. Một hôm Đại 

sư Khuy Cơ là Tổ sư Pháp Tướng Tông chùa Đại Từ Ân, đi qua Chung Nam Sơn, thăm 

Luật  Sư  Đạo  Tuyên,  đến  thăm  viếng  Ngài.  Luật  Sư  Đạo  Tuyên  nghe  ngài  Khuy  Cơ 

đến, nghe nói Từ Ân,  chính là Đại Sư Khuy Cơ, không coi trọng giới luật lắm, rất tùy 

tiện, cho nên coi thường Ngài, tuy Ngài có học vấn, giảng kinh giảng rất hay, là học trò 

của đại sư Huyền Trang, liền nghĩ để Ngài đến xem sao, ông xem bữa trưa thiên nhân 

dâng cơm cúng dường tôi, thật là vui khi ra oai trước mặt ông, ông tuy học hành giỏi 

dang,  ông  không  trì  giới.  Nhưng  rốt  cuộc  trưa  hôm  đó  thiên  nhân  không  đến  cúng 

dường, Ngài rất thất vọng, buổi chiều đại sư Khuy Cơ rời đi, đến trưa hôm sau, thiên 

nhân  lại  đến  cúng dường,  Luật  Sư  Đạo  Tuyên  liền  hỏi,  hôm  qua  vì  sao  ngươi  không 

đến? Thiên nhân nói, hôm qua Đại Thừa Bồ Tát ở đây, khắp núi đều là thần hộ pháp, 

tôi  không  vào  được.  Pháp  Sư  Đạo  Tuyên  vừa  nghe,  liền  sám  hối,  toát  mồ  hôi  chảy 

nước mắt, tự biết mình sai rồi, coi thường người khác. Tổ sư mà còn có những tập khí 

này, người hiện nay thì không cần phải nói nữa, một tí thành tựu cũng đã cống cao ngã 

mạn, liền cảm thấy người khác không bằng tôi, suy nghĩ này là sai lầm. Đó là gì? Quí 

vị  học  Phật  đã  học  thành  ma  sự  rồi.  Danh  văn  lợi  dưỡng  chắc  chắn  không  thể  bị  ô 

nhiễm, vừa bị nhiễm là sai rồi, quí vị liền đọa lạc. Ngày nay không ai dạy quí vị, không 

ai nhắc nhở quí vị, cho nên thời thời khắc khắc phải tự nhắc nhở. Thời khóa tối mỗi 

ngày phải phản tỉnh, một ngày hôm nay, tôi có điểm nào làm sai, điểm nào sai trái lập 

tức sửa đổi lại, đây gọi là chân thật sám hối. Biết sai sám hối nhưng không sửa sai, vậy 

thì cũng vô ích, đó là giả, không phải thật. Biết lỗi liền sửa, ngày ngày sửa lỗi, ngày 

ngày đổi mới, chính là ngày ngày tiến bộ. Đặc biệt phải cẩn thận ma sự. 

“Tâm vô tà niệm thời, tắc thánh cảnh hiện tiền, quang minh phát hiển.”  đó là tán thán 

Phật  A  Di  Đà.  Tâm    Phật  A  Di  Đà    thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  tâm  Phật  A  Di  Đà 

nguyện cho tất cả chúng sanh đều thành Phật. Trong thế gian xuất thế gian, là người tốt 

nhất, là người thiện nhất. Chúng ta biết rồi nên phát tâm thân cận Ngài. 

“Di Đà quả đức vô lượng thanh tịnh, thị cố bỉ quốc vĩnh tuyệt ma sự.” Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc không tìm thấy ma sự, cũng chính là tìm không thấy chướng ngại, tất 

cả chướng ngại vĩnh viễn bị đoạn tuyệt rồi. 

Tập 343  759 



Chúng ta xem tiếp đoạn dưới. 

“Diệc  vô  tứ  thời,  hàn  thử  vũ  minh  chi  dị.”  Đây  chính  là  nói  rõ  về  khí  hậu  thường 

thường ở thế giới Tây Phương Cực Lạc, không có thay đổi.  “Tứ thời giả, xuân hạ thu 

 đông”  . Thế giới Ta bà của chúng ta, trái đất này, xuân hạ thu đông thay đổi rất lớn. 

“Hàn thử”, mùa đông rất lạnh, mùa hè rất nóng. “Vũ minh” là thời tiết âm u mưa dầm, 

khí hậu ẩm thấp. Điều này ở thế giới Tây Phương Cực Lạc đều không có. 

“Bỉ  quốc  thập  thất  chủng  công  đức  trang  nghiêm  thành  tựu  trung,  thử  hiển  đệ  tam 

 chủng  trang  nghiêm  tánh  công  đức  thành  tựu.”  17  loại  công  đức  trang  nghiêm  này, 

chúng ta đã học qua ở trước rồi. 

“Luận chú viết: tánh thị bổn nghĩa, ngôn thử Tịnh độ tùy thuận pháp tánh, bất quai 

 pháp bổn.” Đây là tánh công đức thành tựu trong 17 loại thành tựu, tánh này là tự tánh. 

Bổn  nghĩa  tức  là  bổn  tánh.  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  y  báo  chánh  báo  đều  do 

pháp tánh biến hóa. Cho nên pháp tánh là gốc. Thân là thân pháp tánh, cõi là cõi pháp 

tánh. Cho nên đều là thường trụ bất biến. 

“Tùy thuận pháp tánh, bất quai pháp bổn, hựu ngôn, tánh thị tất nhiên nghĩa, bất cải 

 nghĩa.” 

Tất nhiên nó là tự nhiên, chứ không phải do tạo tác. “Bất cải”tức là vĩnh hằng thường 

trú. “Như hải tánh nhất vị, chúng lưu nhập giả tất vi nhất vị, hải vị bất tùy bỉ cải giả.” 

Nước biển đều mặn, trên đất liền bất luận là sông ngòi gì nước chảy về biển đều biến 

thành một vị mặn, nước biển tuyệt đối sẽ không vì nước sông mà biến thành vị nhạt. 

Dùng ví dụ này để ví dụ cho tánh, tánh là vĩnh hằng bất biến. 

“Kim” đây là nói hiện tại, nói “ngày” ở thế giới Tây Phương Cực Lạc, không có bốn 

mùa thay đổi, thiên thời địa lợi. Còn đất thì  không có tướng sông, biển, hang núi. Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc “rộng rãi bằng phẳng, đất sắc vàng kim”. Hoàng kim, chúng 

ta có khái niệm này, nhưng hoàng kim ở thế giới Tây Phương Cực Lạc và hoàng kim ở 

thế giới chúng ta hoàn toàn khác nhau. Hoàng kim của chúng ta và hoàng kim của đó 

chỉ  có  một  chút  tương  tự  mà  thôi.  Hoàng kim  ở  đó  rất đẹp,  hoàng  kim  có  thể  may  y 

phục để mặc, mềm mại, rất mỏng, giống như lụa tơ tằm, nó là vàng thật. Với khoa học 

kỹ thuật cao hiện nay, hoàng kim cũng có thể biến thành từng lớp rất mỏng như voan 

vậy.  Có  cách  để  chế  tạo  ra  như  vậy.  Nhưng  màu  của  vàng,  chất  liệu  vàng  không  thể 

sánh bằng trên đó. Nguyên nhân do đâu? Do nó là hoàng kim trong tự tánh mà hiện ra, 

thất  bảo  vô  lượng  trân  bảo.  Thế  gian  chúng  ta  cũng  có,  nhưng  thế  gian  của  chúng ta 

biến  chất  rồi.  Điều  này  chư  vị  nên  nhớ  rõ,  cảnh  tùy  tâm  chuyển,  nhân  tâm  chúng  ta 

760  Tập 343 



biến hoại rồi, cho nên những trân bảo vô lượng này cũng đều biến chất, chất thay đổi 

rồi, sắc cũng thay đổi, sai biệt so với hình dáng nguyên có của nó quá lớn, nếu như tâm 

thanh tịnh của chúng ta, tất cả vọng tưởng phân biệt chấp trước đều buông xuống, thì 

hoàng kim thất bảo trên thế giới chúng ta nó cũng sẽ từ từ thay đổi, thay đổi giống như 

ở thế giới Cực lạc. 

Nên  nhớ,  tướng  tùy  tâm  chuyển.  Chính  vì  tướng  tùy  tâm  chuyển  nên  sơn  hà  đại  địa  

này, chúng ta ý niệm rằng có thể thay đổi nó. Chúng ta dùng thiện niệm, dùng tâm yêu 

thương để chăm sóc, quan tâm nó. Sơn hà đại địa rất nhiều thiên tai này đều hóa giải 

được nó. Thế gian này nói “ái”, Phật Pháp tuy không nói “ái”, mà còn chân thật hơn 

“ái”, là “chân ái”.  Nhưng không dùng danh từ này,  mà dùng gì? Từ bi, từ bi  là tâm 

thương yêu vĩnh hằng bất biến. Yêu thương của thế gian là hư tình giả ý, nó sẽ thay 

đổi. Hôm nay yêu bạn, ngày mai không yêu bạn nữa, nó là vô thường. Yêu thương của 

từ bi là chân thường. Họ thật sự yêu thương quí vị, vĩnh viễn sẽ yêu thương quí vị. Ta 

thay lòng, thậm chí hủy nhục họ, hãm hại họ, họ vẫn cứ yêu ta. Đó gọi là từ bi. Vì sao? 

Vì nó được lưu xuất  ra từ tự tánh. Tự tánh sẽ không thay đổi, tự tánh là vĩnh hằng. 

Người hiện nay ở trong thất tình lục dục, ái là một trong bảy tình này. Nó từ trong A lại 

da  biến  ra vậy.  A  lại  da  là  vô thường,  không  thể  tin tưởng  được.  Chúng  ta  học  Phật, 

Phật Bồ Tát chư vị Tổ Sư thường dạy chúng ta, cách tu nhẫn nhục Ba la mật như thế 

nào? Người ta yêu thích quí vị, thương quí vị, chớ cho là thật, sẽ thay đổi. Người ta 

hủy nhục quí vị, hãm hại quí vị, chớ cho là thật, cũng sẽ thay đổi. Niệm ác của họ sẽ 

biến thành ý niệm tốt, ý niệm tốt cũng có thể biến thành ý niệm xấu, vô thường mà! 

Cho nên mọi thứ đừng cho là thật, chỉ dùng tâm bình thường mà đối đãi là tốt rồi. Tâm 

bình thường là tâm bình đẳng, tâm lâu dài. Dùng tâm không thay đổi này để đối xử với 

tất cả người sự vật, đó là đệ tử Phật. 

 Ư nhân, như “Luận chú” vân: chư vãng sanh giả vô bất tịnh sắc, vô bất tịnh tâm, tất 

 cánh giai đắc thanh tịnh bình đẳng vô vi pháp thân. 

Ở đây nói về đại chúng ở thế giới Cực lạc. Đại chúng từ đâu mà đến? Toàn là di dân từ 

mười phương thế giới đến bên đó. Nói cách khác, thế giới Tây Phương Cực Lạc không 

có người bản địa, toàn là di dân đến. Mỗi di dân đều phải thông qua sự thẩm tra của 

Phật  A  Di  Đà.    Phật  A  Di  Đà    nếu  không  đồng  ý,  thì  người  đó  sẽ  không  được  vãng 

sanh. Điều kiện thẩm tra, điều kiện tuyệt đối chỉ có một điều gọi là tâm tịnh tức Phật 

độ tịnh. Chúng ta tu hành, tu hành thì niệm Phật, niệm Phật phải niệm cho tâm thanh 

tịnh, chắc chắn được vãng sanh. Tôi cũng thường nói: tâm thanh tịnh xuất hiện rồi, sẽ 

Tập 343  761 



sanh vào cõi Phàm Thánh đồng cư. Tâm bình đẳng xuất hiện thì sanh vào cõi Phương 

tiện hữu dư. Tâm giác ngộ chính là tâm đại triệt đại ngộ xuất hiện, sanh vào cõi Thật 

Báo trang nghiêm, thanh tịnh bình đẳng giác. Trên sự mà nói, tín nguyện hạnh, thiện 

căn phước báo nhân duyên, đây là đứng trên sự mà nói. Thực lòng mà nói, nói tường 

tận cho quí vị thì Tịnh Tông học hội chúng ta thành lập, Tịnh Tông duyên khởi đề ra 

năm khoa mục, đó là tiêu chuẩn. “Tịnh nghiệp tam phước” là nguyên tắc chỉ đạo cao 

nhất  của  người  tu  học  Tịnh  Tông.  Nhất  định  phải  tuân  thủ.  Quí  vị  không  tuân  thủ 

nguyên tắc này, thì không thể vãng sanh. 

Đức Phật dạy rất rõ: “ Tam thế Chư Phật tịnh nghiệp chánh nhân”. Quí vị xem quan 

trọng biết nhường nào. Câu thứ nhất: hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm 

bất sát. Điều thứ nhất này là gì? Điều thứ nhất là nhân thiên thiện. Nhân thiên thiện quí 

vị cũng không có, làm sao có thể đến thế giới Cực lạc? 

Điều thứ hai là: nhị thừa thiện, chính là Thanh văn Duyên giác. Thọ trì tam qui, cụ túc 

chúng giới, bất phạm oai nghi. Nhị thừa thiện, sanh về cõi Phương tiện hữu dư. 

Nhân thiên thiện sanh về cõi Phàm Thánh đồng cư. 

Điều  thứ  ba  là  Đại  Thừa,  phát  Bồ  đề  tâm,  thâm  tín  nhân  quả,  đọc  tụng  Đại  Thừa, 

khuyến tấn hành giả. Người này sanh về cõiThật báo trang nghiêm. 

Trong kinh giảng rất rõ ràng, minh bạch. Tôi có thể làm được bao nhiêu trong lòng biết 

rõ,  biết  được  vị  thứ,  hiểu  được  thân  phận  tôi  như  thế  nào,  tôi  sanh  về  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc sẽ thuộc cấp bậc nào, rõ ràng minh bạch, sẽ không có tăng thượng 

mạn, sẽ không sinh khởi cống cao ngã mạn, tật đố, sẽ không sanh những tâm này. Vĩnh 

viễn trú tại thanh tịnh, ít nhất cũng trú tại tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng. Vô vi pháp 

thân, đó chính là sanh vào cõi Thật báo trang nghiêm. Nhưng thế giới Tây Phương Cực 

Lạc vì được  Phật A Di Đà  bổn nguyện oai thần gia trì, cho nên cõi Phàm Thánh đồng 

cư cũng thanh tịnh bình đẳng vô vi pháp thân. Đây không phải là công phu của quí vị 

được như vậy, mà là được Phật A Di Đà gia trì cho quí vị. Được Phật A Di Đà phò hộ, 

ân đức Phật A Di Đà hơn cả cha mẹ. Cha mẹ chúng ta không thể đối xử với chúng ta 

như vậy được. Phật A Di Đà có thể đối xử với chúng ta như vậy. Chúng ta nếu không 

vãng sanh, chúng ta có lỗi với  Phật A Di Đà. 


“Thử chánh hiển tánh địa bình đẳng, pháp hải nhất vị chi mật ý. Thị vi trang nghiêm 

 tánh công đức thành tựu.” Trong đây nói về trời, nói  về đất, nói  về  người. Tục ngữ 

Trung Quốc thường nói: Thiên thời địa lợi nhân hòa. Quí vị xem trong một câu kinh đã 

tiết lộ ra những tin tức. 

762  Tập 343 



Dưới đây lại nói: “phục vô đại tiểu giang hải, khâu lăng khanh khảm, kinh cức sa lịch, 

 thiết vi tu di, thổ thạch đẳng sơn.” Những hiện tượng này không có trên thế giới Cực 

lạc. Sông lớn, sông nhỏ, biển cả ở thế giới Cực lạc cũng không có. Ở thế giới Cực lạc 

nơi nơi đều có ao thất bảo. Ao thất bảo rất lớn, giống như biển lớn vậy. Không có đồi 

núi gồ ghề, cũng không có cây gai cát sỏi, cũng không có núi Thiết vi, không có núi Tu 

di. Đất ở Thế giới Cực lạc bằng thẳng, bằng phẳng nhìn không thấy giới hạn. Vì sao 

vậy? Vì tâm người ở thế giới Cực lạc bình đẳng thanh tịnh. Cho nên đại địa cũng bình 

đẳng  thanh  tịnh.  Chúng  ta  nay  có  núi,  có  cao  thấp  không  đồng,  chính  là  do  tâm  ta 

không đồng, chính là lý do này vậy. 

Thật sự hiểu được một tí về đạo lý này, chúng ta chọn lựa nơi ở, đặc biệt là chọn một 

nơi  để  tu  hành,  cổ  nhân  thường  nói:  xem  phong  thủy,  xem  địa  lý,  là  điều  nên  làm. 

Nhưng người xưa xây dựng đạo tràng, hơn phân nữa đều xây dựng trên núi cao rừng 

rậm,  tìm  một  miếng  đất  bằng  phẳng,  tại  đó  kiến  lập  đạo  tràng.  Phong  cảnh  u  tĩnh, 

người đi không đến, không có ai muốn đến, ở đó thanh tịnh, tu hành tốt. Chúng ta ngày 

nay, trú tại thành thị Đồ Văn Ba này, thành phố này rất đặc biệt, nó ở trên núi, nhưng 

trên  núi  có  một  mảnh  đất  bằng  phẳng  như  vậy,  thật  hiếm  có.  Bình  nguyên  trên  núi, 

không nhấp nhô lắm. Thông thường mà nói, đây là nơi tốt để người tu hành xây dựng 

đạo tràng, là một nơi rất lý tưởng, nhấp nhô không lớn chính là tâm người bình lặng. 

Nơi này con người thích hòa bình. Nói cách khác, tu hành ở nơi này, thì chướng ngại 

chướng nạn không nhiều. Nhưng chúng ta phải hiểu được một việc, đó chính là cộng 

nghiệp. Ít nhất khu vực nơi chúng ta cư trú, cộng nghiệp nơi địa phương Đồ Văn Ba 

này  không  lớn,  sai  khác  không  lớn  lắm.  Mọi  người  sinh  sống  cùng  nhau,  100.000 

người cùng sinh sống cùng nhau, đều có thể hòa mục, đều có thể chăm sóc lẫn nhau, 

quan tâm lẫn nhau, hợp tác với nhau, đó chính là thành phố rất tốt. Học viện ở nơi này, 

đồng học trong học viện có nghĩa vụ, có sứ mạng dẫn dắt nhân dân ở địa phương này 

cho tốt. Dẫn dắt bằng cách nào? Chúng ta làm gương cho mọi người thấy. Đầu tiên dạy 

Phổ Hiền Bồ Tát Thập đại nguyện vương. Quí vị xem, điều đầu tiên dạy lễ kính Chư 

Phật. Chúng ta đang làm rồi, làm mười năm rồi, có chút hiệu quả. Chúng ta làm chưa 

được tốt lắm. Hi vọng 10 năm về sau  chúng ta làm tốt hơn. Tiệc tối đầm ấm vào thứ 

bảy hàng tuần, tứ chúng đồng tu trong học viện, bất luận là tại gia hay xuất gia, nhất 

định phải học lễ phép, gặp ai cũng cúi thấp người chào hỏi. Chúng ta nếu làm như vậy, 

quí vị xem nếu như làm mười năm như vậy, tôi tin rằng mỗi người ở Đồ Văn Ba gặp 

nhau đều cúi người chào hỏi. Điều này sẽ chấn động toàn thế giới. Thế giới này, làm gì 

Tập 343  763 



có nơi tốt như vậy? Mọi người đều muốn đến xem, đều muốn đến tham quan, lôi kéo 

dòng người đến ở nơi này, kích thích kinh tế ở địa phương này, đó là việc tốt. Người ở 

nơi này thành thật, không lừa dối nhau, chỉ cần quí vị đem lại ấn tượng này cho người 

ta, người trên toàn thế giới tự nhiên tuyên truyền nhau,  thành phố này chính là số một 

trên  toàn  thế  giới,  thành  phố  mô  phạm,  thành  phố  hòa  hợp,  chúng  ta  sẽ  làm  được. 

Chúng ta đã đặt nền móng trong mười năm, cũng rất lễ phép rồi, nhưng chưa đủ, gặp 

nhau chỉ cúi đầu 15 độ để chào nhau, chưa được, phải cúi đầu 90 độ. Người Nhật lúc 

hành lễ, khom người 90 độ để chào hỏi. Quí vị nên hiểu rằng, họ học từ Trung Quốc, 

đó là lễ nghĩa của Trung Quốc cổ. Người Nhật Bản còn có thể duy trì, người Trung 

Quốc từ lâu đã bỏ mất rồi. Đây  không phải là học người Nhật Bản. Người ta hỏi quí 

vị,  phải  nói  rằng  đó  là  người  Nhật  Bản  học  Trung  Quốc.  Vậy  vì  sao  hiện  nay  Trung 

Quốc  không  còn  nữa?  Bởi  vì  Trung  Quốc  hiện  nay  học  phương  Tây,  phương  Tây 

không có, cho nên chúng ta ngày nay tìm lại thứ của Trung Quốc. 

Xưng tán Như Lai, ý nghĩa của việc này là bỏ ác làm thiện, cải tà quy chánh, bắt đầu 

thực hiện từ bản thân chúng ta. Có lễ phép với người, lịch sự với cỏ cây hoa lá, lịch sự 

với  những  động  vật  nhỏ,  lịch  sự  với  sơn  hà  đại  địa.  Chúng  ta  hy  vọng  năm  nay  thời 

gian một năm, làm  được  một chút việc này. Lễ phép là bài học đầu tiên, đây  là hình 

thức  bên  ngoài.  Bài  học  này  không  có,  thì  những  bài  học  khác  cũng  không  thể  đứng 

vững vậy. Cho nên phải bắt đầu từ đây. Đối với bất cứ người nào cũng thành khẩn, hy 

vọng làm tốt được ngũ thường, nhân, lễ, nghĩa, trí, tín là căn bản làm người. Sang năm 

chúng ta làm thêm Tam quy, Ngũ giới, Thập thiện. Năm nay, nhân lễ nghĩa trí tín ngũ 

luân,  ngũ  thường  này  chúng  ta  phải  làm  được.  Phụ  tử  hữu  thân  ở  trong  Ngũ  luân, 

chúng ta làm được chữ hiếu. Nhìn thấy người khác, tuổi tác gần bằng cha mẹ chúng ta, 

chúng ta coi họ như cha  mẹ  chúng ta vậy, phải tận nghĩa hiếu đạo. Nhìn thấy trẻ em 

giống như con cái chúng ta, cũng phải coi chúng như con cái mình vậy. Phải từ  tâm 

yêu thương được chúng. Mọi người phải nhường nhịn lẫn nhau. Không nên tranh hơn, 

người lớn trước, người nhỏ sau. Họ lớn tuổi hơn mình, mời họ đứng trước mình. Lúc đi 

đường mời họ đi trước, chúng ta theo sau. Đối với mọi người phải nói chữ “tín”, nói 

năng  cho  có  uy  tín.  Làm  việc  gì  phải  chăm  chỉ  có  trách  nhiệm.  Học  viên  học  viện 

chúng ta có thể dẫn đầu, ngày ngày bản thân đều phải làm như vậy. Tôi tin tưởng mười 

năm sau, toàn Đồ Văn Ba này đều làm như vậy. Bất giác làm cho toàn thành phố này 

thành một nơi thật sự văn minh lễ nghĩa. Đó chính là thành phố gương mẫu cho toàn 

thế giới. Chúng ta phải làm, phải chăm chỉ làm. Một môi trường tốt như vậy, Đại Thừa 

764  Tập 343 



Phật Pháp sẽ bén rễ tại nơi này. Học viện chúng ta thành lập, dường như chưa lâu lắm, 

khoảng ba bốn năm, tôi đã nghe có người nói với tôi, là cư dân Đồ Văn Ba nói, họ nói 

tương lai Đồ Văn Ba có thể là trung tâm Phật Giáo thế giới. Đây là họ nói. Nếu như 

mọi người thật sự có thể hướng đến mục tiêu này mà làm, làm thành công rồi, lời họ 

nói sẽ rất linh nghiệm. Là lời nói thật không phải là giả. 

Phật pháp không phải là tôn giáo, Phật Pháp là giáo dục. Đối xử hòa hợp với tất cả các 

tôn giáo khác. Phật Pháp tôn trọng tôn giáo, lễ kính tôn giáo, không có xung đột. Phật 

dạy người kính trời, kính đất, kính quỷ thần. Vì sao vậy? Vì họ đều là chúng sanh. Phật 

dạy chúng ta, tất cả chúng sanh và bản thân chúng ta đều đồng một tự tánh. Tất cả đều 

cung kính. 

“Thế giới Cực lạc duy dĩ tự nhiên thất bảo, hoàng kim vi đạt, vô giang hải Tu di đẳng, 

 tục  hiển  tánh  công đức  thành  tựu”.  Tức  là  tiếp  tục  hiển  thị  tánh  công  đức  thành  tựu. 

“Tu  di”  dịch  là  núi  cao  vi  diệu.  Là  một  trung  tâm  của  thế  giới  nhỏ,  do  Tứ  bảo  hợp 

thành. Núi  ở giữa biển, phun nước cao đến 336 vạn dặm.  Bên ngoài có chín núi tám 

biển, bao quanh bên ngoài núi đó gọi là núi Thiết vi. Ở giữa đỉnh núi Tu di là nơi ở của 

trời Đế Thích, 32 cõi trời khác chia ra ở bốn bên. Đây là lời Phật giảng trong kinh cho 

chúng ta. Chúng ta nên hiểu rằng, Phật thuyết pháp có hai nguyên tắc, là chân đế và tục 

đế. Phật dựa vào nhị đế mà thuyết pháp. Chân đế là cảnh giới Phật tự thân chứng. Tục 

đế là cảnh giới của chúng sanh. Cho nên Phật nói tục đế chúng ta dễ dàng hiểu. Phật 

giảng chân đế chúng ta không hiểu. Đó không phải là thường thức của chúng ta. Tiểu 

thừa tục đế nhiều, chân đế ít. Đại thừa chân đế nhiều, tục đế ít. Trong pháp Nhất thừa 

dường như tám chín mươi phần trăm đều là chân đế. Chúng ta hiểu được nguyên tắc 

Phật thuyết pháp, Phật không có một pháp nhất định để nói, với trình độ của người lúc 

đó, Ngài giảng cho chúng ta tình trạng vũ trụ, lúc đó là thời đại Ấn Độ 3000 năm về 

trước. Bà la môn giáo, những thiên đạo được giảng trong các tôn giáo, giảng các vấn 

đề vũ trụ, Phật cũng tùy thuận cách giảng này, mọi người đều hiểu. Nếu như tùy thuận 

chân đế của Phật để giảng mọi người đều không hiểu. Những thứ này quan trọng hay 

không quan trọng? Không quan trọng. Phật giảng lời chân thật, phàm sở hữu tướng giai 

thị  hư  vọng.  Ngay  lục  đạo  thập  pháp  giới  đều  như  trong  Kinh  Kim  Cang  nói:  tất  cả 

pháp hữu vi, như mộng huyễn bào ảnh. Đó là Phật giảng chân thật. Tất cả những pháp 

hữu vi đó bao gồm cả lục đạo mười pháp giới, đều là pháp hữu vi. Đến nhất chân pháp 

giới, cõi Thật báo trang nghiêm, đó là pháp vô vi. Vậy Thích Ca Mâu Ni Phật nếu như 

giảng pháp ngày hôm nay, Tu di núi cao vi diệu sẽ ở đâu? ở trung tâm hệ ngân hà, hệ 

Tập 343  765 



ngân hà là một đơn vị thế giới, đơn vị thế giới là hệ ngân hà. Trung tâm đơn vị thế giới 

thông thường đều là lỗ đen, có lực hút rất lớn, ngay cả ánh sáng cũng bị nó hút vào, lực 

hút rất lớn.  Danh từ trong kinh Phật gọi nó là núi Tu di. Ngày nay sẽ giải thích như 

vậy.  Ngày  nay  khoa  học  hiện  đại  ấn  chứng  đều  hoàn  toàn  tương  đồng.  Thế  giới  nhỏ 

của hệ mặt trời, Nam Thiệm Bộ châu của chúng ta chính là địa cầu. Chuyển động tròn 

bao quanh bờ mé của núi Tu di, chuyển bao vòng quanh nó, đó là thật không giả dối tí 

nào. Thế giới Cực Lạc không có những thứ này. Nói cách khác, thế giới Cực lạc dường 

như không phải là một tinh hệ, thật vậy, không phải giả đâu. Thế giới Cực lạc là một 

không gian duy thứ khác, khác với không gian duy thứ của chúng ta. Một không gian 

duy thứ khác, cao duy thứ, nó cao quá. Là thứ mà người thế gian chúng ta không thể 

tưởng tượng được. Thế giới  tây Phương Cực lạc không có núi  Tu Di, không phải  là 

một  tinh  hệ.  Họ  có  thân  tướng,  thân  tướng  đó  ở  trước  mặt  chúng  ta,  chúng  ta  cũng 

không nhìn thấy, vì không cùng không gian duy thứ. Ví dụ như quí vị đang nằm  mơ 

vậy. Quí vị mơ thấy Ngọc Hoàng đại đế, nhìn thấy sự trang nghiêm của ông ta, trong 

mơ quí vị đã nhìn thấy ông ta rồi, người khác ngủ cùng giường với quí vị nhưng không 

nhìn  thấy.  Quí  vị  nhìn  thấy  nhưng  họ  không  nhìn  thấy,  vì  sao  vậy?  Vì  không  cùng 

không  gian  duy  thứ.  Trong  định  có  thể  thấy  được.  Định,  Thiền  định  làm  cho  không 

gian  duy  thứ  bị  đột  phá,  bất  luận  không  gian  nào  họ  đều  nhìn  thấy  được.  Định  công 

càng sâu, nhìn thấy càng rộng khắp hơn. 

Quí vị xem Phật dạy Bồ Tát bát địa nhìn thấy nguyên khởi của vũ trụ. Nhìn thấy ba tế 

tướng của A lại da. Đó là vi quán, là hướng nội. Hướng ngoại có thể nhìn thấy được 

khắp pháp giới hư không giới. Lớn không gì lớn hơn, nhỏ không gì nhỏ bằng, hai câu 

này nói hết rồi. Sao gọi là lớn? Không có biên giới, không có bên ngoài nó, đó gọi là 

lớn. Thế nào gọi là nhỏ? Không có bên trong, đó gọi là nhỏ, nhỏ không có bên trong. 

Nhỏ như cọng tóc hạt bụi, trước đây chúng ta đã học qua, bên trong đó có đại thiên thế 

giới, trong một điểm nhỏ có cả thế giới. Lớn như thế nào? Lớn như cả vũ trụ vậy. Vũ 

trụ không thu nhỏ lại, điểm nhỏ cũng không phóng lớn ra. Lớn nhỏ không hai. Cho nên 

trong tự tánh không có đối lập. Lớn nhỏ là đối lập, dài ngắn là đối lập, có không là đối 

lập, thật giả là đối lập, tà chánh là đối lập, toàn là đối lập. Trong tự tánh tìm không ra 

đối lập, không có đối lập. Cho nên Phật dạy chúng ta phải bỏ biên kiến, biên kiến chính 

là nhị biên, chính là đối lập. Không nên có ý niệm này, ý niệm này là sai trái, trong tự 

tánh không có đối lập, tướng tự tánh hiện ra thì làm sao có đối lập? Đối lập từ đâu mà 

có?  Đối  lập  từ  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  mà  có.  Xa  lìa  vọng  tưởng  phân  biệt 

766  Tập 343 



chấp  trước  đối  lập  không  còn  nữa.  Những  lời  này  là  khoa  học  ở  trong  kinh  điển.  Là 

triết học trong kinh Phật. 

Đây là nói về cõi trời dục giới. Tứ vương thiên là tầng thứ nhất, trời Đế Thích là tầng 

thứ hai. Trời Đế Thích chính là Ngọc hoàng đại đế mà người Trung Quốc nói. Trong 

kinh Phật cũng gọi là cõi trời Đao Lợi. Đao Lợi Thiên chủ là tầng thứ hai. Đế Thích 

Thiên vương trú tại Trung Ương. Bốn phía đều có tám trời. Bốn nhân tám là ba mươi 

hai, cộng thêm trời ở giữa, chúng ta thường gọi là cõi trời 33. cõi trời 33 không phải là 

33 tầng, mà cùng một tầng thứ, cùng một tầng. Chính là tầng thứ hai, tầng trời thứ hai 

của  Dục  giới.  Nó  rất  giống nhân  gian có  tổ  chức  chính  trị.  Trung  ương  là  Hoàng  đế, 

bên cạnh là 32 trời, giống như chư hầu vậy.Ở giữa dường như là chính phủ trung ương. 

32 trời dường như là tỉnh phần, nó có tổ chức. Thế giới Cực Lạc không có. Thế giới 

Cực Lạc là trường học, trường học do Phật A Di Đà xây dựng. Trú tại Thế giới Cực 

Lạc  chỉ  có  hai  loại  người.  Một  là  thầy  giáo,  một  là  học  sinh.  Thầy  giáo  là  A  Di  Đà 

Phật, học sinh là chúng Bồ tát. Không có những địa vị  khác. 

Quí vị xem, “tứ thiên vương thiên, cư sơn bán phúc”, chính là  ở đoạn giữa núi, đoạn 

lưng chừng núi. Bốn đại châu như Nam Thiện Bộ châu..., ở bốn phía của biển. Hoàng 

Niệm  Lão  là  người  học  khoa  học,  chúng  ta  xem  giải  thích  của  ông,  trong  dấu  ngoặc 

đơn  là  Niệm  Lãodùng  khoa  học  hiện  đại  giải  thích  cho  chúng ta.  Theo  mặt  trời  bao 

quanh núi Tu di, quá khứ có người cho rằng núi Tu di ở trên quả đất này, đúng là hiểu 

lầm.  Người  nhầm  lẫn  này  là  cổ  nhân.  Cổ  nhân  chú  giải  trong  kinh, nhầm  lẫn  này  rất 

lớn. Họ cho rằng như thế nào? Cho rằng núi Himalaya là núi Tu di. Trung Quốc nằm 

phía đông núi Tu di. Đông Thắng thần châu, nam phương Nam thiệm bộ châu. Trung 

Quốc thuộc Nam thiệm bộ châu. Bắc phương là Bắc Cu Lô Châu. Trong kinh nói Bắc 

Cu Lô Châu thọ mạng một ngàn năm.  Người rất có phước báo. Phía Bắc núi Himalaya 

chính là Tây Tạng, Tân Cương, người không trường thọ như vậy, không phù hợp. Đây 

là chúng ta  hiểu lầm ý rồi. Ở đây Niệm Lão giải thích cho chúng ta. Tu Di là thiên thể 

lớn hơn cả mặt trời, hệ ngân hà, Tu di chính là trung tâm của ngân hà. Sang năm, trung 

tâm ngân hà và  mặt trời trái đất xếp thành một hàng dọc. Cơ hội này khoảng 50.000 

năm mới gặp một lần. Sang năm chúng ta gặp rồi. Nam Thiệm Bộ Châu tức trái đất, 

cho đến thứ được gọi là nước, chỉ cho lưu thể. Thật sự mà nói đó là khí lưu. Là khí lưu 

trong vũ trụ. 

“Hải giả, lưu thể hội tích chi xứ” chính là vũ trụ. Không phải là nước biển như thế gian 

thường nói. Giải thích này rất hay. Vậy biển lớn được nói trong kinh Phật là bầu trời 

Tập 343  767 



cao.  Bầu  trời  không  phải  là  chân  không,  bầu  trời  có  khí  lưu.  Khí  lưu  này  giống  như 

nước biển trong bầu trời bao la. Trời Tứ Thiên Vương ở trong hệ định tinh. Ở trong hệ 

định tinh như hệ mặt trời vậy. Đao Lợi Thiên chủ là hạt nhân của ngân hà. Phải đột phá 

không gian duy thứ, quí vị mới có thể thấy được. Đặc biệt trong kinh Phật nói rất rõ. 

Một khu vực Phật giáo hóa có bao nhiêu hệ ngân hà, chính là nhiều đơn vị thế giới? 

Mười ức đơn vị. Quí vị sẽ hiểu rằng một Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, phạm vi dạy học 

của Ngài rất lớn, mười vạn ức hệ ngân hà. Đây chỉ là một thế giới Ta bà, trái đất trong 

thế giới lớn này, nó chỉ là một đảo nhỏ, không lớn. Nhưng cái đảo nhỏ này rất đặc biệt, 

nhân dân có thiện căn, có phước đức, có nhân duyên. Phật Bồ Tát thường thường hội 

tập đến nơi này, giúp đỡ những chúng sanh này phá mê khai ngộ, siêu việt lục đạo, siêu 

việt mười pháp giới. Một đời có thể chứng đắc Phật quả rốt ráo. Đó là việc rất không 

thể nghĩ bàn. Người Trung Quốc thông thường nói về linh hồn, có, linh hồn không phải 

không có, linh hồn không có nhục thể, không gian hoạt động của nó rất lớn, khắp pháp 

giới hư không giới, đều là nơi chốn hoạt động của nó. Tốc độ lớn, tốc độ lớn hơn nhiều 

so với tốc độ ánh sáng, tốc độ sóng điện từ. Thế giới Cực Lạc không nằm trong mười 

ức hệ ngân hà này. Nhưng linh hồn trong một sát na là có thể đến được. Dùng tốc độ 

điện từ, dùng ánh sáng không đạt đến được. Điều này nhà khoa học rất rõ. Tốc độ ánh 

sáng một giây 300.000 km.  Mặt trời đến đây mất 8 phút, đó là cự ly rất gần. Ban đêm 

chúng ta nhìn thấy sao, có rất nhiều ngôi sao cách chúng ta mấy trăm năm ánh sáng. 

Tốc độ ánh sáng phải đi mấy trăm năm. Những ngôi sao mà mắt thường chúng ta có 

thể nhìn thấy, chỉ có thể nhìn thấy ngôi sao cấp sáu, càng xa ánh sáng càng nhỏ, trong 

kính viễn vọng có thể nhìn thấy sao cấp thứ mười mấy. Vậy là tầm nhìn đã mở ra rồi. 

Nhưng nếu so sánh với linh hồn thì thua xa lắm. 

Linh hồn là bản thân, mê rồi, không còn linh nữa, gọi là mê hồn. Đó là lời Khổng phu 

tử nói. Trong Kinh dịch nói du hồn là biến. Đi đầu thai khắp nơi, du hồn là biến, “tinh 

khí vi vật”. Vật chất là gì? Chúng ta nói động vật là gì? vật chất là gì? Hai câu trong 

“Kinh Dịch” nói rất hay, tương ứng với những điều trong kinh Đại Thừa. Chúng ta biết 

“Kinh Dịch” xuất hiện, Phật Pháp chưa truyền đến Trung Quốc. Sự hiểu biết của Cổ 

nhân đối với nhân sanh vũ trụ, không khác với những điều nói trong kinh Phật. Cho 

nên chúng ta có thể khẳng định, khởi nguyên của văn hóa truyền thống Trung Quốc, ít 

nhất cũng giống như Bà La môn giáo một vạn ba ngàn năm, đáng được tôn trọng, đáng 

được trân quí, phải nên học tập. Mấy ngàn năm lại đây đều tuân theo đạo chính thống 

này, tạo thành Trung Hoa đại địa mấy ngàn năm an trị lâu dài. Thành tích quản lý trì vì 

768  Tập 343 



đều  ghi  chép  trong  lịch  sử,  không phải  là  giả.  Nếu  như  bỏ  đi  những  văn hóa  truyền 

thống, bản thân có nghĩ ra một phương pháp mới, thì cũng gặp họa mà thôi. 

Cổ nhân có câu ngạn ngữ: “không nghe lời người lớn, chịu thiệt ngay trước mắt”. Đó là 

sự  thật  không  phải  giả.  Cho  nên  văn  hóa  Trung  Quốc  không  những  là  bảo  vật  của 

Trung Quốc, mà là bảo vật của toàn thế giới. Là niềm hi vọng của người Trung Quốc, 

cũng là niềm hi vọng của người trên toàn thế giới. Chúng ta  phải biết, phải bảo vệ. 

Phải chăm chỉ học tập, làm cho nó phát huy rộng rãi. Phát huy rộng rãi có thể cứu toàn 

thế giới. Giúp đỡ xã hội thế giới khôi phục hòa bình an ổn; giúp trái đất này hóa giải tai 

nạn.  Việc  này  ngay  cả  người  nước  ngoài  cũng  biết,  cho  nên  văn  hóa  truyền  thống 

Trung Quốc hiện nay được đông đảo người nước ngoài tôn trọng. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới. 

“Tự nhiên thất bảo giả, “Hội sớ” viết: Ta bà uế quốc” - Đây là nói về thế giới chúng ta 

-  bị tạp nghiệp mê hoặc. Câu này nói rất hay. Cư dân trên thế giới chúng ta, thật sự bị 

tạp nghiệp mê hoặc. 

“Cho  nên  dùng  đất  bùn  ngói  đá  làm  thể  của  đất”.  Cảnh  tùy  tâm  chuyển.  Trong  tạp 

nghiệp  đều  là  uế  nghiệp,  đều  là  ác  nghiệp.  Hiện  nay  trong  đất  bùn  ngói  đá  đều  hàm 

chứa  độc  tố.  Bị  ô  nhiễm  nghiêm  trọng  rồi,  cho  nên  con  người  hiện  nay  sống  rất  tội 

nghiệp.  Ngày xưa những ngói đá này, trong bùn đất ngói đá không có độc tố, mà hàm 

chứa khoáng chất. Từ trong đó có thể tinh luyện ra rất nhiều khoáng vật. Những chất 

như vàng, bạc, đồng, sắt, thiếc, là nguyên tố hóa học, hiện nay đều là độc tố. Vì sao 

vậy? Do tam độc, thất tình lục dục chiêu cảm nên. Ngày xưa, do luân lí đạo đức chiêu 

cảm, khác nhau lắm. Sơn hà đại địa, thiên thời địa lợi đều theo lòng người mà thay đổi. 

Lòng người thanh tịnh liền biến thành Tịnh Độ. Lòng người nhiễm ô liền biến thành uế 

độ. Lòng người lương thiện liền biến thành thiện độ. Lòng người bất  thiện liền biến 

thành ác độ. Đức Phật nói rất hay : “ưng quán pháp giới tánh nhất thiết duy tâm tạo”. 

Câu nói này đã được các nhà lượng tử học chứng minh rồi. Tất cả hiện tượng vật chất 

đúng là  do ý niệm tạo thành, chính là ý niệm. Vật chất tùy theo ý niệm của chúng ta 

mà sinh ra biến hóa. Niệm thiện nó liền biến thành thiện, niệm ác nó liền biến thành ác. 

Cho nên giáo dục rất quan trọng. Trong pháp thế gian xuất thế gian, không có gì quan 

trọng hơn giáo dục! Ngày nay thế giới biến thành như thế này, sai rồi. Sai ở đâu? Mọi 

người đều biết sai rồi, nhưng sai ở đâu thì không biết, sai ở chỗ giáo dục dạy sai. Có 

mấy người có thể giác ngộ được? Rất ít, không phải không có, có. Cho nên đối với nền 

văn hóa truyền thống, họ khâm phục đến ngũ thể đầu địa. Nguyên nhân là gì? Người 

Tập 343  769 



xưa hiểu được giáo dục. Cho nên  nền văn hóa truyền thống xưa, đây là văn  hóa cổ. 

Toàn thế giới bốn nền văn minh cổ, hiện nay chỉ có Trung Quốc tồn tại, ba nền văn cổ 

khác đều diệt vong rồi. Văn hóa Trung Quốc vì sao có thể tồn tại? Bởi vì nó có thể 

thích ứng với các kiểu thời đại khác nhau, các dân tộc khác nhau, các nền văn hóa khác 

nhau. Tính thích ứng của nó quá rộng. Nó không có xung đột với bất cứ nền văn hóa 

nào. Nó là hòa bình, người xưa nói: “hiếu để trung tín, nhân ái hòa bình”. Quí vị xem 

tám chữ này, bất kỳ quốc gia nào khác, dân tộc khác nhau, tín ngưỡng khác nhau, tôn 

giáo khác nhau, tám chữ này có xung đột với họ không? Trái với luân lý đạo đức, tứ 

duy  bát  đức,  thiên  hạ  sẽ  loạn,  nhân  dân  sẽ  khổ.  Mấy  ngàn  năm  giáo  dục  của  Trung 

Quốc, hạt nhân là gì? Hạt nhân chính là bốn khoa này. Đó là ngũ luân, ngũ thường, tứ 

duy, bát đức. Chỉ đơn giản như vậy! Dạy đã một vạn mấy ngàn năm rồi, chưa từng xảy 

ra sự cố. Làm trái với đó thì sinh loạn. Tuân theo thì tuyệt đối không sinh ra người làm 

loạn. 

Hai trăm năm trước, Thái Hậu Từ Hy chấp chính đã sơ suất rồi, đối với những thứ của 

cổ thánh tiên hiền, tâm tôn trọng không phải không có, nhưng thua xa trước đó, kém  

rồi. Cho nên thời đó người nói vẫn còn rất nhiều, nhưng người thực sự làm theo lại rất 

ít.  Đời  Thanh  mất  nước,  đến  Dân  quốc,  người  giảng  cũng  không  còn  nữa.  Lúc  đó 

những người học hành tôn sùng Tây học, trăng nước ngoài tròn hơn trăng Trung Quốc, 

cái gì cũng học theo người nước ngoài. Làm mất đi những thứ của chính mình. Nhật 

bản còn bảo tồn một ít, nhưng 50 năm gần đây, Nhật Bản cũng biến chất, thay đổi đến 

quá đáng. Dường như cũng đã làm mất hết những văn hóa truyền thống Trung Quốc. 

Tai nạn xuất hiện rồi, không ai còn dạy quí vị nữa. Hiện nay phải làm sao? Phật Pháp 

Đại Thừa cũng biến thành văn hóa truyền thống Trung Quốc. Tại Trung Quốc hai ngàn 

năm cùng với văn hóa truyền thống Trung Quốc dung hòa thành một thể, không thể 

chia cắt. Hơn nữa nó đã biến thành tinh túy của văn hóa Trung Hoa. Trong Đại Thừa 

có văn hóa Trung Quốc. Trong văn hóa Trung Quốc có Đại Thừa. 

Xem tiếp Thế giới Cực Lạc. 

“Bỉ độ chuyên dĩ vô lậu tịnh tâm sở hiện, cố dĩ thất bảo vi kỳ thể”. Không phải là đất 

bùn ngói đá, mà là thất bảo. Thất là biểu pháp, không phải là con số cụ thể, nó tượng 

trưng  cho  sự viên mãn,  dùng  trân bảo vô lượng vô biên  làm thể. Vì sao vậy? Vì nó 

dùng tâm vô lậu. Tâm vô lậu là tự tánh, là chân tánh. Lậu là đại danh từ của phiền não. 

Chính là vọng tưởng phân biệt chấp trước. Vọng tưởng phân biệt chấp trước đều đoạn 

được rồi gọi là vô lậu. Nói cách khác, Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, người người đều 

770  Tập 343 



là thanh tịnh bình đẳng giác. Là hiện thân của tâm thanh tịnh bình đẳng giác. Cho nên, 

tất cả vật chất đều tự nhiên biến thành trân bảo. 

“Thị bố thí trì giới sở nhiếp thủ dã.” Bố thí trì giới là tượng trưng cho sáu Ba la mật. 

Trong kinh Hoa Nghiêm là tượng trưng cho mười Ba la mật. Người người đều tu thành 

mười Ba la mật viên mãn. 

“Tính bất tạo tác, cố vân tự nhiên” đây là tâm vô lậu thanh tịnh, chính là thanh tịnh 

bình đẳng giác. Là biến hiện của mười Ba la mật viên mãn, Tịnh Độ! 

Tính không tạo tác chính là tự nhiên. Không có người tạo tác, không có ý niệm tạo tác, 

thật sự là tánh đức viên mãn tự nhiên lưu xuất. Trong lời văn: “tánh bất tạo tác, cố vân 

 tự nhiên” cùng với Luận Chúgiải thích tánh công đức thành tựu nói rằng: “tánh thị tất 

 nhiên nghĩa”, tôn chỉ này tương đồng. 

“Cái  tánh  đức  tự  nhiên”.  Tự  tánh  vốn  tự  đầy  đủ  vạn  đức,  tự  nhiên  “năng  sanh  vạn 

pháp.” Lục Tổ Pháp Bảo Đàn  Kinh, lúc Đại sư Huệ  Năng khai ngộ nói: “đâu ngờ tự 

tánh, vốn tự cụ túc”, chính là tánh đức tự nhiên. Lại nói: “đâu ngờ tự tánh, năng sanh 

vạn pháp”. Trong Hoàn Nguyên Quán nói cho chúng ta xuất sanh vô tận, đều là nghĩa 

của tự nhiên. Trong đây không có dấu vết của tạo tác. Tất cả đều là tự nhiên viên mãn 

thành tựu, cũng chính là chúng ta thường nói: dứt ác tu thiện, tích lũy công đức đạt đến 

cứu cánh viên mãn. Y báo, chánh báo trang nghiêm tự nhiên xuất hiện. Không có khởi 

tâm động niệm, khởi tâm động niệm là phàm phu, trong tâm thanh tịnh không sanh một 

niệm,  đó  chính  là  chân  tâm.  Chân  tâm  đã  hiển  lộ  ra  rồi,  chính  là  cõi  Thật  báo  trang 

nghiêm của chư Phật Như Lai. Là chân thật, tự nhiên là chân thật. Thứ chúng ta tạo tác 

thì không phải là chân thật, là vô thường. 

“Cái tánh đức tự nhiên, phi khả tạo tác, thị tự nhiên nghĩa. Tu đức hữu công, tánh đức 

 tự hiển, tất nhiên như thị, thị tự nhiên nghĩa.” Đây là điều trong kinh Đại Thừa thường 

nói. Cảnh tùy tâm chuyển. Hoàn cảnh bên ngoài theo tâm mà chuyển. Do đó có thể biết 

vãng sanh Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, quí vị sẽ đới nghiệp vãng sanh, mang theo 

phiền não tập khí dày đặc, tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, mang theo những thứ này 

vãng sanh. Mang theo những thứ này, vì sao vẫn có thể vãng sanh? Trong tự tánh của 

quí vị nếu như không có công đức chân thật, thì quí vị sẽ không vãng sanh được. Công 

đức chân thật là gì? Thứ đời đời kiếp trong quá khứ quí vị tu được. Trong cái kho của 

A lại da có những chủng tử này. Tuy có chủng tử nhưng thế nào? Hiện nay nhất thời hồ 

đồ, lại mê mất. Đến lúc lâm chung vẫn còn tốt, số mạng tốt, có thiện hữu nhắc nhở, 

khuyên quí vị niệm Phật cầu sanh Thế giới Cực Lạc. Lúc đó quí vị liền tin tưởng, thật 

Tập 343  771 



làm,  thật  sự  vãng  sanh.  Là  đạo  lý  này  vậy.  Nếu  như  trong  thức  A  lại  da  của  quí  vị 

không  có  thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên  đã  được  tu  trong  quá  khứ,  lúc  lâm  chung 

người nào khuyên quí vị, quí vị cũng không tin, không thèm để ý đến. Là đạo lý như 

vậy đó. 

Suốt đời đều cố chấp thành kiến bản thân, cho rằng bản thân là đúng, lúc lâm  chung 

còn có thể tiếp thu lời khuyên của người khác, tin tưởng có Thế Giới Tây Phương Cực 

Lạc, tin có A Di Đà Phật, điều này bất khả tư nghì. Kỳ thực nguyên nhân là vô lượng 

tiền kiếp trong quá khứ từng tu Tịnh Độ. Đây chính là pháp khó tin.  Vì sao vậy? Vì 

suốt đời chưa tiếp xúc với Phật Pháp. Lúc lâm chung gặp được thiện hữu thì họ cũng 

có thể vãng sanh. Đạo lý là ở đây vậy, không phải là ngẫu nhiên. 

“Thất  bảo”,  ở  đây  cũng  có  thêm  một  giải  thích,  “chư  dịch”  –  trong  năm  bản  dịch  – 

“cập dư chư kinh luận sảo hữu sai dị”. Người phiên dịch, có những dịch bản sai khác. 

Kinh này chỉ vàng, bạc, lưu ly, thủy tinh. ở đây nói là hổ phách, mỹ ngọc, mã não, coi 

đây là thất bảo. Lưu ly chính là ngọc bích, là ngọc màu xanh, trong suốt. Gọi đó là thất 

bảo. Đoạn này có chú giải, mỹ ngọc, thủy tinh đều có xuất xứ. Kinh A Di Đà lấy vàng, 

bạc,  lưu  ly,  pha  lê  -  Lưu  ly  chính  là  ngọc  bích,  pha  lê  chính  là  thủy  tinh.  Thời  xưa 

không có pha lê, gọi thủy tinh là pha lê - Xà cừ, xích châu, mã não là thất bảo. 

 Trí Độ Luận viết: kim, ngân, tỳ lưu ly, pha lê – đây chính là pha lê – xà cừ mã não, 

xích chân châu, gần giống như trong Kinh Di Đà nói. Trong Kinh Bát Nhã, trong thất 

bảo bao gồm cả hổ phách. Ngụy Dịch cũng có hổ phách. Nói tóm lại, các trân bảo ở 

Cực lạc vi diệu đẹp đẽ. Tánh đức pháp nhĩ như thị, là tự nhiên kết thành không phải là 

con người làm ra. 

“Viễn siêu thế gian, liêu tá thế bảo chi danh dĩ tác tỷ huống nhĩ.” Thế giới Cực Lạc 

trân bảo trong quốc độ của chư Phật, đem so với thế giới của chúng ta mà nói, thì thù 

thắng rất lớn, rất lớn! 

Chúng ta bây giờ hiểu được đạo lý này. Vì sao vậy? Vì cư dân ở quốc độ chư Phật hiền 

lương. Nơi họ cư trú, bởi vì tất cả pháp là từ tâm niệm cảm ứng, nhất định tốt. Thế giới 

chúng ta cư dân chắc chắn tạp niệm quá nhiều, ác niệm quá nhiều. Quí vị nói có ác 

niệm gì đâu. Tự tư tự lợi chính là ác niệm. Chấp trước có cái tôi chính là ác niệm. Việc 

này chắc chắn có liên quan mật thiết đến việc giáo dục. Nếu như từ nhỏ dạy, quí vị đã 

hiểu rồi, quí vị sẽ không có những tư tưởng sai trái, sẽ không có những chấp trước sai 

lầm.  Từ nhỏ không nhận được sự giáo dục tốt. Chưa từng nhận được sự giáo dục về 

Thánh hiền luân lý, hoàn toàn không biết, đối với lý, đối với sự đều hiểu sai lầm, nghĩ 

772  Tập 343 



sai, thấy sai. Điều này không thể trách bản thân, hiện nay mà nói, cũng không thể trách 

cha mẹ. Vì sao vậy? Vì cha mẹ chưa từng nhận được sự giáo dục này, cha mẹ không 

biết. Không những cha mẹ không biết, đời trước nữa, ông bà cũng không biết. Khoảng 

lên thêm một đời nữa, giống như độ tuổi của tôi, cao tổ họ biết được, họ thuộc cuối đời 

nhà Thanh, Dân quốc sơ niên, họ biết được. Biết được cũng chẳng có cách gì, xã hội đã 

biến  động  rồi,  cũng  không  thể  quan  tâm  được  nữa.  Cho  nên  vấn  đề  này  ngày  càng 

nghiêm trọng, càng lún càng sâu, đến nay làm cho trật tự xã hội trở thành loạn như vậy. 

Làm cho thiên tai trên trái đất trở thành nhiều như vậy. Thiên tai do con người tạo nên 

rất đáng sợ. 

Hôm qua, tôi còn thấy  một thông tin trên mạng, phóng xạ hạt nhân của Nhật Bản đã 

bao phủ Bắc bán cầu. May mà phân lượng vẫn rất ít, chưa đủ để nguy hại đến sức khỏe 

con người. Nhưng đây là một tin tức đáng sợ. Quí vị xem một nhà máy điện hạt nhân 

xảy ra sự cố đã ảnh hưởng đến toàn thế giới. Nếu như thêm một trận động đất lớn nữa, 

đồng thời nếu như vài nhà máy phát điện hạt nhân xảy ra sự cố, thì phiền phức lớn rồi! 

Trong một tuần lễ, nếu như có 20 nhà máy điện hạt nhân xảy ra sự cố, người trên toàn 

thế giới đều bị tai ương. Đây là tai nạn do con người gây nên. Nếu như chiến tranh hạt 

nhân thì càng nguy hiểm hơn nhiều. Chúng ta biết chiến tranh hạt nhân sẽ hủy diệt toàn 

nhân  loại.  Nhân  loại  sinh  tồn  trên  thế  gian  này,  xác  suất  đại  tự  nhiên  hủy  diệt  con 

người  là  rất  nhỏ,  nhưng  do  con  người  gây  nên  thật  sự  lớn.  Ngày  nay  toàn  thế  giới, 

lượng hạt nhân các quốc gia tàng trữ vũ khí hạt nhân, có người nói, ít nhất có thể hủy 

diệt trái đất này từ mười lần cho đến một trăm lần. Làm cho tất cả sinh vật trên trái đất 

đều tuyệt diệt. Có thể làm được như vậy. 

Khoa học kỹ thuật như vậy, chúng ta thường nói người Trung Quốc rất thông minh, có 

thể  làm  được  không?  Chúng  ta  tin  rằng  có  thể,  chắc  chắn  có  thể.  Phật  Bồ  Tát  thông 

minh, nhất định có thể. Vì sao không làm? Vì là thứ hại người. Nếu giết hết người trên 

trái đất, họ sẽ không làm. Họ được giáo dục, giáo dục nhân nghĩa, giáo dục đạo đức. 

Nhân là yêu người, nghĩa là tuân theo lý. Khởi tâm động niệm hợp tình, hợp lý, hợp 

pháp. Làm sao có thể làm ra sự việc bất thiện như vậy? Không thể được. Phật Bồ Tát 

biết những thứ này, nhưng không nêu lên, trong kinh điển chưa từng nhắc đến. Nhân 

loại có thể hủy diệt toàn nhân loại. Cho nên những thứ này sau khi phát minh ra, nhân 

loại trên trái đất, hơn một nữa mất đi cảm giác an toàn. Còn có một số ít người sống ở 

nông thôn, những nơi hẻo lánh, đối với thế giới này, chúng ta nói họ sống nơi lạc hậu, 

cái gì họ cũng không biết, nhưng trong lòng họ vẫn rất an toàn. Tiếp xúc với văn minh 

Tập 343  773 



cận đại, chẳng ai có cảm giác an toàn. Một người sống tại thế gian này bi thương biết 

bao. Ngày xưa nhân sinh có lạc thú, ngày nay không còn nữa. Ngày nay sống trên thế 

gian này ưu phiền, lo sợ. Lo lắng nóng nảy cũng là việc nhỏ. Nghe nói đến dự đoán 

thiên tai, thật sự lo lắng cuồng cuồng, không biết làm sao cho tốt. Người như vậy nhiều 

lắm, nhiều lắm! 

Người học Phật công phu thực sự đắc lực, coi như tốt lắm rồi, không để những việc 

này trong lòng, họ có phương hướng, có mục tiêu, chẳng lo lắng tí nào. Đó là công phu 

học Phật đạt rồi. Một phương hướng, một mục tiêu, cầu sanh Thế giới Cực Lạc, thân 

cận A Di Đà Phật. Thật không sai tí nào. Cơ hội này nếu như lỡ mất, thì không biết đến 

đời nào kiếp nào, mới có thể mới gặp lại lần nữa. Cơ hội thật không dễ! 

Lý  Thế  Dân  nói:  con người  thật khó độ.  Họ không  tin,  nghiệp  chướng  quá  nặng,  mê 

hoặc quá sâu,  Phật Bồ Tát đều không giúp được. Cuối cùng thì sao? Tùy họ thôi. Đợi 

đến khi nào họ tỉnh ra, thì khi đó mới giúp được họ. Lúc mê hoặc không thể giúp được 

gì. 

Phía dưới có một câu giải thích. 

“Hoàng kim vi địa, kiến tiểu bổn kinh văn”. Trong Kinh A Di Đà nói: hoàng kim làm 

đất. Ở đây, trong kinh này nói: “tự nhiên thất bảo, hoàng kim vi địa, nãi biểu tính đức 

 tự nhiên chi hoàng kim đẳng thất bảo, hợp thành vi địa dã.” Điều này cũng có căn cứ, 

cũng không phải tùy tiện mà nói ra. Ngụy dịch là Khương Tăng Khải phiên dịch Kinh 

Vô Lượng Thọ, có một đoạn kinh văn như thế này: “Kỳ Phật quốc độ, tự nhiên thất 

 bảo,  kim,  ngân,  lưu  ly,  san  hô,  hổ  phách,  xà  cừ,  mã  não  hợp  thành  vi  địa. ”  Lại  nữa 

trong “Quán Kinh” – chính là Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh, nói: “lưu ly địa thượng, 

 dĩ hoàng kim thằng, tạp xí gian thác, dĩ thất bảo giới phân tề phân minh, nhất nhất bảo 

 trung, hữu ngũ bách sắc quang. Kỳ quang như hoa, hựu tợ tinh nguyệt, huyền xử hư 

 không.” Có một đoạn kinh văn như vậy. “Kim Cực lạc quốc độ, địa vô thổ thạch, duy 

 thị tánh đức diệu bảo trang nghiêm.” Như Vãng Sanh Luận nói: “bị chư trân bảo tánh, 

 cụ túc diệu trang nghiêm.” Trân bảo tánh chính là trân bảo trong tự tánh, cho nên đầy 

đủ tất cả vi diệu trang nghiêm. Đây chính là trang nghiêm các loại sự công đức thành 

tựu  trong  Vãng  sanh  luận.  Từ  xưa  đến  nay  chư  vị  tổ  sư  bảo  chúng  ta  rằng:  Thế  giới 

Cực Lạc lưu ly làm đất. Có thể trong thất bảo tỷ lệ lưu ly là nhiều nhất. Lưu ly là ngọc 

bích, có màu xanh. Thế giới Cực Lạc cũng là đại địa màu xanh. Màu xanh không phải 

là cỏ, là lưu ly, trong suốt. Từ trên mặt đất có thể nhìn thấy phía dưới đất. Hoàng kim 

làm đất nghĩa là gì? Hoàng kim rải làm đường. Nó có đường lớn, đường lớn này lát 

774  Tập 343 



bằng  vàng.  Giống  như  chúng  ta  hiện  nay  trên  đường  bùn  đất,  lát  trên  mặt  đường  là 

nhựa đường, dùng nhựa đường để trải. Thế Giới Tây Phương Cực Lạc thất bảo đại địa 

dùng vàng để rải đường, hoặc trang sức hai bên đường. Chúng ta đọc những đoạn kinh 

văn này xong, buông bỏ tất cả trân bảo của thế gian này. 

Năm  1977,  lần  đầu  tiên  tôi  rời  Đài  Loan,  đến  Hongkong  giảng  kinh  Lăng  Nghiêm, 

pháp  duyên  của  tôi  rất  tốt,  thư  viện  của  Pháp  sư  Đàm  Hư  ở  con  phố  giới  hạn  Cửu 

Long, diện tích chỉ lớn khoảng bằng phòng ghi hình của chúng ta, phải ngồi hơn 100 

người,  giảng  đường  chen  chúc  đầy  người.  Bốn  tháng  ngồi  không  còn  chỗ  ngồi,  lúc 

người  đông  không  có  chỗ  ngồi  thì  đứng,  ở  cửa  cũng  chen  rất  nhiều  người.  Người 

Hongkong giàu có rất nhiều, đều có một số trân bảo, nhưng không dám đeo. Đeo trên 

người sợ bị cướp, phải làm sao? Ngân hàng có tủ bảo hiểm, để ở trong tủ bảo hiểm đó. 

Có một người đồng tu, một hôm nọ ông ta muốn tặng tôi một chiếc đồng hồ, đến ngân 

hàng rút tiền, mua một chiếc đồng hồ tặng tôi, tôi chấp nhận, ông ta dắt tôi đi xem tủ 

bảo hiểm dưới đất ở trong ngân hàng. Ông ta có hai hộp trân bảo, đem ra khoe với tôi. 

Ngài xem  con có trân bảo nhiều như thế này. Tôi xem rồi thở ra, tôi nói: ông chỉ có 

một tí như thế này thôi à. Ông ta dường như tỏ vẻ không vui lắm, nói tôi chê của ông ta 

ít quá. Quí vị xem tủ bảo hiểm ngân hàng lớn như vậy, ông ta chỉ có hai hộp nhỏ. Ông 

ta  hỏi  tôi:  pháp  sư, ngài  có  không ?  tôi  nói:  tôi  nhiều  lắm,  nhiều  hơn  của  ông  nhiều. 

Ông không thể so sánh với tôi được. Ông ta hỏi ở đâu? Tất cả tiệm châu báu toàn là 

của tôi. Nghe lời này rồi ông ta sững sờ, ông ta nói làm sao mà toàn của Ngài được? 

Ông xem, châu báu của ông, ông không dám  mang về nhà, mang về nhà sợ người ta 

trộm,  cũng  không  thể  đeo  trên  tay,  đeo  trên  tay  sợ  người  ta  cướp,  để  ở  nơi  đây,  một 

tuần  đến  xem  một  lần,  rờ  một  cái,  đó  là  của  ông!  Tôi  đến  tiệm  trân  bảo  nào,  kêu  họ 

đem ra, đem ra tôi xem xem, tôi rờ một cái, không phải cũng giống như việc của ông 

thôi sao? Ông sao mà ngốc thế! Tôi nói: ông nghĩ xem, trên thế giới này có phải tiệm 

châu báu nào cũng đều là của tôi không? Ông xem xong, được rồi cất lại cho tôi. Quí vị 

xem, tôi nói có lý không? Cái gì là của quí vị? một tí như vậy, ngày ngày phải lo lắng 

bất an. Ông xem, tôi nhiều như vậy mà chẳng lo lắng tí nào. Con người hồ đồ cho nên 

mới như vậy. Đáng thương quá! 

Quí vị đọc Kinh Vô Lượng Thọ, đọc Vãng Sanh Luận, đọc Kinh A Di Đà, những thất 

bảo này ở thế giới Tây Phương đều là đại địa, đâu đâu cũng có. Vàng dát làm đường. 

Vàng của quí vị làm chiếc nhẫn, mà làm như là ghê gớm lắm. Nếu như quí vị đến Thế 

giới Cực Lạc, người ta mà thấy quí vị lấy những vật liệu xây dựng để làm đường này 

Tập 343  775 



làm thành đồ trang sức mang trên người, còn cho rằng đẹp lắm. Há không phải là làm 

trò hề sao? 

Cho nên những lý, sự này quí vị đều phải  thấu đáo, quí vị sẽ yên tâm thoải mái. Chúng 

ta  xem  những  thứ  này  là  thất  bảo,  là  gì?  Kim  thuộc  hiếm  có,  nó  rất  ít,  chính  là  bảo. 

Nhiều rồi thì chẳng quí hiếm gì nữa. Ở thế Giới Tây Phương Cực Lạc nhiều quá. Quí 

vị xem xem ngọc bích của Trung Quốc, bảo ngọc này quí biết bao, đắt hơn cả vàng, 

nhưng là bùn đất trên đất của thế giới Cực Lạc. Vàng xem như là nhựa đường dùng để 

lát đường lớn. Quí vị có được chút xíu, đã coi như quí hóa lắm. Rất tự hào, sai rồi. Để 

cho người thế giới Cực Lạc nhìn thấy, quí vị đáng thương lắm, thật sự rất đáng thương. 

Trong kinh nói đáng thương lắm, thật không sai chút nào. Thế Giới Tây Phương Cực 

Lạc những thứ này nhiều lắm, không ai cần cả. Bởi vì tâm tham không có, nên nhiều 

lắm. Môi trường quí vị sống, cung điện lầu các toàn là thất bảo tạo thành, thất bảo là 

vật liệu xây dựng. 

Trân bảo tánh được nói trong Vãng Sanh Luậnlà trân bảo trong tự tánh. “Đâu ngờ tự 

tánh, vốn tự cụ túc”, đây là lời Đại Sư Huệ Năng nói, lúc nó hiện tiền có thể sanh vạn 

pháp,  thế  giới  Cực  Lạc  y  báo  chánh  báo  trang  nghiêm.  Là  do  tánh  đức  sanh  ra,  tánh 

đức hiện ra. Chúng ta nói thêm một câu thật lòng nữa, thế giới này của chúng ta là do 

tánh  đức  sanh  ra,  cũng là  do  tánh  đức  hiện  ra.  Vì  sao  nó  lại  thua  Thế  giới  Cực  Lạc 

nhiều  như  vậy?  Bởi  cư  dân  trong  thế  giới  Cực  Lạc  chỉ  có  chân  thành,  không  có  hư 

vọng.  Cư  dân  ở  thế  giới  chúng  ta  chỉ  có  hư  ngụy,  không  có  chân  thành.  Họ  dùng  là 

chân  tâm,  chúng  ta dùng  là  vọng  tâm.  Vọng  tâm  chúng  ta  làm  cho  thuần  chân  y  báo 

chánh báo trang nghiêm trở thành hư hoại. Quí vị xem trong kinh Phật nói rất hay: tất 

cả vạn sự vạn vật tâm hiện thức biến. Thế Giới Tây Phương Cực Lạc chỉ có tâm hiện, 

không  có  thức  biến.  Vì  sao  vậy?  Vì  họ  không  có  thức  biến.  Họ  đã  chuyển  bát  thức 

thành tứ trí, không còn thức nữa, thức là vọng tâm. Cho nên họ là thuần chân không 

vọng tưởng. Y báo, chánh báo trang nghiêm hiện ra đều là tánh đức. Không mảy may 

biến chất. Chúng ta hiện nay đang biến, biến chất rồi. Thứ tốt biến thành thứ xấu. Biến 

hoại như thế nào? Tâm bất thiện, nhiễm ô, ác tác, làm cho thế giới này biến thành kiểu 

dáng như ngày nay. Nếu như chúng ta khôi phục lại thanh tịnh bình đẳng giác, khôi 

phục thập thiện, khôi phục lục ba la mật, Phổ Hiền thập đại nguyện vương, sơn hà đại 

địa của chúng ta ngày nay sẽ không khác gì  Thế giới  Cực  Lạc. Tất cả đều là do vô 

lượng trân bảo tạo thành. Thân của chúng ta mỗi mỗi cũng là thân kim cang bất hoại, 

cũng là 32 tướng tốt 80 vẻ đẹp. Tâm hiện thức biến, nay đã hiểu đạo lý này rồi, chỉ còn 

776  Tập 343 



xem  chúng  ta  biến  pháp  như  thế  nào?  Làm  trò  ai  ai  cũng  biết  biến,  quyền  năng  biến 

nắm vững trong tay mình. Quí vị sẽ biến thành Thế giới Cực Lạc, hay là biến ra tam đồ 

địa ngục, xem bản thân quí vị biến pháp như thế nào. Đại Thừa kinh giáo thực sự bất 

khả tư nghì. Đem những thần bí của nhân sanh vũ trụ này đều tiết lộ ra cho quí vị biết. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 







----------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 344 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 26.03.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 393, chúng ta vẫn bắt đầu xem từ hàng thứ sáu, “khoan 

 quảng bình chánh, bất khả hạn cực. ” Ở đây vẫn giới thiệu môi trường ở Thế giới Cực 

Lạc. Hai câu này nói về đại địa. Ở phần giải thích, bốn câu trước rất quan trọng. “tâm 

 tịnh độ tịnh, tâm bình địa bình, tâm địa bình đẳng, tắc đại địa bình chánh.” Ở đây nêu 

lên nguyên nhân đất đai bằng phẳng của thế giới Tây Phương, cũng chứng thực cho 

chúng ta rằng: tâm hiện thức biến, cảnh tùy tâm chuyển. Thế giới hiện nay của chúng 

ta tai họa càng ngày càng nhiều. Có một số người tính cảnh giác tương đối cao, trong 

điện thoại họ nói với tôi rằng: trong cảm xúc của họ, đại thiên tai dường như đã bắt đầu 

rồi. Người có tính cảnh giác cao, họ sẽ đem tài sản họ có được ra làm nhiều việc tốt, họ 

biết những thứ này không thể đem theo được. Thực sự họ có tính cảnh giác tương đối 

cao. Theo dự đoán, ngay cả nhà khoa học cũng như vậy, động đất, núi lửa, dịch bệnh sẽ 

ngày  càng  nhiều.  Thiên  tai  cũng  càng  ngày  càng  nghiêm  trọng.  Thậm  chí  rất  nhiều 

thiên tai lớn chưa từng xảy ra, dường như đột nhiên ập đến. Trong hoàn cảnh như vậy, 

chúng ta thật sự phải xem lúc này, nơi này là ngày cuối cùng trong cuộc đời của mình. 

Tập 344  777 



Lời  này,  đã  rất  nhiều  lần  tôi  nói  với  quí  vị.  Là  thật  không  phải  giả  đâu.  Hôm  nay  là 

ngày cuối cùng tôi ở trên thế giới này, tôi nhất định phải làm một số việc gì. Bản thân 

sẽ  hiểu  rõ.  Không  những  không  làm  việc  bất  thiện,  ý  niệm  bất  thiện  cũng  không  thể 

nghĩ, chúng tôi hi vọng một ngày hôm nay sẽ làm được việc thuần tịnh, thuần thiện. 

Cổ Thánh tiên hiền có dạy chúng ta: “đạt đến nơi chí thiện”, điều này phải làm như thế 

nào? Nay chúng ta rõ ràng rồi. Không còn hoài nghi nữa, hoàn toàn khẳng định,  không 

gì bằng niệm A Di Đà Phật. Vậy thời gian một ngày hôm nay của tôi, giờ giờ phút phút 

tôi đều không quên niệm Phật. Vậy là đúng rồi. Nếu như mỗi ngày đều coi đó là ngày 

cuối cùng, mỗi ngày đều giữ chặt câu niệm Phật này không buông, lúc thiên tai  ập đến, 

chúng ta liền vãng sanh Thế giới Cực Lạc. Điều mong cầu trong lòng từ vô lượng kiếp 

đến nay, mục tiêu cuối cùng đã đạt được. 

Bộ kinh này giới thiệu cho chúng ta hoàn cảnh ở Thế Giới Tây Phương Cực Lạc. Mấy 

câu này là hoàn cảnh địa lý, nó có liên quan mật thiết với tâm niệm, tâm niệm là nhân; 

trang nghiêm đẹp đẽ không gì sánh được là quả báo. Cho nên tâm phải thanh tịnh, tâm 

phải bình đẳng. Tên của bổn kinh này là Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác. Tôi thường nói: 

chúng ta quả nhiên đạt được tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh tương đối dễ đạt được. Chỉ 

cần một câu niệm Phật này tôi niệm niệm liên tục, tâm liền thanh tịnh. Tâm thanh tịnh 

nhất định sanh Thanh Tịnh Độ, cõi Phàm thánh đồng cư. Tâm bình đẳng tức là lên cao 

thêm một bậc. Tâm bình tức địa bình, sanh về cõi phương tiện hữu dư. Đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh, sanh về cõi Thật báo trang nghiêm. Nhân quả này phải tin tưởng. 

Điều cuối cùng trong “Tịnh nghiệp tam phước” là “thâm tín nhân quả”, tức là tin tưởng 

nhân quả này, không phải là nhân quả thông thường. Niệm Phật nhất định được sanh 

Tịnh Độ, đó là nhân quả. Được sanh Tịnh Độ, một đời chắc chắn thành Phật. Làm cho 

chúng ta tin tưởng nhân quả này. 

Vãng Sanh Luận kệ viết: cứu cánh như hư không, quảng đại vô biên tế. Đây là nói về 

thế giới Tây phương. Hoàn cảnh của đại địa rộng rãi không thể hạn cực. Không thể hạn 

cực, tức là nó không có số lượng. Đạo lý này người thông thường rất khó hiểu được. 

Chúng  ta  học  Phật  nếu  như  mấy  chục  năm  nay  không  gián  đoạn,  nghe  qua  Hoa 

Nghiêm, nghe qua Lăng Nghiêm, nghe qua Kinh Vô Lượng Thọ, quí vị sẽ không hoài 

nghi. Trong tự tánh không có đối lập, không có lớn nhỏ, lớn nhỏ là giả, xa gần là giả, 

trước sau là giả. Những thứ này đều là chư Phật Bồ Tát tùy thuận tục đế mà nói. Tùy 

thuận chư Phật Bồ Tát mà nói, đó là chân đế. 

778  Tập 344 



Rộng rãi bằng phẳng, không thể hạn cực, đó là tùy thuận thánh đế mà nói. Là cảnh giới 

chư Phật Bồ Tát thân chứng. Những Bồ Tát này là pháp thân Bồ Tát. Bồ Tát thường 

không nhìn thấy được. Chúng ta bình thường tu hành, có nên chú ý tâm tịnh tâm bình 

hay  không?  Tâm  muốn thanh  tịnh  thì không thể  chấp  trước,  tâm  muốn  bình đẳng  thì 

không  thể  phân  biệt.  Lìa  phân  biệt  chấp  trước,  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng  sẽ  đạt 

được. Nhất định phải hiểu được tất cả pháp thế gian đều không phải là thật. “Phàm sở 

hữu tướng, giai thị hư vọng”, “pháp còn phảibỏ, huống là phi pháp”. Pháp là Phật Pháp, 

phi pháp là những pháp thế gian được nói. Pháp thế gian xuất thế gian đều không nên 

chấp trước, không nên phân biệt, như vậy là đúng rồi. Quí vị mới có thể cảm ứng được 

Tịnh Độ của Thế giới Cực Lạc. 

Luận Chú viết: “như hư không giả, ngôn lai sinh giả tuy chúng do nhược vô giả. Ngôn 

 thập phương chúng sanh vãng sanh giả, nhược dĩ sanh, nhược kim sanh, nhược đương 

 sanh. Tuy vô lượng vô biên, tất cánh thường như hư không, quảng đại vô tế, chung vô 

 mãn thời.” Trái đất chúng ta có nỗi lo người đông quá. Thế giới cực lạc không có hiện 

tượng này. Thế giới Cực Lạc người có nhiều hơn nữa, mỗi người đều cảm giác được 

rất  thoải  mái.  Cảm  giác  không  gian  rất  lớn,  không  có  hiện  tượng  chật  chội.  Quí  vị 

muốn hỏi tại sao vậy? Trong kinh Đại Thừa thường có câu: “xứng tánh cố”, nó là xứng 

tánh.  Vì  sao  chúng  ta  có  hiện  tượng  này?  Vì  làm  trái  với  tánh  đức  vậy.  Phàm  phu 

chúng ta đầy dẫy vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, hoàn toàn trái với tánh đức. Tánh 

đức không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Cho nên hoàn cảnh ở cảnh giới Tây 

phương do viên  mãn  tánh đức  lưu  xuất  ra.  Cảnh  giới  này  chúng  ta  không  thể  tưởng 

tượng được. Chỉ có vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc họ mới biết được. Vãng sanh là 

thiện của thiện, trên trời dưới đất bao gồm cả mười pháp giới, không có gì thiện hơn 

điều này nữa. “Chỉ ư  chí  thiện”, nói  cho cùng sự chân thật, đó là đến Thế Giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc,  đi  làm  Phật,  đây  mới  thật  sự  gọi  là  “chỉ  ư  chí  thiện”.  Chưa  thành 

Phật thì không thể gọi là “chỉ ư chí thiện”. 

“Chí”  nghĩa là vô thượng. Cho nên ngày nay chúng ta ở trong thế giới này ngày cuối 

cùng, thì còn phân biệt cái gì? Còn chấp trước cái gì? Không cần nữa. Khởi tâm động 

niệm vẫn còn là vọng tưởng, thì quí vị vẫn còn tạo nghiệp luân hồi như cũ. Làm sao 

quí vị có thể thoát ly luân hồi? Nếu như giữ tốt ngày hôm nay, niệm niệm là A Di Đà 

Phật, thì đến Thế giới Cực Lạc rồi. Thật nên nhớ như vậy! Chúng ta có thể vãng sanh 

hay không then chốt là ở ngày hôm nay. Cổ nhân nói “ngay trong hiện tại”. 

Tập 344  779 



“Thị  tức  vãng  sanh  luận  trang  nghiêm  lượng  công  đức  thành  tựu,  trang  nghiêm  chi 

 lượng bất khả hạn cực dã.” “Lượng”, phàm phu chúng ta nói là “hạn lượng”. Thế giới 

Cực Lạc không có hạn lượng. Cho nên cái gì cũng đều vô lượng, thọ mạng vô lượng, 

quang minh vô lượng, quốc độ quảng đại vô lượng, thanh tịnh vô lượng, mọi thứ đều là 

vô lượng, không có số lượng. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới. 

Nói nó trang nghiêm đẹp đẽ, “vi diệu kỳ lệ, thanh tịnh trang nghiêm”. Diệu là thắng 

diệu, khó nghĩ bàn. Thắng là thù thắng vi diệu, không thể tưởng tượng được. 

“Vi diệu” là vi diệu của vi diệu, là khó nghĩ của khó nghĩ bàn, không thể tưởng tượng 

được. Sau khi quí vị thấy được, thật là ngoài sức tưởng tượng. Tốt đẹp đến mức quí vị 

không thể nói được. Quí vị chỉ có thể tán thán nó đẹp quá, đẹp quá. 

“Lệ” là tốt đẹp, sáng rực rỡ. “Kỳ” là lạ, hiếm có, đặc biệt, khác thường. Có rất nhiều 

nghĩa như vậy. 

“Bất ngẫu” là không giống nhau. 

“Kỳ lệ” là đẹp đẽ rực rỡ một cách khác lạ độc đáo. Nó sáng rỡ hoa lệ. Như đất ở cực 

lạc do thất bảo tạo thành, trong mỗi loại báu đều có 500 màu sắc. Quang đó như hoa, 

lại như trăng sao, nên gọi là kỳ lệ. Nghĩa là giống như sao, như mặt trăng. Hiển thị viên 

mãn tự tánh lưu xuất hiện lộ. 

Thanh tịnh là vĩnh viễn lìa ô nhiễm. 

Trang nghiêm là đầy đủ vạn đức. 

Luận  chú  viết:  “tùng  Bồ  Tát  trí  tuệ  thanh  tịnh  nghiệp  khởi  trang  nghiêm  Phật  sự.  Y 

 pháp tánh nhập thanh tịnh tướng”. Câu này rất quan trọng, chúng ta không thể dễ duôi 

bỏ qua. Nó từ đâu đến? nó từ trí huệ thanh tịnh của Bồ Tát khởi lên. Đây là điều chúng 

ta thời thời khắc khắc phải học tập. 

Bồ Tát là gì? Người học Phật không thể không làm rõ. Bồ Tát, phiên âm từ tiếng Phạn 

đầy đủ là Bồ đề tát đỏa. Người Trung Quốc thích đơn giản, nên lược bớt âm đuôi, gọi 

là Bồ Tát – Bồ đề tát đỏa. “Bồ đề” là giác ngộ, “tát đỏa” là chúng sanh.  Chúng sanh 

này giác ngộ rồi gọi là Bồ Tát. Không giác ngộ gọi là phàm phu. Phàm phu giác ngộ, 

đổi một danh xưng khác, gọi họ là Bồ Tát. Bồ Tát giác mà không mê, chánh mà không 

tà, tịnh mà không nhiễm. Niệm niệm không rời tam quy y. Giác mà không mê là quy y 

Phật. Chánh mà không tà là quy y pháp, tịnh mà không nhiễm là quy y Tăng. Quí vị 

xem  tam  quy  y  khởi  tác  dụng  rồi.  Tam  quy  y  thực  tiễn  trong  cuộc  sống  hằng  ngày, 

người này chính là Bồ Tát. 

780  Tập 344 



Trí huệ chân thật của Bồ Tát, trí huệ từ đâu mà có? từ trong định mà có, từ tâm thanh 

tịnh mà có. Định, tâm thanh tịnh từ đâu mà có? Từ trì giới mà có. Nhân giới được định, 

nhân định khai huệ. Không trì giới, cái gì cũng không có. Trì giới bắt đầu trì từ đâu? 

Nên nhớ, từ Đệ tử quy, từ Cảm ứng thiên, từ Thập thiện nghiệp. Xa lìa ba cái gốc của 

Nho  Thích  Đạo  này,  bất  luận  là  khổ  tu,  cần  tu  như  thế  nào  cũng  không  có  kết  quả. 

Giống  như  trồng  cây  vậy,  cây  trồng  xuống  đất,  nhưng không  có rễ,  thì  trồng thế  nào 

cũng bị khô chết. Vậy mới  biết sự quan trọng của ba cái rễ này. Ba cái rễ này nhất 

định phải tu học. Ba cái gốc này vĩnh viễn không thể rời, thành Phật cũng không rời. 

Chúng  ta  thấy  tượng  Phật  tranh  màu  thông  thường,  dường  như  tượng  Phật  thông 

thường đều có thể nhìn thấy được. Phật có hào quang tròn, trên đỉnh đầu có hào quang. 

Trên hào quang có ba chữ, ba chữ này âm tiếng Phạn là “Úm a hồng”. Tại Trung Quốc 

có  khi  viết  chữ  Phạn,  có  khi  viết  chữ Tây  Tạng,  có  khi viết  chữ  Hán.  Âm  đều  giống 

nhau, đều đọc là Úm a hồng. Ba chữ này chính là thập thiện nghiệp. Thành Phật cũng 

không  rời  Thập thiện  nghiệp.  “Úm”  là  thân  nghiệp  ,  “a”  là  khẩu  nghiệp, “hồng”  là ý 

nghiệp.  Thân  nghiệp  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm.  Khẩu  nghiệp, 

không  nói  dối,  không  nói  hai  lưỡi,  không  nói  thêu  dệt,  không  nói  lời  ác.  Ý  nghiệp, 

không tham, không sân, không si. Đây là căn bản của giới luật. Hàng Tiểu thừa triển 

khai thập thiện nghiệp thành ba ngàn oai nghi. Thập thiện không ít, hàng tiểu thừa nói 

thành ba ngàn điều. Đại Thừa Bồ Tát càng nhiều hơn, tám vạn bốn ngàn tế hạnh. Là 

triển khai từ Thập thiện nghiệp. Tám vạn bốn ngàn tế hạnh quy nạp thành mười điều 

này. Quí vị xem quan trọng biết bao! 

Có  hạnh  mới  có  tâm  thanh  tịnh.  Thập  thiện  là  nghiệp  thanh  tịnh  tu  thành  tâm  thanh 

tịnh. Tâm thanh tịnh khởi tác dụng chính là trí huệ của Bồ Tát. Dùng điều này để trang 

nghiêm Phật sự. Đây không phải là nguy nga tráng lệ của nhân gian, sự nguy nga lộng 

lẫy của nhân gian không thể so sánh với trí huệ thanh tịnh Bồ Tát. Vì sao vậy?  Vì tâm 

thanh tịnh của Bồ Tát có thể phóng quang. Trong hào quang có Phật. Thế gian có lộng 

lẫy  bao  nhiêu,  có  nguy  nga  bao  nhiêu,  có  sang  trọng  bao  nhiêu,  nó  cũng  không  thể 

phóng quang, trong quang không có Phật. Về sau chúng ta sẽ học đến. 

Phật sự là giúp chúng sanh phá mê khai ngộ. Đó gọi là Phật sự, phải hiểu rõ điều này. 

Thế Tôn dùng phương thức gì để làm Phật sự? Dùng dạy học, giảng kinh dạy học là 

Phật sự. Y pháp tánh nhập thanh tịnh tướng. Điều đó là thật không phải giả dối. 

Y pháp tánh là gì? Minh tâm kiến tánh. Thanh tịnh tướng là thanh tịnh vô vi. Niệm Lão 

trích  dẫn  Vãng  Sanh  Luận  Chú,  chú  là  do  Đàm  Loan  pháp  sư  chú  giải,  trích  dẫn  rất 

Tập 344  781 



nhiều. Hơn nữa những câu hay đều trùng lặp rất nhiều lần. Làm cho quí vị sau khi xem 

qua chú giải này một lần, ấn tượng sâu sắc nhất của quí vị dường như là ba câu: thanh 

tịnh cú, chân thật trí tuệ, vô vi pháp thân. Vì sao vậy?  Vì số lần nhiều quá, tự nhiên 

nhớ rõ. Đây là điều mà người niệm Phật chúng ta mong cầu. Đó là điều giai đoạn thứ 

nhất chúng ta mong cầu, mục tiêu cuối cùng là Vô thượng chánh đẳng chánh giác. Quí 

vị thực sự thành tựu thanh tịnh cú, đạt đến thanh tịnh cú, đạt được trí huệ chân thật, vô 

vi pháp thân, chắc chắn sanh Tịnh Độ. Vãng sanh Thế giới Cực Lạc đã được bảo chứng 

rồi. 

“Hựu viết: tánh giả, bổn nghĩa.” 

Chúng ta thường thường gọi là bổn tánh, nó là căn bản. 

 “Năng sanh kí tịnh, sở sanh yên năng bất tịnh. ” Có thể sanh là “tánh”, tánh thanh tịnh. 

Sở sanh là Thế Giới Tây Phương Cực Lạc. Năng sanh là tánh thanh tịnh, cõi pháp tánh. 

Quốc độ của Thế giới Cực Lạc, làm gì có lý không thanh tịnh! 

“Nhân  an  lạc  quốc  độ  thị  thanh  tịnh  bổn  tánh  chi  sở  trang  nghiêm  thành  tựu  dã.”, 

không giống như thế giới chúng ta. Thế giới này là uế độ, không thanh tịnh. Ngày nay 

trái đất này, có thể nói đã đến cực điểm của không thanh tịnh, đến cực điểm rồi. Vì sao 

lại biến thành hiện tượng này? Tìm căn nguyên, nhân tâm hư rồi. Cũng chính là cư dân 

trên trái đất tâm địa không thanh tịnh đến cực điểm. Thậm chí toàn bộ sơn hà đại địa 

đều không thanh tịnh nữa. Bao nhiêu năm trước chúng ta nghe được một danh từ mới 

“bảo vệ môi trường”. Thời chúng tôi còn trẻ không có danh từ này. Nghe nói bảo vệ 

môi trường chẳng qua cũng mới đây thôi, sự việc của 50 năm gần đây. Năm mươi năm 

trước chưa từng nghe người ta nói bảo vệ môi trường gì cả. Nói cách khác, chính là 

môi trường còn khá tốt, tuy có ô nhiễm  nhưng không nghiêm trọng, không có ai nêu 

lên bảo vệ. Đến khi môi trường ô nhiễm nghiêm trọng, thì có người nêu lên cần bảo vệ 

môi trường, phải bảo vệ môi trường. Lúc đó tôi nghe danh từ này, tôi liền nghĩ môi 

trường có môi trường vật chất, có môi trường tinh thần. Môi trường tinh thần và môi 

trường vật chất  có liên quan với nhau. Nếu như môi trường tinh thần không bảo vệ, 

môi trường vật chất vĩnh viễn không thể cải thiện được. Đó là thật! Ngày ngày nói bảo 

vệ môi trường, nhưng sơ suất việc bảo vệ môi trường tinh thần, tức là tâm thanh tịnh, 

sơ suất mất điều này. Giới khoa học ngày nay đã hiểu được, vật chất từ đâu mà có? Cơ 

sở của vật chất là tâm niệm, tức là những ý niệm khởi lên trong tâm quí vị. Đó là căn 

bản của vật chất. Ý niệm của quí vị xấu, môi trường vật chất đương nhiên cũng xấu. 

782  Tập 344 



Đây là chúng ta dùng cách nói của giới khoa học. Ý niệm tốt môi trường vật chất liền 

giống như Thế giới Cực Lạc vậy, do vô lượng trân bảo tạo thành. Làm gì có thiên tai! 

Xem  câu  này:   “an  lạc  quốc  độ  thị  thanh  tịnh  bổn  tánh  chi  sở  trang  nghiêm  thành 

 tựu”.  Quay trở lại nghĩ xem trái đất của chúng ta, trái đất là thế giới ta bà Nam Thiệm 

Bộ  Châu,  Nam  Thiệm  Bộ  Châu  là  do  tập  khí  phiền  não,  ô  nhiễm  nghiêm  trọng  tạo 

thành, đó đều là thứ xấu xa. Hình như tôi nhớ có một báo cáo khoa học, sau này động 

đất sẽ gần như toàn là cấp tám, cấp chín; cấp sáu, cấp bảy là động đất nhỏ. Còn có khả 

năng xuất hiện siêu động đất. Ngày nay động đất liên tục, từ trước đến nay chưa từng 

xảy ra hiện tượng này. Trong lịch sử chưa có những ghi chép như vậy. Sau này chúng 

ta đều có thể thấy được, hôm nay là  cuối  tháng ba rồi, là ngày 26 tháng 3, tháng tư 

tháng năm xem xem sẽ có động đất lớn hơn xuất hiện hay không? Có thiên tai nghiêm 

trọng hay không? Chúng ta cách nơi động đất rất xa như vậy cũng bị tai nạn. 

Cuối cùng là tổng kết. 

“  Siêu du thập phương nhất thiết thế giới”. “Siêu du” là vượt qua. Trong tất cả mười  

phương thế giới không có. 

Trong  Kinh  Chí  Tâm  Tinh  Tấn  Đệ  Ngũ  có  một  câu  như  vầy:   Pháp  Tạng  Tỳ  khưu 

 nguyện  tác  Phật  thời,  trí  huệ,  quang  minh,  quốc  độ,  danh  tự,  giai  văn  thập  phương. 

 Tịnh viết: ngã lập thị nguyện đô thắng vô số chư Phật quốc giả.  

Đây là Pháp Tạng Bồ Tát, tức là tiền thân của A Di Đà Phật. Nguyện của A Di Đà Phật 

phát tại trong nhân địa. Nguyện này của Ngài thực sự đã thành tựu rồi. 

“Do  ư  Pháp Tạng Bồ  Tát  nhân  trung phát  siêu  thắng  vô số  Phật  quốc  chi  nguyện. ” 

Đến khi làm Phật, hiện nay Ngài đã thành Phật rồi, “bản kỳ sở nguyện, tức tự đắc chi”, 

công đức của Ngài viên mãn thành tựu. Nguyện trong quá khứ đã phát tự nhiên hiện 

tiền, không cần cố ý đi tìm. Từ tự nhiên mà xuất hiện. 

Chúng ta học đến đoạn này, nhất định phải nghĩ đến cổ nhân thường nói: con người ở 

đời, miếng ăn thức uống đều do tiền định. Tiền định nghĩa là gì? Chúng ta đọc đến chỗ 

này, đã hiểu rồi. A Di Đà Phật Thế giới Cực Lạc do tiền định, là do nguyện của Phật A 

Di Đà phát trong nhân địa lúc làm tỳ kheo, làm Bồ Tát đã thành tựu. 

Vậy những điều tôi gặp trong đời này là tiền định. Định như thế nào? Trong kiếp quá 

khứ có cộng nghiệp với những chúng sanh này. Trong đó có vô lượng vô số ân oán. 

Tham,  sân,  si,  mạn,  bất  bình,  những  nghiệp  bất  thiện  này  cũng  tự  nhiên  xuất  hiện. 

Chúng  ta  nghĩ  tự  nhiên  gặp  nó,  đó  là  nghiệp  lực  hiện  tiền.  Thế  giới  Cực  Lạc  là  do 

nguyện lực của A Di Đà Phật hiện ra. Thế giới ngày nay của chúng ta là cơ hội của đời 

Tập 344  783 



này, là do nghiệp lực hiện ra, như vậy là hoàn toàn rõ ràng rồi. Chẳng có cái gì không 

phải là tự làm tự chịu cả, không thể trách người khác. Nếu như trách người thì tội lại 

càng thêm tội. Quan trọng nhất là giác ngộ, hiểu rõ chân tướng sự thật. Thực sự giác 

ngộ thực sự rõ ràng rồi, thì những thứ này sẽ buông xuống được, quí vị sẽ được đại tự 

tại. Người được đại tự tại, khởi tâm động niệm đều là tích lũy công đức. Thành tựu đạo 

nghiệp, thành tựu Phật quả. Đạo lý này không thể không hiểu. Thế giới ngày nay tội 

nghiệp  do  con  người  tạo,  chiêu  cảm  những  quả  báo  này.  Nếu  như  đại  thiên  tai  ngày 

càng nghiêm trọng, thật sự sẽ giống như dự đoán của Maya. Đến sang năm, sang năm 

nữa, dường như trên thế giới thiên tai nghiêm trọng toàn bộ sẽ xảy ra. Cũng có thể bản 

thân trong lúc gặp nạn cũng không thể thoát khỏi, đều có thể như vậy. Quí vị có biết ở 

đâu không xảy ra động đất? ở đâu núi sẽ không bị sụt lở. Những sự việc này chẳng ai 

có thể biết trước được. Chúng ta phải nghĩ đến, niệm niệm thời thời đều nghĩ đến lời 

dạy của đức Phật. 

Kinh luận là lời giáo huấn của Đức Phật đối với chúng ta, nói cho chúng ta chân tướng 

của  vũ  trụ  nhân  sinh.  Tất  cả  những  thứ  có  hình  tướng  đều  là  hư  vọng.  Những  hiện 

tượng này, hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần cho đến hiện tượng tự nhiên, tất cả 

đều là có tiền nhân hậu quả. Mê mà không giác, sẽ gặp phải sự lo sợ, lo lắng hoảng hốt. 

Giác  ngộ,  hiểu  rõ  rồi.  Thiên  tai  xuất  hiện  tâm  vẫn  định  tĩnh.  Biết  được  điều  gì?  Biết 

được đây đều là nghiệp lực biến hiện. Nghiệp lực của bản thân, nghiệp lực của chúng 

sanh. Thay đổi thái độ có thể hóa giải được tai nạn. Sửa đổi thái độ phải tương ưng với 

tánh  đức.  Nói  đến  tánh  đức,  đại  sư  Hiền  Thủ  nói  về  tứ  đức  trong  Vọng  Tận  Hoàn 

Nguyên Quán , đó là bốn đức căn bản, nói ba loại chu biến. Ba loại chu biến là chân 

tướng sự thật. Từ ba loại chu biến lưu xuất bốn đức. Ba loại chu biến là nhìn thấu, bốn 

đức là buông bỏ. 

Điều thứ nhất phải biết là khởi tâm động niệm. Ở đây có hai nghĩa: khởi tâm là tự tánh, 

động niệm là A lại da. Khởi tâm là chân tâm, động niệm là vọng tâm. Bất luận là chân 

tâm hay vọng tâm, chỉ cần vừa động là chu biến pháp giới. Điều này nên nhớ, đó là ý 

gì? Ý niệm chúng ta vừa mới động đã khắp pháp giới, hư không giới tất cả chúng sanh 

đều biết được, không dấu được một ai. Ý niệm của quí vị là chân hay vọng? Là tà hay 

chánh? Là thiện hay ác?  Đều biết được hết. Chúng sanh mê hoặc điên đảo không biết. 

Người tâm địa thanh tịnh chẳng có ai là không biết, biến khắp pháp giới. 

784  Tập 344 



Thứ hai là hiện tượng, ba cái này đều thuộc hiện tượng tự nhiên. “xuất sanh vô tận”, 

xuất sanh vô tận là ý niệm có thể khắp pháp giới hư không giới, sanh khởi biến hóa. 

Điều này bất khả tư nghì, khởi tác dụng lớn đến như vậy. 

Thứ ba là “hàm dung không hữu”, điều này rất quan trọng. Hàm dung không hữu là gì? 

Là tâm lượng. “Hàm không” là tâm bao cả vũ trụ.  “Dung hữu” là lượng khắp pháp 

giới.  Tự  tánh  của  quí  vị  vốn  là  tâm  lượng  lớn  lao  như  vậy.  Nay  ngay  cả  một  người 

cũng không thể bao dung. Vậy gọi là gì rồi! Vậy là nghiệp quí vị tạo nặng nề quá. Tâm 

bao thái hư, lượng châu sa giới là tâm lượng vốn có của quí vị. Thấy người có chút lỗi 

lầm  liền  muốn  trách  mắng,  tỏ  ra  không  vui,  chẳng  ra  gì  cả,  không  có  tâm  bao  dung. 

Không  có  tâm  bao  dung  sẽ  kết  oán khắp  nơi,  quả  báo  là  điều  tự  nhiên vậy.  Quí  vị ở 

trong quả báo, thì tự nhiên nơi nơi đều là chướng ngại. Quí vị có của cải cũng là khắp 

nơi bị chướng ngại. Quí vị có địa vị rất cao thì vẫn khắp nơi bị chướng ngại. Vì sao 

vậy? Vì quí vị tạo nghiệp đó, nên chiêu cảm  ra những quả báo này. Điều này chỉ có 

Phật Pháp nói mới thấu đáo, nói mới rõ ràng. Cho nên, Thánh nhân thế gian xuất thế 

gian dạy cho chúng ta, đối với người nên bao dung, đối với người nên khiêm tốn. 

Trong Vô Lượng Thọ Kinh nói cho chúng ta, thông thường người sai lầm rất nhiều, 

trong  kinh  nói:  “tiên  nhân vô  tri,  bất  thức  đạo  đức,  vô hữu  ngữ  giả,  thù  vô quái  dã”. 

Không nên trách họ, nên bao dung họ. 

Văn hóa truyền thống xưa lấy Khổng Lảo phu tử làm đại biểu, vì Ông là người tập đại 

thành. Điều Ông dạy người, suốt đời bản thân ông đã làm được. “Phu tử chi đạo, trung 

thứ  nhi  dĩ  hỉ.”  Hai  chữ  này  tượng  trương  cho  một  đời  Khổng  tử.  Đức  hạnh  của  ông, 

học vấn, làm người, hai từ này làm nói lên hết. Trung là gì? Là chân thành. Thứ là gì? 

Tha thứ cho người, bao dung cho người. Hơn nữa, trong Luận Ngữ còn có ba câu nói 

rất cụ thể. 

Thứ nhất là “thành sự bất thuyết”. Đó là gì? Hơn một nữa là việc xấu, đều không phải 

là việc tốt. Sự việc này đã làm xong rồi không nên nói nữa. Đã xong rồi, nói cũng vô 

ích. 

“Toại sự bất gián”, sự việc tuy chưa thành công, nhưng người làm họ có quyết tâm, họ 

nhất định sẽ làm xong nó, cũng không nên khuyên can họ. “Gián” là khuyên, khuyên 

can họ, không cần. Khuyên họ họ cũng không nghe, họ sẽ không tiếp thu. Quí vị không 

cần phải khuyên họ, mặc họ vậy. 

“Kí vãng bất cứu”, việc đã qua không nên truy cứu nữa, không cần phải đổ thêm tội 

cho họ, mặc kệ họ, tức là bỏ qua tất cả. 

Tập 344  785 



Đây là tổ tông chúng ta dạy con cháu đời sau. Làm người xử thế nên như vậy là đúng 

rồi. 

Đại Thừa Bồ Tát chân thật từ bi, chân thành từ bi! Vì sao đối với những người tạo ác 

nghiệp cực nặng, mà còn đối với họ như vậy? Người cực ác, họ vẫn còn có bổn tánh. 

Bổn tánh vốn thiện, họ vốn vẫn là Phật. Nhất thời mê hoặc, sai lầm, đọa vào địa ngục. 

Nhất  định phải tha thứ cho họ. Không những tha thứ cho họ, mà còn phải giúp họ, họ 

có  thể  tiếp  thu  bao  nhiêu  thì  giúp  họ  bấy  nhiêu.  Lúc  họ  không  thể  tiếp  thu  tạm  thời 

không cần để ý đến họ. Họ có thể tiếp thu, nhất định phải giúp họ. Đó là Bồ Tát. Trong 

lòng Bồ Tát chỉ có từ bi, không có oán hận. Quí vị hại họ, hủy báng họ, lăng nhục họ, 

tổn hại họ, tâm địa của họ vẫn thản nhiên, không mảy may oán hận. Đây là Bồ Tát. Họ 

nhìn thấy quí vị đang tạo nghiệp, nhìn thấy tương lai quí vị sẽ chịu quả báo, khi nào quí 

vị biết quay đầu, lúc đó họ sẽ đưa tay ra giúp đỡ quí vị. Vì sao vậy? Vì Bồ Tát biết, tất 

cả chúng sanh và mình là một thể, có lí gì mà không quan tâm! Có lí gì mà không giúp 

đỡ! Cho nên những điều này chúng ta phải học tập. Như vậy làm cho chúng ta thể hội 

được khởi tâm động niệm, ý niệm này là nhiễm hay là tịnh? Là tà hay chánh? Là thiện 

hay ác? Nhất định không thể sơ suất. Phải rõ ràng sáng suốt, đó là trí huệ. 

Trí  huệ  làm  sao  mà  có  được?  Mỗi  người  chúng  ta  đều  hi  vọng  bản  thân  có  trí  huệ. 

Phương pháp rất nhiều, gọi là tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn. Trong 

nhiều  pháp  môn  như  vậy,  thuận  tiện  nhất  chẳng  gì  bằng  niệm  Phật.  Pháp  sư  Tu  Vô 

từng  là  thợ  hồ,  chưa  từng  học  hành,  không  biết  chữ.  Lúc  vãng  sanh  có  thể  nói  được 

một câu nói như vầy: “năng thuyết bất năng hành, bất thị chân trí tuệ.” Câu nói này có 

thể coi là một câu pháp hay không? Chúng ta thử nghĩ xem, có thể coi là một câu pháp 

không? Một câu pháp chính là chân thật trí huệ, vô vi pháp thân, không đơn giản! Suốt 

đời chỉ niệm một câu A Di Đà Phật, câu nói này tượng trưng cho trí huệ chân thật của 

ngài. Ngài làm đúng rồi, quí vị làm sai. Vì sao vậy?  Vì ngài làm được nhưng không 

nói được. Quí vị nói được nhưng không làm được. người làm được vãng sanh thế giới 

Cực Lạc, người chỉ nói được vẫn còn trong lục đạo luân hồi. Ý trong câu này rất sâu 

sắc! 

Đọc xuống dưới, “Quang Minh Biến Chiếu Đệ Thập Nhị”, trong kinh văn nói “bổn kỳ 

 tiền thế cầu đạo”, đây là nói về Bồ Tát Pháp Tạng – công đức đã phát nguyện lớn nhỏ 

khác nhau, đến khi thành Phật, các nguyện tự đắc, tạo tác tự tại,  không cần tính trước, 

cho nên Cực lạc quốc độ đầy đủ trang nghiêm, siêu vượt tất cả mười phương thế giới. 

Đó là thật, chúng ta nên hiểu đạo lý này, hiểu được chân tướng nhân quả này, quay lại 

786  Tập 344 



nhìn bản thân hiện nay, sẽ rõ ràng minh bạch. Những cơ hội tốt của tôi trong kiếp này 

là trong kiếp quá khứ, khởi tâm động niệm tất cả tạo tác tự nhiên cảm ứng được. Sau 

khi hiểu rõ, bản thân tôi có thể  đổi cho đúng, điểm tốt là ở đây vậy. Tôi sửa đổi suy 

nghĩ cho đúng trở lại rồi, nghiệp cảm lập tức sẽ có những thay đổi. Tất cả tự nhiên cảm 

ứng  tôi  đều  không  cần  nữa.  Tôi  chỉ  chọn  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  A  Di  Đà 

Phật. Tất cả nguyện khác đều buông hết, chỉ có một nguyện này. Một đời này đã thành 

công rồi. 

Xem tiếp đoạn kinh văn dưới đây. Đoạn kinh văn này “vấn đáp thích nghĩa” 

“A nan văn dĩ, bạch Thế Tôn ngôn ,nhất thiết chư thiên, y hà nhi trú?A nan bạch ngôn: 

 bất khả tư nghì, nghiệp lực sở trí. ” Kỳ thực Thế giới Cực Lạc có Tứ thiên vương hay 

không?  Có  Đao  Lợi  Thiên  không?  Không  có.  Vì  sao  vậy?  Dục  giới  thiên,  Sắc  giới 

thiên vãng sanh  đến Thế Giới  Tây Phương Cực Lạc, đều ở  cõi Phàm thánh đồng cư. 

Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật, tứ thánh pháp giới vãng sanh Thế giới Cực Lạc 

đều ở cõi phương tiện hữu dư, đều được A Di Đà Phật 48 nguyện oai thần gia trì, đều 

làm A di việt trí Bồ Tát. Vậy chúng ta hiểu được A nan nêu ra vấn đến này là thay cho 

một số phàm phu ngu muội, không có trí huệ để hỏi. 

Chúng ta xem chú giải, “Đao lợi thiên”, Đao lợi là tiếng Phạn, dịch thành chữ hán là 

tam thập tam, người Trung Quốc gọi là Tam thập tam thiên, là trời thứ hai trong sáu 

tầng trời cõi Dục giới, sáu tầng trời Dục giới, nó là tầng thứ hai. Trên đỉnh núi Tu di, ở 

giữa có một Thiên thành là nơi cư trú của Đế Thích. Đế Thích, người Trung Quốc gọi 

Ngài là Ngọc Hoàng đại đế. Bốn phương mỗi phía có 8 thiên thành, tổng số là 33 nơi, 

nên gọi là tam thập tam thiên. Các trời như Đao Lợi thiên, và Tứ thiên vương thiên đều 

nương núi Tu Di mà trú. 

A nan nay nghe Phật nói Thế giới Cực Lạc không có núi Tu di, nên hỏi ở trên nói chư 

thiên nương đâu mà ở. Không có núi Tu di, vậy hai tầng trời Dục giới này trú ở đâu? 

Chúng ta xem Thế Tôn giải đáp cho Tôn giả A nan. 

“Phật cáo A nan: Dạ Ma, Đâu Suất, nãi chí sắc vô sắc giới, nhất thiết chư thiên, y hà 

 nhi trú? A nan bạch ngôn, bất khả tư nghì, nghiệp lực sở trí.” Đáp rất đúng. 

Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão. “Dạ ma cụ danh Tu dạ ma”, cụ là đầy đủ.  Dạ 

ma đã hiểu được rồi, Dạ ma là gọi tắt. Người Trung Quốc thích đơn giản, không thích 

phiền phức, cho nên tỉnh lược bớt chữ “tu”, âm này đã bị tỉnh lược, gọi là Dạ ma, tức 

Tu dạ ma thiên. 

Tập 344  787 



Trời thứ ba trong cõi dục giới, tức là tầng trời thứ ba. Tứ thiên vương thiên và Đao lợi 

thiên nương Tu di mà trú, gọi là Địa cư thiên. Dạ ma trở lên trú tại không trung, gọi là 

Không cư thiên. Cho nên, Tu dạ ma dịch thành chữ hán có nghĩa là “Thời phân thiện 

phân”. 

Phật Địa Luận viết:  “Dạ ma thiên giả, vị thử thiên tùy thời thọ lạc, cố danh thời phân.” 

Mỗi ngày vào thời gian nhất định họ đi hưởng lạc, tức giống như trường học học sinh 

lên lớp vậy, đến giờ thì phải vào giảng đường. Trời này phước báo rất lớn, lớn hơn cả 

trời Đao lợi, mỗi ngày thời gian hưởng lạc nhiều. 

“Đâu suất” cũng là tiếng Phạn. Nghĩa của nó là “thượng túc, diệu túc, tri túc, hỉ túc”. 

Những thứ này nói tóm lại chỉ là một nghĩa, họ rất mãn túc, tri túc thường lạc. Cho nên 

rất nhiều nơi thấy cổ đức trích dẫn đều gọi là “tri túc thiên”, nghĩa này hay. Quí vị xem 

bổ xứ Bồ Tát đều trú tại nơi này, là biểu pháp đấy! 

Ngày nay Di Lặc Bồ Tát trú ở bên đó. Tương lai đến thế giới này thành Phật, là vị Phật 

thứ năm ở thế giới Ta bà. Thích Ca Mâu Ni Phật là vị thứ tư, Ngài là vị thứ năm. “bổ 

xứ” nghĩa là “hậu bổ Phật”, Ngài hậu bổ Thích Ca Mâu Ni Phật. Điều kiện gì mới có 

thể làm hậu bổ? Tri túc. Nghĩa này hay lắm! Dưới tri túc là thành Phật. Nghĩa muốn 

nói là: quí vị viên mãn rồi. Tri túc tức rất gần với viên mãn. Cho nên trong nghĩa của 

nó có “thượng túc”. Thượng không phải là trung hạ, trên trung túc còn có thượng túc, 

trên thượng túc thì không có nữa. Diệu túc nghĩa hay quá, hỉ túc. Quí vị xem túc, nó là 

diệu. Con người nên biết đủ, tri túc là “diệu” rồi. Người nếu tri túc sẽ hoan hỉ, không 

tri túc rất khổ não, không tri túc thì không hay nữa. Thượng, diệu, hỉ đều là do tri túc 

mà có. 

“Nãi dục giới đệ tứ thiên, ư ngũ dục chi lạc, sanh hỉ túc chi tâm, cố danh hỉ túc.” Đối 

với thế gian này niềm vui của ngũ dục họ đã vừa ý rồi, mới có thể sanh đến tầng trời 

này. Nếu như còn có tham luyến, họ sẽ không đến được tầng trời này. Tầng trời này 

người tri túc mới có thể sanh đến được. 

“Kỳ nội viện vi Di Lặc đại sĩ chi Tịnh Độ, ngoại viện vi thiên chúng chi dục lạc xứ. ” 

Nó có nội ngoại viện, nói cách khác, tầng trời này là cõi phàm thánh đồng cư. Nội viện 

là đạo tràng của Đẳng giác Bồ Tát tu hành. Họ còn đợi lúc thời tiết nhân duyên chín 

muồi, họ sẽ hiện thân thành Phật. Ngoại viện là thiên nhân của cõi trời dục giới đệ tứ 

thiên. Báo độ của họ. 

Sắc vô sắc thiên, sắc chỉ cho chư thiên sắc giới, mười tám tầng, sắc giới mười tám tầng 

trời. Vô sắc giới có bốn tầng trời, đều trú phía trên dục giới thiên, trụ ở hư không. Nói 

788  Tập 344 



cách khác, họ không trú trong thế giới vật chất. Ngày nay chúng ta nói là vật chất hữu 

hình. Tinh cầu tinh hệ, họ không trú ở đó, họ trú tại không trung, không gian bất đồng 

duy thứ, họ gọi là Không cư thiên. Nếu như trú trên tinh cầu, trú tại sao hỏa, trú tại sao 

thủy, trú tại sao thiên vương, đó gọi là Địa cư thiên, họ không trú tại không trung, mà 

họ trú ở trên mặt đất. 

Cho nên Thế Tôn hỏi lại A nan, nếu như không có núi Tu di, thiên nhân sẽ không có 

chỗ ở. Các thiên nhân từ Dạ ma thiên trở lên trú ở đâu? Phật hỏi câu này rất hay. Nay 

thế giới Ta bà - là thế giới của chúng ta, chư thiên từ Dạ ma trở lên có thể không nương 

núi Tu di, có thể trú trong hư không. Họ không nương núiTu di, có thể trú tại không 

trung,  gọi  là  “Không  cư  thiên”.  “Tắc  bỉ  độ  chư  thiên”,  –  tức  chư  thiên  của  Thế  Giới 

Tây Phương Cực Lạc – “hà tu hữu tu di dã”. Nghĩa này nói rõ ràng, nói minh bạch rồi. 

 A nan đáp viết:nhân hữu bất khả tư nghì nghiệp lực, trí sử chư thiên y không nhi trú. 

Nghiệp, Câu Xá Quang Ký tập 13 nói: tạo tác gọi là nghiệp. Tạo tác của thân khẩu ý 

gọi là nghiệp, làm thiện gọi là thiện nghiệp, làm ác gọi là ác nghiệp. Thiện nghiệp có 

lực  dụng  sanh  quả  lạc,  ác  nghiệp  có  lực  dụng  sanh  quả  khổ,  nên  gọi  là  nghiệp  lực. 

Nghiệp là tạo tác. Cổ đức dùng sự thật cụ thể để nói cho chúng ta, lúc đang tạo tác gọi 

là “sự”, đang tác sự, có thiện sự, có ác sự. Sau khi sự tạo tác xong gọi là nghiệp. Quí vị 

xem lúc học sinh đang lên lớp gọi là “tác nghiệp”. Bài học đều đã học xong rồi gọi là 

tốt nghiệp, nghiệp hoàn thành rồi. Vậy lúc chúng ta đang tạo tác gọi là tác sự, tạo tác 

xong rồi gọi là kết nghiệp. Nghiệp ở đâu? Nghiệp ở A lại da. Giống như quí vị tạo tác, 

đều có hồ sơ, có ghi chép, cất giữ ở đâu? Cất giữ ở A lại da, A lại da là kho tư liệu của 

quí vị. Bảo tồn rất lâu, bảo tồn vĩnh viễn. Đời đời kiếp kiếp nó đều bảo tồn được. Nếu 

như không bảo tồn, quí vị chứng Túc mạng thông thì làm sao có thể biết được đời quá 

khứ? Chứng đắc túc mạng thông, cũng không có gì khác. Giống như nói quí vị có thể 

đem những hồ sơ tư liệu của đời quá khứ ra xem lại, chính là ý này vậy. Phàm phu 

chúng ta không biết cất giữ ở đâu, không tìm ra được, người có túc mạng thông có thể 

đem tư liệu vô lượng kiếp về trước của bản thân ra xem. Biết được quá khứ làm những 

gì. Cho nên tạo tác không thể sơ suất, không thể hồ đồ được. Phòng tư liệu của quí vị, 

hồ sơ cất giữ của quí vị toàn là ác nghiệp, vậy là không tốt rồi. Ác nghiệp nhất định 

chiêu cảm ác báo. Gặp ác duyên, quả báo hiện tiền. Thiện quả là phước báu nhân thiên. 

Trong suốt cuộc đời, sẽ hưởng đại phước báo, của cải giàu có, hoặc sẽ đạt được địa vị 

rất cao. Đó toàn là có sẵn trong mạng của chúng ta, không liên quan gì đến người khác. 

Cho nên những điều này đều không thể không biết. 

Tập 344  789 



Hữu Bộ Tỳ Nại Da quyển thứ 46 nói: “bất tư nghì nghiệp lực tuy viễn tất tương khiên”. 

“Viễn”  ở  đây  là  quá  khứ,  mấy  trăm  năm  trước,  mấy  ngàn  năm  trước,  mấy  vạn  năm 

trước. Trong Phật Pháp nói là vô lượng kiếp, những nghiệp lực quí vị đã tạo, nếu gặp 

duyên, nghiệp lực này sẽ khởi hiện hành. Nó khởi tác dụng. Khi quả báo đã thành thục, 

muốn tránh cũng khó thoát. Nếu như là ác báo, khi nó đến  quí vị muốn trốn tránh cũng 

tránh không được, nhất định phải chịu. Thiện có quả thiện, ác có quả ác, rất đáng sợ. 

Những  liên  hệ  giữa  người  và  người,  chư  vị  cổ  đức  nói:  đó  chính  là  quan  hệ  luân  lý. 

Luân lý là nói mối quan hệ giữa người với người. Nói rộng ra là quan hệ giữa người và 

tất cả chúng sanh, quan hệ giữa người với trời đất quỷ thần, quan hệ giữa người với cỏ 

cây hoa lá, quan hệ giữa người với sơ hà đại địa, tất cả đều gọi là luân lý. Khắp pháp 

giới hư không là một chỉnh thể, không thể chia cắt. Phật Bồ Tát biết, cho nên từ bi của 

Phật  Bồ  Tát    gọi  là  “đồng  thể  đại  bi,  vô  duyên  đại  từ”.  “Vô  duyên”  là  vô  điều  kiện, 

không cần lý do, không có điều kiện, tự nhiên nên làm như vậy. Phàm phu mê mất tự 

tánh, không biết mối quan hệ này, nên tạo tác rất nhiều việc sai trái. Tạo vô lượng vô 

biên tội nghiệp là vì không biết. Nghiệp nhân quả báo, không sai một ly. 

Chúng ta xem đoạn kinh văn dưới. 

Phật giải thích cho A nan bất tư nghì nghiệp là gì. 

“Phật ngữ A nan, bất tư nghì nghiệp, nhữ khả tri da?” Ngươi có biết không? 

“Nhữ  thân  quả  báo,  bất  khả  tư  nghì.  Chúng  sanh  nghiệp  báo  diệc  bất  khả  tư  nghì. 

 Chúng sanh thiện báo, bất khả tư nghì.  Chư Phật thánh lực, chư Phật thế giới, diệc bất 

 khả  tư  nghì,  kỳ  quốc  chúng  sanh,”  –  “kỳ  quốc”  là  nói  Thế  giới  Cực  Lạc  –   công  đức 

 thiện lực, trụ hành nghiệp địa, cập Phật thần lực, cố năng nhĩ nhĩ.” Ý nghĩa của đoạn 

này rất sâu sắc. Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão. Quả báo, theo “ Tiên chú” ,  Vô 

Lượng Thọ Kinh Tiên Chú cư sĩ Đinh  Phúc Bảo biên tập. Quả báo chỉ cho thiện ác tạo 

tác trong quá khứ chiêu cảm được kết quả và hồi báo, cho nên gọi là quả báo. 

Vốn là một thể, nếu chia chẻ nhỏ, tức là cảnh giới hôm nay chúng ta gặp vậy. Kết quả 

do trong kiếp quá khứ đã tạo nghiệp nhân, nên gọi là quả. Lại nữa, ứng với duyên đã 

tạo nghiệp mà  có quả báo, nên gọi là báo. Vật chính để có thể sanh quả gọi là nhân, 

giúp cho nó nhanh chóng được quả gọi là duyên. 

Dưới  đây  nêu  ra  ví  dụ.  Hạt  giống  của  lúa  mạch  là  nhân,  nông  dân  cày  cấy  và  mưa 

sương tưới tẩm... là duyên. Hôm nay lúa mạch đã chín đó là lấy lúa mạch năm ngoái 

làm hạt giống, cho nên đối ứng với lúa mạch năm ngoái là quả. Đối ứng với nông dân 

và mưa móc năm ngoái tức là báo. Đó là giải thích hai chữ “quả báo”. Nghĩa không sâu 

790  Tập 344 



lắm, chúng ta đều có thể đọc hiểu được. Đáng để chúng ta chú ý là, sau khi biết được 

chân tướng sự thật này, lúc chúng ta khởi tâm động niệm, nói năng tạo tác, chúng ta có 

nghĩ  đến  quả  báo  trong  tương  lai  hay  không?  Sự  việc  này  phải  coi  trọng.  Nếu  như 

chúng ta cảm thấy  ý niệm này tương lai quả báo sẽ không tốt, hiện tại chúng ta phải 

dừng nó lại, không làm nữa, như vậy là tốt. Việc này tương lai quả báo chắc chắn là 

tốt, vậy thì ta nhất định phải làm. Như vậy mới là một người thực sự có trí huệ. Đời đời 

kiếp kiếp là người được đại lợi lạc. Họ hiểu được, rõ ràng rồi, trong đời này, gặp rất 

nhiều điều không như ý, những khổ báo bất thiện này, họ đều biết được nhân của nó từ 

đâu đến. Có một số việc tự làm tự chịu, không oán không hận. Bản thân tôi tự tạo, bản 

thân tôi đương nhiên phải chấp nhận; Có một số điều nó không phải là nhân bản thân 

tạo, đó là gì? Thay chúng sanh chịu khổ, không giống nhau. Bản thân không tạo nghiệp 

này, nhưng họ chịu quả báo này. Ý nghĩa chân thật của việc chịu khổ thay chúng sanh 

là  ở  đây.  Hoằng  pháp  lợi  sanh  là  việc  tốt,  khuyên  người  đoạn  ác  tu  thiện  là  việc  tốt. 

Nhưng thực lòng trên xã hội này thật sự có một số người không tin tưởng, không thể 

chấp nhận, còn hủy báng, lăng nhục, thậm chí xua đuổi quí vị phải xuất cảnh. Đó gọi là 

thay chúng sanh chịu khổ. Liền biết được ở nơi này chúng sanh phước mỏng. Quí vị 

xem, thiện pháp ở đây đẩy cũng không đi, có chướng ngại lớn như vậy, thông thường 

gọi nó là ma chướng, cũng gọi là “đạo cao một thước, ma cao một trượng”, ma từ đâu 

mà đến? Do cộng nghiệp bất thiện sinh ra. Quí vị nhận biết nó một cách rõ ràng, thì quí 

vị ở trong cảnh giới sẽ rất thuận lợi, sống một cách tự nhiên, là viên mãn rồi. Việc giúp 

đỡ  chúng sanh không viên  mãn,  trên  thực  tế  đã  viên  mãn  rồi.  Việc  tốt  của  quí  vị bị 

người ta làm chướng ngại rồi, làm sao viên mãn? Phát tâm của quí vị đã viên mãn. Đại 

Thừa  Phật  Pháp  luận  tâm  không  luận  sự.  Phát  tâm  viên  mãn  chính  là  công  đức  viên 

thành. Sự việc chưa viên mãn là gì? Đó là chúng sanh phước báo chưa đủ, không liên 

quan gì đến quí vị. Trong Kinh Lăng Nghiêm Thế Tôn nói vậy. 

Từ  đó  có  thể  biết  rằng,  gian  nan  có  lớn  hơn  nữa,  Bồ  Tát  không  thể  không  phát  tâm. 

Không phát tâm là sai rồi. Phát tâm nhưng làm không được, không sao cả, nhất định 

phải phát tâm. Cho nên, quí vị thật sự phát tâm muốn giúp đỡ chúng sanh, giúp họ phá 

mê khai ngộ, giúp họ học tập chánh pháp, giúp họ vãng sanh Tịnh Độ mà trong đó có 

người phá hoại, lực lượng đó rất lớn mạnh, quí vị không thể kháng cự, hoặc là quí vị 

rời đi, hoặc là quí vị không làm nữa. Kỳ thực công đức của quí vị viên mãn rồi. Quí vị 

nên cảm ơn những người làm chướng ngại đó. Vì sao vậy?  Vì họ không chướng ngại, 

quí  vị  phải  làm  rất  vất  vả.  Họ  vừa  chướng  ngại,  không  cần  làm  nữa,  công  đức  cũng 

Tập 344  791 



viên mãn. Quí vị nghĩ xem ai tiện lợi? Bản thân vốn được lợi nhiều rồi mà lại không tự 

biết. Những người kia họ tạo nghiệp rồi, họ phải chịu quả báo. Tôi công đức viên mãn 

rồi, tôi không phải không làm, thật sự muốn làm, nhưng duyên chưa thành thục, nhưng 

công đức vẫn viên mãn rồi. Trong Phật Pháp tính nợ hợp tình, hợp lý, hợp pháp. Chẳng 

oan uổng ai tí nào. Không thể nói người ta vừa chướng ngại, quí vị không có công đức 

nữa. Vậy chúng ta đều bớt giận rồi, công đức viên mãn rồi, lại không cần phải làm nữa. 

Cho nên đối với người làm chướng ngại, sanh tâm cung kính, tâm cảm ơn. Còn phải 

nên đem công đức của mình hồi hướng cho họ. Vì sao vậy?  Vì tội nghiệp họ tạo tương 

lai sẽ chịu khổ báo. Chúng ta đem công đức hồi hướng cho họ, họ tương lai chịu khổ ít 

hơn một tí, nhẹ hơn một tí. Đây là sự đền đáp của chúng ta đối với họ. Họ giúp chúng 

ta thành tựu, chúng ta đền đáp cho họ. Chắc chắn không có mảy may tâm oán hận. Học 

Phật không thể không hiểu đạo lý này, đạo lý này rất sâu sắc. Vả lại những sự việc này 

nơi  nào  ở  đâu  cũng  có  thể  gặp  phải.  Trong  xã  hội  hiện  nay,  bất  cứ  tại  quốc  gia  địa 

phương nào đều sẽ gặp phải. Cho nên hiểu được, chúng ta sẽ biết xử lý như thế nào. 

Không  đến  nỗi  phải  oán  hận,  không  đến  nỗi  làm  cho  sự  việc  sai  đi.  Chẳng  có  gì  là 

không như pháp. 

Dưới đây chúng ta xem tiếp “bất khả tư nghì giả”, “tư” là tư duy, “nghì” là ngôn ngữ, 

bất khả tư nghì là “siêu tình li kiến”, “tình” là bảy tình, là tình thức, “kiến” là cách nghĩ 

của quí vị, cách nhìn của quí vị. Bất khả tư nghì là siêu việt. Nói cách khác, đó không 

phải là tình kiến của ta có thể hiểu được, không phải là tình kiến của ta có thể nhìn thấy 

được. Cách giải thích sau là: là điều không phải tư duy ngôn ngữ của chúng sanh có thể 

đạt đến được. Cách giải thích này cũng rất hay. Là điều quí vị không thể tưởng tượng 

được. Dùng ngôn ngữ hiện nay nói: là thứ mà tri thức không đạt đến được, không có 

cách gì hiểu được. Đạo lý này rất sâu, rất rộng. 

Nghiệp báo chúng sanh người thông thường không nhìn thấy được. Nghiệp báo là hai 

sự việc, một là nghiệp nhân, một là quả báo. Nghiệp báo chính là nghiệp nhân và quả 

báo, đều sâu sắc. Có một số nghiệp nhân là hiện tại, quả báo sẽ trong đời sau. Quả báo 

đang hiện tại nghiệp nhân là ở kiếp trước. 

Do vì nghiệp nhân có thiện ác nên gặp quả báo khổ và lạc. Thiện nhân thì quả lạc, ác 

nhân thì quả khổ, chẳng mảy may sai khác. Việc này không thể không biết. 

  Bảo Tích Kinh Cửu Thập Lục viết: “Diêm La thường cáo bỉ tội nhân, vô hữu tiểu tội 

 ngã năng gia. Nhữ tự tác tội kim nhật lai, nghiệp báo tự chiêu vô đại giả.” Diêm La 

vương nói với người chịu tội, Diêm La vương nói lời nói thật. “vô hữu” là ta không thể 

792  Tập 344 



thêm tội rất nhỏ cho ngươi. Nói cách khác, Ta  không thể đổ tội cho ngươi. Tội là do 

ngươi tự tạo, ngươi phải tự chịu. Ta không có quyền đổ thêm tội cho ngươi, trừng phạt 

ngươi, Diêm La vương nói: ta không có năng lực này. Những quả báo này là gì? Là 

ngươi tự tạo tội, hôm nay ngươi đến nơi này, tự nhiên mà đến nơi này, là tiểu quỷ đi 

bắt ngươi đến gặp Diêm la vương, vậy tiểu quỷ do Diêm la vương phái đi sao? Không 

phải vậy. Tiểu quỷ kia là ai? Là oan thân trái chủ của ngươi, bắt ngươi đến, điều này 

cần phải hiểu! Oan thân trái chủ biến hóa làm vô thường,  biến hóa làm đầu trâu mặt 

ngựa đến bắt ngươi. Ngươi tự đến, tự làm tự chịu. 

Nghiệp báo tự chiêu không ai thay được, ngươi tự tạo tội hôm nay đến. Bốn câu này rất 

hay: diêm la thường nói tội nhân kia, tội rất nhỏ ta cũng không thêm cho ngươi, ngươi 

tự tạo tội hôm nay đến, nghiệp báo tự chiêu không ai thay được. 

Lại như Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm, trong đó cũng có một đoạn kinh văn: “  Bồ Tát 

 tự niệm, ngã ư quá khứ vô thỉ kiếp trung, do tham sân si, phát thân khẩu ý, tác chư ác 

 nghiệp, vô lượng vô biên.  Nhược thử ác nghiệp hữu thể tướng giả, tận hư không giới, 

 bất năng dung thọ.” Đây là lời nói trong Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm,  đó là sám trừ 

nghiệp  chướng.  Bồ Tát  có  trí  huệ,  có  thể  có  thần  thông,  Bồ  Tát  biết quá  khứ.  Quí  vị 

xem  họ  biết:  tôi  trong  quá  khứ  vô  thỉ kiếp,  quá  khứ đời  đời  kiếp  kiếp  vô  lượng  kiếp 

trước, Bồ Tát biết được, túc mạng thông. Do vì tham sân si, phát khởi ở thân khẩu ý. 

Tham sân si là nghiệp nhân, nhân tạo tác của tội nghiệp. Thân khẩu ý là công cụ để tạo 

tác  ác  nghiệp,  là  duyên.  Làm  cho  quí  vị  tạo  vô  lượng  vô  biên  ác  nghiệp.  Nếu  như 

những  ác  nghiệp  này  có  thể  tướng,  thì  tận  hư  không  pháp  giới  không  thể  dung  nạp, 

dung chứa được, quí vị tạo nghiệp nhiều ít? Bồ Tát như vậy, chúng ta có người nào lại 

không  như  vậy?  Vô  lượng  kiếp  đến  nay,  chắc  chắn  tạo  ác  nghiệp  nhiều,  tạo  thiện 

nghiệp  ít,  cho  nên  quả  báo  ở  trong  lục  đạo.  Lạc  báo  ít,  khổ  báo  nhiều,  nguyên  nhân 

chính là đây vậy. 

“Tác nghiệp vô biên, báo tất tùy chi”, thiện chắc chắn có thiện quả, ác nhất định có ác 

báo. Nhân quả thông ba đời. Quí vị thực sự hiểu rõ, làm cho rõ ràng rồi, mới thực sự 

hiểu được một đời người chắc chắn không thể lợi dụng ai được, cũng nhất định không 

bị thiệt thòi. Vì sao vậy? Vì quả báo thông ba đời. Đời này quí vị chịu thiệt, đời sau sẽ 

bù đắp; đời này lợi dụng người khác, đời sau phải trả nợ, giết người nhất định phải đền 

mạng, thiếu nợ nhất định phải trả nợ. Tôi có tiền bị người khác lừa gạt, không nên để 

trong lòng. Nếu như là của họ, chắc là trong đời quá khứ tôi đã lường gạt họ, ngày nay 

Tập 344  793 



tôi trả cho họ, vậy là hết nợ rồi. Nếu như không phải, thì họ đến gạt tôi, kiếp sau họ sẽ 

phải trả cho tôi, trả cho tôi lại còn phải trả thêm tiền lãi. Thật không lợi dụng gì được. 

Học Phật giác ngộ, hiểu rõ rồi, không như trước đây nữa, mắc nợ người khác, trả rồi thì 

hoan  hỉ;  người  khác  nợ  tôi,  không  cần  nữa,  tôi  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  tôi  không  nói 

chuyện nợ nần với họ nữa. Trong lục đạo lại tìm những sự việc phiền phức này, không 

cần nữa, tốt lắm! 

Quí vị gạt tôi tiền, tôi không cần nữa, tôi đến Thế giới Cực Lạc đây. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 







--------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 345 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 27.03.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 397, bắt đầu xem hàng thứ ba câu cuối cùng. 

Bảo Tích Kinh Cửu Thập Lục viết, – bài kệ này rất quan trọng, ở trước đã đọc qua rồi, 

chúng ta đọc thêm một lần nữa –  

“Diêm La thường cáo bỉ tội nhân, 

 vô hữu thiểu tội ngã năng gia, 

 nhữ tự tác tội kim nhật lai, 

  nghiệp báo tự chiêu vô đại giả.” 

Bài kệ bốn câu này chúng ta nên đọc nhiều, tốt nhất là có thể học thuộc nó, rất quan 

trọng, thời thời nhắc nhở bản thân. 

Dưới đây nói, giống như Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm nói rằng: “Bồ Tát tự nghĩ, ta từ 

 trong vô thỉ kiếp, do tham sân si phát ra thân khẩu ý, tạo các ác nghiệp vô lượng vô 

 biên. Nếu như ác nghiệp này có thể tướng, thì tận hư không giới cũng không thể dung 

794  Tập 345 



 thọ.” Đây là lời Phổ Hiền Bồ Tát nói trong kinh Hoa Nghiêm, chúng ta học Phật đều 

thừa  nhận,  đương  nhiên  cũng  có  người  không  thừa  nhận.  Sinh  mạng  của  chúng  ta 

không phải chỉ có một kiếp này. Sinh mạng là vĩnh hằng, có đời quá khứ, có đời vị lai, 

quá  khứ  vô  thỉ,  vị  lai  vô  chung.  Đó là  thật  tướng  của  sinh  mạng,  cũng  chính là  chân 

tướng. Đã chắc chắn có quá khứ, quá khứ vô lượng kiếp, đời đời kiếp kiếp khởi tâm 

động niệm, nói năng tạo tác, nếu như trái với tánh đức, đó là nghiệp. 

Bồ Tát được sáu thứ thần thông: túc mạng thông, tức là biết sự việc trong đời đời kiếp 

kiếpquá khứ. “Thông” có lớn nhỏ không đồng, hoàn toàn dựa vào việc quí vị đã trừ bỏ 

được mấy phần chướng ngại. Nếu như chướng ngại đều không còn nữa, năng lực của 

quí vị đã khôi phục viên mãn rồi. Quí vị sẽ biết được từ khi sinh mạng bắt đầu cho đến 

hiện tại, đều biết được. Nếu như chướng ngại rất nhiều, quí vị chỉ có thể đột phá chút ít. 

Năng lực này cũng có thể phát hiện. Quí vị có thể biết quá khứ mười đời, một trăm đời, 

một ngàn đời, có được năng lực này. 

Chúng ta từ báo cáo thôi miên của tiến sĩ người nước ngoài Ngụy Tư, ông ta từng có 

một bệnh nhân, ông ta thôi miên cho người này, trở về quá khứ mấy mươi đời, dường 

như thời gian là hơn 4000 năm, khoảng 80, 90 đời. Nói rằng đương thời môi trường 

nhà ở là trong hang động. Ngày nay chúng ta nói là người hoang dã, chưa tiến vào giai 

đoạn có văn hóa. 

Nếu như có trí huệ viên mãn, thì sẽ hiểu được sự thật như trong kinh đã nói vô lượng 

kiếp  đến  nay,  đời  đời  kiếp  kiếp  tạo  nghiệp,  chắc  chắn  ác  nghiệp  nhiều  hơn  thiện 

nghiệp, thế nên ác nghiệp lớn, ác nghiệp nặng, tích lũy đến ngày nay, hoàn toàn không 

biết tội phước, không biết việc bản thân đã làm là sai trái. Người quá khứ đã tạo tác tội 

nghiệp, biết được đây là việc không tốt. Nhưng vì trước mắt có lợi ích, nên đã làm. Tuy 

rằng đã làm, nhưng trong lòng có chút bất an. Con người hiện tại không như vậy nữa, 

họ cho rằng tạo tác tất cả tội nghiệp đều là đúng, không có tội lỗi gì. Ngược lại họ rằng 

làm thiện là một kiểu sai trái, làm thiện là sai lầm, vậy là đạt đến cực điểm rồi. Lúc này 

phải làm thế nào? Tất cả pháp thế gian xuất thế gian, đối với quí vị đều không còn ích 

lợi gì, không có tác dụng gì nữa. Luân lý đối với quí vị cũng không có tác dụng; đạo 

đức đối với quí vị cũng không có tác dụng; nhân quả cũng không có tác dụng. Khinh bỉ 

coi thường lời dạy của Phật Bồ Tát, lời dạy của Thánh Hiền. Cho rằng điều này là sai 

lầm, là tư tưởng phong kiến, tư tưởng lạc hậu. Trong hoàn cảnh này cuối cùng là do 

ông trời sắp đặt thôi. 

Tập 345  795 



Xã hội ngày nay biến động rồi, thiên tai trên trái đất coi như là tính tổng nợ. Mong rằng 

lúc này đây có thể giác ngộ, có thể quay đầu. Đích thực chư Phật Bồ Tát, trời cao vô 

cùng  từ  bi,  luôn  luôn  ở  bên  kia  mong  chờ  quí  vị  giác  ngộ,  mong  chờ  quí  vị  quay 

đầu.Tuy sự giáo dục của Phật Bồ Tát, cổ Thánh tiên Hiền bị người hiện tại bài xích, 

chê  bai  là  phong  kiến,  mê  tín.  Chỉ  có  số  người  rất  ít  còn  tin  tưởng,  còn  chấp  nhận. 

Trong  hoàn  cảnh  này,  có  một  người  tin  tưởng,  thì  cứu  một  người;  có  hai  người  tin 

tưởng thì cứu hai người, người không tin, tùy họ thôi! Họ thông minh, họ giỏi giang, 

họ có bản lĩnh, lúc tai họa đến cũng không tránh khỏi. Đó là tự làm tự chịu. 

Lời của Diêm La Vương trong Kinh Bảo Tích nói rằng: “tất cả khổ báo trong ba đường 

là do tự làm tự chịu, không liên quan gì đến Diêm La vương, cũng không liên quan gì 

đến chư Phật Bồ Tát, là nghiệp báo tự chiêu, không ai thay được, không ai có thể thay 

thế cho quí vị được.” Phật Bồ Tát không thể chịu thay, thượng đế cũng không thể chịu 

thay. Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm, có một đoạn nói rằng: tội nghiệp chúng ta tạo tác 

từ vô thỉ kiếp đến nay, nó không phải là hiện tượng vật chất, nó không có thể tích. Nếu 

như là hiện tượng vật chất, nó có thể tích, thể tích dù nhỏ, nhỏ đến bao nhiêu? Tận hư 

không cũng không dung nạp được từ nghiệp vô lượng kiếp đến nay. Quí vị nói xem, 

điều này đáng sợ biết bao. Ngày nay chúng ta gặp rồi, thời khắc tính tổng nợ đã đến 

rồi, trước lúc điều này còn chưa đến, họa tai trùng trùng, đều là những lời cảnh cáo của 

trời cao đối với chúng ta. 

Chúng ta thấy rồi, chúng ta nghe rồi. Hiện nay những báo cáo trên mạng, trên vệ tinh, 

chúng ta hiểu rõ rồi. Thực sự hiểu rõ chính là giác ngộ. Giác ngộ rồi sửa sai làm mới, 

sửa đổi quay đầu, nghe lời người lớn. Người lớn là ai?  Là lời tổ tiên, lời Phật Bồ Tát, 

lời Thánh hiền nhân. Họ không dối người. Lời của họ đều là lời chân thật, là lời đúng 

đắn. Những điều họ nói, những điều họ thực hành, những điều họ làm đều tùy thuận 

tánh đức. 

Văn hóa truyền thống xưa từ ngàn vạn năm lưu truyền lại, luân lí chỉ có năm điều 22 

chữ: “phụ tử hữu thân, phu phụ hữu biệt, quân thần hữu nghĩa, trưởng ấu hữu tự, bằng 

hữu hữu tín.” Hai mươi hai chữ mà chưa làm được! Xã hội ngày nay, không ai nói đến 

điều này nữa. Nói nhiều cũng không ích gì, không kịp nữa rồi. Ngày nay càng ít lời 

càng tốt, quan trọng nhất là chúng ta phải nên làm. Năm câu này chưa làm được, một 

điều cũng chưa làm được. Vì sao không làm được? Vì không hiểu ý nghĩa của nó. Cái 

gì gọi là phụ tử hữu thân, cái gì gọi là phu phụ hữu biệt, không hiểu. 

796  Tập 345 



“Ngũ luân” là căn bản của đạo đức. “Ngũ thường” là nền tảng quan hệ giữa người với 

người. Có quan hệ thì phải làm hết nghĩa vụ, tức là đối đãi với mối quan hệ này như 

thế  nào.  “Ngũ  thường”  là  nền  tảng  của  tánh  đức.  Giống  như  tứ  đức  được  nói  trong 

Hoàn Nguyên Quán, đó là bốn đức căn bản của tự tánh. 

Người Trung Quốc nói năm điều: nhân, lễ, nghĩa, trí, tín. Năm chữ này cũng không thể 

làm được. Vì sao vậy? Vì không hiểu. Cái gì gọi là “nhân”? không biết được. Cái gì 

gọi là “nghĩa?” cũng không biết. Tứ duy bát đức– “tứ duy” là lễ, nghĩa, liêm, sỉ; “bát 

đức” là hiếu, đễ, trung, tín, nhân, ái, hòa, bình. Ngày nay vấn đề không phải là nói hay 

làm,  không  hiểu  nghĩa  của  chữ,  cho  nên  họ  không  làm  được.  Vì  sao  không  hiểu,  vì 

không ai dạy. Trong nhà cha mẹ, người lớn không dạy, xã hội không có ai dạy, quốc 

gia không ai dạy. Trường học tuy rất nhiều, từ mẫu giáo cho đến sở nghiên cứu, không 

ai dạy những thứ này, không nói đến những thứ này. Đó là ông trời tính sổ rồi. 

Giác ngộ là gì? Người giác ngộ đối với những việc này đã rõ ràng, quay đầu. Từ hôm 

nay trở đi khởi tâm động niệm, nói năng tạo tác, phải trở về với bốn điều này, tương 

ứng với nó, người này được cứu rồi. Người này trong lúc thiên tai cũng sẽ được bình 

an.  Phàm  là  người bình  an vượt qua,  tôi  tin  rằng họ sẽ  có  sứ  mệnh  cả.  Sứ  mệnh  này 

chính là điều cổ nhân nói:  ngươi còn lưu lại  thế gian  này, ngươi phải vì  trời đất  lập 

tâm, vì nhân dân lập mệnh, vì Thánh xưa nốiviệc học, vì thiên hạ khai thái bình. Đó là 


“tứ vị”. Trong đại thiên tai, vì sao quí vị có thể vượt qua bình an? Vì quí vị có nhiệm 

vụ, có dũng khí, có quyết tâm, có thể giúp đỡ chúng sanh khổ nạn. Trong Phật Pháp, 

gọi người này là đại Bồ Tát, không phải người phàm. Thực sự sám hối, thực sự sửa đổi 

tiến bộ, chấp nhận sự dạy dỗ của chư Phật Bồ Tát. Kinh điển rất nhiều, nhưng không 

còn kịp nữa, chỉ chọn một bộ Kinh Vô Lượng Thọ này - Chú giải của Hoàng Niệm Tổ 

lão cư sĩ - chỉ chọn một bộ này. Hoặc là chọn sớ sao Kinh A Di Đà của Liên Trì đại sư, 

hoặc là Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư, ngoài ra đều không cần nữa, không kịp nữa rồi. 

Pháp thế gian, điển tịch của Trung Quốc tư tưởng của Nho Thích Đạo đều có, thì quí vị 

có thể chọn một bộ Quần Thư Trị Yếu. Bộ sách này là từ trong 65 loại kinh, sử, tử tóm 

lược lại. 65 loại tóm lược thành Quần Thư Trị Yếu. Nội dung là gì? Tu thân như thế 

nào, tề gia như thế  nào, trị nước như thế nào, bình thiên hạ như thế nào. Đây là  một 

quyển sách hay do Đường Thái Tông ra lệnh biên tập. Người chủ biên là thừa tướng 

Ngụy Trưng. 

Nhất định phải ghi nhớ “tạo nghiệp vô biên, báo tất tùy chi”. Đây là giáo dục nhân quả. 

Nghiệp nhân quả báo, không sai một li. Cho nên quí vị khởi tâm động niệm phải nghĩ 

Tập 345  797 



đến, thiện niệm thiện nhân chắc chắn có thiện quả; ác niệm ác nhân chắc chắn có ác 

báo. Như Câu Xá Luận Cửu nói rằng: “thượng chí Thế Tôn vô năng giá ức, dĩ nghiệp 

 thế lực tối cường thạnh cố.” Câu nói này nói rất hay, lời chân thật. Thế lực của nghiệp 

lớn  quá,  ngay  cả  Phật  cũng  không  có  cách  gì  khống  chế  nó,  bảo  nó  đừng  phát  tác, 

không thể được. 

Thập phương chư Phật Như Lai đại từ đại bi, cũng không thể khống chế những tai nạn 

trên trái đất ngày nay. Vì sao vậy?  Vì đây là nghiệp lực của chúng sanh chiêu cảm quả 

báo xuất hiện. Cho nên nghiệp báo chúng sanh là bất khả tư nghì. 

Chúng ta xem tiếp câu dưới. 

“Chúng  sanh  thiện căn  bất  khả  tư  nghị  giả, nhưĐại  Tập  Kinh  viết:  „chúng sanh  chi 

 hành bất khả tư nghị, chúng sanh cảnh giới bất khả tư nghị”. Đây là nói về thiện căn. 

Lại như Thiền sư Lâm Tế nói: ngươi muốn biết Phật Tổ không? Chỉ cần ngươi có thể 

nghe pháp là được. 

Trong lời của Thiền sư Lâm Tế còn có nghĩa khác. Ý ngài hỏi là: ngươi muốn biết Phật 

không? muốn biết Tổ sư không? Nay ngươi có thể nghe pháp là được, đó chính là chư 

Phật,  đó  chính  là  Tổ  sư.  Câu  này  quí  vị  nghe  hiểu  được  chưa?  Tôi  muốn  gặp  Phật, 

muốn gặp Tổ Sư, tôi có thể nghe, tôi có thể nhìn. Có thể nghe là gì? Là tánh nghe. Có 

thể nhìn là gì? Là tánh thấy. Tánh nghe, tánh thấy chính là chư Phật Như Lai, chính là 

chư vị Tổ sư. Đó là tánh. Ngài Lâm Tế nói không sai tí nào. Chúng ta không nhận ra. 

Hoặc giả trong lúc chúng ta đang nghe pháp, nhất niệm hồi quang, đó chính là tự tánh 

này lóe lên một tí, giống như điện chớp vậy chỉ lóe lên một tí. Niệm thứ hai lại mê rồi, 

nó không thể tiếp tục, tiếp tục tức là phóng đại quang minh rồi, chỉ là một niệm chớp 

quang. Một niệm chớp quang này, chớ coi thường nó, rất là đáng quý. Vì sao vậy?  Vì 

từ vô thỉ kiếp đến nay, quí vị chưa hề lóe lên như vậy. Lần này bắt đầu lóe lên một lần, 

vậy là rất giỏi rồi. Hi vọng một ngày có thể lóe thêm vài lần. Một ngày có thể có một 

lần lóe quang, giống như Di Lặc Bồ Tát nói: thời gian lóe quang dài bao lâu? Một phần 

một ngàn sáu trăm triệu trong một giây, cũng đã rất quý. Niệm thứ hai là họ mê lại rồi, 

niệm thứ ba mê càng sâu hơn, niệm thứ tư mê không quay đầu được nữa. Cho nên sự 

việc này, phải thường thường thân cận chư Phật Bồ Tát, nghe chư Phật Bồ Tát giảng 

kinh thuyết pháp, giúp chúng ta khai ngộ. Vì sao có người nghe rồi khai ngộ, có người 

nghe rồi lại mê hoặc? Đó là do vì chính mình. Bản thân thực sự có thể y giáo phụng 

hành, buông bỏ hết tất cả tập khí phiền não, họ sẽ nghe hiểu được, họ sẽ nghe được rõ 

ràng,  tức  sẽ  có  tác  dụng.  Nếu  như  tập  khí  phiền  não  không  buông  nổi,  họ  sẽ  nghe 

798  Tập 345 



không hiểu, họ không có cảm giác, họ không có những thay đổi. Sự việc như vậy, nếu 

như chúng ta quan sát tỉ mỉ, cùng nhìn một vật giống nhau, cùng nghe một việc như 

nhau,  có  người  cảm  động  rơi  nước  mắt,  có  người  hoàn  toàn  không  cảm  động  như 

không có việc gì. Ở đây chúng ta có thể lãnh hội được, người bị cảm động là thiện căn 

của họ đã được phát hiện; người hoàn toàn không bị cảm động, do nghiệp chướng của 

họ quá nặng, không phải họ không thể cảm động. 

Sức mạnh thuyết pháp của Phật còn chưa đủ để cảm động họ, họ chắc chắn phải huân 

tập thời gian dài hơn nữa, cuối cùng họ sẽ cảm động. Cho nên vì sao nói phải “trường 

thời huân tu, phải nhất môn thâm nhập”? Để dễ cảm động. Vậy người không thể cảm 

động, như chúng ta thường nói: người này lòng tự tin quá mạnh, tự ngã quá lớn, thành 

kiến quá sâu, tự cho mình đúng. Người như thế rất khó cảm động. Sau khi cảm động, 

nếu như không thể thực sự buông xuống, vậy là vừa đối diện với cảnh giới cảm động 

họ lại mê rồi. Những thứ này đều là hiện tượng trước mắt chúng ta. Họ không thể duy 

trì, nếu duy trì được, đó là từ ác biến thành thiện rồi. Loại thiện căn này đích thực có 

liên quan đến đời quá khứ. 

Năm xưa, lúc bà Phật tử họ Hàn còn tại thế, nói chuyện với tôi rất nhiều lần, đứa cháu 

nội của bà, lúc đó chỉ mới bốn năm tuổi, nó đang xem thế giới động vật, lúc nhìn thấy 

động vật nhỏ bị động vật lớn ăn, lúc bị làm tổn hại, nó xem đều rơi nước mắt. Bà ấy 

hỏi  tôi,  việc  này  là  thế  nào?  Ngài  xem  xem  đứa  bé  này,  nó  không  xem  được  những 

cảnh thê thảm như thế. Xem những thứ này, ngài thấy đấy nó đều rơi nước mắt, nó rất 

đau  lòng.  Tôi  nói  với  bà:  đứa  cháu  này  của  bà  có  thiện  căn  rất  sâu  dày,  nó  có  tâm 

thương hại, nó có tâm thương yêu, nó muốn giúp đỡ nhưng không được. Người xưa 

nói: “lực bất tòng tâm”. Nó có thiện căn. 

Đọc sách, lúc đọc đến đoạn người tốt bị người xấu hại, cũng sẽ đau lòng rơi nước mắt. 

Quan sát nó từ nhỏ, có thiện căn, thì giáo dục nó cho tốt, tương lai sẽ là người có đạo 

đức, người có học vấn, có thể làm những việc tốt cống hiến cho xã hội. Có thể hành 

thiện là thiện căn; có thể làm ác là tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, tham sân si mạn. 

Cho nên Phật nói tham sân si là ba độc phiền não. Tất cả những điều bất thiện đều từ 

ba  cái  gốc  này  mà  sanh  ra.  Ngược  lại,  chính  là  ba  thiện  căn:  không  tham,  không  si, 

không  sân,  còn  phải  thêm  cái  nữa  là  không  mạn,  không  nghi.  Không  nghi  là  không 

hoài  nghi  đối  với  thánh  giáo,  không  hoài  nghi  đối  với  chư  Phật  Bồ  Tát,  không  hoài 

nghi nhân quả báo ứng. Đó chính là thiện căn, dễ dàng giác ngộ. Dễ dàng cảm động thì 

dễ  dàng giác  ngộ, không dễ  dàng  cảm  động  thì không  dễ dàng giác  ngộ.  Lòng  tự  tin 

Tập 345  799 



của họ quá mạnh, họ không chịu tiếp nhận cảnh bên ngoài. Người như vậy trong xã hội 

ngày nay nhiều lắm. Những thứ của Thánh hiền họ nghe không lọt tai, họ không thể 

chấp nhận. Tự cho rằng tin tưởng khoa học. Thực tế khoa học là gì?  Họ dường như 

hiểu  nhưng  không  hiểu,  họ  hoàn  toàn  chưa  thật  hiểu.  Thực  sự  hiểu  khoa  học,  tôi  tin 

rằng họ nhất định tin nhân quả. Nghiên cứu khoa học không tách rời nhân quả. 

Planck (Phổ Lãng Khắc) nghiên cứu vật chất, vật chất rốt cuộc là gì? Vật chất là quả, 

do nguyên nhân gì mà thành tựu? Ông ta thực sự đã tìm ra. Ý niệm là nền tảng của vật 

chất. Ý niệm là nhân, vật chất là quả. Điều này không khác gì những thứ trong Pháp 

Tướng Tông đã nói. Pháp Tướng Tông nói: “chuyển tướng” tức là “kiến phần” – kiến 

phần của A lại da, kiến phần muốn thấy, lập tức liền xuất hiện tướng phần. Tướng phần 

chính  là  vật  chất,  tướng  cảnh  giới.  Nếu  như kiến  phần  không  muốn  thấy,  hiện  tượng 

vật chất sẽ không có. Kiến phần muốn thấy, hiện tượng vật chất tự nhiên liền xuất hiện. 

Vì sao kiến phần muốn thấy? Đó là một hiện tượng tự nhiên, kiến phần từ đâu mà có? 

từ nghiệp tướng đến – là ba tế tướng của A lại da. Kiến phần là chuyển tướng, vật chất 

là tướng của cảnh giới, là ba tế tướng của A lại da. 

Tông Pháp Tướng Duy Thức nói, trong vũ trụ chỉ có ba thứ, ngoài ra toàn là giả. Đều 

là từ ba thứ này mà biến hóa ra. Nghiệp tướng năng biến là chuyển tướng, cảnh giới 

tướng. Đại thừa nói nhân quả, phát bồ đề tâm, thâm tín nhân quả, nhà khoa học tin có 

nhân quả, tin tưởng có nhân sau đó nhất định sẽ có quả. Thấy quả biết nó nhất định có 

nhân. Thiện quả nhất định có thiện nhân, ác báo nhất định có ác nhân. Cho nên Bồ Tát 

không sợ quả báo, Bồ Tát sợ tạo nhân; chúng sanh không sợ tạo nhân, khi quả báo xuất 

hiện mới lo sợ. Lo sợ cũng vô ích, cũng không thoát khỏi được. 

“Mỗi nhật đa ban dụng xứ, khiếm thiểu thậm ma? Lục đạo thần quang, vị tằng gián 

 yết”. Thiền tông thường nói: “ lục căn môn đầu phóng quang động địa”. Lục căn là sáu 

căn mắt tai mũi lưỡi thân ý. Căn tánh của sáu căn chính là Phật, chính là Phật tánh. 

Phật tánh ở đâu? Phật tánh khởi tác dụng ở sáu căn. Ở mắt gọi là tánh thấy, ở tai gọi là 

tánh nghe, ở mũi gọi là tánh ngửi. Tánh ngày ngày khởi tác dụng, chưa hề gián đoạn, 

nên nói “vị tằng gián yết”. 

“Khả  kiến chúng sanh chi nhật  dụng dữ cảnh giới  quân siêu  tình li kiến, bất  khả tư 

 nghị  dã.”  Giác  mê  đều  từ  đây  mà  phân  chia.  Trong  căn  tánh  của  sáu  căn  trộn  lẫn  cả 

tình, trộn lẫn cả kiến. Kiến này là gì? Đó là phân biệt, đó là chấp trước. Căn tánh của 

sáu căn ẩn tàng rồi, thì sáu thức hiện tiền, sáu thức là mê. Căn tánh sáu căn là giác. 

Lăng Nghiêm Hội thượng, Giao Quang đại sư, trong Lăng Nghiêm Kinh Chánh Mạch 

800  Tập 345 



nói:  “xả  thức  dụng căn”,  đó  là  chư  Phật  Như  Lai,  pháp  thân  Bồ  Tát,  sáu  căn  phóng 

quang động địa. Nếu như họ mang thêm tình thức, tình kiến, thì đó làm phàm phu. Lục 

đạo chúng sanh mê mà không giác. Tự cho mình đúng, vậy là sai rồi. 

Lại như Kinh Pháp Hoa nói rằng: “nếu người tâm tán loạn, đi vào trong tháp miếu, một 

xưng Nam mô Phật, đều đã thành Phật đạo”. Hiển thị sâu sắc thiện căn của chúng sanh, 

chẳng phải là điều suy lường phân biệt mà đạt đến được. Đó là gì? Đó là người bình 

thường, là phàm phu, tâm tán loạn, họ đi vào tự viện đạo tràng, bất luận là có tâm hay 

vô tâm, niệm một câu Nam mô Phật, Nam mô A Di Đà Phật, đều đã thành Phật đạo. 

Chữ “đã” này không phải nói họ lập tức liền thành Phật, không phải là ý này, là chủng 

tử thành Phật đã trồng vào trong A lại da của họ, trong thức A lại da của họ có chủng 

tử Phật. Khi nào chủng tử này khởi hiện hành, thì họ sẽ thành Phật. Khởi hiện hành là 

gặp duyên, vậy là chúng ta hiểu được, trong tâm mỗi chúng ta đều biết có Phật. Mặc 

cho quí vị thích cũng tốt, phản đối cũng được, tán thán cũng tốt, hủy báng cũng được, 

điều đó không hề gì. Nói tóm lại, trong tâm quí vị có Phật. Chỉ cần có Phật, gặp duyên 

quí vị sẽ có thành tựu. Tương lai họ sẽ nhờ chủng tử này mà tu hành chứng quả. Nếu 

như niệm một câu Nam mô A Di Đà Phật, họ sẽ nhờ chủng tử này, tương lai gặp được 

pháp môn Tịnh Độ này, họ sẽ niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Thiện căn chúng sanh bất 

khả tư nghì, nếu như chúng ta muốn hiểu được đạo lý này, giờ giờ phút phút, bất luận 

đối  với  người  nào,  dù  cho  họ  là  một  người  tu  hành  rất  tốt,  họ  vẫn  chưa  vãng  sanh, 

chúng  ta  gặp  họ  niệm  Nam  mô  A  Di  Đà  Phật,  đây  là  giúp  họ  tăng  trưởng  thiện  căn, 

giúp  họ  sớm  thành  Phật.  Công  đức  này  lớn  lắm,  lớn  lắm  thay.  Bản  thân  chúng  ta  có 

tâm này, vậy bản thân làm sao không thể không thành Phật? Điều kiêng kị nhất là tạp 

tâm nói nhảm, chúng ta thật làm, lời nhảm nhí không nói, gặp người A Di Đà Phật. Bất 

luận họ nói gì cho tôi nghe, trả lời họ toàn là A Di Đà Phật. Những điều mình muốn 

nói với mọi người cũng không cần nữa, đều quy về một câu A Di Đà Phật này. Thiện 

quả quí vị niệm Phật sẽ nhanh chóng hiện tiền, trong lúc nạn tai sẽ được bình an, A Di 

Đà Phật đón quí vị đến Thế giới Cực Lạc, đến Thế giới Cực Lạc làm Phật rồi, vĩnh 

viễn thoát li lục đạo, mười pháp giới, thực sự công đức viên mãn. Đây thực sự là không 

phải do suy lường phân biệt mà đạt được. 

Chúng ta xem tiếp tiết dưới đây. 

 “Chư Phật Thánh lực” 

Thế giới Chư Phật cũng bất khả tư nghì, nói chư Phật là chỉ chung mười phương Như 

Lai. Thánh lực, lực là lực dụng. Chúng ta thường nói năng lực, tức là tác dụng. 

Tập 345  801 



Căn cứ Phạn Ngữ Danh Nghĩa Đại Tập và Tông Kính Lục quyển 48, có 5 loại lực. Thứ 

nhất là định lực, thứ hai là thông lực – thần thông, thứ ba là tá thức lực, thứ tư là đại 

nguyện lực,  thứ  năm  là  Phật  Pháp  chi  uy  đức  lực.  Năm  loại  lực  này  bất khả  tư  nghì, 

nên nói thánh lực bất khả tư nghì. 

Ngày nay chúng ta trong năm loại lực này, đặc biệt cần là định lực, là nguyện lực. Bất 

luận là thuận cảnh, hay thiện duyên quí vị có định lực, trong cảnh giới đó không khởi 

tham luyến. Nghịch cảnh, ác duyên không khởi sân nhuế. Mà khởi gì? Luôn luôn khởi 

tâm A Di Đà Phật. Nên nhớ kỹ! 

Thời gian không nhiều nữa, tu gấp rút. Việc tốt, A Di Đà Phật;  việc xấu, vẫn A Di Đà 

Phật, luôn luôn trở về A Di Đà Phật. Không bị ngoại cảnh quấy nhiễu, không bị ngoại 

duyên ảnh hưởng. Con đường thế giới Cực Lạc này chúng ta đi thông rồi, đồng tâm với 

A Di Đà Phật, đồng tâm với chư Phật Như Lai, nguyện tất cả đều thành Phật, dùng tâm 

thanh tịnh bình đẳng đối với tất cả chúng sanh. Chúng sanh này ác, thường hay tìm tôi 

gây sự, muốn hại tôi, đối với họ tôi vẫn A Di Đà Phật, vẫn dùng tâm thanh tịnh bình 

đẳng đối với họ. Họ hãm hại tôi như thế nào, tôi coi như không có việc đó. Như vậy là 

đúng rồi, tâm tôi hoàn toàn quay về Phật A Di Đà. Phật A Di Đà đối với những người 

tạo nghiệp cực trọng, tạo tác năm tội ngũ nghịch, Phật A Di Đà đều tha thứ cho họ. Ai 

trừng  phạt  họ?  Là  nghiệp  lực  bản  thân  trừng  phạt,  chắc  chắn  không  liên quan  gì đến 

Phật  A  Di  Đà.  Phật  A  Di  Đà  niệm  niệm  chỉ  mong  mỏi  họ  quay  đầu.  Quay  đầu  hay 

không, Phật A Di Đà vẫn một lòng từ bi đối với họ. Điều này chúng ta nên học, đối với 

tất cả chúng sanh làm ác, không sanh tâm phân biệt, không sanh tâm ghét bỏ. Mà nên 

sanh  tâm  từ  bi,  tâm  thương  cảm,  biết  họ  bản  tánh  vốn  thiện,  biết  họ  vốn  đã  là  Phật. 

Chúng ta nên học như chư Phật Bồ Tát vậy, chúng ta sẽ cảm hóa được họ, thực sự giúp 

họ quay đầu. Làm cho tâm mình thuần tịnh thuần thiện, vậy là hoàn toàn đúng rồi. Đối 

với tất cả chúng sanh không có ác ý, đại tai nạn tuy có xuất hiện, quí vị sẽ bình an vượt 

qua. Vì sao vậy? Vì chư Phật Bồ Tát hộ niệm cho quí vị,thiên long thiện thần giúp đỡ 

quí vị. 

 Hiện ước kim kinh - nay đối với bản kinh này mà nói: “Pháp Tạng đại sĩ trú chân thật 

 huệ”, người minh tâm kiến tánh đều trú trong trí huệ chân thật. Trí huệ chân thật là trí 

huệ bát nhã vốn đủ tự tánh, không phải bên ngoài đến, chỉ cần kiến tánh, nó liền xuất 

hiện. 

“Ư vô lượng kiếp trang nghiêm Phật độ”. Như thế nào là trang nghiêm Phật độ? Câu 

dưới  đây  sẽ  giải  đáp  được.  “Đức  như Phổ  Hiền”,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  thập  đại  nguyện 

802  Tập 345 



vương  chính  là  trang  nghiêm  Phật  độ.  Chúng  ta  có  thể  thực  hành  thập  đại  nguyện 

vương, giống như Phổ Hiền Bồ Tát trang nghiêm quốc độ Phật. 

Thứ nhất là: lễ kính chân thành. 

Thứ  hai  là  tán  thán  Như  Lai,  Như  Lai  là  nói  về  tánh  đức.  Người  này  khởi  tâm  động 

niệm,  nói  năng  tạo tác  tương  ưng  với  tánh  đức,  nhất định tán  thán.  Họ  là  người  xấu, 

người xấu đã làm một việc tốt, những việc khác không bàn đến, nhưng việc tốt này nên 

tán  thán.  Họ  làm  những  việc  ác  khác,  ta  cũng  tuyệt  đối  không  bàn  đến,  không  nhắc 

nữa, cũng không cần để trong lòng. Như vậy mới có thể cảm hóa họ. Bản thân phải làm 

được, nói không chẳng ích gì. Phải diễn nó ra, tức biểu diễn, làm ra cho họ thấy, thực 

sự yêu mến họ, thực lòng giúp đỡ họ. Những cách làm này chính là trú chân thật huệ. 

Lễ kính là biểu hiện bên ngoài, chắc chắn là bình đẳng. Tán thán thì có sai biệt. Họ làm 

ác, không tán thán, họ thực hành thiện pháp nhất định tán thán. Họ làm thiện pháp thời 

gian  ngắn,  chỉ  làm  một  ngày  hai  ngày,  một  ngày  hai  ngày  này  chúng  ta  tán  thán  họ. 

Làm ác thời gian dài, tuyệt nhiên không nhắc đến. Ngay cả Nho gíao cũng có thể làm 

được, “thành sự bất thuyết, toại sự bất gián, kí vãng bất cứu”, Nho giáo cũng có thể 

làm được mà. Cảnh giới của Phật càng cao hơn “khai hóa hiển thị chân thật chi tế”, 

phải làm cho được phạm trù chân thật. Khai là khai thông, mở ra; hóa là giáo hóa. Hiển 

thị là thực hành được nó, tức là chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. 

Mọi  lúc,  mọi  nơi,  phải  thực  tế,  phải  làm  cho  được.  Xử  sự,  đối  người,  tiếp  vật  phải 

thành,  kính,  khiêm,  hòa.  Trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  chúng  ta  biểu  diễn  những  thứ 

này, chân thành, cung kính, khiêm hạ, hòa mục. Đối với người đối với việc, đối với vật 

đều phải làm như vậy. Ngày nay thiên taitriền miên, động đất gần như đều là cấp sáu 

trở lên, ngày xưa cấp năm chúng ta đã cảm thấy rất đáng sợ, rất nghiêm trọng rồi, cấp 

sáu trở lên rất ít, rất ít. Ngày nay cấp năm, cấp sáu là bình thường, cấp tám, cấp chín 

thường  thường  nghe  đến.  Giống  như  trong  kinh  nói,  người  còn  có  một  ít  thiện  căn, 

nghe được thường thường có động đất, họ đã tỉnh ra. Họ đang suy nghĩ nguyên nhân 

thực sự này là gì? Cũng giống như Bladen (Bố Lai Đăng) người Mỹ nói, ông ta bắt đầu 

bỏ ác làm lành, ông bắt đầu cải tà quy chánh, đáng tiếc là không nhiều, nhiều thì tốt 

rồi. Nếu như có thêm vài lần động đất lớn nữa, có lẽ sẽ có một số người thực sự quay 

đầu. Đây là việc tốt. Người trên toàn thế giới đều quay đầu, thiên tai sẽ được hóa giải. 

Cho nên khởi tâm động niệm, nhất định phải tương ưng với tự tánh. Tự tánh chính là 

chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Chân tâm phải tương ưng với điều 

này. Mỗi ngày chúng ta đều phải phản tỉnh,  trong một ngày hôm nay những điều tôi 

Tập 345  803 



nghĩ, điều tôi nói, điều tôi làm, có tương ưng với cái này hay không? Mỗi ngày tự phản 

tỉnh, mỗi ngày tự kiểm thảo. Nếu tương ưng, hi vọng ngày mai cũng có thể duy trì. Nếu 

không tương ưng, hi vọng ngày mai phải sửa sai. 

“Hiển thị chân thật chi tế, dục linh nhất thiết chúng sanh giai đắc chân thật chi lợi”. 

Lợi ích chân thật là gì? Lợi ích chân thật là làm Phật, trở về tự tánh. Trong tự tánh vốn 

có trí huệ, đức năng, tướng hảo, tất cả đều xuất hiện. Đó chính là Đại Thừa vô lượng 

thọ, chính là Thế giới Cực Lạc – đó là lợi ích chân thật. 

“Dĩ như thị đại nguyện đại hạnh vô lượng chân thật công đức, cố thành tựu thánh lực 

 dữ  quốc  độ  giai  bất  khả  tư  nghì”  .  Phải  biếttu  hành  là  gì?  Hành  là  hành  vi,  khởi  tâm 

động niệm là hành vi của ý, nói năng là hành vi của miệng, thân thể tạo tác là hành vi 

của thân, thân khẩu ý, hành vi và tánh đức không tương ưng như vậy là sai rồi. Đem 

những hành vi sai trái sửa cho đúng lại đó gọi là tu hành. Tiêu chuẩn của tà chánh theo 

trong kinh điển nói chính là – (trong quyển kinh này từ phẩm 32 đến phẩm 37, -  sáu 

phẩm kinh này) giới luật mà Kinh Vô Lượng Thọ giảng. Nội dung giảng là  ngũ giới 

thập thiện, làm thế nào để thực hành nó trong cuộc sống hằng ngày. Nếu thực hành nó 

quí vị có lợi ích gì? Quí vị không thực hành sẽ có những lỗi lầm gì? Có một đoạn kinh 

văn  dài  cũng  nói  rất  tỉ  mỉ,  rất  rõ  ràng.  Chúng  ta  chọn  nó  làm  kinh  văn  để  tụng  đọc 

trong  thời  khóa  tối.  Thời  khóa  sáng  chúng  ta  tụng  phẩm  thứ  sáu  -bốn  mươi  tám 

nguyện,  học  Phật  A  Di  Đà.  Thời  khóa  tối  đến  phản  tỉnh,  sửa  đổi  làm  mới,  sám  trừ 

nghiệp chướng. Gọi đây là thật tu, thật làm. 

Kinh văn tuyệt đối không phải đọc một lần, đọc cho Phật Bồ Tát nghe, Phật Bồ Tát 

chẳng nghe những thứ quí vị tụng đọc này. Tụng đọc kinh văn hoàn toàn là vì bản thân. 

Đem những câu những chữ trong kinh văn đối chiếu với tư tưởng, hành vi hôm nay. 

Coi đó là tiêu chuẩn cho chúng ta sửa đổi, như vậy là đúng rồi. 

Đại sư Đàm Loan chú giải 17 loại công đức thành tựu trang nghiêm cõi Phật, câu cuối 

cùng ngài chú giải: “nhất nhất chú viết yên khả tư nghị”, hoặc viết: “an khả tư nghị”, ý 

nghĩa đều giống nhau, tức là “bất khả tư nghị”. 

“Như quang vi Phật sự yên khả tư nghị, thử thủy vi Phật sự an khả tư nghị”. Phật sự 

chính là việc giúp đỡ chúng sanh, phá mê khai ngộ, đó gọi là Phật sự. Trong cuộc sống 

hằng ngày chúng ta phải làm được việc như thế cho mọi người thấy. Việc như thế nào? 

Là phá mê khai ngộ. Phương pháp phá mê khai ngộ rất nhiều, tám vạn bốn ngàn loại. 

Trong cuộc sống hằng ngày, nên biết thời tiết nhân duyên. Đối tượng của tôi là người 

như thế nào, căn tánh như thế nào, trình độ như thế nào, tôi phải dùng phương pháp 

804  Tập 345 



nào để gợi ý cho họ. Thông thường phổ biến nhất chính là hiện nay chúng sanh tâm 

tình hời hợt, không lòng nhẫn nại, cho nên học thứ gì, cũng học không vững chắc, học 

không chăm chỉ. Ngày ngày đều học, học suốt đời, đều không thể thành tựu. Vấn đề 

này rất nghiêm trọng. Chúng ta phải làm gương cho họ thấy, làm như thế nào? Chúng 

ta  học  không  biết  mệt,  giảng  không  biết  chán,  ngày  ngày  học,  ngày  ngày  giảng,  học 

chăm chỉ, giảng chăm chỉ. Giảng là chia sẻ với mọi người, những điều tôi có thể lãnh 

hội được, những điều tôi cảm nhận được, lời giáo huấn của Phật trong kinh, nêu ra để 

chia sẻ với mọi người. Chăm chỉ học, học một cách cung kính, chắc chắn sẽ đạt được 

lợi ích. Thân tâm an lạc, pháp hỉ sung mãn. Ít nhất trong cuộc sống hằng ngày, lục căn 

tiếp xúc với cảnh giới lục trần, vẫn có thể an ổn, không bị cảnh giới bên ngoài làm ảnh 

hưởng. Bất luận là thuận cảnh hay nghịch cảnh đều có thể không quan tâm, không để 

trong lòng nữa. Thiện duyên ác duyên tất cả đều không phan duyên nữa. Như vậy tâm 

mới có thể định lại được, câu niệm Phật này mới có thể niệm tốt được, niệm một cách 

hoan hỉ, niệm được như pháp. 

Dưới đây đọc tiếp câu cuối cùng. 

“Tối thù thắng giả, tắc vi chư vãng sanh giả, bất đoạn phiền não, đắc niết bàn phần, 

 yên khả tư nghị”. Câu này nói hay lắm. Chúng ta vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc, đều 

là đới nghiệp vãng sanh, phiền não chưa đoạn, chỉ là một niệm lúc lâm chung, đè nén 

phiền não, nên đến được Thế giới Cực Lạc. Đến Thế giới Cực Lạc thì không sợ nữa, vì 

sao mang nghiệp đến Thế giới Cực Lạc quí vị có thể đạt phần Niết bàn? Đến được Thế 

giới Cực Lạc ngày ngày nghe kinh, ngày ngày nghe pháp, Thế giới Cực Lạc không làm 

những sự việc khác, nghe kinh nghe pháp không bị gián đoạn. Thân thể người ở Thế 

giới Cực Lạc không giống với thân thể chúng ta. Chúng ta mang xác thân máu thịt, cần 

phải ăn uống để duy trì mạng sống này. Thế giới Cực Lạc không có thân xác máu thịt, 

Thế giới Cực Lạc không cần ăn uống, ngay nước cũng không cần, họ là thân pháp tánh, 

Thế giới Cực Lạc là cõi pháp tánh. Hoàn toàn khác với nơi này của chúng ta. Thế giới 

chúng  ta  do  vọng  tâm  biến  hiện,  Thế  giới  Cực  Lạc  là  do  chân  tâm  biến  hiện.  Ở  đây 

chúng ta có được một thông tin rất tốt. Đó chính là, chúng ta muốn đoạn phiền não, 

muốn  vãng  sanh  đến  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  không  thể  một  ngày  không  nghe 

kinh, không thể một ngày không niệm Phật. Nếu như tính cảnh giác của quí vị cao, quí 

vị cho rằng thiên tai là thật, thực sự sẽ xuất hiện, hơn nữa lại rất nhanh. Hoàng Niệm 

Tổ lão cư sĩ đã biểu diễn cho chúng ta một điều. Sau khi bộ chú giải này của ông hoàn 

thành, sức khỏe  ông không tốt, trong thời gian chú giải kinh thì sanh bệnh, nhiệm vụ 

Tập 345  805 



này hoàn thành rồi, chúng ta cũng sẽ tiếp tục công việc của ông, đời này truyền qua đời 

khác, sáu tháng trước khi vãng sanh, mỗi ngày chỉ  có câu niệm Phật, kinh điển đều 

buông hết, không đọc kinh nữa, mỗi ngày 140.000 câu niệm Phật, ông đã đếm vậy, nửa 

năm như vậy không gián đoạn, ông đã vãng sanh! 

Chúng  ta  nên  dùng  phương  pháp  này  của  ông,  tốt  lắm,  phương  pháp  tốt.  Nhất  tâm 

chuyên niệm A Di Đà Phật. Có phát tâm Bồ đề hay không? Phát tâm Bồ đề vô thượng. 

Ngẫu Ích đại sư nói: tôi một lòng một dạ cầu sanh Tịnh Độ, một lòng một dạ học tập 

Phật A Di Đà. Tâm này là tâm Bồ đề vô thượng. Người như vậy chắc chắn được vãng 

sanh, vạn người tu vạn người chứng. Chúng ta xem xem tai nạn, hay là chúng ta xem 

bộ phim “2012” của Mỹ. Quí vị xem bộ phim này như một giờ học để học,  quí vị xem 

xem  những  cảnh  trong  phim  toàn  bộ  đều  bị  phá  hủy.  Nếu  như  chúng  ta  ở  thành  phố 

này, ở khu vực này, chúng ta sẽ gặp phải, không nên xem nó là bộ phim giả, nên xem 

nó là những sự cố xảy ra trước mắt chúng ta, chúng ta phải làm sao? Niệm Phật là có 

thể giải quyết vấn đề rồi. Thiên tai không thể tránh khỏi, tất cả tài sản chỉ trong tích tắc 

không còn nữa. Ngay cả thành phố chúng ta ở cũng bị nước lớn nhấn chìm, bản thân 

đến thế giới tây phương Cực Lạc rồi, cộng nghiệp chiêu cảm, người chết quá nhiều, nơi 

đến của mỗi người không giống nhau, nghiệp lực dẫn dắt mình đi. Quí vị trong lục đạo 

vẫn chịu khổ luân hồi. Thiện nghiệp dẫn dắt quí vị đi, quí vị lại đến cõi người, cõi trời 

đầu thai. Niệm Phật để đi, Phật A Di Đà đón hết đến Thế giới Cực Lạc. Quí vị muốn đi 

con đường nào? Toàn đều trong tay mình vậy. Chủ tể là bản thân không phải người 

khác, phải có định công, phải có trí huệ. Luân hồi khổ lắm, nhân duyên như vậy đúng 

là “bách thiên vạn kiếp nan tao ngộ”. Chúng ta gặp được rồi, may mắn lắm, hiếm có 

lắm, khó được lắm. Nắm chặt lấy nó không phải đã thành công rồi sao? Không nên do 

dự  nữa,  nhất  định  không  thể  bỏ  qua.  Đây  là  việc  lớn  nhất  trước  mắt  của  chúng  ta. 

Ngoài  ra  đều  buông  xuống hết,  không  nên  để trong  lòng,  cũng không nên  hỏi  nhiều 

nữa.  Nên  quên  hết  những  vọng  tưởng  tập  khí  của  bản  thân,  thân  thể  này  cũng  quên 

luôn, còn lại đều là Phật, niệm niệm đều là danh hiệu Phật, tự tư tự lợi không chen vào 

được, đúng sai, mình người, cũng không xen vào được, chỉ là một câu niệm Phật, họ sẽ 

thành công. 

Trong kinh A Di Đà nói với chúng ta lời chân thật, phải mất bao nhiêu thời gian? Hàng 

thượng thượng căn một ngày một đêm đã thành tựu rồi. Hoặc một ngày, hoặc hai ngày, 

hoặc ba ngày, đó là người căn tánh trung hạ. 

806  Tập 345 



Hoàng Niệm Tổ thị hiện cho chúng ta nửa năm, vậy là hôm nay chúng ta đã có đủ thời 

gian. Có người nói, tôi còn rất nhiều việc phải xử lý, đừng nghĩ nữa, không cần xử lý 

nữa, xóa sổ cho rồi. Quí vị còn xử lý, tâm quí vị lại loạn thêm. Tôi không cần nữa, đều 

buông bỏ hết, tôi chỉ niệm  một câu A  Di Đà Phật, bây giờ tôi liền đến Thế giới Cực 

Lạc.  Quyết  tâm  như  vậy  mới  được  việc.  Nói  buông  xuống  là  buông  xuống,  buông 

xuống triệt để, công đức của quí vị liền viên mãn. Tôi vẫn còn rất nhiều tài sản muốn 

làm  một  ít  việc  tốt,  việc  tốt  không bằng  không  việc,  việc  có  tốt  thế  nào,  cũng  không 

bằng việc quí vị niệm Phật A Di Đà, việc này tốt hơn. Quí vị làm những việc oan uổng 

này, vì sao không nâng cao phẩm vị của mình? Có làm việc tốt nhiều thế nào đi nữa, 

cũng không thể giúp quí vị nâng cao phẩm vị. Trước đây lúc giảng kinh tôi có nói qua, 

không chỉ nói qua một lần, thân thể này đang sống là của tôi, chết rồi thì không phải 

của  tôi  nữa,  tôi  bận  tâm  làm  gì?  Áo  quần  mặc  trên  người  là  của  tôi,  không  mặc  trên 

người nữa đều không phải của tôi. Một ít tiền mang trên người là của tôi, không phải 

bỏ trong túi áo trên người đều không phải của tôi, tâm quí vị mới sạch sẽ được. Căn 

nhà này, tôi trú ở đây,  căn nhà là của tôi, tôi rời căn nhà này, thì căn nhà này không 

phải của tôi. Chẳng bận tâm tí nào, tâm niệm của quí vị mới có thể tập trung. “Chế tâm 

nhất xứ, vô sự bất biện”, “nhất xứ” này chính là A Di Đà Phật, tâm đặt tại Phật A Di 

Đà, ngoài A Di Đà Phật ra không có gì nữa. Chúng ta hướng đến mục tiêu này, hướng 

đến phương hướng này để đi, vậy là đúng.  Vẫn còn ngày mai, vẫn còn sang năm, sai 

rồi. 











Dưới đây trích dẫn Kim Cang Đảnh Kinh. 

 Kim  Cang  Đảnh  Kinh  viết:duy  thử  Phật  sát,  tận  dĩ  kim  cang  tự  tánh  thanh  tịnh  sở 

 thành, mật nghiêm hoa tạng. 

Trước  đây  chúng  ta  đã  đọc  qua:  “tiền  dĩ  minh  chứng,  Cực  lạc  thế  giới  tức  thị  mật 

 nghiêm hoa tạng.” 

Nói  cực  lạc,  nói  mật  nghiêm,  nói  hoa tạng  đều  là  một  việc.  Vậy  thế  giới  tây  phương 

Cực Lạc do tự tánh thanh tịnh thành tựu. Vậy thì thắng diệu quốc độ đều không phải do 

Tập 345  807 



vi trần tạo thành. Do vi trần tạo thành là thế giới của chúng ta, tức là do vật chất tạo 

thành. 

“Vốn chẳng phải vật chất thế gian, không cần lực hấp dẫn vạn vật duy trì, nên không 

cần núi Tu di vậy”. Điều này nói rõ, không cần núi Tu di gì nữa. 

“Hơn nữa quốc độ này vẫn do kim cang tự tánh thanh tịnh thành tựu, nên nói thế giới 

bất  khả  tư  nghì.”  Kim  cang  ở  đây  là  ví  dụ, ví dụ  cho  tự  tánh.  Kim  cang  nghĩa  là  bất 

hoại, ví dụ cho tự tánh vĩnh hằng bất biến, bất sanh bất diệt, thanh tịnh bất nhiễm. Đây 

là bản thể của thế  giới Cực Lạc. Người ở thế giới Cực  Lạc đều là thân kim  cang bất 

hoại. Người vãng sanh và Phật A Di Đà thể chất tương đồng, dung mạo tương đồng, 

trong kinh trước đây đã nói rất rõ ràng rồi. Tùy thuận phong tục đương thời của Ấn Độ 

mà nói 32 tướng tốt 80 vẻ đẹp. Trên thực tế, chúng ta thấy trong Quán kinh, thân báo 

của Phật A Di Đà, thân có vô lượng tướng, tướng có vô lượng vẻ đẹp. Theo lí mà nói, 

trí huệ đức tướng của chư Phật Như Lai tất cả chúng sanh cũng vốn đầy đủ. 

Trong kinh Hoa Nghiêm đức Thế Tôn nói rất hay: "tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức 

tướng  Như  Lai”,  sau  đó  có  câu  nói:  “chỉ  vì  vọng  tưởng  chấp  trước  mà  không  thể  

chứng đắc.” Chúng ta vì sao lại trở thành dáng vẻ như thế này? Do vì có vọng tưởng, 

có  phân  biệt,  có  chấp  trước,  mà  trở  thành  phàm  phu  trong  lục  đạo.  Nói  cách  khác, 

chúng ta buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống, không phải  thành Phật 

rồi sao? Trí huệ đức tướng của tự tánh liền xuất hiện. Chân tướng thế giới Cực Lạc chỉ 

là việc như vậy thôi. Phật của Thế giới Cực Lạc là Phật A Di Đà cho đến tất cả những 

người vãng sanh, đều buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước xuống rồi, cho nên 

Thế giới Cực Lạc là do tự tánh thanh tịnh của Phật A Di Đà thành tựu. Đồng thời cũng 

là do mỗi người vãng sanh, do tâm tự tánh thanh tịnh của bản thân họ thành tựu được. 

Tâm  thanh  tịnh  của  bản  thân  và  tâm  thanh  tịnh  của  Phật  A  Di  Đà  là  cùng  một  tâm, 

cùng tự tánh thanh tịnh viên minh thể, từ nhất thể khởi nhị dụng. Quốc sư Hiền Thủ nói 

trong Hoàn Nguyên Quán như vậy.Ở đây nói Thế giới này bất khả tư nghì. 



“kỳ quốc chúng sanh công đức thiện lực”. “Kỳ quốc” chỉ thế giới Cực Lạc, “chư vãng 

 sanh giả phát bồ đề tâm nhất hướng chuyên niệm, chủng chủng chánh hạnh, trợ hạnh, 

 định thiện, tán thiện, cầu sanh Tịnh Độ.” Điều kiện phải có đủ của người vãng sanh, 

đây là việc lớn trước mắt của chúng ta. Điều đầu tiên là phát bồ đề tâm, một lòng niệm 

Phật. Không nên nghĩ đông nghĩ tây nữa, chuyên nghĩ đến Phật A Di Đà, chỉ cầu vãng 

sanh Thế giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà. Chính là ý nghĩa của câu: phát bồ đề 

808  Tập 345 



tâm  nhất  hướng  chuyên  niệm.  “Chủng  chủng  chánh  hạnh”,  Liên  Trì  đại  sư  nói  với 

chúng  ta:  chánh hạnh  chính  là  niệm  Phật,  trợ  hạnh  vẫn  là  niệm  Phật.  Định  thiện,  tán 

thiện do Thiện Đạo đại sư nói trong Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh, chúng ta đều quy 

nó về một câu danh hiệu Phật, mục tiêu cuối cùng là cầu sanh Tịnh Độ. 

“Trì  vạn  đức  viên  cụ  chi  danh,  nhập  nhất  thừa  đại  nguyện  chi  hải”.  “Nhất  thừa  đại 

nguyện chi hải” là hình dung thế giới Cực Lạc. Nhờ điều gì mà vào được? nhờ danh 

hiệu vạn đức tròn đầy, tức là nhờ một câu danh hiệu Nam mô A Di Đà Phật, nhất tâm 

chuyên  niệm.  Trong  kinh  nói  “nhất  hướng”,  “nhất”  là  nhất  tâm,  “hướng”  là  phương 

hướng, một phương hướng là thế giới Cực Lạc; một mục tiêu là gặp Phật A Di Đà. 

Công đức thù thắng vô lượng vô biên như vậy nên lực dụng của nó thật khó nghĩ bàn. 

Thế  giới  Cực  Lạc,  lực  dụng  của  Phật,  lực  dụng  của  Bồ  Tát,  lực  dụng  của  quốc  độ, 

chúng ta không thể tưởng tượng được, không thể nghĩ bàn được. Lực dụng nhờ tu thiện 

đạt được gọi là thiện lực. 

 Tịnh Ảnh Sớ viết:y pháp chánh tu, danh vi thiện lực, cực lạc chúng sanh chi công đức 

 thiện lực quân bất khả tư nghị. Điều này chúng ta nên học. Chánh hạnh là niệm Phật, 

gặp  được  hữu  duyên,  có  được  thiện  duyên  này,  có  thể  làm  thêm  một  ít  việc  thiện. 

Nhưng làm việc thiện không trở ngại đến việc niệm Phật của mình, vậy là đúng rồi. 

Lúc làm những việc thiện này trở ngại đến việc niệm Phật, thì thà không làm. Nhớ kỹ, 

Tổ sư xưa nay dạy chúng ta “hảo sự bất như vô sự”. Làm việc tốt không mảy may trở 

ngại đến niệm Phật. Việc thiện là chúng ta đang giúp người khác tin Phật, giúp người 

khác  học  Phật,  đây  là  việc  tốt.  Chúng  ta  đến  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  có  được 

duyên  tốt  này,  dẫn  thêm  vài  người  cùng  đi,  dẫn  càng  nhiều  càng  tốt,  phổ  độ  chúng 

sanh.  Tiếp  dẫn  chúng  sanh  có  phương  tiện  vô  biên,  mỗi  mỗi  phương  tiện  đều  không 

phương hại  chánh hạnh của bản thân  chúng ta. Nguyên tắc này nhất  định phải  hiểu, 

nguyên tắc này nhất định phải kiên trì, không thể bỏ đi, thì chúng ta niệm Phật mới có 

thể đạt được niệm Phật tam muội, mới có thể giác ngộ, người thường nói là khai ngộ, 

mới có thể đạt được lợi ích chân thật như trong kinh nói. 

Đối với tất cả pháp thế gian xuất thế gian, nên dùng tâm thanh tịnh bình đẳng để đối 

đãi, không có nghi hoặc, không có buồn lo, không có bận lòng, vậy là đúng rồi. Phật 

Giáo cho chúng ta tùy duyên nhưng không phan duyên, thì trong cuộc sống hằng ngày 

sẽ được tự tại. Thực sự có khó khăn, Phật Bồ Tát sẽ giúp đỡ. Phật Bồ Tát nói không 

giúp đỡ, kỳ thực Phật Bồ Tát sẽ giúp đỡ, bản thân chúng ta không biết, lơ đễnh sơ suất. 

Nếu như khi tâm đã tỉnh lặng, mới phát hiện Phật Bồ Tát giúp đỡ. Thuận cảnh là giúp 

Tập 345  809 



đỡ, nghịch cảnh cũng là giúp đỡ. Gặp gỡ rất nhiều người thiện phát tâm đến giúp đỡ 

chúng ta đó là chăm sóc. Nếu như chúng ta ở trong đó, dấy khởi tâm tham, dấy khởi 

vọng niệm, vậy là tự hủy hoại chính mình. Trong cảnh giới đó, không khởi niệm  ác, 

không khởi tâm tham, Phật Bồ Tát sẽ chăm sóc, giống như thử thách vậy, được thuận 

lợi thông qua. 

Ác  duyên  nghịch  cảnh,  ác  duyên  là  gặp  phải  một  số  người  ác,  gây  phiền  phức,  hủy 

báng, tật đố, chướng ngại, hãm hại, những điều này đến vẫn đối xử chân thành, cung 

kính. Biết họ làm những việc này, nguyên nhân là gì? Là do không hiểu chánh pháp, 

không hiểu việc tu học, họ đặt nặng việc tự tư tự lợi, đặt nặng vào tiếng tăm lợi dưỡng. 

Chúng ta tuy rằng không phương hại đến họ, họ lại cho rằng chúng ta phương hại đến 

họ, tạo thành việc phương hại đến ta. Chúng ta không để trong lòng, cửa này lại thông 

qua rồi. Đó đều là tu nhẫn nhục Ba la mật, thông qua rất thuận lợi. 

Cho nên, bất luận là thuận cảnh hay nghịch cảnh, thiện duyên hay ác duyên, quí vị giác 

ngộ rồi, thấy rõ ràng rồi, đối với bản thân có lợi lớn, không có chút tổn hại nào, đều là 

giúp chúng ta dõng mãnh tinh tấn trên đường giác ngộ. Chúng ta không mất đi  bồ đề 

đạo. Bồ đề đạo là giác mà không mê, mất đi rồi thì đó là mê mà không giác, vậy là sai 

rồi. Nên niệm niệm không mất. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 







------------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

810  Tập 345 



Tập 346 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 27.03.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 398, hàng cuối cùng, chúng ta bắt đầu xem từ chỗ  Tịnh 

 Ảnh Sớviết: 

“Y pháp chánh tu, danh vi thiện lực, cực lạc chúng sanh chi công đức thiện lực quân 

 bất khả tư nghị. Hựu trụ hạnh nghiệp địa giả, Hội Sớ viết: hạnh nghiệp chi địa giả, thị 

 tắc Di Đà Như Lai đại nguyện , đại hạnh, đại nghiệp thành tựu chi địa dã.” 

Huệ Viễn Pháp Sư đời nhà Tùy, trong lịch sử gọi ngài là Tiểu Huệ Viễn, “Tịnh Ảnh Sớ” 

do ngài viết. Tịnh Ảnh là tên của tự viện. Pháp sư trụ trì đạo tràng này, mọi người tôn 

kính ngài, không gọi thẳng danh hiệu của ngài, mà dùng tên chùa để gọi ngài, gọi ngài 

là Tịnh Ảnh pháp sư. 

Ngài nói: “y pháp chánh tu, danh vi thiện lực”. Tất cả những người vãng sanh về Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc, mỗi ngày nghe Phật giảng kinh giáo huấn, lại được Di Đà 

bổn nguyện oai thần gia trì. Trí huệ, thần thông, đạo lực của họ và pháp thân Bồ Tát ở 

cõi thật báo không hề sai khác. Đó là điểm thù thắng không thể sánh của Di Đà Tịnh 

Độ. Chúng ta quan sát tỉ mỉ từ trong kinh luận, Thế giới Tây Phương Cực Lạc, trên 

thực tế chính là một đạo tràng, Phật A Di Đà tiếp dẫn khắp pháp giới hư không giới, tất 

cả chúng sanh sáu cõi trong quốc độ của chư Phật, mà kiến lập nên đạo tràng này. Chỉ  

cần có thể tin, có thể nguyện-tức có thể phát nguyện, có thể hành nghĩa là y giáo phụng 

hành, thì ai ai cũng có thể vãng sanh. Sanh đến Thế giới Cực Lạc đồng nghĩa với việc 

vào được trường học của Phật A Di Đà. Chắc chắn không còn thoái chuyển, một đời 

rốt  ráo  thành  Phật.  Tốt  nghiệp  thành  Phật,  đó  là  điều  không  thể  tìm  thấy  trong  mười 

phương thế giới. Trái đất của chúng ta là cõi phàm thánh đồng cư của đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni. Đức Thế Tôn tại thế gian này cũng dạy học. Nhưng giống như trong kinh 

Lăng Nghiêm nói: “tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”. Chúng sanh muốn học thì 

Ngài dạy, người không muốn học thì tùy duyên. Thế giới Cực Lạc không như vậy. Thế 

giới Cực Lạc thì phàm đã vãng sanh đều là người đi học, chẳng có ai không chăm chỉ 

Tập 346  811 



tu  học,  nên  là  đệ  tử  chân  chánh  của  Phật  A  Di  Đà.  Thầy  giáo,  học  sinh  đều  y  pháp 

chánh  tu, thành  tựu  thiện lực  thù  thắng  không  gì  sánh  bằng.  Cho nên  công đức  thiện 

lực của  chúng sanh  ở cõi Cực lạc đều không thể nghĩ bàn. Công đức không thể nghĩ 

bàn, thiện lực không thể nghĩ bàn. 

“Hựu trú hành nghiệp địa giả”, trong Hội Sớ nói “hạnh nghiệp địa” là gì, là địa của 

hạnh nghiệp, là đất do đại nguyện, đại hạnh, đại nghiệp của Di Đà Như Lai thành tựu. 

Nghiệp là sự, sự nghiệp của Phật A Di Đà, tức là giúp đỡ tất cả chúng sanh hữu duyên 

một đời thành tựu viên mãn. 

Đoạn trước chúng ta đọc qua, trong tâm Di  Đà  chỉ  có  một  việc là “tất  cả đều thành 

Phật”. Tất cả chúng sanh chỉ cần phát nguyện vãng sanh Tịnh Độ, Phật A Di Đà sẽ dạy 

hết, sẽ tiếp nhận tất cả. Bất luận quí vị từ quốc độ nào đến, đến Thế giới Cực Lạc rồi 

thực  sự  là  quốc  độ  không  phân  biệt,  không  phân  biệt  dân  tộc,  không  phân  biệt  tín 

ngưỡng. Tịnh Độ là Đại Thừa, không phải là chuyên tu Tịnh Độ, tu bất kỳ pháp môn 

nào, lúc lâm chung đem công đức tu học hồi hướng cầu sanh Tịnh Độ cũng có thể vãng 

sanh. Có thể thấy rằng pháp môn này quảng đại, từ đó suy ra, chúng ta có thể nghĩ rằng, 

không phải đệ tử Phật, họ không phải là đệ tử nhà Phật, họ tu theo tôn giáo khác, đem 

công đức tu học của họ lúc lâm chúng hồi hướng cầu sanh Tịnh Độ, tôi tin tưởng chắc 

chắn  cũng  được  vãng  sanh.  Cánh  cửa  của  Phật  A  Di  Đà  rộng  lớn  quá!  Kiến  lập  một 

đạo tràng lớn như vậy, hướng dẫn tất cả chúng sanh, đó là nơi đại nguyện Di Đà thành 

tựu. Chúng sanh ở cực lạc do có vô lượng công đức thiện lực mà được an trú nơi Di Đà 

Như Lai,do đại nguyện đại hạnh thành tựu nên. “Hạnh nghiệp địa” tức chỉ cho Thế giới 

Cực Lạc, tứ độ tam bối cửu phẩm, nên nói là “trú hạnh nghiệp địa.” 

Như  Đệ Nhị Quyển Đệ Tứ Thập Thất Nguyện, Ngụy Trưng dẫn  Luận chú. Phía trước 

chúng ta học qua ở trang 306, chỗ này đã được trích dẫn rồi, tổng kết nó lại chú thích ở 

đây. “Vị kiến Di Đà thân tướng, đắc bình đẳng thân nghiệp”, quí vị đến Thế giới Cực 

Lạc, gặp A Di Đà Phật quả báo rất thù thắng, thấy thân tướng của Ngài được bình đẳng 

thân  nghiệp,  nghe  danh  Ngài  được  bình  đẳng  khẩu  nghiệp,  danh  là  danh  hiệu.  Gặp 

quang là Phật quang chiếu đến quí vị, gặp quang biết pháp được bình đẳng ý nghiệp, 

tức là trú nơi hạnh nghiệp địa của Di Đà. 

Tôi  thường khuyến khích  các bạn đồng tu, chúng ta đặt Phật  A Di Đà  ở trong lòng. 

Trung Phong thiền sư ở trong Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự, đã khai thị cho chúng ta: 

“tâm ta tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm ta; nơi đây là cõi tịnh độ, tịnh độ 

chính là nơi đây.” Hai câu khai thị này rất quan trọng. Hai câu khai thị này chính là 

812  Tập 346 



“trú hạnh nghiệp địa”. Trước mắt chúng ta là trú hạnh nghiệp địa, có lý nào lại không 

vãng sanh! Hiện tại  miệng niệm Phật, trong tâm không có Phật, vậy vãng sanh là vô 

lý.Cổ nhân nói: “miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, hét rách cổ họng cũng uổng công”. 

Hiện tại người niệm Phật rất đông,  người vãng sanh lại không nhiều, nguyên nhân là 

gì? Chính là điều cổ đức đã nói, miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, không thể vãng sanh. 

Di Đà thật từ bi, thọ mạng của chúng ta có hạn, thí dụ thọ mạng 60 tuổi, 60 tuổi niệm 

Phật vẫn còn tán loạn, tâm vẫn còn tán loạn, Phật A Di Đà sẽ kéo dài tuổi thọ của quí 

vị, kéo dài cho quí vị thêm 10 năm nữa, vì sao vậy? Hi vọng trong 10 năm đó, quí vị có 

thể thu tâm trở lại, nhất tâm chuyên niệm, sẽ được vãng sanh. Trước đây tâm tán loạn 

niệm Phật nên uổng công vô ích, kéo dài tuổi thọ cho chúng ta, vậy là muốn bảo chúng 

ta hãy nổ lực. Nói cách khác, trong một đời này chắc chắn phải vãng sanh. Chúng ta 

nên xả thân, coi như đã chết. Ngay thân thể cũng không phải của mình, vật ngoài thân 

thứ nào là của  mình? Đó là dạy chúng ta buông xuống, buông xuống triệt để. Buông 

xuống mới có thể chuyên chú, mới có thể chuyên niệm, câu Phật hiệu này mới thực sự 

có thể đắc lực. Sau khi buông xuống, trước đây chúng ta trú thế giới Ta bà, hiện nay thì 

sao? Tôi trú Di Đà “hạnh nghiệp địa”. Chưa đến Thế giới Cực Lạc, hiện tại ta đã trú 

“hạnh  nghiệp  địa”.  Trong  tâm  trú  là  tâm  trú,  không  phải  thân  trú.  Trong  tâm  chỉ  có 

Phật  A  Di  Đà.  Ngoài  Phật  A  Di  Đà  ra  không  còn gì  nữa.  Cho  nên nói, đây  là  chúng 

sanh Thế giới Cực Lạc. Nay chúng ta nên một lòng hướng đến, nên một lòng chăm chỉ 

học tập. Trước mắt tu công đức thiện nghiệp,  “an trú Di Đà hạnh nghiệp địa chi lực, 

 cập bỉ Phật  vô thượng oai thần chi lực, thị cố cực lạc quốc độ, bất lại tu di, tự nhiên 

 an trú.”  Phật A Di Đà như vậy, mỗi người vãng sanh Thế giới Cực Lạc đều như vậy. 

Quốc độ này kiên cố, trong quốc độ này không có bất kỳ chướng ngại nào. 

Chúng ta xem tiếp đoạn kinh văn dưới. 

 “A nan bạch ngôn, nghiệp nhân quả báo, bất khả tư nghị.Ngã ư thử pháp,thật vô sở 

 hoặc,đãn vị tương lai chúng sanh, phá trừ nghi võng,cố phát tư vấn.” 

Đoạn này ngài A nan nói rõ ý của ngài hỏi, ở đây ngài A nan đều biết, vì sao lại hỏi 

như vậy? Vì phàm phu không biết, ngài vừa hỏi, Đức Phật liền giải thích, chúng ta hiểu 

rõ rồi. Đây là Tôn giả A nan hỏi thay cho chúng ta, giúp chúng ta phá nghi khởi tín. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  “A  nan  chí  thử”  -  đến  nơi  này-    “thỉ  trần  minh  phát  vấn  chi 

 động cơ”. Nói ra động cơ ngài đặt câu hỏi  ở trong đại hội này. 

“Vì thấy trong tương lai chúng sanh tình chấp sâu nặng, nghi hoặc điều này, nên hỏi 

thay họ”.  Mấy câu này dễ hiểu. 

Tập 346  813 



Đời nay chúng sanh cõi này luôn luôn điên đảo, lầm chấp hiện tượng và quy luật cõi 

này để suy đoán cảnh giới chư Phật, thậm chí chấp cái nhìn phiến diện rồi nghi lời Phật 

nói. 

Hiện tượng này rất nhiều người bị. Trú ở thế giới này thời gian quá lâu, thế giới này 

đem lại ấn tượng cho con người quá sâu. Thế giới Cực Lạc và nơi này hoàn toàn khác 

nhau. Phật giới thiệu cho chúng ta chắc chắn chúng ta nghe điều chưa được nghe, rất 

khó tin được. Cho nên pháp Phật nói, gọi nó là pháp khó tin. Khó tin cũng có thể tin, 

điều có thể tin này chắc chắn không phải là ngẫu nhiên, là người này trong quá khứ vô 

lượng kiếp từng học qua pháp môn này, vì sao họ chưa vãng sanh? Do lâm chung một 

niệm sai lầm, sanh khởi tình chấp đối với thế giới này, không vãng sanh được. Trong 

đời này gặp lại. Nếu như trong đời này không thể buông bỏ tình chấp, vậy chỉ có thể 

nói duyên của quí vị đối với Thế giới Cực Lạc càng thêm sâu, nhưng vẫn chưa thành 

thục. Đời này vẫn chưa vãng sanh được. Nhưng nên nhớ “thân người khó được, Phật 

Pháp khó nghe”, đời sau biết có làm được thân người không? Việc này không nên hỏi 

người khác, phải hỏi bản thân. Trong đời này ngũ giới thập thiện tu cho tốt, đời sau có 

thể được làm thân người. Nói cách khác, ba cái gốc chúng ta thường nói: Đệ tử quy, 

Cảm ứng thiên, Thập thiện nghiệp tu được tốt, đời sau có thể được thân người. Nhưng 

nghe Phật Pháp cũng không chắc chắn. Làm sao biết được ? Quí vị xem thế giới ngày 

nay, Phật Pháp suy rồi, đã suy đến cực điểm, không có ai tin tưởng, không có ai hiểu 

được, không có thầy giáo giỏi. Nếu như có thầy giỏi, Hoàng Niệm Tổ lão cư sĩ chú giải 

kinh này không cần phải tỉ mỉ như vậy, cổ đức chú kinh điểm đến đây là được rồi.  Cần 

gì phải rườm rà như vậy? Đó là vì sao? Vì cung cấp tư liệu tham khảo cho người đời 

sau. Bi tâm vô tận, không ai nói nữa. Từ đó có thể biết, đời sau được thân người, xác 

suất nghe được Phật Pháp này rất là thấp, không dễ gặp được. Nên gặp được rồi, phải 

giữ chặt cơ hội này, nắm chắc cơ hội này, nhất định không thể dễ dàng bỏ qua. Đời này 

quyết  tâm  phải  sanh  Tịnh  Độ.  Sanh  tịnh  độ  thực  sự  không  khó,  điều  kiện  trong  kinh 

nói: không thể thiếu thiện căn phước đức nhân duyên mà được sanh Tịnh Độ. Nếu như 

chúng ta thiếu một chút thiện căn phước đức thì có thể bổ túc, nhân duyên là cơ hội, cơ 

hội chúng ta có rồi, gặp được rồi. Đời này quí vị chỉ gặp bộ kinh này, thì nhân duyên 

của quí vị đã đầy đủ rồi. Đặc biệt khoa học kỹ thuật ngày nay rất phát triển, chúng ta 

nên lợi dụng. Lợi dụng công cụ khoa học này, chúng ta ở trên trái đất này, bất luận ở 

góc  độ  nào,  ngày  nay  internet,  truyền  hình  vệ  tinh  đều  có  thể  thu  được.  Mỗi  ngày 

chúng ta cùng nhau học tập, đó cũng là duyên, nhân duyên đầy đủ. Kinh sách ngày nay 

814  Tập 346 



kỉ thuật in ấn phát triển, giá thành rất thấp, ấn tống số lượng lớn. Phương pháp rất đơn 

giản, chỉ cần các duyên đều buông xuống, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, thì 

điều kiện gì quí vị cũng đã đầy đủ. Thiện căn phước đức không đủ, tất cả đều có thể bổ 

sung.  Cần  bao  nhiêu  thời  gian?  Thời  gian  không  bao  nhiêu,  vài  ngày,  vài  chục  ngày 

đều  có  thể  bổ  sung  đủ.  Chân  tâm,  chánh  tín  phát  nguyện  vãng  sanh,  buông  bỏ  các 

duyên, thì thành công rồi. Nếu như không thể thành tựu, thì thực lòng chướng ngại của 

họ  nghiêm  trọng  quá,  tức  là  vọng  niệm  của  bản  thân  quá  nhiều.  Nếu  như  canh  cánh 

trong lòng không buông xuống được, vậy là khó rồi. Tận mắt nhìn cơ hội này lỡ mất, 

thật đáng tiếc. 

Thế giới Cực Lạc và tất cả quốc độ chư Phật trong mười phương không giống nhau, tất 

cả  quốc  độ  chư  Phật,  tứ  độ  hoàn toàn không  cùng  một  nơi.  Cõi  Thường  Tịch  Quang 

Tịnh là cùng một nơi, đó là tánh thể của tự tánh, không mảy may sai biệt, là một không 

phải hai. Cõi Thật Báo cũng gần như vậy, vì nó không có thức biến, chỉ có tâm hiện, 

không có thức biến.  Cho đến chúng ta nói đến lục đạo, thập pháp giới, mỗi thế giới 

đều không giống nhau. Nhưng Thế giới Cực Lạc cõi Phàm thánh đồng cư, cõi Phương 

tiện hữu dư, và cõi Thật báo độ  rất giống nhau, không phải do nghiệp lực chúng sanh 

thành tựu, chúng sanh có thể đới nghiệp vãng sanh, nhưng không phải do nghiệp lực 

thành  tựu,  là  Phật  A  Di  Đà  bổn  nguyện,  ở  đây  nói  đại  nguyện,  đại  hạnh,  đại  nghiệp 

thành tựu. Cho nên chúng ta đem thế giới nơi này đi so sánh với Thế giới Cực Lạc là 

hoàn toàn sai rồi. Đây là nhân của sự khó tin. Chúng ta không thể tưởng tượng được. 

Nên trong kinh thường nói: bất khả tư nghị. 

Tôn  giả  A  nan  không  phải  là  người  thường,  truyền  thừa  Thích  Ca  Như  Lai  đại  pháp 

chính là Ngài. Ngài không phải là cổ Phật trở lại, chắc chắn cũng là địa thượng Bồ Tát 

trở lại. Làm sao ngài không biết được! Ngài rõ ràng thấu suốt, không có nghi hoặc, nên 

đây là ngài thay cho Ta bà thế giới, lục đạo chúng sanh chúng ta nêu ra câu hỏi. 

Nghe nói Thế giới Cực Lạc không có núi Tu di liền sinh nghi hoặc. Vậy trên Thế giới 

Cực Lạc, Tứ vương thiên, Đao lợi thiên họ trú ở đâu. Điều này người bình thường sẽ 

có những câu hỏi như vậy. 

“Phật phá kỳ hoặc, cố phản vấn chi”. Thế giới chúng ta, Dạ ma thiên không trú trên 

mặt  đất  đó,  Đâu  Suất  thiên  cũng  không  trú  trên  mặt  đất,  Dạ  Ma  thiên  trở  lên  gọi  là 

“Không cư thiên”, cho nên không thể dùng thế giới ta bà, dùng tình trạng này hoài nghi 

Thế giới Cực Lạc,  A nan đại quyền thị hiện vì chúng sanh mà hỏi, nên không nói “trú 

không” mà đáp là “bất khả tư nghì”. Thế là dẫn đến Thế Tôn thù thắng khai thị, nói ra 

Tập 346  815 



toàn kinh yếu chỉ. Vì sao vậy? Vì bản kinh này từ đầu chí cuối, thực sự đều không thể 

nghĩ bàn. 

“Thượng thuyết chúng sanh tình kiến”, cũng chính là tình chấp của chúng sanh, không 

những không hiểu Phật Pháp, thực sự cũng trái với khoa học hiện đại, vì thế giới chúng 

ta cư trú là tam duy không gian, nên tư duy phân biệt của não người đang trong tình 

trạng vọng niệm không ngừng, không thể vượt qua tính giới hạn của không gian này, 

làm sao có thể dựa theo quy luật của tam duy không gian, dùng vọng tưởng đo lường 

thực tế nhiều duy không gian hơn nữa? Ngày này lí luận đa duy không gian đã được 

giới khoa học thừa nhận, duy số của Phật thế giới thường quang độ phải là vô lượng 

duy. Đây là Hoàng Niệm Lão dùng cách nói của khoa học để giải thích. Thế giới chúng 

ta hiện cư trú là tam duy không gian. Điều này mọi người đều biết. Không gian tứ duy 

trở lên chúng ta không biết nữa. 

Không gian đa duy thứ, Phật làm sao biết được? Phật từ trong thiền định mà hiểu rõ 

được. Chúng ta biết, thiền định có thể đột phá không gian duy thứ. Tứ thiền bát định là 

thiền định cổ Bà la môn tu hành. Lịch sử Bà la môn giáo hơn Phật Giáo ít nhất cũng 

10.000 năm. Nói cách khác, Bà la môn giáo có lịch sử 13.000 năm. Thích Ca Mâu Ni 

Phật xuất hiện đến ngày nay mới 3000 năm. Tứ thiền bát định là pháp môn họ tu hành, 

tu đến định thứ tám, toàn bộ không gian của lục đạo đều đột phá được. Tức là chân 

tướng lục đạo luân hồi, quí vị đã thấy rõ ràng minh bạch, không còn chướng ngại nữa. 

Từ trong cách nói này tôi thể hội được một điều, thể hội được cái gì? Không gian duy 

thứ này từ đâu đến? vì sao lại có không gian duy thứ? vì sao thiền định, tâm định lại rồi 

thì có thể  đột phá không gian duy thứ. Vậy không gian duy thứ từ đâu đến? Chắc chắn 

từ  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  đến.  Thiền  định  không  có  những  thứ  khác,  tứ 

thiền bát định chỉ là buông xuống những chấp trước, phân biệt vẫn chưa buông được, 

cho nên họ vẫn còn không gian duy thứ cao hơn, chưa thể đột phá được. Sự đột phá 

của họ chỉ có thể là lục đạo. Ngoài lục đạo ra họ không có cách gì để đột phá được. 

Cho nên Thế Tôn năm xưa phải buông  tất cả những thứ ngài học được, những thứ ngài 

học trong 12 năm đều buông hết, nhập thiền định sâu hơn nữa. Thiền định sâu nhất là 

gì? Là tự tánh bổn định, là kiến tánh rồi. Kiến tánh rồi phát hiện tự tánh bổn định. 

Đại sư Huệ Năng kiến tánh rồi, ngài liền nói: “đâu ngờ tự tánh, vốn không dao động.” 

Đó là tự tánh bổn định. Nói cách khác, tự tánh không có không gian duy thứ, có vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước mới có không gian duy thứ. Vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước đều không còn, không gian duy thứ hoàn toàn không còn nữa, đó là minh tâm 

816  Tập 346 



kiến tánh. Cảnh giới mà kiến tánh thấy được là cảnh giới chân thật, gọi là hiện lượng 

cảnh giới, không phải là suy tưởng cảnh giới, không phải là tỷ lượng, không phải là phi 

lượng, nó là hiện lượng. 

Cho  nên  ngày  nay  khoa  học  phát  triển,  đặc  biệt  là  cận  đại,  ba  mươi  năm  trở  lại  đây, 

thành tựu của lượng tử lực học, làm cho chúng ta hiểu rõ a lại da được nói trong kinh 

điển Đại Thừa. Nguyên khởi của vũ trụ đã hiểu rõ rồi không còn nghi hoặc nữa. Nếu 

như thân chứng? còn phải buông xuống, không buông xuống, chúng ta hiểu rõ rồi, đó 

gọi là giải ngộ, không phải chứng ngộ. Chứng ngộ chúng ta mới thực sự đạt được lợi 

ích chân thật, giải ngộ không đạt được, chứng ngộ mới đạt được lợi ích thực tế. Đó là 

gì? Là trí huệ xuất hiện, thần thông, đạo lực xuất hiện, đều có tác dụng rồi. 

Trong cảnh giới này không cần phải cao, tam quả A na hàm, tam tai bát nạn họ không 

còn chịu nữa. Tiểu tam tai, đại tam tai họ đều không bị nữa. Vì sao vậy? Họ chứng ngộ, 

chỉ chứng đắc thiểu phần không phải đa phần.  Cho nên tu học Phật Pháp, không thể 

không hạ thủ công phu mà cầu chứng đắc. Cầu chứng không có gì khác, bí quyết chính 

là buông xả. Buông xả nói rất dễ, làm cho được rất khó. Quí vị xem Phật nói, nói rất 

đơn giản, buông xả chấp trước đối với pháp thế gian xuất thế gian, liền chứng A la hán. 

Bồ Tát Đại Thừa thất tín vị, buông xả phân biệt quí vị sẽ thành Bồ Tát; buông xả vọng 

tưởng,  sẽ  thành  Phật.  Viên  giáo  sơ  trụ  trở  lên  sẽ    thành  Phật.  Cõi  Thật  báo  trang 

nghiêm còn có 41 địa vị, các địa vị đó không thể nghĩ bàn. Vì sao vậy?  Vì không thể 

nói nó có, cũng không thể nói nó không có, điều này không thể nghĩ bàn. Không khởi 

tâm, không động niệm, còn có địa vị gì nữa! Bình đẳng rồi, làm gì còn địa vị! Địa vị là 

đối với tập khí vô minh từ vô thỉ chưa đoạn tận, từ đó mà nói, tập khí không trở ngại sự 

việc, tập khí vô minh từ vô thỉ không trở ngại sự việc, khác với phân biệt chấp trước. 

Tập khí phân biệt chấp trước sẽ tạo nghiệp. Tập khí vô minh từ vô thỉ không tạo nghiệp, 

nên nó không trở ngại sự, nhưng nó là có. Tập khí vô minh từ vô thỉ không có phương 

pháp để đoạn, chỉ để mặc nó, thời gian lâu rồi tự nhiên không còn nữa. Cần bao nhiêu 

thời gian? Trong kinh Hoa Nghiêm nói với chúng ta: ba a tăng kỳ kiếp tập khí tự nhiên 

không còn nữa. Nguyên lai Thật báo trang nghiêm độ đã cung cấp những thứ này, đã 

đoạn trừ vô minh, vô minh tập khí vẫn còn, họ tại bên đó tu hành. Họ tu hành gì? Đối 

với bản thân họ không cần tu gì, nhưng bản thân đã từng phát nguyện “chúng sanh vô 

biên thệ nguyện độ”, khắp pháp giới hư không giới chư Phật quốc độ, chúng sanh trong 

lục đạo vô lượng vô biên, những chúng sanh này có duyên với họ, tin tức đều không 

gián  đoạn,  chúng  sanh  khởi  tâm  động  niệm,  cũng  giống  như  sóng  vô  tuyến  vậy,  họ 

Tập 346  817 



hoàn toàn  nhận được. Cho nên đối với tình hình của chúng sanh hữu duyên, họ hiểu 

được, họ có thể nhìn thấy, có thể nghe được, quí vị khởi tâm động niệm họ hoàn toàn 

biết được. Duyên của quí vị thành thục rồi họ nhất định đến giúp. Cái gì gọi là thành 

thục? Họ dùng ứng hóa thân, hiện ứng hóa thân để dạy quí vị. Quí vị có thể tin, có thể 

hiểu, có thể thực hành chính là duyên thành thục. Quí vị không tin, không thể hiểu, thì 

họ không đến. Vì sao vậy?  Đến là từ bi giúp đỡ bạn, không đến cũng là từ bi, không 

đến là tránh cho quí vị tạo nghiệp. Quí vị hủy báng Tam bảo, tội lỗi này rất là nặng. 

Hủy báng Phật, hủy báng Pháp, hủy báng Tăng, tội này đọa A tỳ địa ngục, không nhẫn 

tâm để cơ hội cho ta tạo nghiệp, cho nên họ không đến. Duyên thành thục rồi, họ sẽ 

đến, họ đến giúp  đỡ, họ đến thành tựu cho  ta. Phương pháp giúp  ta  cũng không thể 

nghĩ  bàn,  có  thuận  có  nghịch,  có  thiện  có  ác,  không  nhất  định.  Nhưng  chắc  chắn  là 

giúp đỡ, thành tựu, đề bạt chúng ta, cho nên gọi là không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta đọc kỹ phần cuối cùng kinh Hoa Nghiêm, phẩm Nhập Pháp Giới, Thiện Tài 

đồng tử 53 lần tham vấn, quí vị có thể thể hội được một ít. Bồ Tát phương tiện thiện 

xảo lợi ích  chúng sanh, tất  cả đều là người hữu duyên. Nêu trong kinh đều có ví dụ, 

“ngũ  mã  dụ”  tất  cả  đều  là  người  hữu  duyên.  Người  căn  tánh  cấp  thứ  nhất  –  người 

thượng thượng căn, thí dụ ngựa hay, chủ nhân cưỡi lên vừa đưa roi lên, chưa đụng đến 

nó, con ngựa đó nhìn thấy bóng cây roi trên đất, biết chủ nhân bảo nó đi, nó liền bắt 

đầu sải bước, đó là cấp thứ nhất. Người căn tánh cấp thứ hai kém hơn một chút, roi đưa 

lên rồi, nó nhìn thấy những bất động, phải dùng roi quất nhẹ nó, nó biết bảo nó đi rồi, 

nó mới bắt đầu đi, đó là cấp thứ hai. Cấp thứ ba, kém hơn chút nữa, đánh nhè nhẹ như 

gải ngứa, nó không thèm để ý, bắt buộc cây roi kia phải đánh nó cho mạnh, vậy nó mới 

thực sự đi, nó bắt đầu sải bước. Cấp thứ tư, đánh mạnh nó cũng không đi, đánh quá thì 

nó  ngủ luôn dưới đất,  vậy  phải  làm  sao?  Mang  ủng  vào, ủng  có gắn  đinh  thúc  ngựa, 

đinh thúc ngựa thúc vào vùng bụng nó, vậy là đau quá, nó lập tức chạy. Cấp thứ năm 

không có duyên, đinh thúc có thúc nó, nó cũng nằm dưới đất bất động. Đó gọi là gì? 

Đó gọi là không có duyên. Bốn loại phía trước gọi là duyên thành thục rồi. Đưa roi lên 

là  dùng phương  pháp  thuận,  phương  pháp  thiện;  đánh  nó thật  mạnh,  dùng đinh  thúc 

ngựa, đó là nghịch, là bất đắc dĩ dùng phương pháp tàn khốc, nó còn có thể giác ngộ, 

còn có thể quay đầu. Cho nên Bồ Tát giáo hóa chúng sanh ân uy đều dùng, giống như 

ngựa vậy, hai loại trước là dùng ân, hai loại sau là dùng uy, loại cuối cùng ân uy đều 

không ích gì, tức là không có duyên vậy. Cho nên ví dụ này, đặc biệt trong thời xưa, 

đường xa đều cưỡi ngựa, ngồi xe ngựa, mọi người đều dễ dàng hiểu được, ân uy đều 

818  Tập 346 



dùng. Bất luận dùng phương pháp gì đều là một lòng từ tâm, đều là giúp đỡ chúng sanh 

phá mê khai ngộ, li khổ đắc lạc. 

Chúng ta xem đoạn cuối cùng. 

“Hữu bỉ độ thật siêu nhân thiên”, đây chỉ cho Thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc cõi 

Phàm thánh đồng cư, chắc chắn siêu việt thế giới chúng ta. Hai  cõi trời người trong 

Phàm thánh đồng cư độ thật sự siêu việt, siêu việt rất nhiều. Vì sao vẫn gọi  là nhân 

thiên? Vì không gọi nhân thiên chúng ta không hiểu. Cho nên vì thuận phương khác, 

tùy thuận với 10 phương thế giới, mười phương thế giới đều gọi thế gian này  là cõi 

người, là cõi trời. Cho nên Thế Tôn giới thiệu cũng dùng tên gọi này. Nhưng trên thực 

tế không như vậy. 

“Sở vân Đao Lợi, Tứ thiên vương thiên đẳng đẳng diệc giai thị thuận phương thích tục 

 chi đàm”. Đều là tùy thuận cách nói của những thế giới khác, mọi người mới dễ hiểu. 

“Kinh  vân  bỉ  quốc  thánh  chúng  hữu  tại  địa  thọ  kinh  thính  kinh  giả,  hựu  hữu  tại  hư 

 không giảng tụng thọ thính giả”. Có người ở trên đất, tình hình giống như trời người 

của chúng ta, ở trên mặt đất, núi Tu di cũng là đất. Tinh cầu mà ngày nay chúng ta nói, 

đất  này  chính  là  tinh  cầu,  luôn  ở  trên  tinh  cầu.  Không  ở  trên  tinh  cầu,  thì  ở  không 

trung. 

Nói cách khác, nó không có hiện tượng vật chất, ở trong không trung. Dạ ma thiên trở 

lên, họ đều xa lìa hiện tượng vật chất, “không cư thiên” họ ở trong không trung. 

“Hựu bỉ độ thánh chúng, cung điện tùy thân, cố tri kỳ quốc cung điện hữu cư không 

 giả, hữu tại địa giả.” 

Không trung, đây là không gian duy thứ không đồng, cung điện họ cư  trú tại  không 

trung, người  bình  thường chúng ta nhìn không thấy, do không cùng không gian  duy 

thứ. 

 “ Cố tri kỳ quốc cung điện hữu cư không giả, hữu tại địa giả, cố dĩ Dạ ma không cư 

 Đao  Lợi  địa  cư  đẳng  thiên  vi  dụ.”   Dùng  điều  này  để  làm  ví  dụ.  Thế  giới  Cực  Lạc 

không có tổ chức chính trị, thế giới chúng ta có. Quí vị xem giữa Đao lợi thiên là thiên 

vương,  tương  đương  với  chính  phủ  trung  ương,  bốn  phía  đông  tây  nam  bắc,  mỗi 

phương có 8 trời, tương đương với chư hầu, nó có tổ chức chính trị, Thế giới Cực Lạc 

không có. Thế giới Cực Lạc không nói thiên vương, chưa từng nghe nói. Cho nên Thế 

giới Cực Lạc trên thực tế nó là trường học, nó chỉ có thầy giáo, chỉ có học sinh, thầy 

giáo là Phật A Di Đà, học sinh là Bồ Tát. Cõi đồng cư ví dụ cho dễ đó là học sinh tiểu 

học, cõi phương tiện ví dụ cho dễ là học sinh trung học.  Cõi Thật báo ví dụ cho dễ là 

Tập 346  819 



sinh viên đại học. Đẳng giác Bồ Tát ví dụ cho dễ là nghiên cứu sinh, nó không có tổ 

chức hành chính, cũng không có sĩ nông công thương, nó là một trường học. Chúng ta 

nên biết hiểu rõ điều này, cho nên đến Thế giới Cực Lạc làm gì? Đến để học, đến để 

thành Phật. Trong kinh Phẩm Siêu Thế Hi Hữu là phẩm thứ tám, tôi chưa đọc đến, viết: 

“đản nhân thuận dư phương tục”, tức là tùy thuận tập tục của chúng sanh trong mười 

phương  thế  giới,  cho  nên  có  tên  thiên  nhân,  nên  biết  thiên  nhân  và  thiên  đều  là  nói 

thuận theo phong tục. Thích Ca Mâu Ni Phật giới thiệu cho chúng ta về thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”. Vì sao Phật dùng cách 

nói như vậy? Nguyên nhân đã nói rồi. 

Chúng ta xem tiếp phía dưới, phẩm thứ 12. 

 Quang Minh Biến Chiếu Đệ Thập Nhị, phía trước có một giới thiệu, “tiền” tức phẩm 

thứ 11,  Quốc Giới Nghiêm Tịnh Phẩm, hiển y báo trang nghiêm, giới thiệu hoàn cảnh 

Thế Giới Tây Phương Cực Lạc,  chúng ta  muốn đi, không thể không biết về  nơi này, 

“kim  đệ  thập  nhị  dữ  thập  tam  lưỡng  phẩm”,  phẩm  thứ  13  là   “Thọ  chúng  vô  lượng 

 quang  minh  biến  chiếu”,   hai  phẩm  Vô  Lượng  Quang,  Vô  Lượng  Thọ  này,  hiển  bày 

chánh  báo  trang  nghiêm,  ở  đây  giới  thiệu  cho  chúng  ta  người  việc  hoàn  cảnh  ở  Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc, trước đây giới thiệu là hoàn cảnh vật chất, đoạn này giới 

thiệu  hoàn  cảnh  nhấn  sự,  “quang  minh  biến  chiếu,  thị  thân  biến  thập  phương”,  nơi 

quang có thể chiếu đến, Phật liền có thể hiện thân tại đó, Phật quang chiếu khắp mọi 

nơi, bất cứ lúc nào, chiếu khắp pháp giới hư không giới, vậy chúng ta đã biết, Phật A 

Di Đà trên thực tế trong hư không pháp giới, bất cứ chỗ nào, bất cứ lúc nào, cũng có 

thể hiện thân. Hiện thân như thế nào, tùy tâm chúng sanh, giống như Quan Thế Âm Bồ 

Tát 32 ứng thân, Phật Bồ Tát tuy hiện thân, chắc chắn không có khởi tâm động niệm, 

điều này chúng ta nên biết, nếu như họ khởi tâm động niệm thì họ là phàm phu rồi, họ 

sẽ đọa lạc. Chỉ có phàm phu mới khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm là ở trong 

mười pháp giới, Phật ở trong mười pháp giới. 

Vì sao Thiên Thai đại sư không thừa nhận đó là chân Phật? xưng đó là “tương tợ tức 

Phật”, rất giống Phật, không phải Phật. Vì sao vậy?  Vì họ khởi tâm động niệm. Không 

khởi  tâm  không  động  niệm,  khởi  tâm  động  niệm  là  vô  minh,  không  khởi  tâm  không 

động niệm tức vô minh đã phá trừ, không còn vô minh, dùng chân tâm. Vô minh là 

vọng tâm, cũng gọi là A lại da. Phật trong mười pháp giới dùng A lại da, không phải  

chân  tâm,  không  phải  chân  như,  không  phải  tự  tánh,  cho  nên  tương  tợ  tức  Phật.  Vô 

minh phá rồi dùng chân tâm, đó là chân Phật, đó không phải là Phật giả. Cho nên gọi 

820  Tập 346 



Ngài là “phần chứng tức Phật”. Họ là chân Phật, nhưng họ chưa viên mãn, là Phật thật 

không phải Phật giả. Chưa viên mãn là gì? Tập khí chưa đoạn. Trong kinh luận có lúc 

xưng họ là Phật, có lúc xưng họ là pháp thân Bồ Tát. Pháp thân Bồ Tát là “phần chứng 

Phật”. 

Trong kinh Lăng Nghiêm có nêu ví dụ, tỉ dụ rất hay, họ giảng từ dưới giảng lên, người 

thế gian chúng ta xưng là Phật, xưng là lão Phật gia, xưng Phật, là giả, không phải thật, 

đó gọi là tên tức là Phật, hữu danh vô thực, người ta tôn trọng ngươi, tôn xưng ngươi, 

không phải là Phật thật, gọi tên là Phật. 

Thứ hai là thực sự tu hành, tu hành thực sự có thành tựu, gọi là “quán hạnh tức Phật”, 

thật sự công phu, thật làm, quán hạnh vị. Quán là chỉ quán, thực sự có thể nhìn thấu, 

buông xả. Phiền não tập khí chưa đoạn - phiền não tập khí ở đây muốn nói là phiền não 

tập khí thô nhất, chấp trước - đối với tất cả pháp thế gian xuất thế gian thực sự không 

chấp  trước  nữa.  Đó  là  “tương  tự  vị”.  “Quán  hạnh”  thăng  cấp  chính  là  “tương  tự  vị”. 

Phá  thêm  được  vô  minh  tức  là  khởi  tâm  vọng  niệm  đã  buông  xuống,    đây  mới  là 

“chứng phần vị”, phần chứng đến cuối cùng rồi. Tập khí vô minh từ vô thỉ không còn 

nữa, đoạn hết rồi, gọi là cứu cánh vị. Cho nên Thiên Thai đại sư nói Phật, nói sáu thứ 

vị. 

Trong kinh Lăng Nghiêm dùng ví dụ, dùng mặt trăng làm ví dụ. Cứu cánh Phật là trăng 

tròn, mặt trăng đêm rằm là cứu cánh Phật. Mồng một không có trăng, nhìn không thấy, 

mồng hai có trăng non, mồng ba có trăng non, đó là trăng thật, không phải là trăng giả, 

đó là phần chứng. Giống như  mồng hai  đến mười  bốn đều gọi  là phần chứng. 41 vị 

pháp thân đại sĩ gọi là “phần chứng”. Họ là thật không phải giả. Phật trong mười pháp 

giới là “tương tợ tức Phật”. “Tương tợ tức Phật” dùng gì để ví dụ?  Dùng cái thấy được 

do ấn vào mắt mà thấy để ví. Chúng ta dùng ngón tay ấn nhẹ lên mí mắt, tiêu điểm sẽ 

khác đi, sẽ nhìn thấy hai hiện tượng, nhìn mặt trăng nhìn thấy hai cái. Hai cái này là gì? 

Là tương tợ. Quí vị không thể nói nó là giả, hai cái đều là thật, một cái là thật, một cái 

là giả, đó là tương tợ vị. 

Vậy quán hạnh, quán hạnh tức Phật thì sao? Là trăng trong nước. Quí vị thấy trong ao 

hồ,  ánh  trăng  soi  vào  trong  nước,  nhìn  trăng  ở  trong  nước,  trăng  trong  nước  là  quán 

hạnh vị, không phải là thật, cổ nhân dùng điều này để ví dụ, làm cho chúng ta ở trong 

đó thể hội được các cấp bậc khác nhau trong tu hành. Phải biết được bản thân chúng ta 

hiện tại đang ở thứ vị nào, điều này rất quan trọng. Chúng ta tu hành công phu đắc lực 

là “quán hạnh vị”. Nếu như không đắc lực là danh tự vị, hữu danh vô thực. 

Tập 346  821 



Niệm Phật niệm đến trong tâm thực sự có Phật đó là “quán hạnh vị”. Người quán hạnh 

vị chắc chắn vãng sanh. Và sao nữa? Mà còn vãng sanh tự tại. Muốn lúc nào đi thì đến 

lúc đó thực sự đi được. Trong tâm vừa muốn đi, Phật A Di Đà biết được, Ngài đến tiếp 

dẫn bạn, đó là quán hạnh vị. Đới nghiệp vãng sanh, pháp môn thù thắng là thù thắng ở 

điểm này. Tương tự vị vãng sanh không có vấn đề gì, muốn lúc nào đi thì lúc đó đi. 

Tương  tự  vị  là  gì?  Thanh  văn,  Duyên  giác,  Bồ  Tát,  Phật,  trong  mười  pháp  giới,  họ 

muốn đi thì họ đi thật. Cho nên cõi Phàm thánh đồng cư, chúng ta có thể đến Thế giới 

Cực  Lạc,  chỉ  có  tầng  thứ  này.  Trong  này  có  tam  bối  cửu  phẩm,  trong  cõi  Đồng  cư, 

thượng thượng phẩm, thượng trung phẩm, thượng hạ phẩm, ba phẩm này vãng sanh tự 

tại. Chúng ta trong đời này nhìn thấy, nghe thấy không ít người vãng sanh biết trước 

giờ đi, nói đi là đi. Duyên của mỗi người không giống nhau, cho nên đều có trí huệ đều 

có  phương  tiện  thiện  xảo,  làm  cho  lúc  vãng  sanh  không  bị  quấy  nhiễu,  không  cần 

người trợ niệm, cần người trợ niệm là hạ tam phẩm. Hạ phẩm thượng sanh, hạ phẩm 

trung sanh, hạ phẩm hạ sanh cần người trợ niệm. Trung bối trở lên không cần người trợ 

niệm, họ sợ bị người quấy nhiễu, lúc đi không nói cho ai biết, sau khi đi rồi mới biết, 

quí vị mới biết người ta công phu đã thành tựu. 

Chỉ  cần  sanh  về  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  thọ  mạng  sẽ  vô  lượng,  quang  minh 

chiếu khắp, thân này khắp mười phương, thọ mạng vô lượng, dọc cùng tam tế. Chúng 

ta biết đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, không gian duy thứ không tồn tại, không 

còn nữa, thời gian cũng không còn, không gian không còn, cự ly không còn, thời gian 

không  còn,  trước  sau  không  còn  nữa,  cho  nên  trong  Đại  Thừa  giáo  thường  nói  với 

chúng ta một câu, chúng ta không thể sơ suất, câu nói này rất quan trọng, ở đâu? Ngay 

hiện tại, tức là một niệm hiện tiền này, chính là một niệm ngay hiện tại, không có quá 

khứ, vị lai; cũng không có chỗ này hay chỗ kia. 

Quí vị xem thiền sư Trung Phong nói hay biết bao, Phật A Di Đà ở đâu? Tâm ta chính 

là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà chính là tâm ta. Ta và Phật A Di Đà là một thể. Thế giới 

Cực Lạc ở đâu? ở đây chính là cực lạc, cực lạc chính là ở đây. Chúng ta nhìn không 

thấy, ngài nhìn thấy. Nơi ngài trú là Thế giới Cực Lạc. Chúng ta có thể tin tưởng được. 

Trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  chúng  ta  cũng  rất  quen  thuộc,  biết  được  “cảnh  tùy  tâm 

chuyển”, thanh tịnh tâm hiện thanh tịnh độ, cho nên thiên tai trên trái đất này, người có 

tâm  thanh  tịnh  trên  trái  đất  sẽ  không  nhìn  thấy  thiên  tai.  Tương  lai  trái  đất,  nước  sẽ 

nhấn chìm toàn bộ đại địa, người tâm thanh tịnh nhìn thấy đại địa toàn là lưu ly, nước 

biển  biến  thành  lưu  ly,  đường  sá  biến  thành  hoàng  kim,  đường  đi  cũng  biến  thành 

822  Tập 346 



hoàng kim, hoàng kim lát đất. Ở đâu? Chính tại nơi này. Họ nhìn thấy, chúng ta không 

nhìn thấy, Cảnh tùy tâm chuyển. 

Trong Kinh Di Giáo Đức Phật nói, trong quyển kinh này cũng vậy, “chế tâm nhất xứ”, 

chỉ  cần  quí  vị  đặt  tâm  ở  một  nơi,  “vô sự  bất biện”,  năng  lượng được  tập  trung.  Bình 

thường tâm của chúng ta tán loạn, chạy tán loạn khắp mười phương, quí vị có thể thu 

tâm  này  về  một  chỗ,  chỉ  có  một  phương  hướng  tây  phương,  lực  lượng  này  lớn  lắm, 

chướng ngại gì cũng không còn nữa, họ nhìn thấu rồi, giống như ánh sáng vậy, chúng 

ta tập trung ánh sáng lại, biến thành kích quang, biến thành sấm chớp. Ánh sáng có thể 

xuyên qua tấm sắt, quang tán loạn một trang giấy cũng không xuyên được, một trang 

giấy cũng làm chướng ngại nó rồi. 

Tâm cũng như vậy, năng lượng rất lớn, bạn làm cho tâm tập trung một chỗ, niệm Phật 

A Di Đà,  cổ nhân nói:  “nhất  niệm tương ưng nhất  niệm  Phật, niệm niệm tương ưng 

niệm  niệm  Phật”,  một  niệm  đó  trực  thông với  Phật  A  Di  Đà,  không  có  chướng ngại. 

Chúng  ta  ngày  nay  tâm  này  tán  loạn  rồi,  cho  nên  tâm  tán  loạn  niệm  Phật,  Phật  biết, 

chúng ta không biết. Chúng ta không biết Phật biết được. Thân thể của Phật, đem thân 

thể ví dụ cho đài phóng xạ, nó có thể tiếp thu cũng có thể phát ra bên ngoài, khắp pháp 

giới hư không giới, tin tức của tất cả chúng sanh Ngài đều thu được, không những tin 

tức của nhân loại, tin tức của cây cối hoa lá, tin tức của sơn hà đại địa tất cả đều có thể 

nhận được. Sơn hà  đại địa là vật  chất,  vật chất nó rung động đều là hiện tượng sóng 

động, cho nên sóng đó chỉ động nhè nhẹ, liền châu biến pháp giới, làm sao Ngài không 

thu nhận được! 

Trên thực tế, thân thể của chúng ta cũng có thể thu nhận được, vì sao không cảm giác 

được? Nhận được rồi những không cảm giác được, vì máy móc chúng ta bị sự cố rồi, 

đã nhận được rồi do máy móc có sự cố nên không có tác dụng, hư rồi, vì sao bị hư? 

Tham sân si mạn làm cho nó hư hoại. Tham sân si mạn gọi là tam độc, máy móc này bị 

nhiễm vi rút nghiêm trọng, cho nên nó không linh nữa, cái lý là ở đây vậy. 

“Bổn phẩm tán dương Di Đà quang minh,  thủ tán Di Đà quang minh chi độc thắng, 

 thứ hiển quang minh chi nhân thắng, tam hiển thập nhị quang chi thắng danh, tứ hiển 

 quang minh diệu dụng chi thù thắng.”  Ở đây nói rõ trong phẩm kinh này có bốn đoạn 

lớn, trước hết chúng ta xem đoạn thứ nhất. 

 Phật cáo A nan:A Di Đà Phật, uy thần quang minh, tối tôn đệ nhất, thập phương chư 

 Phật,  sở  bất  năng  cập.  biến  chiếu  đông  phương,  hằng  sa  Phật  sát,  nam  tây  bắc 

 phương, tứ duy thượng hạ, (Đây là tổng cộng mười phương) diệc phục như thị. (Giống 

Tập 346  823 



như  đông  phương  vậy) nhược  hóa  đỉnh  thượng  viên  quang,  hoặc  nhất  nhị  tam  tứ  do 

 tuần, hoặc bách thiên vạn ức do tuần, chư Phật quang minh, hoặc chiếu nhất nhị Phật 

 sát,  hoặc  chiếu  bách  thiên  Phật  sát,  duy  A  Di  Đà  Phật,  quang  minh  phổ  chiếu,  vô 

 lượng vô biên , vô số Phật sát. 

Khắp pháp giới hư không giới tất cả quốc độ chư Phật, không có nơi nào không chiếu 

đến. 

 Chư Phật quang minh, sở chiếu viễn cận, 

 bản kỳ tiền thế cầu đạo, sở nguyện công đức, đại tiểu bất đồng.Chí tác Phật thời, các 

 tự đắc chi, tự tại sở tác, bất vi sự kế. 

Đây là nói chư Phật Phật quang nhỏ lớn khác nhau, chiếu đến xa gần khác nhau, đó là 

lúc  đang  tu  Bồ  Tát  đạo,  tâm  lượng,  nguyện  lực  lớn  nhỏ  không  đồng,  đến  lúc  thành 

Phật, thành Phật tức tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước đều buông xuống hết, cho 

nên quả báo đạt được không giống nhau, đều là chứng Phật quả viên mãn, nhưng trên 

thực  tế  quả  báo  không  tương  đồng,  nên  chư  Phật  Như  Lai,  thường  khuyên  chúng  ta 

người sơ học nên phát đại tâm, đạo lý ở chỗ này vậy. 

Trên thực tế, phát đại tâm, đại tiểu vẫn là khác nhau. Đại pháp như thế nào? Lớn đến 

cấp độ nào? Không giống nhau. Gặp được pháp môn Tịnh Độ tức thực sự thực tiễn rồi. 

Vì  sao  vậy?    Phật  A  Di  Đà  nêu  gương  cho  chúng  ta  noi  theo,  chúng  ta  dựa  theo  mô 

thức  của  Ngài  là  được  rồi,  tức  có  thể  thực  hành  đến  cứu  cánh  viên  mãn.  Chúng  ta 

không nhìn thấy gương tốt, bản thân nghĩ thế nào cũng không nghĩ ra. A Di Đà Phật 

làm cho chúng ta một mô hình: 

 A Di Đà Phật, quang minh thiện hảo, thắng ư nhật nguyệt chi minh, thiên ức vạn ức, 

 quang trung cực tôn, Phật trung chi vương. 

Đây là Bổn sư Thích Ca Mâu Ni Phật đại biểu cho thập phương vô lượng vô biên chư 

Phật Như Lai tán thán Phật A Di Đà “quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”, thù 

thắng biết bao, bất khả tư nghì biết bao. 

Chúng ta xem chú giải. 

Phẩm này  cho đến Di Đà phẩm thứ mười ba Quang Minh vô lượng nguyện và phẩm 

thứ mười bốn Độc quang an lạc nguyện chi thành tựu. Từ đó có thể biết, Thế Giới Tây 

Phương Cực Lạc y báo chánh báo trang nghiêm, nguyên nhân căn bản chính là nguyện 

lực. Phát tâm trong nhân, viên mãn trên quả , trồng thiện nhân được thiện quả, trồng là 

tâm thanh tịnh, được là quả thanh tịnh, không thể nghĩ bàn. 

824  Tập 346 



Nguyện thứ mười ba viết: quang minh vô lượng, hơn cả chư Phật, nguyện này thành 

tựu,  nên  A  Di  Đà  Phật  oai  thần  quang  minh  tối  tôn  đệ  nhất,  mười  phương  chư  Phật 

không thể đạt được. Thật sự mà nói, Phật Phật đạo đồng, hoàn toàn bình đẳng. Vì sao 

trong bình đẳng lại có không bình đẳng? Vì nguyện lực khác nhau, ví dụ như người thế 

gian trí tuệ tương đối bình đẳng, tài sản cũng tương đương, mỗi người sở thích, hoàn 

cảnh cư trú không giống nhau, sẽ không ở kiểu nhà giống nhau, do có tài lực như nhau, 

địa  vị  như  nhau,  nhưng  sở  thích  không  giống nhau.  Chư  Phật  Như  Lai  không  có  sở 

thích, nhưng sở nguyện trong nhân địa không giống nhau, trên quả địa liền hiển thị sai 

biệt. 

Chúng ta nhớ kỷ, nên học A Xà vương tử ở trước, hoàn toàn xem Phật A Di Đà là mô 

phạm, chúng ta muốn đến Thế giới Cực Lạc thành Phật, sau khi thành Phật giống như 

Phật A Di Đà. Đó là A Xà Vương tử. Nhóm người này trí huệ thông minh, họ thể hội 

được rồi, cho nên trên quả địa Phật A Di Đà oai thần quang minh là tối tôn, đệ nhất, 

xưng Ngài là “quang trung cực tôn, vua trong chư Phật, mười phương chư Phật không 

ai bằng được”, cho đến Phật quả bình đẳng, quang minh sao lại khác? ở đây nêu ra câu 

hỏi,  sư Vọng Tây đáp rằng: “thường giống thường khác, chư Phật diệu đức, nội chứng 

 tuy đồng, do bổn nguyện khác, nên quang có thắng liệt.”  Quang là gì? Tác dụng của nó 

là tiếp dẫn người hữu duyên. Nguyện lực của Phật A Di Đà quá lớn, nguyện vọng của 

Ngài trước đây chúng ta đã đọc qua, “tất cả đều thành Phật”, nguyện này lớn lao biết 

bao! Hữu tình chúng sanh thành Phật, vô tình chúng sanh cỏ cây hoa lá, sơn hà đại địa 

đều thành Phật, Hoa Nghiêm cảnh giới. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “tình dữ vô tình, 

đồng viên chủng trí”, chúng ta ở Thế giới Cực Lạc thấy rồi, thực tế rồi. Đạo tràng nhỏ 

của chúng ta, bên bãi đỗ xe kia chư vị nhìn thấy có một cây Tỳ bà rất già, ngày 25 - 

ngày hôm kia -  vãng sanh Thế giới Cực Lạc rồi, Phật A Di Đà tiếp dẫn thần cây đến 

Thế giới Cực Lạc rồi. Điều này có ý nghĩa rất sâu, thần cây đến biểu pháp, Tịnh Tông 

học viện ở đây mười năm rồi, thần cây ở đây nghe kinh mười năm rồi, niệm Phật mười 

năm rồi, thần cây thành công rồi. Những người tại gia, pháp sư xuất gia cư trú trong 

đạo tràng chúng ta không dụng công bằng thần cây, thần cây tu thành rồi, chúng ta tu 

chưa thành. Chúng ta nên cúng cho thần cây một cái bài vị, cúng một bài vị vĩnh cửu, 

thần không cần, nhưng chúng ta cần. Vì sao vậy?  Nhìn thần cây, quí vị xem thần cây 

thành công rồi, chúng ta vì sao không thành công? Lấy đó làm gương, nếu như chúng 

ta ở đây không có đạo tràng này, thần cây sẽ không có cơ hội nghe pháp, cũng không 

hiểu được tu hành, đại khái sẽ vĩnh viễn làm thần cây, ông ta làm sao có thể đến Thế 

Tập 346  825 



giới Cực Lạc làm A Duy Việt Trí Bồ Tát? Nên thần cây rất cám ơn, chúng ta cảm ơn 

thần cây làm biểu pháp, làm tấm gương tốt cho chúng ta thấy. Chư vị rất nhiều người 

đều nhìn thấy rồi, điều này tuyệt đối không phải là mê tín. 

Vấn  đề  này  sư  Vọng  Tây  đáp  rất  hay,  đây  là  vị  tổ  sư  của  Nhật  Bản,  “thường  đồng 

thường biệt”, “đồng” đều đã buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, chứng đắc vô 

thượng bồ đề , đó là đồng. “Biệt” là gì? Biệt là nguyện khác nhau. Lúc hành Bồ Tát 

đạo, lúc nhân địa phát  nguyện không tương đồng, cho nên trong quả báo liền có sai 

biệt.  Nên  biết  vậy,  trong  cảnh  giới  này,  trước  đây  nói  qua  rồi,  thời  gian,  không  gian 

không còn nữa, không khởi tâm, không động niệm, khởi tâm động niệm còn không có, 

phân biệt, chấp trước, suy ra có thể biết đương nhiên là không có. Tập khí phân biệt, 

chấp trước đều đoạn tận ở tứ thánh pháp giới rồi. Còn lại chỉ có tập khí vô minh, điều 

này không có cách để đoạn, theo thời gian tự nhiên đào thải, cho nên pháp thân đại sĩ 

ứng  hóa  trong  mười  phương,  nên  dùng  Phật  thân  để  độ  tha  liền  hiện  Phật  thân,  nên 

dùng Bồ Tát thân để độ tha liền hiện Bồ Tát thân, giống như  Quán Thế Âm Bồ Tát 

Phổ Môn Phẩm, 32 ứng hóa thân vậy. Cần dùng thân gì để độ thì hiện thân đó. Họ có 

khởi tâm động niệm không? Không có. Không khởi tâm động niệm vì sao có thể hiện 

thân?  Chúng  sanh  có  cảm  Ngài  tự  nhiên  có  ứng,  cảm  ứng  đạo  giao.  Chúng  sanh  có 

tâm, ngài không có tâm niệm; chúng sanh có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, Ngài 

không có. Cho nên Ngài là tự nhiên hiện, tự nhiên hiện thì khác rồi, không phải là khởi 

tâm động niệm nữa! Cho nên đến cảnh giới này, khởi tâm động niệm không còn nữa, 

đây  là  thường  đồng,  nhưng  cảm  ứng  được  với  tất  cả  chúng  sanh,  đó  là  thường  biệt. 

Cảm ứng chắc chắn không có khởi tâm động niệm, là điều tự nhiên. 

Trong kinh Phật cũng có nêu ví dụ, Phật dùng trống làm ví dụ, quí vị đánh vào nó nó 

liền vang lên, đánh mạnh thì tiếng lớn, đánh nhẹ thì tiếng nhỏ, không đánh thì không 

vang. Chư Phật  Như  Lai, pháp thân Bồ Tát  và tất  cả chúng sanh cảm  ứng đạo giao, 

cũng giống như vậy. Bên trong trống là trống không như vậy, không có gì cả. Chúng 

sanh  có  tâm  cảm,  Phật  Bồ  Tát  vô  tâm  ứng,  là  đạo  lý  như  vậy,  đó  là  thường  đồng 

thường biệt. Chư Phật diệu đức, nội chứng tuy đồng, do bổn nguyện khác, quang có 

thắng liệt. Thắng liệt của quang toàn là ở trên nhân địa, phát tâm phát nguyện không 

giống nhau. Nguyện lực của Phật Di Đà quá lớn, nguyện tất cả chúng sanh đều thành 

Phật.  Nguyện  lực  này  rất  lớn.  Phát  nguyện  lớn  như  vậy,  tâm  của  Ngài  là  tâm  thanh 

tịnh, là tâm bình đẳng, giác mà không mê. Trong đề kinh đã nói: thanh tịnh bình đẳng 

giác, siêu việt tất cả chư Phật. 

826  Tập 346 



“Thử chánh kinh trung bổn kỳ tiền thế, cầu đạo sở nguyện công đức đại tiểu bất đồng 

 chi ý.” Nay thành Phật rồi. Trong Tịnh Độ xuất hiện cảnh giới không đồng, khác với 

mười phương chư Phật quốc độ, mười phương quốc độ Phật Bồ Tát tu hành đích thực 

không nghĩ đến Tịnh Độ thuần tịnh. Có tịnh có uế, có thiện có ác, Tịnh Độ của Phật A 

Di Đà thuần tịnh thuần thiện, không có ô nhiễm, cũng không có hiện tượng ác. Không 

đồng chính là ở điểm này. 

Hằng  sa  ở  đây  là  ví  dụ,  chỉ  cho  cát  sông  hằng  ở  Ấn  độ.  Cát  hằng  hà  rất  nhỏ,  đương 

nhiên là rất nhiều. Cho nên Phật giảng kinh nói đến vô số lần ý này, luôn luôn dùng cát 

sông hằng để làm ví dụ. 

“Tứ duy phương đông tây nam bắc tứ phương”. Tứ duy là gì? Đông bắc, đông nam, tây 

bắc, tây nam gọi là tứ duy. Đó gọi là tứ duy. Tứ phương tứ duy là tám phương, thêm 

thượng phương, hạ phương gọi là mười phương. 

“Đảnh  thượng  viên  quang”,  Phật  có  đảnh  quang  và  thân  quang,  ở  đây  nói  đến  đảnh 

quang. Phía sau lưng chúng ta có tượng Phật, là Hoa Nghiêm Tam Thánh, ở giữa là Tỳ 

Lô Giá Na Phật, hai bên là Văn Thù Bồ Tát và Phổ Hiền Bồ Tát, đều có viên quang, 

đây gọi là đảnh quang. Trên thực tế Ngài còn có thân quang, bức tượng này không vẻ 

thân quang ra, cũng có tượng vẻ cả thân quang ra, có đảnh quang có thân quang. 

“Do tuần”, đây là tiếng Ấn độ. Danh xưng của đơn vị, là đơn vị biểu thị khoảng cách 

của Ấn độ. Ngày xưa số dặm đế vương hành quân trong một ngày gọi là một do tuần. 

Một do tuần khoảng cách bao xa? Có người nói 40 dặm, có người nói 30 dặm, số dặm 

không nhất định. Biết rằng là Ấn độ ngày xưa những vị đế vương này họ hành quân đi 

một ngày, một ngày thì gọi là một do tuần, hai ngày tức hai do tuần, cách tính là như 

vậy, vì vậy số dặm không nhất định. Cho nên có lớn, có nhỏ. 

Lại trong  kinh Duy Ma, Triệu công chú viết,  tức Tăng Triệu đại sư, trong chú giải ngài 

nói “do tuần là tên gọi số dặm của Thiên Trúc, nó có ba loại, thượng do tuần 60 dặm, 

 trung do tuần 50 dặm, hạ do tuần 40 dặm”. Từ những sai khác này, cho nên hai nước 

Trung, Ấn từ xưa đến nay đơn vị đo lường thường có những thay đổi. Hơn nữa lý trình 

hành quân trong một ngày không thể đo lường, nên không cần phải định chấp con số 

nhất định. Ở đây nói cho chúng ta, chỉ biết rằng đây là cự ly, tên gọi của số dặm, không 

nên chấp trước, không cần phải cố chấp. 

Từ một do tuần đến trăm ngàn Phật sát chỉ độ xa gần mà quang minh của Phật  chiếu 

ra, để làm so sánh. Chúng ta hiểu ý nghĩa này là được. Ở chỗ này chúng ta không nên 

chấp trước nó. Phật quang lớn nhỏ cũng chính là nói nguyện lực lớn nhỏ không giống 

Tập 346  827 



nhau.  Công  phu  tu  tập  cạn  sâu  không  tương  đồng,  nhưng  đoạn  hoặc  là  tương  đồng, 

cũng chính là buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, điều đó là tương đồng. Cho 

nên là có giống có khác. 

Vậy chư Phật so sánh? Chỉ có Phật A Di Đà quang minh phổ chiếu vô lượng vô biên 

vô số Phật sát. Đây là nguyện lực của Phật A Di Đà. Sau khi xuất gia, Ngài liền phát 

đại nguyện này, sau khi thành Phật quả báo liền hiện tiền. Cho nên thế giới của Ngài, 

Thế giới Cực Lạc không có biên tế, nó là pháp tánh độ, có mặt  mọi nơi, có  mặt  mọi 

lúc. Chúng ta không nhìn thấy. 

Trong Vãng sanh truyện có ghi chép, ngày xưa người niệm Phật vãng sanh, Phật A Di 

Đà đến tiếp dẫn họ, người nhà hỏi họ, Thế giới Cực Lạc ở đâu? “Thế giới Cực Lạc ở 

trong  gian  nhà  giữa  của  chúng  ta,  ngay  bên  cạnh  đây,  chúng  ta  tin  tưởng  lời  của  họ 

không phải là lời giả, tuyệt đối không phải người biên tạo ra, mọi nơi mọi lúc, ở đâu 

không phải là Thế giới Cực Lạc! 

Lời Thiền sư Trung Phong nói chúng ta nên tin tưởng, nơi này tức là Tịnh Độ, Tịnh Độ 

tức là nơi này. Lời này là thật, không phải là giả, tâm tịnh tức Phật độ tịnh. Tâm chúng 

ta thanh tịnh liền nhìn thấy Phật độ. Tâm không thanh tịnh nhìn không thấy. Chướng 

ngại không phải ở nơi khác, chướng ngại ngay nơi bản thân. Chỉ cần tâm thanh tịnh, 

bạn  sẽ  thấy  Phật  thấy  quang,  thấy  được  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Vãng  sanh 

chắc chắn sẽ thành tựu. 

“Hiển Di Đà quang minh chi độc thắng, dĩ chứng Di Đà quang minh tối tôn đệ nhất 

 siêu việt thập phương thị vi bổn phẩm nội dung chi thủ”. Phẩm này là “Phẩm Quang 

 Minh Biến Chiếu”, đầu tiên giới thiệu đoạn này, “quang minh sở chiếu” chính là nơi Di 

Đà  bổn  nguyện  oai  thần  gia  trì  đến  được.  Vậy  vấn  đề  bây  giờ  chính  là  chúng  ta  có 

muốn tiếp nhận hay không? Then chốt là ở điểm này. Thực sự tin tưởng, thực sự phát 

nguyện, chúng ta sẽ tiếp nhận. Tôi thực sự tin tưởng, nhưng vẫn còn hoài nghi; tôi thực 

sự muốn đi, nhưng việc ở đây chưa làm xong, đó chính là xen tạp rồi, trong tín nguyện 

của bạn còn xem tạp tức là không thật, bạn không hiểu rõ chân tướng sự thật, thế gian 

này “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, đã là hư vọng, quí vị còn mang nó trong 

lòng để làm gì? Sai rồi. Quí vị buông xả nó cho sạch sẽ tức là đúng rồi, cùng với cái 

gì? Cùng tương ưng với thật tướng, không tương ưng với sự thật chân tướng, vậy chính 

là sai lầm. Đạo lý này chúng ta không thể không biết. Không biết tức là có nghi hoặc, 

tu hành sẽ sanh chướng ngại. Chúng ta thường nói: chỉ trách nghiệp chướng bản thân 

quá nặng, nhưng không biết nghiệp chướng là gì. Không biết nghiệp chướng này vẫn 

828  Tập 346 



có  thể  hóa  giải,  hoàn  toàn  do  nơi  bản  thân,  không  liên  quan  gì  đến  người  khác,  bản 

thân làm chủ được.   



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

  





---------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 347 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 28.03.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải ,  trang 402, hàng thứ ba đếm từ dưới lên. Bắt đầu từ đoạn “thứ 

 chánh hiển Di Đà độc thắng chi nhân”. 

“Thượng phẩm vân: thanh tịnh trang nghiêm, siêu du thập phương. Kim phẩm hựu viết: 

 thập phương chư Phật sở bất năng cập. Hạ phục vân: quang trung cực tôn, Phật trung 

 chi vương. Ư bình đẳng pháp trung , nhi hựu hữu như thị sai biệt giả. Cái do ư tiền thế 

 cầu đạo chi bổn nguyện bất đồng dã. ” 

Kinh văn ở tiết này, một nửa phần sau là giải thích cho chúng ta, vì sao Phật A Di Đà 

độc  thắng  chư  Phật  Như  Lai.  Phần  trước  trong  phẩm  thứ  11  có  “thanh  tịnh  trang 

 nghiêm, siêu du thập phương”, nói về Thế Giới Tây Phương Cực Lạc vượt qua mười 

phương thế giới của tất cả chư Phật Như Lai. Phẩm này lại nói đến “mười phương chư 

Phật đều không sánh bằng”, đều không thể so sánh được với Phật A Di Đà, ở đây tự 

nhiên dẫn đến việc rất nhiều người mới học Phật hoài nghi. Phật Phật đạo đồng, Bồ Tát 

có những sai khác, Đẳng giác Bồ Tát cũng không ngoại lệ, nhưng thành Phật chắc chắn 

là  tương  đồng,  bởi  vì  vô  thỉ  vô  minh  ngay  cả  tập  khí  đều  đã  đoạn  tận.  Có  lý  gì  lại 

không đồng? Cùng một tự tánh viên mãn như nhau, cùng một tánh đức viên mãn như 

nhau, đó là sự thật. Vì sao báo độ họ sở hiện lại không giống nhau? 

Tập 347  829 



Nói với chư vị rằng, không hiện báo độ sẽ giống, hiện báo độ rồi không giống nữa. Vì 

sao vậy?  Vì hiện báo độ, hiện Tịnh Độ, hiện uế  độ, chư Phật Như Lai và Phật A Di 

Đà đều không khởi tâm động niệm, đạo lý này và sự thật chúng ta nhất định phải rõ 

ràng. Sau khi rõ ràng rồi tự nhiên sẽ khẳng định, không còn hoài nghi. Vì sao không 

đồng? Nì nhân không giống nhau. Vì vậy ngày nay chúng ta tu nhân, khởi tâm động 

niệm, nói năng tạo tác, không thể không hiểu đạo lý này. Không hiểu đạo lý này, chúng 

ta liền sai rồi. Tương lai quí vị thành Phật, mười phương chúng sanh có cảm quí vị tự 

nhiên có ứng, nhưng sở ứng tự nhiên bất luận là pháp thân, báo thân hay ứng thân, nó 

tự nhiên có sai biệt. Trong phẩm kinh này gợi ý cho chúng ta rất nhiều điều, rất nhiều 

tin  tức.  Chư  Phật  Như  Lai  ở  trong  nhân  địa  đều  phát  đại  hoằng  thệ  nguyện,  tuy  đều 

phát thệ nguyện, trong thệ nguyện này tự nhiên là “đại đồng tiểu dị”, tiểu dị là có sai 

biệt. Nên ở đây  chúng ta nhìn thấy Phật A Di Đà đích thực là trang nghiêm thù thắng 

không  thể  sánh.  Đây  đều  là  do  tiền  thế  cầu  đạo,  lúc  mới  học  Phật  với  thân  Tỳ  kheo, 

trong giai  đoạn  tu hành  chứng  quả  là  thân  Bồ  Tát.  Trong  giai  đoạn này  bổn  nguyện 

không tương đồng, Phật A Di Đà có 48 nguyện, chư Phật Như Lai khác tại nhân địa, 

chưa nghe nói có phát 48 nguyện. Cho rằng có đại nguyện, chúng ta đem những đại 

nguyện này ra để trước mặt mà so sánh, không giống nhau. Đại nguyện thứ 13 của Phật 

Di Đà viết:  

“lúc tôi làm Phật, quang minh vô lượng, chiếu khắp mười phương, hơn hẳn chư Phật, 

hơn cả ánh sánh nhật nguyện ngàn vạn ức lần.” Đây là nguyện phát tại nhân địa. 

Nơi quang minh phổ chiếu, cũng chính là nơi có Phật để gia trì cho tất cả chúng sanh. 

Hơn nữa Ngài nguyện siêu việt chư Phật Như Lai, sáng hơn nhật nguyệt cả ngàn vạn 

ức lần. Ngài thành Phật rồi, thành Phật không có hiện tượng này, do ứng với cảm của 

tất cả chúng sanh mà hiện tượng xuất hiện, chúng sanh có cảm, Phật Di Đà có ứng, từ 

ứng này mà hiển thị đại nguyện đã phát trong nhân địa, nguyện nguyện đều thực hiện . 

“Vì vậy, đến lúc làm Phật, các nguyện tự đắc”. Nguyện của mỗi người phát trong nhân 

địa, đến khi thành Phật, trong mười pháp giới ứng với cảm của chúng sanh, hiện tướng 

sẽ không giống nhau. 

Chúng ta quan sát tỉ mỉ những nguyện Di Đà phát trong nhân và chư Phật khác thực sự 

không  giống  nhau.  Nguyện  của  Ngài  có  thể  nói  là  quá  viên  mãn,  không  có  khiếm 

khuyết,  Ngài  quan  tâm  đến  mọi  phương  diện,  cho  nên  trong  lúc  ứng  hóa,  thí  dụ  như 

Thế  giới  Cực  Lạc  cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  là  pháp  thân  Bồ  Tát  sở  cảm,  Di  Đà  tự 

nhiên ứng hiện. Cõi Phương Tiện Hữu Dư là mười phương thế giới chư Phật, tứ thánh 

830  Tập 347 



pháp giới chúng sanh sở cảm. Cõi Phàm Thánh Đồng Cư là mười phương thế giới, lục 

đạo chúng sanh sở cảm. Chúng sanh có cảm, Di Đà liền  có  ứng hiện. Cảm  ứng đạo 

giao bất khả tư nghì. 

Cổ đức có nói: thù thắng của Thế giới Cực Lạc là thù thắng tại cõi Phàm Thánh Đồng 

Cư và cõi Phương Tiện Hữu Dư. Cõi Thật báo do minh tâm kiến tánh sở cảm mà được. 

Quốc độ của mười phương chư Phật chính là cõi Thật Báo đại khái đều là tương đồng, 

không có khác biệt quá lớn. Nhưng so sánh với thế giới Tây phương vẫn có sai khác, 

nguyên nhân ở đâu? Nguyện của Di Đà trong nhân địa so với tất cả chư Phật rõ ràng 

châu viên hơn, rõ ràng viên mãn hơn. Không phải không có nguyên nhân, ắt có nguyên 

nhân. Chúng ta muốn phát nguyện, nếu như quí vị chưa đọc qua Kinh Vô Lượng Thọ, 

chưa đọc qua 48 đại nguyện của Phật A Di Đà, bản thân quí vị tự nghĩ, mình nên phát 

nguyện gì, quí vị viết ra 48 điều, giống như 48 điều trong kinh của Phật A Di Đà, so 

sánh xem, có giống hay không, vậy sẽ hiểu được. Rất nhiều sự việc chúng ta chưa nghĩ 

ra, Di Đà ở trong nhân địa đã nghĩ ra hếy rồi. 

Nguyện  thứ  nhất,  Ngài  nguyện  sau  khi  thành  Phật,  thế  giới  của  Ngài  không  có  ba 

đường ác, không có ngạ quỷ, không có súc sanh, không có địa ngục, không có a tu la, 

cũng không có la sát, điều này rất khó tưởng tượng được, mười phương thế giới đều 

có, vì sao cõi này không có? Cho nên rất nhiều Bồ Tát ở trong nhân địa không nghĩ đến 

vấn đề này, Ngài lại nghĩ đến, trong cõi đồng cư của Ngài không cần những người này. 

Điều này có thể nói là tâm tư của Ngài chu đáo. Lúc  đang làm tỳ kheo, tập khí phiền 

não chưa đoạn, lúc làm Bồ Tát vô minh chưa phá, Ngài đã suy nghĩ chu đáo, cho nên 

nguyện  hạnh  của  Ngài  viên  mãn.  Đến  khi  làm  Phật  hóa  độ  chúng  sanh  đã  khởi  tác 

dụng. Thần thông, trí huệ, đạo lực của Ngài đều siêu việt chư Phật Như Lai khác. Cho 

nên trong kinh có nói hai câu chúng ta nên ghi nhớ: “tự tại sở tác, bất vi dự kế”. Họ 

không  nghĩ phải nên làm như thế nào, như thế nào; không nghĩ tôi phải nên như thế 

nào, như thế nào. Chưa có, đó gọi là khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm là mê, là 

sai rồi. Tất cả ứng hiện là tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lượng. Giống như kinh Lăng 

Nghiêm có nói, chúng sanh muốn như thế nào, Ngài tự nhiên biến hiện ra như vậy. 

Những năm gần đây chúng ta thấy  tiến sĩ Giang Bổn Thắng người Nhật Bản làm thí 

nghiệm  về  nước,  ông  ta  nói với  tôi,  dường  như  làm  hơn  cả  trăm  vạn  lần  thí  nghiệm, 

nhưng tìm không ra hai đồ án tương đồng. Tôi nói với ông ta, căn bản là không thể có 

sự tương đồng. Ông ta hỏi vì sao? Vì ý niệm không giống nhau. Tức là bản thân mình 

lúc đang làm thí nghiệm, ý niệm trước và ý niệm sau không giống nhau, làm sao có thể 

Tập 347  831 



có sự tương đồng được? cùng một ái tâm,  ái tâm của niệm trước và  ái tâm  của niệm 

sau,  trên  cường  độ  liền  có  sai  khác.  Cho  nên  đồ  án  đều  rất  đẹp  nhưng  tuyệt  đối  sẽ 

không giống nhau. Ông ta dường như mới hiểu ra được một tí, đạo lý này, chân tướng 

sự thật này, trong kinh Đại thừa nói rất thấu triệt, nói viên mãn hơn cả nhà khoa học, 

nhà khoa học không lìa tâm ý thức, pháp thân Bồ Tát lìa tâm ý thức rồi, mới thật sự 

viên mãn. Đây là nói đến lúc thành Phật. 

“Như kỳ bổn nguyện nhi hiện quang minh giai tự nhiên thành tựu, bất nhân kế hoạch 

 dữ an bài, nhân quả như thị”. 

Quí vị lúc làm tỳ kheo, lúc làm Bồ Tát, lúc đó tu nhân gì thì lúc này quả báo sẽ hiện 

tiền.  Nhân  nào  quả  nấy,  quả  nào  nhân  nấy,  gọi  là  nhân  quả  không  hai,  cho  nên  sáng 


hơn nhật nguyệt ngàn ức vạn lần, điều này quả thật không sai. “Quang trung cực tôn, 

 Phật trung chi vương”, tất cả Chư Phật Như Lai xưng tán Di Đà đến cực điểm. Những 

điều này Chư Phật Như Lai cùng nhau không thể không khâm phục. 

 Tự nhiên khâm phục tha, 

 Tự nhiên hoan hỉ tha. 

Cũng là tự nhiên đi theo Phật A Di Đà. Thành tựu Phật A Di Đà trang nghiêm Thế giới 

Cực  Lạc.  Nên biết  thành Phật chỉ cần  chứng đắc tự tánh, vô minh phá rồi, minh tâm 

kiến tánh, tất cả phiền não tập khí đều không còn, tập khí vô minh phiền não từ vô thỉ 

không trở ngại sự, hoàn toàn không giống như kiến tư, trần sa. Tự tư tự lợi, danh văn 

lợi dưỡng, tham sân si mạn, tật đố hoài nghi, đều là từ trong kiến tư phiền não mà ra. 

Kiến tư phiền não đoạn rồi, giống như các loại phiền não nghiêm trọng, A la hán đều 

không có, đều đoạn tận rồi. Nhưng A la hán có tập khí, Bích Chi Phật tập khí đoạn rồi, 

nên Chư Phật Như Lai thấy sự thù thắng của  Phật A Di Đà ai cũng tán thán. Chắc chắn 

không  có  tật  đố,  không  có  chướng  ngại.  Mà  như  thế  nào?  Đem  những  học  trò  mình 

chưa dạy tốt, học trò khó dạy, toàn bộ đưa đến Thế giới Cực Lạc để học, để cho Phật A 

Di Đà dạy. Thế giới Hoa Tạng cũng không ngoại lệ. Học trò của Tỳ Lô Giá Na Phật, 

quí vị xem Ngài Văn Thù, Phổ Hiền dẫn đầu, dẫn đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc 

học tập với Phật A Di Đà. Như vậy là rõ rồi. Dùng cách nói của chúng ta để nói, lời 

của phàm phu, nói theo tục đế, không có đức Phật nào không ủng hộ Phật A Di Đà. Đệ 

tử của mình, có thể tu thành vô thượng bồ đề thì tốt, không thể tu thành vô thượng bồ 

đề, hỏi bản thân họ, có muốn đến Thế giới Cực Lạc không? Đi theo Phật A Di Đà, ai 

muốn đi đều đưa về bên đó. Phật chưa bao giờ miễn cưỡng bất cứ một ai. Hằng thuận 

chúng sanh, tùy hỉ công đức. Điều Phổ Hiền Bồ Tát dạy chúng ta chính là những điều 

832  Tập 347 



Tỳ Lô Giá Na Phật đã dạy. Hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức. Chúng sanh muốn 

như thế nào thì hằng thuận họ, không nên có ý kiến. Hi vọng mọi người đối xử hòa 

mục. Vì sao vậy?  Vì thời gian cùng nhau không lâu lắm, thuận theo họ để họ hoan hỉ, 

không nên để họ sanh phiền não. Thành tựu nhẫn nhục ba la mật của bản thân, điều gì 

cũng có thể nhẫn. Không thể nhẫn tức là không thể tùy thuận, có thể tùy thuận tức có 

thể nhẫn, thành tựu nhẫn nhục ba la mật của bản thân. Cho nên chư Phật tán thán Phật 

A Di Đà “quang trung cực tôn, Phật trung chi vương” là phát xuất từ chân tâm, phát 

xuất từ tự tánh, từ tự nhiên mà hiển thị ra. 

Dưới đây giới thiệu cho chúng ta, biệt hiệu của Vô Lượng Phật có 12 hiệu, 12 hiệu này 

toàn là biệt hiệu tán thán, từ việc tán thán chúng ta có thể lãnh hội được, trí huệ quang 

minh của Di Đà không thể nghĩ bàn. Chúng ta đọc đoạn kinh văn này một lần. 

“Thị cố vô lượng thọ Phật, diệc hiệu Vô Lượng Quang Phật, diệc hiệu Vô Biên Quang 

 Phật, Vô Ngại Quang Phật, Vô Đẳng Quang Phật, diệc hiệu Trí Tuệ Quang, Thường 

 Chiếu Quang, Thanh Tịnh Quang, Hoan Hỉ Quang, Giải Thoát Quang, An ổn Quang, 

 Siêu Nhật Nguyệt Quang, Bất Tư Nghị Quang. ” 

Mười hai loại quang, mỗi loại quang biến chiếu hư không pháp giới.Nhiếp thọ lục đạo 

chúng  sanh  trong  khắp  pháp  giới  hư  không  giới  tất  cả  chư  Phật  quốc  độ.  Người  hữu 

duyên sẽ cảm nhận được, người không có duyên, Phật quang tuy có chiếu đến quí vị, 

quí vị cũng không có cảm xúc, không cảm giác được. Người thế gian chúng ta nói là 

mất  hết  cảm  giác,  dường như  thân  thể  cục  bộ,  có  một  bộ  phận  trơ  lì  ra,  không  có  tri 

giác. Nhưng vẫn còn được, vẫn còn một bộ phận có tri giác, có thể cảm giác được, đây 

đều là người có duyên.  Nếu như toàn thân trơ lì, vậy thì chẳng còn cách gì nữa. Chúng 

ta  dùng  thân  để  ví  cho  tâm,  thật  ra  thì  thân  tâm  đều  có  linh  giác.  Trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm Phật nói: tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai, tất cả những 

chúng sanh này bao gồm cả vô tình, cũng chính là cỏ cây hoa lá, sơn hà đại địa, toàn 

bao gồm ở trong đó. Ngày nay nhà khoa học nói với chúng ta, tất cả những hiện tượng 

vật chất, đều là tâm niệm biến hiện ra, tâm niệm là hiện tượng tinh thần, cho nên tâm 

niệm  là  nền  tảng  của  hiện  tượng  vật  chất.  Tâm  niệm  là  động.  Di  Lặc  Bồ  Tát  nói  với 

chúng ta, một cái khảy móng tay có 32 ức bách thiên niệm. Hiện tượng vật chất đã là 

do tâm niệm biến hiện, nền tảng là tâm niệm, đương nhiên nó là hiện tượng dao động, 

cũng là một cái khảy móng tay, 32 ức bách thiên niệm. Nói tần suất của nó cao như 

vậy,  tốc  độ  nhanh  như  vậy,  nhưng  tần  suất  này  vừa  mới  động  nó  liền  chu  biến  pháp 

giới, trong Kinh Hoa Nghiêm nói vậy. 

Tập 347  833 



“Xuất sanh vô tận, hàm dung không hữu”, chúng ta đã đọc qua ở phần trước của quyển 

này. Điểm nhỏ như sợi tóc hạt bụi  chính là tiểu quang tử mà ngày nay nhà lượng tử 

học  phát  hiện  ra.  Thân  thể  chúng  ta  là  một  máy  thu  nhận,  tiếp  thu  tin  tức  đến  từ  hư 

không, đến từ pháp giới mười phương, chúng ta đều thu được, không phải không thu 

được, thu được. Nhưng chúng ta hiện nay, cái máy tiếp thu này bị chướng ngại, tuy thu 

được rồi mà chúng ta không biết, đó chính là chướng ngại. Vì sao lại không biết? bởi 

vì chúng ta có vọng tưởng phân biệt chấp trước, tuy thu được rồi cũng như không  thu 

được, tức là không có cảm giác. Thân thể chúng ta cũng là một cái máy phóng, cơ quan 

tế bào trong thân thể là vật chất, còn có tư tưởng, còn có khởi tâm động niệm. Đây là 

thuộc về tinh thần, toàn là có dao động. Dao động của chúng ta cũng lập tức chu biến 

pháp giới, mười phương Như Lai tất cả chúng sanh đều nhận được, điều này không giả 

tí nào. Do đó chúng ta thể hội được khắp pháp giới hư không giới và bản thân là nhất 

thể.  Mối  quan  hệ  làm  rõ  rồi,  quan  hệ  đã  minh  bạch  rồi,  một  tự  tánh  thanh  tịnh  viên 

minh thể là nhất thể, biến hiện ra hai loại tác dụng lớn, một là y báo, rất rõ ràng, dường 

như là cùng chung. Loại thứ hai là chánh báo, chánh báo mỗi mỗi không giống nhau. 

Nhưng phải hiểu rằng nó không xa rời nhất thể, không xa rời tự tánh. Dạy học của Đại 

Thừa Phật Pháp, mục tiêu cuối cùng hoàn toàn tương đồng, giúp chúng ta trở về với tự 

tánh.  Trở  về  tự tánh  chính  là  chứng  cứu  cánh  Diệu giác  Phật  quả,  vẫn  trên cả    Đẳng 

giác. Đẳng giác phẩm cuối  cùng, đoạn tận sanh tướng vô minh tập khí, họ liền viên 

mãn trở về với Thường tịch quang. Thường tịch quang là nhất thể, trong nó không có 

hiện tượng, không có hiện tượng vật chất, không có hiện tượng tinh thần, cũng không 

có hiện tượng tự nhiên. Nhưng ba loại hiện tượng này, nó gặp được duyên đều có thể 

xuất sanh, gọi là “năng sanh vạn pháp”. Ứng với cảm của pháp thân Bồ Tát, hiện cõi 

thật báo trang nghiêm, hiện báo thân, hiện báo độ hòa quang đồng trần với những báo 

thân Bồ Tát này, và tứ thánh pháp giới và những người tu hành này cảm ứng đạo giao, 

hiện cõi phương tiện hữu dư. Đích thực là hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức, tùy 

chúng  sanh  tâm,  ứng  sở  tri  lượng.  Tùy  thuận  lục  đạo  phàm  phu,  hiện  ứng  hóa  thân, 

hiện đồng cư độ. Bất luận là hiện thân, hay hiện cõi, chư Phật Như Lai chưa bao giờ 

khởi  tâm  động  niệm,  chẳng  những  không  khởi  tâm  động  niệm,  mà  tập  khí  khởi  tâm 

động niệm cũng không có, đó là tự nhiên vậy. Đạo lý này chúng ta không thể không 

biết. Hằng thuận đích thực là không thể nghĩ bàn, nó là thật, nó không phải là giả. 

834  Tập 347 



Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Niệm  Lão,  đoạn  này,  tức  là  Thập  nhị  quang  Như  Lai,  là 

đoạn lớn thứ ba của phẩm này. “Hiển quang minh chi thập nhị thắng danh”, danh hiệu 

thù thắng. 

“Thử thập nhị quang minh , xưng thập nhị quang Phật, quân vi vô lượng thọ Phật chi 

 dị danh, diệc chánh thị Pháp Tạng thành Phật chi quả giác”. 

12 quang này, là biệt danh của Phật A Di Đà. Bốn danh hiệu trước là danh hiệu đầy đủ: 

Vô Lượng Quang Phật, Vô Biên Quang Phật, Vô Ngại Quang Phật, Vô Đẳng Quang 

Phật. Sau đó là tỉnh lược, chữ Phật bị tỉnh lược mất, chúng ta đọc có lẽ là: cũng hiệu 

Trí  Tuệ  Quang  Phật,  Thường  Chiếu  Quang  Phật,  Thanh  Tịnh  Quang  Phật  ,  Hoan  Hỉ 

Quang Phật, Giải Thoát Quang Phật, nãi chí  Bất Tư Nghị Quang Phật. Tất cả đều là 

Phật  A  Di  Đà,  Phật  Bồ  Tát  không  có  danh  hiệu,  vậy  danh  hiệu  từ  đâu  mà  có?  Danh 

hiệu từ tánh đức mà xưng tán Ngài, Ngài có vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng, vô 

lượng tướng hảo, cho nên chư Phật Bồ Tát có vô lượng danh hiệu. Chỉ cần chúng ta 

không phân biệt, không chấp trước, quí vị có thể đạt đến hoàn toàn như ngài, có thể đạt 

đến sự viên mãn của Ngài. Nếu như còn phân biệt, chấp trước thì không thể đạt được, 

cho nên buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, quí vị sẽ minh tâm kiến tánh. Quí 

vị cũng giống như Chư Phật Như Lai đạt đến đức tánh viên mãn. Mười hai loại quang 

này  chúng  ta  xem  tỉnh  lược  hơn  nữa,  trong  đức  hiệu  có  vô  lượng,  có  vô  biên,  có  vô 

ngại, có vô đẳng. Đẳng là đồng đẳng, không có ai tương đồng với Ngài. Có trí huệ, có 

thường  chiếu,  có  thanh  tịnh,  có  hoan  hỉ,  có  giải  thoát,  có  an  ổn.  Ở  đây  đều  hiển  thị 

những tánh đức ra, quí vị nên biết, tánh đức của A Di Đà Phật, chính là tánh đức của 

bản thân chúng ta. Chúng ta và A Di Đà Phật không khác nhau, không hai không khác, 

chỉ  là  Ngài  giác  ngộ  rồi,  chúng  ta  mê  hoặc,  còn  chưa  giác  ngộ.  Vì  sao  vậy?    Tất  cả 

chúng sanh chỉ có một tâm, những danh hiệu này đều là đức hiệu của tự tánh thanh tịnh 

viên minh thể, đức hiệu của quả giác. Phật nói rất rõ ràng, chỉ cần chúng ta buông bỏ 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, ba thứ này là chướng ngại, chúng ta không thể kiến 

tánh, trí huệ đức tướng của chúng ta không thể hiện tiền. Chính vì có vọng tưởng, có 

phân biệt, có chấp trước. Vọng tưởng là vô minh phiền não; phân biệt là trần sa phiền 

não; chấp trước là kiến tư phiền não. Phiền não làm chân tâm của quí vị, tánh đức của 

quí vị bị che lấp, nó không khởi tác dụng được, thứ hôm nay khởi tác dụng là phiền 

não  tập  khí,  phiền não  tập  khí  nghiêm  trọng đến  cực  điểm,  tạo  tác  tội  nghiệp  cực  kỳ 

nghiêm trọng, cho nên quả báo cũng hiện tiền rồi. 

Tập 347  835 



Sự cầu nguyện của ý thức tập thể nhân loại sẽ sản sinh ra năng lượng rất lớn, nhà khoa 

học  nói  với  chúng  ta  sự  cầu  nguyện  này  có  thể  trì  hoãn  thiên  tai,  đẩy  lùi  nó.  Có  thể 

thiên tai chậm hoãn lại, nhưng không thể tiêu trừ được. Vì sao vậy?  Vì tội nghiệp của 

quí vị  vẫn còn. Giống như một tù nhân, tù nhân phạm tội, bị xử tử, vốn năm nay phải – 

trước đây Trung Quốc thi hành án tử hình đều là mùa thu, gọi là thu quyết – mùa thu 

năm nay phải chấp hành thu quyết, năng lực cầu nguyện này mọi người cùng đến cầu 

xin, cũng được, hoãn  một thời gian, hoãn hai năm, sau hai năm lại thi hành. Tội vẫn 

còn, không phải đã tiêu trừ. Nhưng hai năm này anh ta lại thay đổi tệ hại hơn, lại tạo vô 

lượng vô biên tội nghiệp, càng về sau tội nghiệp anh ta càng nặng. Nói cách khác, đến 

sau này quả báo đó vô cùng thê thảm, chẳng bằng quả báo đến sớm hơn một tí. Trả quả 

sớm hơn một chút, thì tội không đến nỗi nặng như vậy. Làm sao để có thể thực sự hóa 

giải được tội nghiệp ? Tâm sửa đổi, thực sự sẽ hóa giải được tội nghiệp, thật sự  sám 

hối, thật sự quay đầu, ngay nhà khoa học cũng kêu gọi chúng ta, hướng dẫn chúng ta 

“bỏ ác làm thiện”, ý của câu này và nhà Phật nói đoạn ác tu thiện là cùng một ý nghĩa, 

buông bỏ tất cả những điều ác, gọi là đoạn ác. Tất cả điều thiện nên phát huy rộng lớn, 

bỏ ác làm lành.Thứ hai là “cải tà quy chánh”.Thứ ba là “đoan chánh tâm niệm”, niệm 

niệm trong tâm đều là thuần tịnh thuần thiện, như vậy thiên tai thực sự có thể hóa giải, 

không phải là trì hoãn, đó là thực sự hóa giải. Vấn đề này, người trên thế giới này có 

chịu nghe lời khuyên hay không, có chịu làm hay không? Không làm! Người hiện nay 

kì quái, nghe lừa gạt chứ không nghe lời khuyên, khuyên họ họ không nghe, gạt họ họ 

lại nghe, cho nên họ không biết sám hối, không biết sửa sai, không biết quay đầu. Vậy 

thì thiên tai chắc chắn sẽ xuất hiện. Ngày nay có cầu nguyện tập thể đi nữa thì hiệu quả 

cũng không như ngày trước, ngày trước tâm cầu nguyện rất thành khẩn, tội khi đó cũng 

tương đối nhẹ, ngày nay tạo tội rất nặng, tâm cầu nguyện cũng không thành khẩn lắm, 

chỉ là may rủi. Tôi có thể sống thêm một ngày, sống thêm một năm, tâm lý tham cầu 

này, rồi cũng có ngày sự cầu nguyện của quí vị sẽ không hiệu nghiệm, không có hiệu 

quả, không có tác dụng nữa, thiên tai sẽ hiện tiền. Cho nên lúc chúng tôi giảng kinh, 

cũng  thường  nhắc  đến  vấn  đề  này.  Cầu  nguyện  là  trị  phần  ngọn  chứ  không  phải  trị 

phần gốc, trị nhất thời không phải là cứu cánh. Như thế nào là trị gốc? như thế nào là 

cứu cánh? Dạy học. Phật Thích Ca Mâu Ni lúc còn tại thế, giảng kinh dạy học 49 năm, 

không có ngày nào không giảng kinh thuyết pháp cho mọi người. Ngày nay chúng ta 

gọi giảng kinh dạy học, người xuất gia có lý gì lại không giảng kinh! Thân của người 

xuất gia là thiên nhân sư, là thầy giáo của cõi trời cõi người, thầy giáo thì phải lên lớp, 

836  Tập 347 



không  lên lớp làm  sao có thể gọi là thầy giáo? Công việc hộ pháp toàn nhờ cư sĩ tại 

gia. Quí vị xem Thế Tôn lúc còn tại thế, có lúc cũng tiếp nhận cúng dường của cư sĩ tại 

gia, các vị cư sĩ lễ thỉnh Thế Tôn, theo cách nói của chúng ta ngày nay là tổ chức một 

buổi hoạt động, giảng một chuyên đề có một số nội dung rất phong phú, phải mất mấy 

năm có thể mới giảng xong. Đó là đa đơn nguyên, như Bát Nhã hội, quí vị xem một hội 

Bát Nhã giảng 22 năm. Đó là toàn bộ Bát Nhã, bộ lớn nhất, trong một hội này lại chia 

thành rất nhiều hội nhỏ, mỗi hội nhỏ thời gian không bằng nhau, có hội một hai năm, 

có  hội  bốn  năm  tháng,  không  giống  nhau.  Giảng  kinh  hơn  300  hội,  thuyết  pháp  49 

năm, dùng cách nói ngày nay là mở lớp dạy học, suốt đời Phật Thích Ca Mâu Ni làm 

công việc này, không xây dựng chùa chiền, bản thân không lập đạo tràng, nhưng tiếp 

nhận sự cúng dường của người khác, quốc vương, đại thần, trưởng giả, cư sĩ, họ có biệt 

thự, có hoa viên, cung cấp để Phật làm nơi giảng kinh thuyết pháp. Một đơn nguyên 

kết thúc, Phật liền đi nơi khác, rời xa nơi này. Mở pháp hội ở nhà họ, tất cả những công 

tác hộ trì, gia đình họ sẽ phái người đến làm, Phật và chúng đệ tử phân tòa thuyết pháp, 

phân  tòa  tức  là  hiện  nay  chia  lớp,  Mục  Kiền  Liên  ngươi  dẫn  một  lớp,  Xá  Lợi  Phất 

ngươi dẫn một lớp, tổ chức những hoạt động này toàn là dạy học. 

Ngày  nay,  trong  một  số  chùa  có  pháp  hội,  kinh  sám  Phật  sự,  thời  Phật  không  hề  có. 

Phật  pháp  truyền  đến  Trung  Quốc  2000  năm,  trong  thời  gian  1000  năm  đầu  cũng 

không có, tự viện am đường của Phật Giáo Trung Quốc đều giảng kinh dạy học. Vì sao 

giảng  kinh  dạy  học  lại  biến  thành  tụng  kinh  bái  sám,  cầu  siêu  độ?  Lúc  tôi  mới  học 

Phật,  tôi  đã  có  nghi  vấn  này.  Tôi  gặp  một  vị  lão  hòa  thượng  –  Đạo  An  lão  pháp  sư, 

cũng  là  một  pháp  sư  giảng  kinh,  vị  hòa  thượng  này  rất  tốt  với  tôi,  rất  yêu  thương, 

chúng tôi là  hàng hậu bối, ngài lớn hơn tôi 20 tuổi, thuộc hàng phụ thân của tôi. Tôi 

liền thỉnh giáo Ngài vấn đề này, Ngài nói với tôi, Ngài nói vấn đề này, khoảng vào thời 

Đường Minh Hoàng mới bày ra, Đường Minh Hoàng cũng là một vị hoàng đế tốt, nhà 

Đường  nổi  tiếng  nhất  là  niên  hiệu  Trinh  Quán,  Khai  Nguyên.  Đường  Minh  Hoàng 

thuộc niên hiệu Khai Nguyên, Đường Minh Hoàng thực lòng mà nói là thất bại trên tay 

Dương  Quí  Phi,    Dương  Quí  Phi  chưa  vào  cung,  ông  là  hoàng  đế  tốt!  Có  thể  sánh 

ngang  với  Đường  Thái  Tông,  gặp  Dương  Quí  Phi  thì  tiêu  tan,  tâm  thay  đổi,  cho  nên 

ông  phải  gặp  nạn,  An  Lộc  Sơn  tạo  phản,  gần  như  là  mất  nước,  mới  giết  Dương  Quí 

Phi, Quách Tử Nghi bình định được cuộc động loạn này, quân dân tử thương rất nhiều. 

Minh Hoàng rất tốt, tại mỗi chiến trường kiến lập một ngôi chùa, gọi là Khai Nguyên 

Tự.  ở  Trung  Quốc  Khai  Nguyên  Tự  rất  nhiều,  đều  là  kiến  lập  vào  niên  hiệu    Khai 

Tập 347  837 



Nguyên. Mục đích là gì? Là truy điệu tướng sĩ thường dân bị tử vong, có ý nghĩa truy 

điệu, một năm dường như là làm một lần hội truy điệu qui mô lớn, quốc gia dẫn đầu, 

để siêu độ cho những tướng sĩ trận vong. Nên về sau dân gian trong nhà có người qua 

đời cũng mời pháp sư đến làm lễ siêu độ, thỉnh thoảng thôi. Không ngờ về sau bị biến 

chất, tự viện am đường toàn là làm lễ siêu độ, giảng kinh dạy học không cần nữa, biến 

chất rồi. Dường như Đường Minh Hoàng là người đi đầu làm việc này. Đạo An Pháp 

Sư nói với tôi như vậy, rất có lý. 

Thực sự đã hoàn toàn biến chất, tự viện am đường không giảng kinh, không tu hành 

nữa, có lẽ là từ thời Hàm Phong về sau, tức là thời Từ Hy Thái Hậu chấp chính, Hàm 

Phong  Hoàng  Hậu  mất  rồi,  hoàng  tử  rất  nhỏ  -  Đồng  Trị  -  cho  nên  Từ  Hy  Thái  Hậu 

buông rèm nhiếp chính, bà ta không coi trọng Phật Giáo, tự xưng là Lão Phật Gia, Phật 

Giáo suy đồi, suy đồi toàn diện, cũng có lẽ là do bà ta dẫn đầu, trên bảo thì dưới làm, 

đế vương không tôn trọng, người tôn trọng Phật Pháp càng ngày càng ít. Nghiệp này 

tạo nặng quá, không dùng luân lý đạo đức giáo hóa nhân dân, không dùng Phật Pháp 

giáo hóa chúng sanh, xã hội sẽ đại loạn, tai họa trên trái đất sẽ nổi lên. 

Ngày nay thường nói là thảm họa tự nhiên, kỳ thực không phải tự nhiên, chúng sanh 

nghiệp lực sở cảm,  nghiệp bất thiện, cảm ứng làm  cho trái đất đâu đâu  cũng tai họa. 

Làm sao để khôi phục lại trật tự, làm sao để khôi phục lại những tai họa ở trên trái đất 

này, làm cho nó bình thường trở lại? Không có cách nào khác, nhân tâm bình thường, 

hoàn cảnh bên ngoài sẽ bình thường lại, điều này trong kinh Đại Thừa thường nói cái 

đạo lý “cảnh tùy tâm chuyển”. Tất cả pháp từ tâm tưởng mà sanh, điều này là Phật nói, 

là nguyên tắc nguyên lý vô cùng quan trọng. Tâm chúng ta thiện, xã hội sẽ thiện, cây 

cỏ  hoa  lá,  sơn  hà  đại  địa  không  có  thứ  gì  là  không  thiện.  Tâm  chúng  ta  bất  thiện  thì 

chẳng có thứ gì là thiện cả. Thế giới Cực Lạc đẹp đẽ như vậy, cũng chẳng có gì khác, 

Phật A Di Đà thiện, những vị Bồ Tát vãng sanh Thế giới Cực Lạc đều thiện, hơn nữa 

Phật A Di Đà ở Thế giới Cực Lạc ngày ngày giảng kinh dạy học, không gián đoạn một 

ngày nào, không học tập với Phật Bồ Tát, không học tập với Thánh nhân, chúng ta học 

tập với ai? Ngày nay toàn thế giới học tập theo ti vi, học tập theo internet. Internet và ti 

vi dạy con người cái gì? Dạy bạo lực, tình sắc, sát đạo dâm vọng. Kiểu giáo dục này là 

giáo dục hủy diệt thế giới. Không những hủy diệt xã hội, mà còn hủy diệt trái đất. Tán 

thán nền giáo dục này, ủng hộ nền giáo dục này, vậy quí vị là hộ pháp của họ, giúp đỡ 

ti vi, giúp đỡ internet hủy diệt thế giới, hủy diệt trái đất, chỉ làm những việc đó. 

838  Tập 347 



Ngày nay người học theo Phật ít, trên bề mặt, người học Phật rất nhiều, trên thực tế 

người thực sự tin Phật rất ít. Mục đích học Phật sai rồi, xây chùa cho nguy nga tráng lệ, 

ngày ngày đi lễ Phật, cầu cái gì? Cầu thăng quan, cầu phát tài, cầu danh văn lợi dưỡng, 

cầu ngũ dục lục trần, cầu những thứ này, không phải cầu đạo! 

Đạo là gì? Trên đề kinh của chúng ta  có nhân có quả, nhân là thanh tịnh bình  đẳng 

giác, quả là Đại Thừa vô lượng thọ trang nghiêm. Đại Thừa là trí huệ. Nói vô lượng thọ 

là bao hàm cả 12 quang ở trong đó. Trang nghiêm là chân thiện mỹ huệ, quả báo này 

thù thắng biết bao, quả báo này là Thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc chính là Đại 

Thừa vô lượng thọ trang nghiêm. Từ đâu mà có? Từ thanh tịnh bình đẳng giác mà có. 

Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  là  nhân,  Đại  Thừa  vô  lượng  thọ  trang  nghiêm  là  quả  báo. 

Ngày nay giáo dục của thế giới, từ mẫu giáo đến nghiên cứu sở, không giảng luân lý, 

không  giảng  đạo  đức,  không  giảng  nhân  quả,  không  giảng  tôn  giáo;  giảng  bạo  lực, 

giảng sắc tình, giảng sát đạo dâm vọng. Chánh pháp không ai hộ trì, rất ít người biết họ 

được lợi ích rằng họ niệm Phật tương lai vãng sanh Tịnh Độ. 

Xã hội hỗn loạn, trái đất bị tai họa, người tạo tác những nghiệp bất thiện này, họ phải 

gánh vác những quả bảo này. Nhân quả mỗi người, mỗi người gánh chịu, không ai có 

thể thay thế được. 

Chúng ta xem tiếp chú giải của Hoàng Niệm Lão. 

 Thủ Lăng Nghiêm Kinhviết:Đại Thế Chí pháp vương tử dữ kỳ đồng luân ngũ thập nhị 

 Bồ Tát, tức tùng tòa khởi, đảnh lễ Phật túc, nhi bạch Phật ngôn: ngã ức vãng tích hằng 

 hà sa kiếp hữu Phật xuất thế, danh Vô Lượng Quang, thập nhị Như Lai, tương kế nhất 

 kiếp, kỳ tối hậu Phật, danh Siêu Nhật Nguyệt Quang Phật, bỉ Phật giáo ngã niệm Phật 

 tam muội. 

Thập nhị quang Phật được nói  ở đây chính là Thập nhị Như Lai mà Đại Thế Chí Bồ 

Tát vào hằng hà sa kiếp về trước gặp được. Thập nhị Như Lai chính là Phật A Di Đà. 

Lại “Mật Bộ Cửu Phẩm Vãng Sanh A Di Đà Tam Ma Địa Tập Đà La Ni Kinh”, trong 

đó có một đoạn kinh như thế này: “thị nội tọa đại thập nhị mạn đà la đại viên cảnh trí 

 bảo tượng, kỳ danh vi nhất thiết tam đạt vô lượng quang Phật, trí lực tam minh, siêu 

 nhật  nguyệt  quang  Phật,  chánh  dữ  bản  kinh  tương  hợp”.  Dẫn  hiển  mật  kinh  điển  để 

chứng minh Thập Nhị Quang này đích thực là biệt hiệu của Phật A Di Đà. 

Lại  “Đường  Dịch”  là  Thập  Ngũ  Quang,  “Tống  Dịch”  là  Thập  Tam  Quang,  vẫn  có 

những lên xuống không giống nhau. 

Tập 347  839 



Đường dịch chính là Kinh Bảo Tích, Vô Lượng Thọ Hội. Tống dịch là Phật Thuyết Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Kinh. Đây là bản cuối cùng trong 12 loại dịch bản, 

trong đó dịch là thập tam quang. Thập nhị, thập ngũ, thập tam quang, có những chênh 

lệch sai khác, đều cùng một ý nghĩa. 

Tiếp theo, Niệm Lão giới thiệu cho chúng ta từng vị từng vị một. 

Thứ nhất: Vô Lượng Quang Phật. Đàm Loan đại sư làm kệ tán thán PhậA Di Đà t rằng, 

có một bài kệ như thế này:  

 Trí tuệ quang minh bất khả lượng, 

 Cố Phật hựu hiệu vô lượng quang, 

 Hữu lượng chư tướng mông quang hiểu 

 Thị cố khể thủ chân thật minh. 

Chư  tướng là hữu lượng, Phật  quang là vô lượng. Phật  quang biến chiếu chư  tướng. 

Chư tướng được Phật quang chiếu soi họ liền khai ngộ. 

Câu cuối cùng, “Thị cố khể thủ chân thật minh”, “chân thật minh” chính là vô lượng 

quang, “khể thủ” là cảm ơn. Ý nghĩa của “khể” sâu rộng vô tận. Lời tán thán của đại sư 

rất khế hợp với thánh tâm. “Thánh tâm” này chính là Phật A Di Đà, tâm của Phật A Di 

Đà, Đàm Loan đại sư có thể thể hội được. 

Trực  chỉ  quang  minh  tức  là  trí  huệ,  trí  quang  không  hai,  cho  nên  khể  thủ  chân  thật 

minh. Vì quang minh này tức là chân thật, cho nên phải dập đầu kính lễ vậy. Vì vậy đại 

kinh – đại kinh này tức là Vô Lượng Thọ Kinh mà chúng ta đang học – vì vậy đại kinh 

“duy nhất chân thật”, trong kinh nói cho chúng ta “chân thật chi tế”, đó là tánh thể của 

tự tánh. “Chân thật chi huệ”, đây là tướng của tự tánh. “Chân thật chi lợi”, đây là đại 

dụng của tự tánh. Thể tướng dụng, thể chân thật, tướng chân thật, dụng chân thật, hoàn 

toàn là tự tánh. Huệ Năng đại sư minh tâm kiến tánh, nói ra năm câu, năm câu Ngài nói 

và ba điều chân thật nói ở đây hoàn toàn tương ứng, không hai không khác. 

Nay kệ nói “chân thật minh”, có thể thấy y báo chánh báo nhân quả của Thế giới Cực 

Lạc thuần nhất chân thật. Đó chính là điều chư vị tổ sư thường nói: Thế giới Cực Lạc 

là thân pháp tánh, là cõi pháp tánh. Chánh báo là thân pháp tánh, là chân thật, đó không 

phải giả. Thế giới là cõi pháp tánh, cũng là chân thật, không phải là giả. Định nghĩa của 

thật giả trong kinh  pháp Đại Thừa rất đơn thuần. Phàm là pháp vĩnh hằng bất biến thì 

đó là chân. Phàm là sẽ thay đổi tức là giả. Thật giả dùng điều này để giới định. Quí vị 

xem thân thể chúng ta nó sẽ biến đổi, càng ngày càng già yếu,  cho nên nó là giả, nó 

không phải là thật. Cây cỏ hoa lá sẽ thay đổi, mùa xuân sanh, mùa hè lớn, mùa thu hoa 

840  Tập 347 



quả đã chín, bốn mùa xuân hạ thu đông  không đồng, nó sẽ thay đổi. Sẽ thay đổi không 

phải  là  thật,  sơn  hà  đại  địa  cũng  sẽ  thay  đổi,  biển  xanh  thành  nương  dâu.  Đỉnh  núi 

Himalaya, dãy núi cao nhất thế giới này, đội leo núi đến đó, trên đỉnh núi nhặt được rất 

nhiều vỏ sò. Vỏ sò từ đâu mà có? Từ dưới biển. Từ đó có thể biết, đỉnh núi Himalaya 

ngày xưa ở dưới biển, dưới đáy biển sẽ nổi lên biến thành núi, núi sẽ sụt xuống biến 

thành biển. Đây chính là nói đại địa vô thường, không phải thật. 

Vậy Thế giới Cực Lạc ở trước đã giới thiệu cho chúng ta rồi, Thế giới Cực Lạc là chân 

thường, vĩnh hằng bất biến, sơn hà đại địa cỏ cây hoa lá bất biến, cây cối thường xanh, 

không nhìn thấy lá cây biến thành màu vàng, không nhìn thấy nó rụng lá. Thế giới Cực 

Lạc không có núi cao, Thế giới Cực Lạc không có đất trũng, đại địa bằng phẳng, đất 

đai vuông vức, lưu ly làm thể, nó không phải là bụi đất. Đại địa là lưu ly, ngọc màu 

xanh, trong suốt, từ mặt đất nhìn xuyên thấu đáy. Ở Thế giới Cực Lạc vàng ròng là thứ 

dùng để trải đường, lát đường sá, vĩnh hằng bất biến, người cũng như vậy. Vãng sanh 

đến Thế giới Cực Lạc không phải sinh trẻ em đến đó, rồi dần dần lớn lên, không phải 

vậy. Vừa sinh đến nơi đó liền giống như tướng của Phật A Di Đà vậy, cao như vậy, lớn 

như vậy, tướng mạo cũng như nhau, thân có vô lượng tướng, có vô lượng tướng đẹp, 

thể chất sắc thân là tử ma chân kim, đó là nói thể chất của họ, không phải là nhục thân, 

không cần phải ăn uống. Chúng ta ở đây phải ăn uống để nuôi thân thể này, ở bên đó 

không cần. Thân thể đó không cần ăn uống để nuôi. Hoàn toàn là năng lượng trong tự 

tánh,  lấy  mãi  không  hết,  dùng  mãi  không  cạn.  Cho  nên  không  có  biến  hóa.  Y  báo 

chánh báo đều không thay đổi, vì vậy gọi là “nhất chân pháp giới”. Thế gian của chúng 

ta vô thường, thế giới đó là chân thường,  chân thật chi tế, chân thật trí tuệ, chân thật 

lợi ích. 

Nay kệ nói: chân thật minh, có thể thấy Thế giới Cực Lạc y báo chánh báo nhân quả 

thuần nhất chân thật. Nếu như chúng ta thực sự biết được, thế giới này lục đạo luân hồi 

khổ, địa ngục là khổ nhất! Chúng ta có tạo nghiệp địa ngục hay không? Trong lịch sử 

Trung Quốc Lý Thế Dân là hoàng đế tốt, không có ai không xưng tán. Ngày nay đô thị 

lớn trên toàn thế giới đều có phố Đường Nhân. Vì sao nó không được gọi là phố Hán 

nhân?  Vì  sao  không  gọi  là  phố  Hoa  Nhân,  mà  gọi  phố  Đường  Nhân?  Ngày  nay  gọi 

người Trung Quốc là người Đường. Quí vị sẽ hiểu chánh giáo của nhà Đường, xứng 

đáng được người đời sau hoài niệm biết bao. Ông ta vào địa ngục rồi, vì sao đọa vào 

địa ngục? vì tạo nghiệp địa ngục. Nghiệp địa ngục là ngũ nghịch thập ác. Ngày nay 

chúng  ta  có  tạo  nghiệp  hay  không?  Sát  sanh,  trộm  cắp,  tà  dâm,vọng  ngữ,  ác  khẩu, 

Tập 347  841 



lưỡng thiệt, ỷ ngữ, tham lam, sân nhuế, ngu si, mười tội này đều tạo tức là tội địa ngục. 

Hoàng đế tốt tạo nghiệp này rồi, cũng phải chịu quả báo. Địa ngục khổ lắm, khổ lắm, 

không thể hình dung được. Bây giờ bày ra trước mắt quí vị hai con đường, một đường 

là Thế giới Cực Lạc, một đường là vô gián địa ngục, chúng ta đi con đường nào? Bản 

thân có quyền quyết định, bản thân có quyền lựa chọn. Có lẽ chúng ta sẽ hỏi: chúng ta 

không  có  thiện  căn,  phước  đức  đó,  tội  nghiệp  chúng  ta  tạo  quá  nhiều,  bản  thân  biết 

chắc  chắn  đọa  địa  ngục,  làm  sao  có  thể  vãng  sanh?  Quí  vị  trong  đời  này,  có  được 

duyên này gặp được Tịnh Độ, gặp được Phật Pháp, gặp được Đại Thừa, gặp được Tịnh 

Độ, gặp được bộ Vô Lượng Thọ Kinh Hội Tập Bản này, tức đã nói rõ quí vị là một 

người có thiện căn, phước đức, nhân duyên. Điều kiện này quí vị đã đầy đủ rồi. Thậm 

chí thiện căn, phước đức không đủ, cũng có thể như vậy, nhưng  quí vị có thể bù đắp 

được. Cần bao nhiêu thời gian mới có thể bù đắp được? Điều này không nhất định, nếu 

như quí vị có chân tâm, quí vị có thành ý, tâm chân thành cung kính, quí vị sẽ bù được 

rất nhanh. Chí thành cung kính, trong kinh A Di Đà nói một ngày đến bảy ngày, quí vị 

sẽ bù đắp đầy đủ thiện căn, phước đức này. Quí vị sẽ có thể đến Thế giới Cực Lạc, đến 

thân cận Phật A Di Đà. 

Ấn Quang  đại sư nói rất hay: mười phần thành kính, quí vị có thể bù đắp mười phần 

thiện căn, phước đức; một phần cung kính, quí vị có thể bù đắp được một phần, đều do 

bản  thân  quí  vị  thôi.  Cách  bù  đắp  như  thế  nào?  Trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói  với 

chúng ta: “phát bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm”, quí vị sẽ bù đắp được. 

Chân thành cung kính là gì? Tôi đối với pháp môn này, tôi đối với danh hiệu này thâm 

tín  không  nghi,  tôi  thực  sự  tin  tưởng  nó,  tôi  thực  sự  niệm  Phật,  tất  cả  những  ưu  tư 

vướng  mắc  trong  lòng,  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  đều    buông  xuống.  Trong 

tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không có gì cả, đó gọi là chí thành 

cung kính. Dùng tâm này để niệm Phật, chính là điều trong kinh thường nói, và cổ đức 

cũng thường nói “nhất niệm tương ưng nhất niệm Phật”, quí vị câu câu chữ chữ đều 

cảm ứng đạo giao với Phật A Di Đà. Cho nên trong kinh nói: niệm một câu Phật A Di 

Đà, tiêu 80 ức kiếp sanh tử trọng tội, là dùng tâm như vậy niệm một  câu, niệm một 

ngày đến bảy ngày tội vô lượng kiếp đều tiêu sạch, đều tiêu hết. Nếu như niệm Phật mà 

trong  tâm  vẫn  còn  tạp  niệm,  vẫn  còn  vọng  tưởng,  thì  công  phu  của  quí  vị  đã  bị  phá 

hỏng  rồi.  Không  phải  không  hiệu  nghiệm  mà  là  vọng  niệm  ở  trong  đó  phá  hoại  mất 

công phu, nghi hoặc ở trong đó phá hoại mất. Đang niệm niệm rồi hoài nghi là thật hay 

842  Tập 347 



là  giả?  Không  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  không  gián  đoạn,  năng  lượng  này  lớn  lắm 

thay! 

Ba câu này nói ra thì rất dễ, nhưng làm được thực sự rất khó. Khó ở chỗ nào? Quí vị rất 

lạ lẫm đối với Thế giới Cực Lạc, quí vị không quen thuộc. Cổ đức dạy người sơ học, 

có một cách dạy rất tốt, dạy quí vị chuyển nơi lạ thành quen, chuyên nơi quen thành 

nơi  lạ,  trao  đổi  như  vậy.  Hiện  nay  chúng  ta  quen  thuộc  những  thứ  gì?  Sát  đạo  dâm 

vọng rất quen, tự tư tự lợi rất quen, danh văn lợi dưỡng rất quen, ngũ dục lục trần rất 

quen, niệm niệm không quên những thứ này. Đối với Thế giới Cực Lạc, đối với Phật A 

Di Đà rất xa lạ, thường thường quên mất, không nhớ đến. Cho nên chư vị tổ sư bảo 

chúng ta chuyển biến, biến Phật A Di Đà xa lạ, Thế giới Cực Lạc xa lạ trở thành quen 

thuộc; những thứ hiện nay đang quen thuộc xa rời nó, dần dần sẽ xa lạ. Đó là biện pháp 

tốt, cũng như tôi đã nói, luôn đặt Phật A Di Đà ở trong tâm. Tâm tôi chính là Phật A Di 

Đà, Phật A Di Đà chính là tâm tôi. Trong tâm ngoài Phật A Di Đà ra không có gì cả, 

ngay cả ý niệm hoằng pháp lợi sanh đều không có, thực sự đã chuyển rồi. Hoằng pháp 

lợi  sanh  là  việc  phụ,  gặp  duyên  thì  làm,  không  có  duyên  thì  không  nên  làm,  không 

phan duyên. Đạo lý này không thể không biết vậy. 

Trong chú giải nói : “nhân thử trí tuệ quang minh chi chân thật minh, năng khai hiểu 

 chư  hữu  trung  nhất  thiết  chi  tướng,  diệc  chỉ  khai  hiểu  nhất  thiết  chư  hữu  trung  chi 

 chúng sanh, cố vân hữu lượng chư tướng mông quang hiểu.” 

Tất cả chúng sanh nhờ lợi ích của quang này mà hiểu được trí tuệ chân thật. Phật dùng 

quang giáo hóa chúng sanh, Phật dùng quang giác ngộ chúng sanh, lợi ích của quang 

vô lượng vô biên, quang là trí tuệ chân thật. 

Luận Chú viết: nếu gặp Phật A Di Đà Như Lai bình đẳng quang chiếu, những chúng 

sanh này các loại ý nghiệp trói buộc đều được giải thoát vào nhà Như Lai rốt ráo được 

bình đẳng ý nghiệp. Đó chính là nghĩa của mông quang hiểu, cũng chính là tạo lợi ích 

chân thật cho chúng sanh. 

Trên thực tế, A Di Đà Như Lai bình đẳng quang chiếu, chưa từng gián đoạn, quang của 

Ngài  biến  chiếu  pháp  giới,  bất  kể  ngày  đêm,  bất  kể  trước  sau,  bất  kể  xa  gần,  quang 

minh chiếu khắp. Người thiện căn, phước đức  sâu dày, lập tức có thể cảm nhận được. 

Nếu như không thể cảm nhận được , chúng ta có thể dùng các kiểu phương tiện để cảm 

nhận nó. Phương tiện gì? Những nơi kinh điển xuất hiện, chính là nơi Phật xuất hiện, 

kinh điển sẽ tụ tập các quang lại, thu nhận lại, chúng ta muốn theo Phật A Di Đà thì 

chúng ta dùng Kinh Vô  Lượng Thọ , dùng Kinh A Di Đà, quang của Phật A Di Đà 

Tập 347  843 



bình đẳng quang chiếu tập trung tại đây, chúng ta có thể nhận được. Tôi dùng phương 

pháp niệm Phật, miệng niệm Phật, tâm tưởng Phật, quang sẽ chiếu đến, liền tiếp nhận 

được. Nhớ Phật niệm Phật, hiện tiền tương lai ắt sẽ thấy Phật. Đây là điều Đại Thế Chí 

Bồ Tát nói “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục”, có lý gì mà Phật quang không hiển 

chiếu! Chúng ta lục căn tán loạn, làm cho Di Đà bình đẳng quang chiếu chướng ngại 

mất, quang thực sự đã chiếu đến thân tâm chúng ta, thân tâm chúng ta bản thân nó bị 

chướng  ngại,  không  đạt  được  lợi  ích  của  quang  chiếu,  không  giác  ngộ.  Thấy  tượng 

Phật liền giác ngộ được, nghe đến Phật hiệu liền giác ngộ, nhìn đến kinh Phật liền giác 

ngộ, nghe giảng liền giác ngộ, đó chính là đem lại lợi ích chân thật cho chúng sanh. Vì 

sao  quí  vị  không  giác  ngộ?  Chúng  ta  nói  một  cách  rất  đơn  giản:  do  không  có  chân 

thành cung kính, cho nên quí vị không thể giác ngộ. Một phân chân thành thì một phân 

giác ngộ, mười phân chân thành thì quí vị mười phân giác ngộ, trăm phần chân thành 

quí  vị  sẽ  trăm  phần  giác  ngộ.  Quang  chiếu  là  bình  đẳng,  mỗi  người  giác  ngộ  không 

bình đẳng, do tâm chân thành của mỗi người không giống nhau. Đó là sự thật không 

giả dối tí nào. 

Ngày xưa lúc chúng tôi còn làm học trò, học kinh điển với Thầy Lý, thầy giáo lên lớp 

dạy chúng tôi, bạn học của chúng tôi hơn hai mươi người, sau mỗi buổi học, cảm nhận 

của  mỗi  người  không  giống  nhau.  Thầy  giáo  dạy  như  nhau,  đều  bình  đẳng,  lớp  học 

ngày đó lớn gần như  phòng quay phim này vậy, hai  mươi  mấy người  học trò,  mười 

mấy cái bàn ghế ngồi học, mỗi bàn học ngồi hai người. Từ ví dụ thực tế này chúng ta 

có thể thể hội được, người thông thường không biết được, cho rằng thông minh trí tuệ 

không tương đồng, người thông minh đạt được được nhiều, người trình độ kém một tí 

dường như là đạt được ít. Không phải vậy, không liên quan gì đến vấn đề này. Thông 

minh trí tuệ đó là thế gian pháp, không phải là Phật Pháp. Phật Pháp nói căn tánh. Huệ 

Năng đại sư không biết chữ, chưa từng đi học, chưa từng nghe kinh một lần nào, vì sao 

nửa đêm canh ba Ngài lại ở trong  phương trượng Ngũ Tổ nghe Ngũ Tổ giảng đại ý 

Kinh  Kim  Cang,  tuyệt  đối  không  phải  là  giảng  tỉ  mỉ,  chỉ  giảng  đại  ý,  chúng  ta  đoán 

rằng thời gian nhiều nhất là hơn hai tiếng đồng hồ, giảng đến “ưng vô sở trụ nhi snah 

kỳ  tâm”,  Ngài  liền  đại  triệt đại  ngộ.  Ngũ  Tổ  Hoằng  Nhẫn  giảng kinh giảng  suốt  một 

đời, thính chúng nhiều như vậy, mà không có một người khai ngộ. Người này không 

biết chữ, chưa từng nghe qua kinh điển, Ngài làm sao mà phút chốc đã giác ngộ? Có 

thể thấy, điều này không liên quan đến thông minh trí huệ của thế gian, liên quan đến 

điều gì? Tâm chân thành. Khác nhau lắm! 

844  Tập 347 



Quí  vị  vì  sao  không  đạt  được  lợi  ích?  Vì  lúc  nghe  giảng  suy  nghĩ  lung  tung,  ý  chí 

không thể  tập  trung.  Chúng ta  học  ở  trong lớp,  khoảng  sau  sáu  bảy  phút,  quí  vị  xem 

học trò nhìn đông nhìn tây qua cửa sổ, tâm để đâu đâu, như vậy làm sao mà học được 

thứ gì? Có giảng cũng như không. Tôi dạy hai ba buổi rồi không lên lớp nữa, làng phí 

thời gian. Đó là tại trường đại học, trường đại học nổi tiếng, cho nên trình độ học sinh 

hiện nay xuống dốc không phanh, cũng có lý. Không có tâm tư để học. Sáng sớm hôm 

nay còn có một đồng học gửi cho tôi một tin nhắn, tôi xem qua, nói hiện nay học sinh 

tiểu học trốn học rất nhiều, nghỉ học rất nhiều, không chịu học hành. Hiện tượng này 

hiện nay chúng ta có thể nói là hiện tượng bình thường. Không bình thường chính là 

điều bình thường, điều bình thường thì trở thành không bình thường. Vì sao vậy?  Quí 

vị nghĩ xem, giáo dục sơ cơ của nó học là gì, giáo dục sơ cơ. 

Người Trung Quốc cổ xưa, đứa bé này mới sinh ra đến ba tuổi, đó là giáo dục sơ cơ 

một ngàn ngày. Mắt nó vừa nhìn, tai nó vừa nghe, nó vừa mô phỏng. Ngày nay, một 

ngàn ngày này ai dạy? Ti vi dạy nó. Trẻ em vừa sanh ra, người lớn đã không quản rồi, 

mời  một  bảo  mẫu  kêu  họ  trông  coi,  bảo  mẫu  chỉ  cần  trẻ  em  không la  không phá,  thì 

nhiệm vụ của họ đã hoàn thành. Bảo nó làm gì? Xem ti vi. Nó liền không quậy phá, 

mắt chăm chú vào đó, liền học theo đó. Những thứ hư đốn đều học hết. Lớn lên không 

nghe  lời  cha  mẹ,  không  nghe  lời  thầy  giáo,  từ  nhỏ  đã  biết  rồi,  quí  vị  có  thể  trách  ai 

đây? Hết cách rồi. 

Chúng  tôi  lúc  nhỏ,  làm  gì  có  chuyện  không  nghe  lời  cha  mẹ?  không  những  cha  mẹ, 

người lờn nói gì, chúng ta cũng ngoan ngoãn nghe theo. Thời đó xã hội không như bây 

giờ,  hoàn  cảnh  không  giống  nhau.  Chúng  tôi  sinh  trưởng  ở  nông  thôn,  trẻ  em  nông 

thôn tinh nghịch, trẻ em chơi đùa bên ngoài nghịch ngợm, người đi đường nhìn thấy, 

nhìn thấy chúng tôi hành vi không đoan trang, gọi chúng tôi lại nghiêm khắc  dạy dỗ 

cho một trận, chúng tôi đều ngoan ngoãn nghe theo, đều không dám phản kháng. Cha 

mẹ chúng tôi nhìn thấy còn cảm ơn những người đi đường đó. Xã hội phong khí tốt! 

Giáo dục trẻ con quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Cho nên cổ nhân Trung Quốc có một 

câu nói, nói rất hay: “giáo nhi anh hài, giáo phụ sơ lai”, anh hài là vừa mới sinh, anh 

hài này không phải là trẻ em là hài nhi. Dạy cái gì? Cha mẹ dạy. Trước mặt con cái cha 

mẹ nhất cử nhất động đều làm gương cho con cái, nó đang học theo, cho nên Đệ tử quy 

không phải dạy cho trẻ con đọc, là trước  mặt con cái cha  mẹ đều phải làm được. Nó 

tuy không biết nói chuyện, mới ba tuổi, nhưng nhất cử nhất động của quy củ trong Đệ 

tử quy nó đều học được. Cha mẹ dạy cho, người lớn dạy cho. Giáo dục nhân quả, thì 

Tập 347  845 



lớn lên một chút nữa, bốn năm tuổi dạy giáo dục nhân quả. Nói cho nó biết thiện có 

thiện  quả,  ác  có  ác  báo.  Từ  nhỏ  đã  được  huân  tập  như  vậy,  suốt  đời  sẽ  không  quên 

được. Khởi tâm động niệm họ sẽ nghĩ đến báo ứng, làm sao dám làm việc xấu! 

Giáo dục nhân quả dạy bằng cách nào? Cổ nhân Trung Quốc có trí huệ, Thành Hoàng 

miếu,  Diêm  Vương  điện,  không  cần  đi  nhiều,  một  năm  đi  năm  sáu  lần  là  được.  mẫu 

thân đến Thành Hoàng miếu thắp hương, dẫn chúng ta đi xem Thập vương điện, mỗi 

điện mỗi điện chỉ rồi nói cho chúng tôi: con xem làm việc xấu này chịu quả báo như 

thế này. Chúng tôi sẽ hiểu rõ, ấn tượng sâu sắc, suốt đời sẽ không quên được. Khởi tâm 

động niệm liền nghĩ đến Diêm Vương điện. Quí vị dám làm, tôi không dám làm. Quí vị 

không sợ, tôi lo sợ. Chỉ cần quí vị có thể tin , quí vị sẽ không phản đối. Quí vị  sẽ gặp 

rất nhiều sự việc kỳ lạ. Suốt đời này tôi gặp rất nhiều sự việc linh thiêng, tôi đã từng 

hỏi họ, các ngươi vì sao đến tìm tôi, vì sao không tìm người khác? Họ trả lời rất hay, vì 

ngài  tin  tưởng,  đáp  thật  là  hay.  Tôi  tin  tưởng  nên  họ  đến  tìm  tôi.  Đúng  vậy!  Người 

không tin tưởng thì có tìm người ta, người ta cũng không quan tâm. Nhờ họ làm một 

việc gì họ không chịu làm,  họ đến tìm tôi, nhờ tôi, tôi nhất định sẽ làm thay cho họ. 

Đó chính là cảm ứng! 

Quí vị tin quí vị  sẽ gặp được sự chân thật, không giả dối tí nào. Thác mộng chưa chắc 

đáng tin,  mượn thân là thật, tuyệt đối không phải giả. Thôi miên là thật, cũng không 

phải là giả. Từ thôi miên làm cho họ trở về  đời quá khứ, đời trước đó nữa, tiết lộ rất 

nhiều tin tức. Cho nên có rất nhiều tin tức tôi từ chỗ họ mà có được. Những tin tức này 

bản  thân  phải  có  trí  huệ  để  phân  biệt.  Vì  sao  vậy?    Vì  thiện  thần  có  tin  tức,  ác  thần 

cũng có tin tức, nếu như chúng ta không phân biệt được đen trắng, chắc chắn sẽ mắc 

lừa. Vậy là bị quỷ thần lừa gạt, là sai rồi. Cho nên có thể tham khảo, nếu như không 

hợp tình hợp lý, thì không nên quan tâm họ, hợp tình hợp lý, chúng ta sẽ cân nhắc tình 

hình để xử lý. Như vậy chúng ta mới có thể tự lợi lợi tha một cách chân chính. Bản 

thân nhất định phải nương theo Phật Pháp, phải nương theo kinh điển làm y cứ để xử lý 

tình hình. Không tương ưng với nguyên tắc lý luận nói trong kinh điển thì nhất định 

không thể nghe họ được, nghe họ là sai rồi. Tương ưng với nguyên lý nguyên tắc trong 

kinh điển thì có thể làm tham khảo. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 



 

846  Tập 347 



Tập 348 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 28.03.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học,  mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 404, bắt đầu xem hàng thứ hai từ đếm dưới lên. Từ Vô 

biên quang Phật. 

Bài kệ tán thán A Di Đà Phật rằng: 

“Giải thoát quang luân vô hạn tề, 

 Cố Phật hựu hiệu vô biên quang. 

 Mông quang xúc giả li hữu vô 

 Thị cố khể thủ bình đẳng giác.” 

Đây cũng là kệ tụng tán thán của pháp sư Đàm Loan, bài tán này của Sư Đàm Loan 

hơn hẳn các sư khác. Trong những vị tổ sư của Trung Quốc, Nhật Bản, Hàn Quốc chú 

giải, pháp sư Đàm Loan là chú rất hay. 

Nghĩa  Tịch  giải  “vô  biên”  là:  vô  biên  không  ngằn  mé.  Tịnh  Ảnh  nói:  rộng  lớn,  đều 

không viên diệu bằng sư Đàm Loan, sư Đàm Loan dùng “giải thoát quang”  để chú giải 

về “vô biên quang”. Giải thoát là một trong ba đức của Niết Bàn. Ba đức của Niết bàn 

là pháp thân, bát nhã, giải thoát. Đây chính là ba đức của tự tánh, giải thoát chính là đại 

tự tại. 

“Cũng gọi nó là luân”, giải thoát quang luân, Ngài dùng là “luân”. Nghĩa của luân dùng 

rất hay, “luân” nghĩa là tròn đầy, viên mãn cụ túc, thể hiện đức giải thoát viên mãn đầy 

đủ. 

“Vô hạn tề”, nghĩa là lìa tất cả giới hạn và tề đồng. Tất cả giới hạn đều bị phá vỡ, cũng 

không có pháp nào tương đồng với nó. Hiển thị nó siêu việt thù thắng không thể  so 

sánh. 

“Ly hữu vô” là lìa nhị biên  có và không, lìa tất  cả biên  kiến, thong dong trung đạo. 

Trong  ngoài  đều  lìa,  cứu  cánh  giải  thoát,  đó  là  nghĩa  của  vô  biên.  Cũng  chính  là  ý 

nghiệp  bình  đẳng  rốt  ráo  trong  luận  chú  vậy.  Ý  nghĩa  của  chú  giải  này  đều  rất  hay, 

cũng cung cấp cho chúng ta một số gợi ý trong quá trình tu học. 

Tập 348  847 



Giải thoát đó là tự tại. Vì sao chúng ta không thể giải thoát? Chính là do vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước.  Trong  kinh  giáo  Đại  Thừa  Phật  thường  nói  với  chúng  ta,  quả 

nhiên thực sự buông bỏ những chấp trước đối với tất cả pháp thế gian xuất thế gian, quí 

vị sẽ giải thoát khỏi luân hồi lục đạo. Vì sao vậy?  Vì chấp trước là nhân của luân hồi. 

Buông chấp trước rồi, quả báo luân hồi sẽ không thấy nữa, không còn tìm thấy luân hồi 

nữa.  Cho nên  luân hồi không phải  là  thật,  tức  là  lục đạo không  phải  thật.  Lục  đạo  là 

một giấc mộng, ác mộng. Chứng Đạo Ca của Vĩnh Gia đại sư nói rất hay:  

Mộng lý minh minh hữu lục thú, 

Giác hậu không không vô đại thiên. 

Trong mộng là mê, mê tức hữu tình, nên gọi là mê tình, tình chấp, tức là chấp trước. 

Những thứ này phải buông xuống. Vì sao không thể buông xuống? Vì không biết đây 

là  mộng.  Trong  mộng  cho  rằng  cảnh  mộng  là  chân  thật,  nên  trong  mộng  cũng  tạo 

nghiệp.  Nếu  như  biết  đây  là  đang  trong  mộng,  mộng  không  phải  là  thật,  họ  sẽ  tự  tại 

trong mộng, họ sẽ không bị hạn chế. Vì sao vậy? Vì họ biết là giả. Trong mơ có thể tùy 

thuận tất cả cảnh giới, thuận cảnh nghịch cảnh, thiện duyên ác duyên đều có thể tự tại 

tùy  thuận.  Vì  sao  vậy?  Vì  là  giả,  có  phải  thật  đâu.  Không  còn  chấp  trước,  phân  biệt 

nữa. Nhưng lúc đang mơ ai biết mình đang nằm mơ? Người biết được bản thân đang 

nằm mơ, thì dường như đã khai ngộ rồi, hiểu rõ rồi, tuy chưa tỉnh giấc nhưng ở trong 

mơ vẫn tự tại. Trên thực tế tình trạng con người chúng ta cũng giống như nằm mơ vậy, 

nhất định chớ xem thật, xem là thật là sai rồi. 

Giấc  mộng  lục  đạo  tỉnh  rồi,  vẫn  còn  trong  cảnh  mộng,  từ  đó  có  thể  biết  lục  đạo  là 

mộng ở trong mộng. Quí vị xem lún sâu biết nhường nào! Giấc mộng lục đạo tỉnh rồi 

là cảnh giới gì? Tứ Thánh pháp giới xuất hiện. Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật, tứ 

thánh pháp giới này cũng là giả, cũng chẳng phải là thật. Tứ Thánh pháp giới tư đâu 

mà  có?  Do  vọng  tưởng  phân  biệt  tạo  thành.  Nếu  như  chúng  ta  có  thể  đoạn  trừ  phân 

biệt, dưới Tứ Thánh pháp giới Thanh Văn Duyên giác không có nữa. Có thể buông xả 

những  khởi  tâm  động  niệm  –  đây  chính  là  vô  minh  –  Phật,  Bồ  Tát  trong  mười  pháp 

giới không có nữa, mười pháp giới là giả, không phải thật. Vậy tỉnh mộng là như thế 

nào? Tỉnh ra rồi gọi là nhất chân pháp giới, là thật không phải giả. Thật giả phần trước 

chúng ta đã nói qua, giả là vô thường, thay đổi trong từng sát na. Thật là vĩnh hằng bất 

biến. Là cõi Thật báo trang nghiêm của Chư Phật Như Lai, cảnh giới này sẽ xuất hiện. 

Cảnh giới này mất thời gian rất dài quí vị mới có thể đoạn trừ triệt để tập khí vô minh 

từ  vô  thỉ.  Trong  đại  kinh  nói  với  chúng  ta,  thời  gian  này  phải  ba  đại  a  tăng  kỳ  kiếp. 

848  Tập 348 



Chẳng có phương pháp nào có thể giúp họ đoạn được, làm cho họ đoạn trừ nhanh hơn 

một tí cũng không được. Nó là tự nhiên, tự nhiên như vậy, thời gian lâu rồi thì không 

còn nữa. Trong cảnh giới này, tự nhiên cảm ứng chư Phật Bồ Tát Diệu Giác vị. Họ đến 

Báo độ để hiện báo thân, giáo hóa những pháp thân Bồ Tát này. Ở nơi đó giảng kinh 

thuyết pháp thuần túy là chân đế. Chính xác là giống như thế gian chúng ta nói trường 

học cao nhất, lớp tiến sĩ của nghiên cứu sở. Cảnh giới mà Như Lai và chư Bồ Tát thân 

chứng, chúng ta biết được trong ba lượng họ chỉ có hiện lượng, không có tỷ lượng và 

phi lượng. Đây gọi là đại viên mãn. Trong tự tánh pháp thân bát nhã giải thoát đều viên 

mãn hiện tiền. Cho nên nói là viên mãn cụ túc, tam đức bí tạng. Bất luận tác dụng của 

pháp  thân,  bát  nhã  hay  giải  thoát  đều  lìa  tất  cả  giới  hạn,  tề  đồng,  pháp  thân  Bồ  Tát 

không thể so sánh với họ được. Lìa có không, có không là nhị biên, cũng chính là biên 

kiến trong Phật Pháp thường nói. 

Thông thường tôi tùy thuận thế tục, mọi người dễ dàng thể hội được. Tôi nói nó là “đối 

lập”, có không là đối lập. Có không hai bên nếu như đều lìa bỏ, đối lập sẽ không còn. 

Đó là đạt đến cảnh giới cao nhất, nhưng sơ học thì bắt đầu bắt tay từ đâu? Từ không 

người không ta,  vì nó không phải là thật, có không là khái niệm sai trái, nó thuộc khái 

niệm trừu tượng. 

Chúng ta xem kinh Bát Nhã, tổng kết của kinh Bát Nhã “nhất thiết pháp vô sở hữu”, 

“có” cũng không có, “không” cũng không có, hai bên đều không có. “Cứu cánh không 

bất khả đắc”, cảnh giới này lìa có không hai bên. Chư pháp thật tướng liền hiện tiền. 

Nay chúng ta dùng lời của nhà khoa học để nói, ba hiện tượng cơ bản trong vũ trụ là: 

hiện tượng vật chất, hiện tượng vật chất từ đâu mà có? Nhà khoa học ngày nay thật sự 

rất giỏi, họ nhìn thấy rồi, họ nói là do ý niệm sanh ra, chính là điều chúng ta nói khởi 

tâm động niệm, hiện tượng vật chất từ khởi tâm động niệm mà sanh ra. Ý niệm là cơ sở 

của vật chất. Nhà khoa học trước đây cho rằng vật chất và năng lượng có thể chuyển 

biến  cho  nhau,  nói cách  khác,  năng  lượng  là  cơ  sở  của  vật  chất,  vật  chất  có  thể  biến 

thành năng lượng, năng lượng cũng có thể biến thành vật chất. 

Nay  nói  càng  rõ  hơn,  năng  lượng  làm  sao  có  thể  biến  thành  vật  chất?  điều  này  có  ý 

niệm ở trong đó. Không có ý niệm năng lượng sẽ không biến thành vật chất, không có 

ý niệm vật chất cũng sẽ không biến thành năng lượng. Cho nên  trong vũ trụ chỉ có ba 

thứ như vậy. Vật chất, danh từ khoa học gọi là tin tức, chính là tâm niệm. Chú giải của 

Ngài giảng rất rõ, chính là tâm niệm. Năng lượng chính là ba thứ này. 

Tập 348  849 



Ba  thứ  này  trong  Phật  Pháp  Đại  Thừa  là  tam  tế  tướng  của  A  lại  da.  Năng  lượng  là 

nghiệp tướng của A lại da. Tin tức là chuyển tướng của A lại da. Vật chất là cảnh giới 

tướng của A lại da, nói ba thứ này. Hiện tượng vật chất, tin tức là hiện tượng tinh thần, 

năng  lượng  là  hiện  tượng  tự  nhiên,  ba  thứ  như  vậy.  Ba  thứ  đều  không  phải  là  thật. 

Trong Phật Pháp nói  “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, năng lượng cũng không 

có thực thể. Những thứ này bản chất của nó là gì? Rốt cuộc thì nó từ đâu mà có? Ngày 

nay nhà khoa học còn chưa có kết luận, Phật Pháp có, Phật pháp nói chúng từ đâu mà 

có? Từ tự tánh mà có. Tự tánh không có hiện tượng, có mặt mọi lúc mọi nơi. Mục tiêu 

cuối cùng của tu học Phật Pháp là phải minh tâm kiến tánh. Minh tâm kiến tánh gọi là 

thành Phật. Việc học của chúng ta đã tốt nghiệp rồi. Kiến tánh như thế nào? Hiện tại 

của chúng ta phải buông những chướng ngại làm cho không thể thấy tánh xuống, ắt sẽ 

thấy tánh. Chướng ngại thông thường gọi là phiền não. Kiến tư phiền não, trần sa phiền 

não, vô minh phiền não. Ba loại phiền não lớn này buông xuống được, quí vị liền thấy 

tánh. Cho nên nhà khoa học sẽ không thấy tánh. Vì sao vậy?  Vì họ không thể buông 

ba thứ này xuống được. Nếu như họ buông được họ sẽ thành Phật. Khoa học và triết 

học, vấn đề cuối cùng đã giải quyết rồi. 

Phật  Pháp  dùng  phương  pháp  gì  để  thấy  tánh?  Chính  là  buông  bỏ.  Buông  bỏ  chấp 

trước, quí vị sẽ là A la hán; buông bỏ phân biệt, quí vị sẽ là Bồ Tát; buông bỏ khởi tâm 

động niệm tức là vọng tưởng, quí vị sẽ thành Phật, quí vị sẽ thấy tánh. Trong lục đạo 

phức  tạp  như  vậy,  trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  là  xuất  sanh  vô  tận,  vì  sao  có  hiện 

tượng như vậy? Do phân biệt chấp trước tạo thành. Lìa được phân biệt chấp trước, tâm 

thanh tịnh liền hiện tiền. Chưa giác ngộ viên mãn là do quí vị còn có khởi tâm động 

niệm, quí vị đang ở đâu? Quí vị  ở trong mười pháp giới có hai địa vị Phật và Bồ Tát, 

quí vị ở đó. Phá trừ vô minh rồi, tức là không khởi tâm, không động niệm nữa, mười 

pháp giới không có. Trong mười pháp giới không có Bồ Tát pháp giới, Phật pháp giới, 

hiển hiện ra đều là nhất chân pháp giới, là cõi Thật báo trang nghiêm, sự việc này chỉ 

trong kinh Đại Thừa mới giảng giải rõ ràng, giảng giải minh bạch. Có không hai bên 

đều không thể chấp trước. Có là gì? Có là tướng phần,  đó là hiện tướng rồi. Không là 

gì?  Không  là  tánh  thể.  Vì  thể  chính  là  tánh  thể  của  tự  tánh,  nó  không  phải  là  hiện 

tượng, đều không phải ba loại hiện tượng. Cho nên gọi nó là không. Nó có thể hiện 

tướng. Cho nên “không”ở đây không phải là không có, không phải là không có cái gì 

cả, vì nó không có ba loại hiện tượng này. Sáu căn của chúng ta không duyên được với 

nó,  mắt  tai  mũi  lưỡi  thân  ý  của  chúng  ta,  năm  căn  này,  hiện  tượng  vật  chất  có  thể 

850  Tập 348 



duyên được. Hiện tượng vật chất, năm căn chúng ta khởi tác dụng có thể duyên được. 

Hiện  tượng  tinh  thần,  thứ  này  năm  căn  không  duyên  được,  thức  thứ  sáu  duyên  mới 

được. Thức thứ sáu, thức thứ bảy có thể duyên được. Hiện tượng tự nhiên, sáu căn đều 

không duyên được, ngay cả thức thứ sáu, thức thứ bảy đều không duyên được, chính là 

nghiệp tướng của A lại da. Gốc của năng biến, tự tánh năng sanh năng hiện, A lại da 

năng biến, khoa học gọi nó là năng lượng. Bản chất của năng lượng là tự tánh, Phật 

Pháp gọi là tự tánh. Khoa học hiện tại chưa có giải thích gì. Đây là khoa học tầm cao 

do nhà Phật nói. Có thể nhìn thấy được, thì có thể lãnh hội được. Buông bỏ khởi tâm 

động niệm quí vị sẽ thấy được, quí vị sẽ cảm nhận được,  ở đâu? Có ở khắp nơi, có ở 

mọi lúc, nó là thật. Vì nó là năng sanh vạn pháp, toàn cả vũ trụ, đều từ nơi nó mà sanh 

ra. Trong tôn giáo gọi nó là “tạo vật chủ”, nhà Phật nói là tự tánh, pháp thân, chân như, 

bản tánh. Danh từ rất nhiều, đều chỉ cho một sự việc, một sự việc nói mấy mươi danh 

từ. Đây là kỹ xảo dạy học của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, thiện xảo phương tiện. Vì 

sao vậy?  Dạy quí vị đừng chấp trước. Bất luận nói như thế nào, quí vị  đều biết là nói 

một  sự  việc  này.  Quí  vị    đừng  chấp  trước,  hiểu  rõ  rồi,  nói  như  thế  nào  cũng  đúng. 

Không hiểu, nói thế nào cũng không đúng. Thực sự là chính mình, Phật Pháp Đại Thừa 

sau đó quí vị sẽ hiểu được, nó thật đáng quí, thật vĩ đại. Giúp chúng ta trở về tự tánh, 

làm cho chúng ta tìm lại được chính mình. Chúng sanh đáng thương, mê thất tự tánh, 

mê thất chính mình.  Quí vị  coi tập khí phiền não là chính mình. Bản thân thực sự có, 

nhưng không biết, chưa từng để ý đến nó, quí vị  xem có đáng thương không? Tướng, 

tất cả thứ có hình tướng, hiện tượng tự nhiên, hiện tượng tinh thần, hiện tượng vật chất 

đều là tướng, phàm có hình tướng đều là hư vọng. Ba loại hiện tượng đều là giả, quí vị  

không thể nói nó là có, cũng không thể nói nó là không có. Quí vị  nói không có, nó 

thực sự có hiện tượng; quí vị nói nó có, đương thể tức không, bản tánh vốn không. Nó 

là pháp do nhân duyên sở sanh. Lìa có không hai biên, lìa tất cả các biên, tất cả đều chớ 

chấp trước, đó chính là lìa rồi. Vì sao vậy?  Vì tướng không trở ngại tánh. Không một 

chút  trở  ngại  nào.  Cũng  giống  như  ngày  nay  chúng  ta  xem  màn  hình  ti  vi  vậy.  Màn 

hình ti vi là thể, là tánh, tức là tự tánh. Tướng hiển thị ở trong đó chính là tướng phần, 

nó có thể hiện, có thể hiện tướng, có thể sanh, có thể hiện. Những hiện tượng được sản 

sanh, biến hóa, biến hóa này là thức khởi tác dụng, chính là phân biệt, chấp trước. Nếu 

không  phân  biệt,  không  chấp  trước,  tướng  này  gọi  là  nhất  chân.  Vì  sao  vậy?    Vì  nó 

không khởi biến hóa. Tướng này quí vị  nhìn không thấy nó sanh diệt, nó có sanh diệt, 

Tập 348  851 



cũng không sanh diệt, sanh diệt đồng thời với không sanh diệt. Sanh diệt là gì? Ba loại 

phiền não đoạn tận, hiện tượng này hiện tiền, sanh rồi. 

Kỳ thực nó không sanh, nó vốn là như vậy. Vì quí vị có phiền não, quí vị không nhìn 

thấy nó, ý là như vậy. Phiền não đã đoạn rồi, nhìn thấy nó. Chân tướng này hiện tiền, 

có bị diệt không? Không bị diệt. Vì sao không bị diệt? Quí vị  chứng đắc Diệu giác vị, 

quí  vị  trở  về  với  Thường  tịch  quang.  Tướng  này  không  phải  đã  không  còn  rồi  sao? 

Đúng. Trên lý mà nói không còn nữa, trên sự mà nói nó vẫn có. Vì sao có? Pháp thân 

Bồ Tát ở trong này có cảm, lúc chứng đắc Cứu Cánh Diệu Giác vị, họ nhất định vẫn 

còn ứng. Ví dụ như quí vị học lớp tiến sĩ tốt nghiệp rồi, sau khi tốt nghiệp, lại mời quí 

vị quay lại làm giáo thọ, vẫn còn nơi trường học này, kỳ thực quí vị không còn là học 

sinh nữa, quí vị đang ở địa vị giáo viên. 

Từ Viên Giáo Sơ Trụ đến Đẳng giác Bồ Tát là học sinh, không phải là thầy giáo, họ 

không thể tự do ra vào, lúc đạt Diệu giác vị, học vị tiến sĩ lấy được rồi, tốt nghiệp rồi, 

mời quí vị trở lại làm giáo thọ, quí vị  trở lại rồi, tức là mời quí vị  trở lại. Những Pháp 

thân Bồ Tát này có cảm, họ có ứng, họ tự nhiên trở lại. Cho nên họ vĩnh viễn không 

nhìn thấy hiện tượng diệt này, bất sanh bất diệt rồi, thật vậy. Trong đó đạt được đại tự 

tại. Bồ Tát ở trong đó chính là học sinh. Từ Sơ Trụ đến Đẳng Giác đều là học sinh, họ 

cũng có năng lực ứng khắp pháp giới hư không giới, mười pháp giới chúng sanh trong 

chư Phật quốc độ, mười pháp giới chúng sanh có cảm, họ liền ứng hiện. Vậy chúng ta 

nghĩ xem, trong Thường tịch quang Chư Phật Như Lai ứng hay không ứng? Tôi nghĩ 

có khả năng họ không đến, họ chỉ dạy nghiên cứu sở, những học sinh tiểu học, trung 

học họ không dạy. Vậy ai dạy? 41 vị pháp thân Bồ Tát họ dạy. Họ ứng hóa trong mười 

pháp  giới,  trong  mười  pháp  giới  này,  Phật  Pháp  giới,  Bồ  Tát  pháp  giới,  Thanh  văn, 

Duyên  giác  trở  xuống  là  lục  đạo,  trong  pháp  giới  nào  họ  cũng  ứng  hiện.  Mười  pháp 

giới là đại phần, nếu như tế phần thì rất nhiều. Hiển thị ra đại từ đại bi của nhà Phật, 

cũng chính là từ bi của tự tánh. Trong nhà Phật không bỏ một ai cả, tức là có thể giúp 

đỡ mười pháp giới chúng sanh, số người đó nhiều ít? Đếm không hết. Tất cả chư Phật 

quốc độ đều có cõi Thật báo trang nghiêm, đều có pháp thân đại sĩ của 41 địa vị. Pháp 

thân đại sĩ chính là Phật thật không phải giả. Họ đều có năng lực, cần dùng thân gì để 

được độ thì hiện thân đó. Nên dùng pháp gì để giáo hóa chúng sanh thì nói pháp đó. 

Bất luận là hiện thân, hay thuyết pháp, họ đều không khởi tâm động niệm, rất là hay, 

không khởi tâm động niệm, vậy điều nói ra là gì? Đó là hiện tượng tự nhiên. Nó không 

852  Tập 348 



phải là hiện tượng tinh thần, cũng không phải là hiện tượng vật chất, nó là hiện tượng 

tự nhiên. 

Cũng giống như ở trong kinh này đoạn mà chúng ta đang học đây. 48 nguyện mà Tỳ 

kheo Pháp Tạng đã phát khi ở nhân địa, khi thành Phật nguyện nguyện của Ngài đều đã 

ứng hiện,  ứng hiện ở đâu? Ứng hiện ở trong ứng hóa. Ứng hóa này là tự nhiên, tuyệt 

đối không có khởi tâm động niệm, không có dự đoán suy nghĩ trước nên chuẩn bị như 

thế nào, không có, hoàn toàn tự nhiên. Thật là bất khả tư nghì! Chân tướng này là bí 

mật  của  vũ  trụ.  Chỉ  có  Như  Lai  và  những  pháp  thân  này,  họ  mới  có  thể  xuyên  thấu 

những bí  mật. Chúng ta đọc kinh, sẽ đọc ra những nguyên do, không biết đọc, lúc quí 

vị  đọc, nguyên do này không thấy được. 

Vậy  thì  chúng  ta  làm  sao  mà  được  lợi  ích.  Sau  khi  đã  thấy  được  nguyên  do,  đối  với 

Phật Bồ Tát, đối với Đại Thừa quí vị sẽ sanh khởi tín tâm mãnh liệt. Điều này rất tốt, 

trong thế gian không tìm thấy, trên trời cũng không tìm thấy. Trong mười pháp giới, 

Tứ  Thánh  pháp  giới  cũng  không  tìm  thấy,  nên  không  thể  không  đi,  con  đường  gần 

nhất, quí vị muốn vào được cảnh giới này, con đường ngắn nhất không không gì hơn 

niệm Phật. 

Cho nên điều thứ ba trong “Tịnh nghiệp tam phước” là “thâm tín nhân quả”, nhân quả 

đó không phải là nhân quả bình thường. Nhân quả bình thường chúng ta đều đã biết, 

dạy Bồ Tát tin sâu nhân quả , thì nhân quả này không phải là nhân quả đơn giản. Là 

nhân quả gì? Niệm Phật là nhân, thành Phật là quả. 

Niệm Phật thành Phật nhanh hơn bất cứ pháp môn nào. Quí vị  muốn hỏi lý do vì sao? 

Vì quí vị vốn là Phật, nay lại niệm Phật. Quí vị  xem con đường này gần biết bao, hoàn 

toàn tương ưng. Nên mỗi niệm tương ưng mỗi niệm Phật, tương ưng này không phải 

tương ưng với Phật A Di Đà, không phải tương ưng với Chư Phật Như Lai, mà tương 

ưng với bản thân bổn tánh Phật. Quí vị vốn là Phật, nó tương ưng với điều này. Cho 

nên con người sống ở đời, hạnh phúc nhất là gì? Hưởng thụ cao nhất là gì? Phương 

Đông  Mỹ  tiên  sinh  nói  với  tôi:  “học  Phật  là  sự  hưởng  thụ  cao  nhất  của  đời  người”, 

chẳng sai tí nào. Mà bản tánh Phật của chúng ta đích thực chính là Phật A Di Đà. Phật 

A Di Đà là gì? Ngài là một đại biểu, Ngài là một tượng trưng, nên quí vị thành Phật 

rồi, quí vị thành Phật gì? Quí vị  thành Phật A Di Đà. Trở về tự tánh chính là Phật A Di 

Đà.  Nghĩa  của  Phật  A  Di  Đà  chính  là  vô  lượng.  “A”  dịch  là  “vô”,  “Di  Đà”  dịch  là 

“lượng”, “ Phật” dịch là “giác”, vô lượng giác. Mười hai quang Phật mỗi đức Phật đều 

là vô lượng giác. Sự việc này nếu như quí vị không hiểu rõ, không làm cho rõ ràng, 

Tập 348  853 



lòng tin của quí vị  sẽ không thể thành lập, dựa vào đâu mà thành lập được? lòng tin 

kiến lập được, tâm nguyện liền dấy khởi. 

Giống như trước đây A Xa Vương tử chắc chắn tôi phải thành Phật, tôi phải giống như 

Phật A Di Đà vậy. Có thể làm được không? Có thể! Bởi vì quí vị vốn chính là Phật A 

Di Đà. Quí vị mê thành như thế này, sau khi làm rõ, hiểu rõ rồi, toàn tâm toàn lực một 

lòng niệm Phật. Trong đời này chỉ có một mục tiêu, một phương hướng, ngoài ra đều 

buông hết, không còn gì nữa, đắc đại tự tại, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, 

quí vị  mới có thể thực sự đạt được, quí vị  sẽ không có vọng tưởng, sẽ không có những 

việc vướng mắc trong lòng, những việc linh tinh đều không còn nữa. Đại sự chính là 

niệm Phật, mọi lúc, mọi nơi, cũng không làm trở ngại tất cả pháp của thế gian này, quí 

vị  xem, như thế tuyệt vời biết bao. Thân thể có thể ứng phó với những sự việc này, 

trong  tâm  một  mảy  trần  không  vướng,  chỉ  có  Phật  A  Di  Đà.  Đây  gọi  là  người  niệm 

Phật, đây gọi là tương ưng. Đây chính là thong dong tự tại được nói ở đoạn này, trong 

ngoài đều lìa, rốt ráo giải thoát là nghĩa của vô biên, cũng chính là điều trong luận chú 

viết “rốt ráo ý nghiệp bình đẳng” vậy. 

Ý là tâm, tâm bình đẳng rồi, không khởi tâm, không động niệm, tâm liền bình đẳng. 

Khởi tâm động niệm, tâm không bình đẳng, Vì sao vậy? Vì tần suất không như nhau, 

nó không bình đẳng. Sự việc này ngày nay nhà khoa học đã phát hiện ra rồi. Khoảng 

nửa thế kỷ trước đã phát hiện rồi. Nhà khoa học có nhắc đến, toàn thể vũ trụ này, rung 

động giống như dây đàn vậy. Toàn thể vũ trụ này, nhà cận đại lượng tử học, cũng chỉ là 

việc của 30 năm nay đã  phát hiện,  chính Đại Thừa nói là ba tế tướng của A  lại da. 

Điều này họ đã phát hiện rồi, nói cũng tương đối rõ ràng. 

Nguồn gốc của tin tức và năng lượng hiện nay họ vẫn chưa biết. Vật chất thì đã làm rõ 

ràng được rồi. Vật chất từ đâu mà có? Là sự việc như thế nào? Họ đã làm rõ được rồi. 

Những tin tức và năng lượng rốt cuộc nó là gì thì vẫn chưa làm rõ được. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni từ 3000 năm trước đã nói rõ ràng như vậy, minh bạch như 

vậy, thật không dễ dàng gì! 

Phật pháp là khoa học, khoa học tối cao, thầy giáo của tôi –thầy Phương Đông Mỹ h, 

năm xưa giới thiệu cho tôi, ông nói Phật Pháp là triết học, triết học tối cao. Ngày nay 

chúng ta có thể khẳng định Phật pháp là học vấn viên mãn, triết học và khoa học dẫn 

đầu tất cả những học thuật thế gian xuất thế gian, đều không ra ngoài Phật pháp, đều ở 

trong  đó,  hơn  nữa  mọi  điều  đều  viên  mãn,  mọi  thứ  đều  rốt  ráo,  mọi  thứ  đều  là  mũi 

nhọn. Đại học vấn như vậy, chúng ta không học tập, quí vị còn học cái gì? Đại học vấn 

854  Tập 348 



này  có  thể  giải  quyết  cá  nhân  chúng  ta  sanh  từ  đâu  đến,  chết  đi  về  đâu.  Có  thể  giải 

quyết được vấn đề này, có thể giải quyết vũ trụ từ đâu đến, vũ trụ trở về đâu. Thực sự 

không có gì không biết, không có gì không thể. 

Cuối cùng nói thẳng về bình đẳng giác. Thanh tịnh bình đẳng giác chính là thánh hiệu 

của Phật A Di Đà. 

“Thuần hiển đệ nhất nghĩa đế, tất cánh bình đẳng, vạn pháp nhất như”. 

Tám chữ này rất hay, tám chữ này nói ra chân tướng của vũ trụ, trong Phật pháp nói là 

“thật tướng các pháp”, tám chữ này đã nói ra được thật tướng các pháp, thật tướng các 

pháp rốt cuộc là bình đẳng, vạn pháp nhất như. Khắp pháp giới hư không giới, trên đến 

cõi Thường Tịch Quang Tịnh, dưới đến cõi Phàm Thánh Đồng Cư, rốt ráo bình đẳng, 

vạn pháp nhất như. Đem mối quan hệ của tất cả vạn pháp toàn thể vũ trụ và chúng ta, 

mối quan hệ luân lý này, tuyên bố ra , không chỉ là người một nhà, mà là nhất thể! 

Bài tán của Đàm Loan đại sư phân tích ý nghĩa sâu sắc của vô biên quang Phật hiệu. Ở 

đây thực sự tán thán Phật vậy. Vậy chúng ta nghĩ xem, Đàm Loan pháp sư, ngài có thể 

nói ra được những lời này, nếu như ngài chưa vào cảnh giới này, ngài sẽ không nói ra 

được. Từ đó chúng ta sẽ hiểu rõ, Đàm Loan pháp sư là người đại triệt đại ngộ, minh 

tâm kiến tánh. Không phải là Thường Tịch Quang chư Phật tái lai, chắc chắn là pháp 

thân đại sĩ trong  Di Đà Tịnh Độ hoặc Thật Báo độ. Vì sao vậy?  Vì nếu không phải là 

những  người  này,  những  lời  này  sẽ  không  nói  ra  được.  Ngài  làm  sao  mà  hiểu  được 

nhiều  như  vậy?  Làm  sao  hiểu  được  thấu  triệt  như  vậy?  Cho  nên  đây  không  phải  là 

người thường. 

Xem tiếp đoạn dưới, đức thứ ba Vô Ngại Quang Phật. 

“Vô ngại giả, Cảnh Hưng Nghĩa Tịch.” Hai vị đại sư này đều nói là “vô chướng ngại”, 

Tịnh Ảnh nói là tự tại, vô ngại nghĩa là tự tại. Chúng ta xem lại bài tán của Sư Đàm 

Loan, Sư Đàm Loan đều có tán thán đối với Thập Nhị Quang. Sư Đàm  Loan tán thán 

rằng:  

“Quang vân vô ngại như hư không  

 Cố Phật hựu hiệu vô ngại quang. 

 Nhất thiết hữu ngại mông quang trạch 

 Thị cố đảnh lễ nan tư nghì.” 

Bài tán này dưới đây Niệm Lão có giải thích một cách đơn giản. “kỳ ý vi” tức là đại ý, 

nói rằng: Quang như hư không, nên không chướng ngại. Hư không không có chướng 

ngại, quang giống như hư không, không có chướng ngại. Quang giống như hư không, 

Tập 348  855 



quí vị  thử nghĩ xem, bất cứ trong hiện tượng nào đều có Phật quang này, nó không bị 

chướng  ngại.  Trong  ngón  tay  này  của  chúng  ta  có  chiếu  đến  hay  không?  Nếu  như 

không có, thì nó có chướng ngại rồi, nó có. Trong một sợi lông mày chúng ta có quang 

chiếu  hay  không?  Nếu  như  không  có,  tức  nó  có  chướng  ngại  rồi.Có,  thật  vậy,  giống 

như trước đây chúng ta đã học qua, một điểm nhỏ trong sợi tóc, hạt bụi nó đều chiếu 

đến  được.  Quang  này  tốt,    “tất  cả  hữu  tình  đều  được  chiếu”,  quang  này  mượt  mà, 

quang này có thể giúp chúng ta khai ngộ. Toàn thân toàn tâm chúng ta đều được tắm 

gội  ở  trong  Phật  quang,  vì  sao  không  khai  ngộ?  Vì  sao  không  cảm  nhận  được?  Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni nói, vì vọng tưởng chấp trước mà không thể chứng đắc. 

Tự thân vật chất của chúng ta có một loại lực lượng kháng cự, kháng cự đó là gì? Khởi 

tâm động niệm, phân biệt chấp trước. Chúng ta có những thứ này, những thứ này nó 

kháng  cự  rồi,  cho  nên  toàn  bộ  thân  tâm  được  tắm  gội  trong  Phật  quang,  không  phải 

Phật quang không chiếu, Phật quang phổ chiếu, Phật quang chiếu khắp. Chúng ta cũng 

không ngoại lệ. Thế gian không có pháp nào là ngoại lệ, hoàn toàn đều chiếu đến. Thực 

tình mà nói, sai do nơi chính mình. Vì sao phải chấp trước? Vì sao phải phân biệt? Vì 

sao phải khởi tâm động niệm? Vì sao không chịu buông xuống? Cho nên quang như hư 

không, ý này rất thâm sâu, không chướng ngại. 

 Bản thể thường tịch, 

 Diệu dụng vô cùng  

 Tự tại vô ngại 

 Quang minh biến chiếu. 

Mấy câu này hình dung hay lắm. Phật quang từ đâu mà có? Từ bản thể mà có, bản thể 

là tự tánh.Trong Hoàn Nguyên Quán nói  “tự tánh thanh tịnh viên minh thể”, đó chính 

là bản thể. “Tự tánh thanh tịnh viên minh thể” là bản thân chứ không phải người khác. 

Trong Hoàn Nguyên Quán hiển nhất thể khởi nhị dụng, từ nhất thể khởi hai dụng, hai 

dụng, một là chánh báo, chánh báo là bản thân, y báo là vũ trụ. Trong vũ trụ sâm la vạn 

tượng đều là môi trường để chúng ta sinh tồn. Có môi trường nhân sự, có môi trường 

tinh thần, có môi trường vật chất, toàn là y báo, chánh báo là bản thân. Nên ở đây nói 

bản thể thường vắng lặng, chủ yếu là nói về bản thân chúng ta. 

Huệ Năng đại sư sau khi thấy tánh, nói ra năm câu, chính là nói về bản thể. Câu thứ 

nhất ngài nói: “Đâu ngờ tự tánh, vốn tự thanh tịnh”. Chân tâm của chúng ta, bản tánh 

của  chúng  ta  là  thanh  tịnh.  Có  nhiễm  ô  hay  không?  Không  có.  Hiện  nay  có  nhiễm  ô 

hay không? Không có. Chưa từng bị nhiễm ô. Nay chúng ta mê mất nó, không nhận ra 

856  Tập 348 



nó nữa. Câu thứ hai ngài nói: “vốn không sanh diệt”, không sanh không diệt, đó là thật; 

có  sanh  có  diệt  đó  là  giả.  Thân  thể  chúng  ta  có  sanh  có  diệt  nên  là  giả,  ý  niệm  của 

chúng ta cũng có sanh có diệt, niệm trước diệt rồi, niệm sau liền sanh. Là giả. Thân là 

giả,  tâm  là  giả.  Ý  niệm  cũng  là  giả.  Trong  giả  có  cái  không  sanh  không  diệt,  quí  vị 

không biết, không sanh không diệt nó là thể, còn sanh diệt này là hiện tượng. Tướng là 

huyễn tướng, thể là chân thể. Đại Thừa không có thứ gì khác, Đại Thừa dạy chúng ta 

tìm  lại  chân  thể,  tìm  lại  chân  ngã  của  mình.  Giả  ngã  có  thể  thay  chúng  ta  làm  việc, 

chân ngã làm chủ tể, chủ nhân; giả ngã làm người hầu, phục vụ cho chúng ta, rất biết 

nghe lời. Nay như thế nào? Nay điên đảo rồi, coi giả ngã là chủ nhân, chân ngã thì sao? 

Chân  ngã  không  biết  đang  ở  đâu.  Đang  ở  trước  mặt  mà  hoàn  toàn  không  biết.  Tạo 

nghiệp thọ báo, có oan uổng không! Ân đức lớn nhất của Phật đối với chúng ta, chính 

là giảng kinh dạy học cho chúng ta, ân đức lớn nhất. Nếu như Ngài không giảng kinh 

dạy học, chúng ta làm sao mà biết được? muốn cho bản thân chúng ta phát hiện sự thật 

chân tướng này không hiểu nó đi kiếp nào rồi. Chúng ta cảm tạ đức Phật, cung kính 

đức Phật, lễ bái đức Phật. Vì sao vậy? Vì ân đức này lớn quá. Vĩnh viễn không báo hết. 

Đức Phật không cần chúng ta cung kính, Đức Phật  mong mỏi chúng ta làm rõ ràng, 

làm  sáng  tỏ  những  đạo  lý  này,  thực  sự  làm,  thực  sự  buông  xả.  Hoan  nghênh  quí  vị 

nhanh chóng thành Phật, trở về tự tánh. Bản thể tuy là thường tịch, diệu dụng này vô 

cùng. Điều này trong Hoàn  Nguyên Quán nói baloại chu biến, diệu dụng vô cùng. 

Thứ nhất là “chu biến pháp giới”, ở đây nói tin tức chu biến pháp giới, tâm niệm vừa 

động đã chu biến pháp giới. 

Thứ hai là “xuất sanh vô tận”, tin tức vừa phát ra, toàn thể thế giới đều ảnh hưởng đến. 

toàn thể vũ trụ, ở đây nói thế giới không được, trong Phật pháp nói là biến pháp giới hư 

không  giới,  đều  sản  sinh  biến  hóa.  Những  biến  hóa  này  có  thứ  hữu  hình,  có  thứ  vô 

hình. Đại đa số những biến hóa đó đều không đáng kể, chúng ta không để ý. Nhưng 

Bát địa Bồ Tát trở lên họ để ý. Họ hiểu được chân tướng sự thật. Một ý niệm cực kỳ vi 

tế họ biết được quí vị vô lượng kiếp về sau, ý niệm này sẽ sản sinh quả báo như thế 

nào. Phàm phu chúng ta không biết. 

Tự tại vô ngại, thực sự đạt được đại tự tại. Vô ngại đến mức độ nào? Có thể nhập vào 

trong thế giới vi trần, nhỏ đến không có trong, lớn đến không có ngoài. Quí vị  đều có 

thể  khế  nhập,  điều  này  không  thể  suy  lường  được.  Giống  như  trước  đây  chúng  ta  đã 

học qua, Phổ Hiền Bồ Tát có thể nhập vào thế giới vi trần,  trong vi trần có thế giới. 

Trong thế giới đó còn có vi trần, trong vi trần còn có thế giới, trùng trùng vô tận.  Phổ 

Tập 348  857 



Hiền Bồ Tát có năng lực khế nhập được. Cảnh giới này nhà khoa học chưa phát hiện, 

chưa nghe học họ nói bao giờ. Thật là vi diệu không thể nghĩ bàn. 

Quang minh chiếu khắp “tất cả hữu ngại”, hữu ngại là hữu tình. Tức là cái gì? Chính là 

chúng ta. Quang minh chiếu khắp tất cả hữu tình,  “đều nhờ quang ích”, đều đạt được 

sự  lợi  ích  của  quang.  Phật  quang  biến chiếu  gia  trì  cho  chúng  ta.  Có  người  đạt  được 

nhiều,  có  người  đạt  được  ít.  Nhưng  quang  là  bình  đẳng.Bình  đẳng  phổ  chiếu,  nhưng 

mỗi người đạt được lợi ích khác nhau. Ở đây nguyên nhân là gì? Vì mỗi người dụng 

tâm không giống nhau. Làm thế nào mới được lợi ích? Ấn Quang đại sư nói rất hay, 

thành kính được lợi ích. Quí vị  có được mấy phần thành kính, một phần thành kính 

được một phần lợi ích; mười phần thành kính được mười phần lợi ích; trăm phần thành 

kính quí vị được trăm phần lợi ích; vạn phần thành kính quí vị được vạn phần lợi ích. 

Tất cả chúng sanh mỗi mỗi nhận được khác nhau. Vậy người được lợi ích nhiều nhất là 

ai?  Là  pháp  thân  Bồ  Tát  -  Pháp  thân  Bồ  Tát  trong  cõi  thật  báo  -  Phật  chỉ  cần  phóng 

quang chiếu họ, họ liền đại triệt đại ngộ, tức là giúp họ đoạn những tập khí vô minh từ 

vô  thỉ.  Bậc  thứ  hai  là  Phật  Bồ  Tát  trong  pháp  giới  Tứ  Thánh.  Bậc  thứ  ba  là  Duyên 

Giác, Thanh Văn. Bậc thứ tư là Chư Thiên. Bậc thứ năm là nhân gian, tức là đi dần 

xuống.  Vì  sao  vậy?    Vì  phiền  não  nặng,  thành  kính  ít.  Cho  nên  chúng  ta  nếu  muốn 

được lợi ích nhiều hơn, không có cách nào khác, buông bỏ tập khí phiền não, sanh khởi 

tâm thành kính. 

Quí vị xem xem chữ nghĩa ở đây, mỗi chữ đều vô lượng nghĩa. Kỳ diệu không thể nói 

hết.  Mỗi chữ mỗi câu giảng cả năm giảng cũng không hết. Pháp hỷ pháp lạc này quí vị  

thực  sự  có  thể  hưởng  thụ  được.  Đây  là  loại  hưởng  thụ  cao  nhất  của  cõi  nhân  thiên. 

Thầy Phương nói rằng: học Phật là cách hưởng thụ cao nhất của đời người. Tôi tin rằng 

Ông đã đạt đến. Nếu Ông không đạt được, ông sẽ không nói ra được câu nói này. Ông 

nói với tôi: từ sau khi dưỡng bịnh ở Nga Mi sơn, chưa hề rời kinh Phật một ngày nào. 

Đọc  kinh đọc  đến nghiền  luôn.  Một  ngày  không  đọc  kinh  là  không  được.  Một  ngày 

việc gì không làm cũng được,  chứ không thể không đọc kinh, pháp hỷ sung mãn, thực 

sự thường sanh tâm hoan hỉ. 

Ngày nay thế gian gọi là học nhân, ngày xưa Trung Quốc gọi là giai cấp sĩ đại phu, tức 

ngày  nay  nói  là  học  nhân,  người  thực  sự  có  học  vấn.  Người  suốt  đời  có  chí  cầu  học 

vấn. Nguyện vọng suốt đời của họ là hi vọng gặp được một người tri âm,  một người 

thật sự hiểu được, có thể truyền những sở học của mình cho họ, đời này tiếp nối đời 

khác, đời đời nối truyền cho nhau, gọi là đệ tử truyền pháp.  Cổ nhân Trung Quốc nói: 

858  Tập 348 



“ bất hiếu có ba, vô hậu lớn nhất”, hậu không phải là con cháu quí vị  nhiều, trong số 

con  cháu  có  người  có  thể  truyền  đạo  hay  không,  người  này  quan  trọng!  thật  có  một 

người, đại đạo của chư Phật Bồ Tát, đại đạo Thánh Hiền, có thể truyền thừa được, nếu 

như không có, thì đã đoạn tuyệt rồi. Phát hiện được một người như vậy, như được của 

báu,  thật  đáng  mừng.  Vậy  ngày  nay  có  không?  Chắc  chắn  có.  Cho  nên  Phật  pháp  sẽ 

không diệt vong. Có người nối truyền xuống. Văn hóa truyền thống Trung Quốc cũng 

không đến nỗi diệt vong, vẫn còn có người  truyền thừa tiếp, người thực làm. Người 

này điều kiện đầy đủ, tức sáu chữ: trung thực, vâng lời, thật làm. 

Ở trong kinh điển Đức Phật nói như thế nào? Tức quí vị  y giáo phụng hành. Quí vị  sẽ 

hiểu được, có thể thực làm được.  Thật làm đó là hưởng thụ, thực làm là an  vui. Bản 

thân  khế  nhập  cảnh  giới,  đích  thực  là  sự  việc  an  vui  nhất  trên  thế  gian.  Phương  tiên 

sinh nói không khoa trương tí nào. Hưởng thụ cao nhất của đời người, ai biết được? 

Chỉ có người đã khế nhập cảnh giới mới biết được. Người khác không nhìn thấy. Quí 

vị  không đạt đến cảnh giới của họ. Quí vị  không hiểu họ vui ở đâu. 

Đều nhờ quang ích, khắp pháp giới hư không giới, một hạt bụi, một cây cỏ, một ngọn 

lá, vừa rồi tôi có nói, mỗi tế bào trên thân thể chúng ta, mỗi lỗ chân lông, đều được lợi 

ích từ quang, cho nên “khó nghĩ bàn”. 

Đàm Loan pháp sư có thể nói ra được như vậy, nói được vi diệu như vậy. Cảnh giới 

của Niệm Lão cũng khá cao, Ông đã nhìn ra được. Trong chú giải của chư sư các đời, 

Đàm Loan pháp sư chú giải hay nhất. Mỗi Đức Phật ngài đều dùng bốn câu kệ để tán 

thán, khen hay tuyệt! 

Chúng ta xem Đức Phật tiếp theo. 

Vô đẳng quang Phật, xem bản dịch đời Đường Tống. Vô đẳng quang,  “Ngụy Dịch” 

bản  dịch  của  Khương  Tăng  Khải,  dịch  là  “vô  đối  quang  Phật”.  “Đối”  là  “đối  đẳng”, 

“đối” có ý nghĩa là là “đẳng”. Tịnh Ảnh viết: quang của họ không gì sánh được, nên 

gọi là “vô đối quang”. Không có năng lực để sánh với họ, tức là so sánh. 

Cảnh  Hưng  viết:  Không  phải  chư  Bồ  Tát  có  thể  đạt  được  nên  gọi  là  “vô  đối”.  Phật 

quang, 41 vị pháp thân đại sĩ không so sánh được. Chư Bồ Tát ở đây là 41 vị pháp thân 

đại sĩ. 

Xem tiếp, Đàm Loan pháp sư tán thán rằng:  

“Thanh tịnh quang minh vô hữu đối, 

 Cố Phật hựu hiệu vô đối quang.” 

Tập 348  859 



Ở đây tán thán hai câu. “vô đối đồng nghĩa với vô đẳng”, nghĩa hoàn toàn tương đồng. 

 “Vô hữu đẳng đối, tức thị tuyệt đãi”,  ngày nay chúng ta nói là tuyệt đối, nó không phải 

là tương đối, là tuyệt đối. 

 Thủ Lăng Nghiêm Kinh viết: “ngã chân Văn Thù, vô thị Văn Thù, thử hiển vô đẳng vô 

 đối tuyệt đãi chi nghĩa. Nhược thị Văn Thù tắc nhị Văn Thù, tiện hữu đẳng đối hỉ.” 

Đây là chuyện cổ tích trong Lăng Nghiêm Hội Thượng. Bồ Tát Văn Thù thưa với đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni: “Con là Chân Văn Thù, không phải là Văn Thù. Người khác 

gọi con là Văn Thù không phải là thật. Con là Văn Thù thật. Người khác gọi là gì? Là 

giả danh. Lìa tương đối, tuyệt đối sẽ hiện ra. Nếu như Văn Thù, vậy thì biến thành hai 

Văn Thù, họ gọi thêm Văn Thù nữa, vậy thì ba Văn Thù rồi.Ý vị triết học trong này rất 

đậm,  phải  tỉ  mỉ  thể  hội,  lìa  tướng  danh  tự.  Trong  Đại  Thừa  Khởi  Tín  Luận  nói  với 

chúng  ta,  đọc  kinh  nghe  giáo  nhất  định  phải  biết,  nghe  giảng  kinh,  phải  lìa  ngôn  tự 

danh tướng, lìa tướng danh tự, lìa tướng tâm duyên. Quí vị sẽ hốt nhiên đại ngộ. Xem 

kinh  lìa tướng danh tự, văn tự là ký hiệu của ngôn ngữ. Lìa tướng văn tự, lìa tướng 

danh tự, lìa danh từ thuật ngữ, đều là giả. Ở đây ý của Văn Thù chính là nói: cái tên 

Văn Thù này, quí vị  nên lìa tướng văn tự, quí vị  mới nhận ra Chân Văn Thù. Đó là 

một tên giả. 

Lìa tướng tâm duyên, quí vị không thể nghĩ đến nó, quí vị vừa nghĩ liền rơi vào thức 

thứ  sáu,  thức  thứ  sáu  là  vọng  tâm,  không  nhìn  thấy  chân  tướng  sự  thật.  Nhất  định 

không thể dùng thức thứ sáu, cho nên Phật Pháp không nói nghiên cứu. Nghiên cứu là 

gì? Nghiên cứu dùng thức thứ sáu. Quí vị  phân biệt tỉ mỉ ở nơi đó, tỉ mỉ chấp trước ở 

đó, họ dùng tâm này. Phật pháp dạy quí vị  lìa tâm ý thức, lìa tâm, không rơi vào ấn 

tượng. Tâm là A lại da. Lìa ý, không chấp trước tâm ý thức. Lìa thức không phân biệt. 

Không phân biệt, không chấp trước, không rơi vào ấn tượng. Như vậy đọc kinh nghe 

giảng  sẽ  đắc  định,  sẽ  khai  ngộ.  Ngày  nay  con  người  toàn  dùng  tâm  ý  thức  để  nghe 

kinh, để đọc tụng. Vậy quí vị  được cái gì? Được một số Phật học thường thức, văn tự 

bên ngoài. Những thứ bên trong quí vị  không đạt được, quí vị  không thấy được. Đây 

là điểm khác nhau giữa Phật pháp và thế pháp. 

Những năm lại đây tuổi tác lớn rồi, tôi rất hoài niệm giáo sư David McMullen (Mạch 

Đại Duy) đại học Cambridge  (Kiếm Kiều), Ông mời tôi – việc tuy không thành – tôi 

không nhận lời, nhưng ân tri ngộ vĩnh viễn không thể quên. Ông đến Thang Trì ở lại 

bốn ngày, chăm chỉ  khảo sát. Chúng tôi mở lớp học ở Thang Trì, trở về đem những 

việc trải qua ở Hồng Kông bàn với tôi đến sáu tiếng đồng hồ. Rất mong tôi đến London 

860  Tập 348 



mở một học viện, tên ông ta đã nghĩ xong rồi, gọi là “Đại Thừa Phật Học”. Học viện 

này thuộc đại học Cambridge, chế độ giáo dục của Anh quốc là chế độ học viện. Giống 

như   Oxford, Cambridge, tôi  phỏng tính dường như  có hơn  50 học viện. Cambridge 

xếp hàng thứ ba trên toàn thế giới, không đơn giản! Tôi không nhận lời. Mở học viện 

việc này tôi nên làm. Hiện nay nhóm Thái Lễ Húc đang làm, tôi đặt cho nó một cái tên 

là “Viện Hán học Malaysia”, tên phiên dịch ra tiếng Anh do thủ tướng quyết định, thủ 

tướng ký tên, tức biểu thị ủng hộ học viện này. Chúng tôi rất cảm kích. Trong này bồi 

dưỡng nguồn giáo viên về Nho Thích Đạo. Cho nên trên thực tế là lớp bồi dưỡng giáo 

viên, thời gian học tập là mười năm. Tuân thủ phương pháp của cổ nhân Trung Quốc. 

Một môn thâm nhập, trường kỳ huân tu. Mười năm chỉ chuyên nghiên cứu thâm nhập 

một bộ môn. Sau mười năm những giáo viên này, chắc chắn sẽ biến thành nhà Hán học 

hàng đầu trên thế giới. Trên  thế giới này có nhiều trường đại học có ngành Hán học, 

nhất định sẽ mời họ làm giáo sư hướng dẫn. 

Lon don vì sao tôi không đến? Vì chế độ đại học của Cambridge cơ cấu cho học viện 

chúng tôi,  học  viện  chúng  tôi  sẽ  không  có  cách  gì  để  dạy.  Đây  là  điều  tôi  giảng  giải 

tường tận cho giáo sư David McMullen. Cám ơn ý tốt của ông, vì sao tôi không thể đi. 

Mấy ngàn năm dạy học của Trung Quốc, nó có một số biện pháp xưa. Biện pháp xưa 

này rất tốt,  chúng tôi hi vọng đem những phương pháp này truyền tiếp xuống, tức là 

một  môn  thâm  nhập  trường  kỳ  huân  tu.  Phương  pháp  này  chúng  tôi  đang  làm  thí 

nghiệm. Sau khi thí nghiệm thành công, đối với việc dạy học của toàn thế giới sẽ có 

những cống hiến rất to lớn. 

Tại Úc châu,  lúc Kevin Michael Rudd tiên sinh còn làm thủ tướng, tôi đã từng nói với 

ông về vấn đề này. Ông rất mong tôi mở một ngôi trường ở đây để làm thí nghiệm. Thí 

nghiệm thành công rồi, chính phủ công nhận rồi, ông ta sẽ phát triển thêm ở nơi này. 

Đó là một việc tốt. Cho nên chúng tôi muốn làm một thí nghiệm ở nơi đây. Mở một cái 

gì? Một ngôi trường theo mô hình dây chuyền. Mở lớp tiểu học trước, hoặc là làm từ 

mẫu giáo mà lên. Không tuyển sinh, chỉ tuyển học sinh mẫu giáo. Mẫu giáo lớp nhỏ, 

lớp trung, lớp lớn đều có thể tuyển sinh. Lên lớp 1 của bậc tiểu học không tuyển sinh. 

Học  sinh  lớp  mẫu  giáo  lớn  lên  lớp  một,  lên  lớp  hai,  lớp  ba.  Mỗi  năm  đều  tuyển  học 

sinh mẫu giáo mà thôi. Để cho chúng mỗi năm lên lớp, lên đến đại học, lên đến nghiên 

cứu  sở.  Trong đó  chắc  chắn  không tuyển  học  sinh  chen  ngang.  Học  sinh  chen  ngang 

được dạy và học sinh chúng ta khác nhau. Thí nghiệm này nếu thành công rất thú vị. 

Tập 348  861 



Chứng minh phương pháp dạy học của cổ thánh tiên hiền Trung Quốc ưu việt, tốt hơn 

phương pháp khoa học ngày nay. 

Sự  tu  học  của  họ,  họ  sẽ  đắc  định,  đắc  tam  muội,  họ  sẽ  khai  ngộ.  Sau  khi  khai  ngộ, 

chính  là  một  môn  thông  rồi,  tất  cả  đều  thông.  Pháp  thế  gian  xuất  thế  gian  không  có 

ngoại lệ. Cơ sở của chúng ta, yêu cầu căn bản đối với giáo viên, là phải cắm ba cái rễ 

cho chắc chắn. Đệ tử quy, Cảm ứng thiên, Thập thiện nghiệp, bắt buộc phải làm được, 

chăm chỉ học tập. Đây là căn cơ của đại Thánh đại Hiền, chư Phật Bồ Tát. Sau đó chọn 

một môn trong kinh Đại Thừa để nghiên cứu. Mười năm chỉ nghiên cứu như vậy, mỗi 

mỗi thành tựu. 

Trong đời  tôi, ngày trước có ba lần duyên đều không đủ, duyên không đủ chưa làm 

được. Lần này ở Malaysia là lần thứ tư. Chư vị đồng học, cũng chính là những thầy cô 

giáo  này,  học  tập  mười  năm,  mười  năm  sau,  không  biết  tôi  có  còn  trên  thế  gian  này 

không  nữa, nhưng tôi chắc chắn chúng ta sẽ thành tựu. Tương lai họ thành tựu sẽ hơn 

cả tôi. Cho nên hôi hi vọng những thầy cô giáo này, bỏ ác tu thiện, cải tà quy chánh, 

bồi đắp công đức, báo ân đức tổ tông, báo ân đức Phật Bồ Tát. Thực sự phát nguyện 

làm người hi sinh cống hiến, quyết không cầu  tiếng tăm lợi dưỡng. Thực sự vì trời đất 

lập tâm, vì nhân dân lập mạng, vì vãng Thánh kế thừa tuyệt học, vì vạn thế khai thái 

bình, vì kế tiếp huệ mạng Phật phổ độ chúng sanh. Đó là niềm hi vọng của tôi đối với 

thầy cô giáo. 

Hôm nay chúng ta học Thập Nhị Quang Phật, cảm xúc sâu sắc. Đây là Phật A Di Đà 

hiện  thân  thuyết  pháp  cho  chúng  ta;  là  tấm  gương  tốt  nhất  cho  chúng  ta.  Phải  phát 

nguyện như Vô Đẳng Quang Phật, nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu. Trên môn 

học này chính họ là “vô đẳng, vô đối”. Một môn này thông rồi, thì mỗi mỗi đều thông. 

Một là tất cả, tất cả là một. Vì sao vậy?  Ở trước đọc qua rồi, “rốt ráo bình đẳng, vạn 

pháp nhất như”. Quí vị  thực sự hiểu được hai câu này, quí vị sẽ hốt nhiên đại ngộ. Một 

thứ thông rồi, tất cả đều thông, chỉ sợ quí vị không thông, chỉ cần vừa thông, chắc chắn 

tất cả đều thông. Pháp thế gian xuất thế gian đều thông. Tám chữ này thật vi diệu, thực 

sự nói ra được thật tướng của các pháp bằng một câu rất đơn giản. 

Chúng ta xem tiếp Đức Phật thứ tám, Trí Huệ Quang Phật. 

“Tịnh Ảnh viết: quang thiện chiếu nơi pháp, gọi Trí Huệ Quang.” 

Cảnh Hưng viết: “Quang từ tâm thiện căn vô si của Phật mà khởi, lại trừ được tâm vô 

minh cấu uế của chúng sanh, nên gọi là Trí huệ”. Tổ sư chú giải hay biết bao! 

862  Tập 348 



Thiện  chiếu  nơi  pháp,  then  chốt  chính  là  nơi  chữ “thiện”,  đó  là  Trí  Huệ  Quang.  Chữ 

“thiện” đó chính thiện mà cổ đức thường nói: nhân tính bổn thiện, Thiện này không 

phải là thiện trong chữ thiện ác, là rốt ráo tốt đẹp. Tìm không ra một mảy may khiếm 

khuyết nào gọi đó là Thiện. Nhà Phật thường nói “thiện tai thiện tai”, tức tốt quá, tốt 

quá! Cổ nhân nói: bổn tánh bổn thiện. cho nên Tam Tự Kinh lấy điều này để mở đầu, 

“nhân chi sơ, tánh bổn thiện”. 

Thiện chiếu nơi pháp nên gọi Trí huệ. Quang từ tâm thiện căn vô si của Phật mà sanh 

khởi. Trong quang này tràn đầy thiện ý rốt ráo viên mãn, tràn đầy quang minh, tràn đầy 

từ bi, tràn đầy thương yêu. 

Những năm gần đây chúng tôi thường nói bốn chữ, để nhắc nhở bạn học, chúng ta phải 

làm  được  “thành  kính  khiêm  hòa”,  chân  thành,  thanh  tịnh,  khiêm  nhường,  hòa  mục, 

mới  có  thể  giúp  thế  giới  này  khôi  phục  lại  an  định.  Giúp  trái  đất  này  khôi  phục  sức 

khỏe. Trái đất sinh bệnh rồi, bệnh rất nghiêm trọng. 

Lại nữa, Sư Đàm Loan tán thán rằng: Phật Quang có thể phá đen tối vô minh, nên Phật 

lại hiệu là Trí Huệ Quang. Hai câu sau, đều vì phá trừ vô minh nên gọi là Trí Huệ. 

Vô minh là gì? Si ở trong tham sân si, vô minh là si, ngu si. Trí huệ có thể giúp họ phá 

trừ  vô  minh,  giúp  họ  giác  ngộ.  Trí  huệ  từ  đâu  mà  có?  Điều  này  nhất  định  phải  biết. 

Chúng ta đọc nhiều kinh điển, có thể khai trí huệ không? Nói với quí vị  rằng: không 

thể. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thông minh hiếu học, 19 tuổi rời bỏ gia đình, gia tộc 

của Ngài là đế vương, quốc vương. Rời bỏ cuộc sống quí tộc sung túc này, ra đi làm 

Tăng khổ hạnh, mới 19 tuổi, tham học 12 năm đến năm 30 tuổi. Tất cả những tôn giáo 

học phái Ấn Độ, những trưởng lão này, Ngài đều gặp qua, đều đã học với họ, hơn nữa 

tôn giáo và học phái của Ấn Độ cổ đều rất coi trọng việc tu học thiền định. Tứ thiền bát 

định Phật nói trong kinh điển không phải là của Phật Giáo, của Bà la môn giáo cổ họ 

truyền lại. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đương nhiên rất chăm chỉ học tập, tứ thiền bát 

định đạt được rồi, thiền định có thể đột phá thời không duy thứ, không gian duy thứ 

trong  lục  đạo,  cho  nên  toàn  bộ  lục  đạo,  trên  đến  cõi  Vô  sắc  giới  phi  tưởng  phi  phi 

tưởng thiên, dưới đến A tỳ địa ngục. Ngài đều thấy rõ, Ngài nhìn thấy rồi, Ngài nghe 

được rồi, Ngài tiếp xúc được rồi. Vậy thì muốn hỏi vì sao lại có lục đạo? Lục đạo từ 

đâu mà có? Ngoài lục đạo ra còn có thế giới khác không? Vấn đề này đương thời, giới 

Tôn giáo và học thuật đều không thể giải đáp. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni bỏ qua tham 

học, nhập định dưới cây Tất Bát La bên sông Hằng, nhập thiền định sâu hơn nữa. Tứ 

thiền bát định, định công này là tám cấp bậc. Ngài  nhập tầng thứ sâu hơn, nên đã khai 

Tập 348  863 



ngộ, từ trong  thiền định mà khai ngộ. Đó là trí tuệ chân thật. Năm đó Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni 30 tuổi. Sau khi khai ngộ Ngài bắt đầu dạy học, 79 tuổi viên tịch, dạy học 

49 năm. Cho nên trong kinh thường nói, Phật Thích Ca Mâu Ni trong một đời tại thế, 

giảng kinh hơn 300 hội, thuyết pháp 49 năm. Hơn 300 hội, nói theo cách nói ngày nay 

là mở lớp dạy học hơn 300 lần. Qui mô mở lớp dạy học lớn nhỏ không đồng, thời gian 

có dài ngắn khác nhau. Có những hội lớn đến hai ba năm, năm sáu năm. Có một số hội 

ngắn chỉ hai ba ngày, một tuần lễ. Mở những lớp như vậy rất linh hoạt. Quí vị  muốn 

học cái gì thì dạy quí vị  cái đó. Nên đạo hạnh một đời của đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

là dạy học, Ngài không phải là tôn giáo. 

Phật, Bồ Tát, A la hán là danh xưng của học vị. Giống như ngày nay trong trường học 

có tiến sĩ, thạc sĩ, cử nhân. Phật là tiến sĩ, học vị cao nhất. Bồ Tát là học vị thứ hai thạc 

sĩ. A la hán là học vị thứ ba Cử nhân. Điều kiện gì để đạt được? Quí vị  học được nhiều 

hay ít không liên quan gì, quí vị  buông xả được nhiều ít, học vị của nó được lấy như 

vậy. Quí vị xem trong kinh thường nói: đoạn kiến tư phiền não, chính là kiến tư phiền 

não buông xuống rồi, chứng quả A la hán, học vị cử nhân lấy được rồi. Buông được 

trần sa phiền não, trần sa phiền não là gì? Là phân biệt. Trần sa là ví dụ, “phân biệt” 

nhiều  như  trần  sa  vậy,  đều  buông  bỏ  được,  không  còn  phân  biệt.  Vì  sao  không  phân 

biệt?  trước  đây  giảng  rồi,  vạn  pháp  nhất  như,  quí  vị  phân  biệt  cái  gì?  Rốt  ráo  bình 

đẳng, vạn pháp nhất như, quí vị  vẫn còn phân biệt sao? Là Bồ Tát, học vị thứ hai lấy 

được rồi. Cuối cùng vô minh phiền não đoạn rồi, buông xả rồi, không khởi tâm không 

động niệm, đã chứng được Phật. Quí vị xem, học vị của họ lấy được rồi, không phải 

quí vị  học được nhiều hay ít, viết được luận văn nhiều hay ít, không liên quan gì đến 

điều này. Huệ Năng đại sư dưới hội của Ngũ tổ, tất cả buông xả, Ngài đạt được học vị 

gì?  Là  Phật.  Ngài  không phải  là  học  vị  Bồ  Tát.  Trong pháp  Đại  Thừa  nói:  địa  vị  mà 

Ngài  chứng  đắc  là  Viên  Giáo  Sơ  Trú  trở  lên.  Rốt  cuộc  là  vị  thứ  nào  chúng  ta  không 

biết, là từ Sơ Trú Bồ Tát trở lên. Vậy ngài trú ở đâu? Ởcõi Thật báo trang nghiêm của 

Chư  Phật  Như  Lai,  Ngài  không  ở  trong  mười  pháp  giới.  Ngài  không  biết  chữ,  Ngài 

chưa đi học bao giờ. Cho nên điều này không liên quan đến việc học hay không học, 

liên quan lớn đến việc quí vị  buông xả. Thành Phật tác Tổ cần phải buông xả, không 

phải là nói quí vị  học được nhiều thứ, không cần thiết. Giảng kinh dạy học, thực sự 

buông bỏ rồi, chứng được quả vị này rồi, kinh sách này để trước mặt thì có thể giảng, 

giảng rõ ràng mạch lạc, Vì sao vậy?  Vì câu câu chữ chữ có vô lượng nghĩa, đây là thật 

864  Tập 348 



không phải giả. Cho nên quang của trí tuệ phóng ra có thể phá trừ ngu si, nên Phật lại 

có hiệu Trí Huệ Quang. Phá trừ vô minh đó là trí tuệ. 

“ Bỉ Phật Trí Quang”,  bỉ Phật ở đây là chỉ cho Phật A Di Đà. Đại trí đại quang của 

Phật A Di Đà ở Thế giới Cực Lạc, có thể loại trừ vô minh tâm cấu của chúng ta, ban 

cho chúng ta những lợi ích chân thật, cho nên Di Đà được xưng là  rất tôn quí trong các 

quang, là vua trong chư Phật. 

Người Trung Quốc thường nói “ bầu không khí”, người nước ngoài nói là “từ trường”, 

trong Phật Pháp nói là “quang minh”, đều chỉ một sự việc. 

Trong  quang  minh  này  sung  mãn  trí  huệ,  bước  vào  từ  trường  này,  phiền  não  nghiệp 

chướng của quí vị  tự nhiên được tiêu trừ, tức là buông bỏ rồi. Vậy nay chúng ta biết 

được Phật quang phổ chiếu, 12 thứ quang của Phật đều chiếu rọi chúng ta. Tôi vừa nói 

rồi, mỗi tế bào trên thân thể chúng ta đều sung mãn rồi. 

Nói  tỉ  mỉ  hơn,  tế  bào  là  thứ  nguyên  tử  tổ  thành,  nguyên  tử  do  điện  tử,  hạt  nhân  tổ 

thành. Những điện tử này do hạt vi lượng tổ thành. Nhà khoa học phân tích vậy. Cuối 

cùng  trở  thành  lượng  tử  học  ngày  nay  họ  nói  lượng  tử  là  tiểu  quang  tử,  dường  như 

không thể chia thêm được nữa. Mỗi tiểu quang tử đều đầy đủ 12 loại quang. 12 loại là 

con số tiêu biểu, trên thực tế vô lượng quang. 

Vì sao chúng ta không khai ngộ? Phật A Di Đà viên mãn trí huệ quang, ngày ngày soi 

chiếu chúng ta, chưa từng dừng nghỉ, vì sao chúng ta không khai ngộ? nên nhớ trong 

kinh Hoa Nghiêm đức Thế Tôn có giảng câu: “chỉ vì vọng tưởng chấp trước mà không 

thể  chứng  ngộ.”  Không  phải  Phật  quang  không  chiếu  soi  chúng  ta,  không  phải  Phật 

không  từ  bi,  Phật  rất  từ  bi.  Bản  thân  quí  vị  có  chướng  ngại,  bản  thân  quí  vị  vì  sao 

không buông xả? Chấp trước những thứ giả huyễn này, những thứ giả huyễn này làm 

tổn hại quí vị, không những tổn hại quí vị  một đời này, mà còn tổn hại quí vị  đời đời 

kiếp kiếp nữa. Vì sao không chịu buông xả? Vì ngu si. Cho nên cái gì gọi là “căn tánh 

đại lợi”? Đó là nghe xong rồi lập tức buông xả, người này căn tánh đại lợi. Huệ Năng 

đại sư không có bản lĩnh gì khác, ngoài việc chịu buông xả. Ngài đến biểu pháp, ngài 

đến làm gương cho chúng ta thấy. Hóa ra thành Phật là cách thành như vậy. Trong kinh 

giáo Đại Thừa ngày ngày nói, chúng ta lại không thể hội được, không chịu thực làm. 

Mỗi ngày vẫn còn so đo tính toán, so đo tính toán vọng tưởng, phân biệt, chấp trước tất 

cả đều đầy đủ. Cho nên Phật quang chiếu khắp quí vị cũng không cảm nhận được, thực 

sự chiếu đến quí vị  rồi, quí vị  không cảm nhận được mà thôi. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

Tập 348  865 





Tập 349 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 29.03.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 406 hàng thứ sáu “Thường Chiếu Quang”, bắt đầu xem từ 

đoạn này. 

Thường Chiếu Quang, xem bản “Tống dịch”. Trong quang thường tịch, tịch mà thường 

chiếu, nên gọi là Thường Chiếu Quang. “Ngụy Dịch” là Bất đoạn quang. Tịnh Ảnh viết: 

“thường chiếu không dứt, nên gọi bất đoạn quang.” 

Ý của Thường chiếu là vĩnh viễn không gián đoạn, không đầu không cuối, nên nó cũng 

được gọi là Bất đoạn quang. Quang này chính là Thường tịch quang, tịch mà thường 

chiếu,  chiếu  mà  thường  tịch.  Cho  nên  “thường  chiếu”  chính  là  “thường  tịch  quang”. 

Đây là ánh sáng tự tánh vốn  đầy đủ. Trong tự tánh vốn có vậy, không phải đến từ bên 

ngoài. 

Tự tánh, bản tánh, pháp tánh, chúng ta nhiều năm lại đây học tập Hoa Nghiêm đã nói 

rất nhiều. Đây là bản thân thực sự. Trong giáo lý Đại Thừa có “thường, lạc, ngã, tịnh”, 

thường là Thường tịch quang, tức là Bất đoạn quang, nó là trí  huệ bát nhã vốn có đủ 

trong tự tánh. Lúc Huệ Năng đại sư thấy tánh, ngài nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy 

đủ”, hóa ra vốn đầy đủ. Không phải đạt được từ bên ngoài, cũng không phải quí vị  tu 

mà được, tự tánh vốn có vậy. Trí tuệ viên mãn, trí huệ thanh tịnh, bản thân chúng ta mê 

thất tự tánh, hrí tuệ đức tướng đều không thể xuất hiện. 

Chúng ta học đã nhiều năm như vậy, cuối cùng hiểu rõ rồi, không phải không xuất hiện, 

mà xuất hiện thành một hiện tượng méo mó. Không phải hiện tượng tự tánh đúng đắn, 

bị cong vạy rồi. Hiện tượng lục đạo, hiện tượng mười pháp giới, bị làm cho méo mó, 

hoặc giả chúng ta có thể nói như thế này, đã bóp méo hiện tượng cõi  Thật báo trang 

nghiêm. Giống như một người, bộ phận của họ, tế bào của họ trở thành vi rút. Đó là 

866  Tập 349 



người có bịnh, không phải là một người mạnh  khỏe, hoàn toàn không thể so sánh với 

lúc còn khỏe mạnh. Lục đạo mười pháp giới cũng như vậy. 

Học Phật học cái gì? Đức Phật giúp chúng ta khôi phục sức khỏe mà thôi. Khôi phục 

sức  khỏe,  không  phải  ngài  ban  cho  chúng  ta,  bởi  vì  chúng  ta  từng  mạnh  khỏe,  vốn 


không có bịnh, nên Đức Phật đối với chúng ta chỉ là một tăng thượng duyên mà thôi. 

Thân nhân duyên, sở duyên duyên, vô gián duyên, là những duyên bản thân vốn tự có 

đủ. Chỉ cần chúng ta biết dùng, không có tăng thượng duyên này chúng ta vĩnh viễn mê 

hoặc, vĩnh viễn không biết chân tướng sự thật. Vĩnh viễn không biết bản thân đúng là 

một người mạnh khỏe, đầy đủ trí huệ, đức năng, thần thông, đạo lực vô lượng. Chúng 

ta  nhìn  thấy  Phật,  nhìn  thấy  pháp  thân  Bồ  Tát,  thậm  chí  là  A  la  hán  đều  không  ngớt 

ngưỡng mộ, rất muốn có thần thông đạo lực như họ vậy. Không ngờ rằng tự tánh mỗi 

mỗi đều đầy đủ, không ít hơn Như Lai phân nào. Nay thành ra như thế này rồi, tại làm 

sao vậy? Một lời của đức Thế Tôn đã nói rõ cho chúng ta rồi: chỉ vì vọng tưởng, chấp 

trước mà không thể giác ngộ. Quí vị  xem chỉ một câu đã nói rõ rồi. Chúng ta vì có 

vọng tưởng, có phân biệt, có chấp trước. Đó là phiền não, đó là chướng ngại, làm cho 

trí huệ đức tướng vốn có của tự tánh đều bị chướng ngại, méo mó; làm cho  cõi Thật 

báo trang nghiêm trở thành lục đạo, trở thành tam đồ, trở thành địa ngục. Bị thức làm 

cho thay đổi, thức chính là phân biệt chấp trước. 

Chư Phật Bồ Tát rất vĩ đại, vĩ đại như thế nào? Vĩ đại ở chỗ không phân biệt, không 

chấp trước. Cảnh giới không phân biệt, không chấp trước chính là bình đẳng rốt ráo, 

vạn  pháp  nhất  như.  Việc  này  dường  như  không  khó,  thật  sự  không  khó,  khó  ở  đâu? 

Khó do chúng ta không chịu làm. Chúng ta không muốn làm, nếu như chịu làm, nếu 

như muốn làm, thật chẳng khó tí nào. 

Chương Gia đại sư nói rất hay,  Phật pháp trên mặt triết lý mà nói, biết thì khó mà làm 

dễ, chuyển phàm thành Thánh không khó. Khó ở đâu? Khó ở chỗ đối với chân tướng 

của Thánh phàm, chúng ta không biết tí nào, mê hoặc điên đảo. Khó ở chỗ này. Cho 

nên làm phiền Phật Thích Ca Mâu Ni 49 năm giảng kinh dạy học cho chúng ta, chính 

vì một việc này. Ngài giảng những gì? Ngài dạy những gì? Đó là chân tướng của nhân 

sinh vũ trụ, tức là chân tướng của phàm thánh. Làm rõ ràng chân tướng rồi, thì không 

khó nữa. Điều này chúng ta không thể không biết. Thực sự biết rồi, quí vị  sẽ học rất 

dễ. Từ sáng đến tối tay không rời sách, vui mà không chán, điều này dễ học. Học được, 

làm được liền khế nhập cảnh giới. 

Tập 349  867 



Hôm nay có người nói, người nào đó là người tốt, là một người rất tốt, tốt ở đâu? Tôi 

cũng thừa nhận người tốt nhất trong thế gian, là ai? Là những Bồ Tát vãng sanh đến 

Thế Giới Tây Phương Cực Lạc. Thật là người tốt, người tốt bậc nhất, trong tâm chỉ có 

Phật A Di Đà. Ngoài Phật A Di Đà ra, không biết gì nữa cả. Đó là người tốt bậc nhất. 

Quí vị  tán thán họ, họ A Di Đà Phật; quí vị  hủy báng họ, họ cũng A Di Đà Phật; quí 

vị hãm hại họ, họ vẫn A Di Đà Phật, người tốt! Ngoài Phật A Di Đà ra họ không có 

niệm gì khác. Người này mới được xem là người tốt thực sự. Quí vị sát hại họ, họ cúi 

đầu cám ơn quí vị. Vì sao vậy? Vì họ giải thoát rồi. Điều phiền phức nhất trong pháp 

thế gian chính là thân thể này. Thân thể mất rồi, việc gì cũng dễ dàng hơn. Thân thể là 

gánh nặng, thân thể là trở ngại. Thân thể ví như cái địa ngục, ngày ngày phải đeo bên 

mình. Buông đi những thứ này, giải thoát rồi, sao không cảm kích người ta được? Bất 

luận người ta hữu ý hay vô ý giết hại quí vị đều phải cảm ơn, vậy là người rất tốt. Vì 

sao  vậy?    Thân  thế  bỏ  được  rồi,  họ  đi  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  họ  đến  thế  giới  Tây 

phương rồi. Chỉ có linh hồn chúng ta thường nói, hà huống quí vị có thể làm cho linh 

hồn giác ngộ rồi, nâng cao lên thành linh tánh. Phạm vi hoạt động của linh tánh khắp 

pháp giới hư không giới, nó không bị chướng ngại, nó được đại tự tại. Nó không phải 

là  thân  thể  vật  chất,  cho  nên  nó  cũng  không  cần  dinh  dưỡng  gì,  cũng  không  cần  ăn 

uống gì cả. Nó không cần nữa, có thân thể vật chất thì cần; không có thân thể vật chất 

này thì không cần nữa. Quí vị  biết thân thể vật chất này phiền phức biết bao. Quí vị  

hoàn toàn không làm tổn hại họ, quí vị  giúp họ, giúp họ đi lên. 

Nói theo pháp thế gian, trong đây còn có rất nhiều rất nhiều sự việc nhân quả. Tức là 

nói nhân quả của ai, người đó tự chịu. Người hiểu rõ, người giác ngộ quí vị  sẽ không 

kết tội với họ, có giết họ rồi cũng không có tội. Vì sao vậy?  Vì họ không có oán hận. 

Nếu như họ có oán hận quí vị  sẽ có tội, sẽ tạo ra oan oan tương báo không bao giờ dứt. 

Nếu như họ không oán hận bỏ qua tất cả, quí vị  sẽ không kết tội với họ. Cho nên trong 

kinh Phật nói có 5 tội nghịch. Năm tội nghịch này là vô gián địa ngục, cũng gọi là A tỳ 

địa ngục. Vô gián tội có năm loại: giết cha, giết mẹ, che mẹ thương yêu quí vị, quí vị  

giết họ, họ sẽ không trách quí vị, quí vị  không kết tội với cha mẹ. Nếu như cha mẹ oán 

hận quí vị, quí vị  sẽ có tội; cha mẹ không oán hận quí vị , quí vị  không có tội. Vậy quí 

vị  kết tội với ai?  Quí vị  kết tội với tất cả chúng sanh hữu tình. Kết tội gì? Quí vị  nêu 

cho họ một gương rất xấu, làm sao có thể giết hại cha mẹ? Người ta thấy quí vị  có thể 

giết  hại  cha  mẹ,  ta  cũng  có  thể  giết  hại  cha  mẹ,  nên  gương  xấu  đó  chính  là A  tỳ  địa 

ngục.  Cha  mẹ  bị  con  cái  giết  chết,  họ  quyết  không  mong con  cái  đọa  A  tỳ  địa  ngục, 

868  Tập 349 



như vậy khổ quá! Cha mẹ mãi mãi yêu thương con cái, làm sao nhẫn tâm để con cái 

đọa A tỳ địa ngục? cho nên kết tội đọa A tỳ địa ngục, quí vị  nên hiểu kết tội nặng nhất 

là kết tội gì? Đó là quí vị làm cho thế gian một tấm gương xấu. Nói theo cách giáo dục 

của Thánh Hiền thì quí vị  đã phá hoại sự dạy dỗ của Thánh hiền. Tội này nặng lắm, 

trong Phật Pháp cũng nói như vậy. Quí vị  đã phá hoại lời dạy của Phật Bồ Tát. Quí vị  

đã đặt một tấm gương bất thiện cho đại chúng, dạy hư người khác. Kết tội từ đây vậy. 

Hủy báng thánh hiền, hủy báng kinh giáo, làm cho rất nhiều chúng sanh trong đời này 

gặp được Phật duyên, có thể được độ, quí vị  làm cho duyên này bị phá hoại mất, thậm 

chí quí vị làm cho duyên học Phật của họ bị đoạn tuyệt. Tội nghiệp này đọa A tỳ địa 

ngục. Nên quí vị  hoàn toàn không kết tội với Phật Pháp Tăng. Phật Pháp Tăng đại từ 

đại  bi,  chắc  chắn  không  trách  quí  vị.  Quí  vị  kết  tội  ở  một  phương  diện khác,  quí  vị  

phải nhìn rõ ràng từng mặt một. 

Cho nên trong lễ nghĩa cổ của Trung Quốc, có cái gọi là “thù giết cha, không đội trời 

chung”, đứa con này nhất định sẽ báo thù. Đứa con này báo thù là gì? Là thực hành đạo 

hiếu, cũng là nêu tấm gương tốt cho xã hội, khuyên nhủ mọi người không thể giết cha 

của người khác, quí vị  giết họ, con cái họ sẽ báo thù, tác dụng của điều này, công đức 

ở đây vậy, có ý nghĩa rất lớn. Việc này xem ra dường như là việc nhỏ, nó ảnh hưởng 

đến toàn xã hội, ảnh hưởng đến ngàn năm vạn kiếp, tội kết từ nơi đây vậy. Kẻ thù của 

cha, nhưng nay người đó đang làm việc tốt, có thể giết hại họ không? Không thể được. 

Họ đang làm tất cả những việc lợi ích cho xã hội chúng sanh, quí vị giết họ, rất nhiều 

người không đạt được lợi ích, vậy phải làm sao? Đợi đến khi họ già rồi, về hưu rồi, họ 

không  làm  việc  nữa,  lúc  này  đến  báo  thù.  Nếu  như  họ  làm  quan,  không  thể  báo  thù, 

làm quan là phục vụ nhân dân, nếu như quí vị  giết họ, họ làm những việc tốt cho nhân 

dân, nhân dân không hưởng được phước rồi, không hưởng được. Tội kết từ đó, vậy là 

quí vị  sai lầm lớn. Đợi họ về hưu, bãi quan, rời chức vị rồi, lúc này quí vị có thể báo 

thù.  Nếu  như  họ  làm  công  việc  từ  thiện  xã  hội,  làm  sự  nghiệp  giáo  dục  xã  hội  đều 

không thể báo thù. Nếu như họ xuất gia hoằng pháp lợi sanh, thì càng không thể báo 

thù, phải rõ lý như vậy, xã hội mọi người chắc chắn không trách quí vị. Người này là 

kẻ thù giết cha của quí vị, quí vị cũng không báo, quí vị  chờ cơ duyên, lúc này chưa 

phải lúc, đó gọi là nghĩa. Nghĩa là gì? Là hợp tình, hợp lý, hợp pháp. Khởi tâm động 

niệm,  nói  năng  tạo tác,  quí  vị    phải  nghĩ  thấu  từng  phương  diện,  không  thể  làm  việc 

theo cảm tính. Làm việc theo cảm tính, luôn rước họa vào thân. Tai họa này quả báo rất 

nghiêm trọng. Quí vị  xem, cha mẹ bị người ta giết rồi, quí vị  lại đi báo thù, sau khi 

Tập 349  869 



báo thù lại đọa vào địa ngục. Căn nguyên của nó là do từ người cha mà đến, vì báo thù 

cho cha, mà người này đối với xã hội, đối với tất cả chúng sanh, có ân huệ, có điểm tốt, 

quí vị  giết họ mất, làm cho tất cả chúng sanh không được hưởng lợi, không được lợi 

ích, tội này đọa địa ngục. Quí vị  báo thù cho cha, cha quí vị  biết được cũng rơi nước 

mắt. Quí vị  sai rồi, thù có thể báo, nhưng không phải lúc. Những đạo lý này phải làm 

cho  rõ,  nếu không  làm  rõ,  không  hiểu  rõ,  bản  thân  làm  việc  sai  trái,  bản  thân  thật  ra 

cũng không biết. Nhưng quả báo hiện tiền, nhất định bản thân phải gánh chịu. 

 Tự tánh quang minh, vĩnh hằng bất đoạn. 

Ngày nay chúng ta, chướng ngại lớn nhất là chấp ngã, lúc nào cũng nghĩ đến cái tôi, 

khởi tâm động niệm điều đầu tiên chắc chắn là nghĩ đến cái tôi. Lợi ích của tôi là ưu 

tiên số một. Nhân tạo tác tất cả bất thiện đều tại nơi đây. 

Thường tịch quang tức là Phật quang, Thường tịch quang là đức quang của tự tánh. 

Sư Cảnh Hưng nói rất hay: “Thường quang của Phật, mãi chiếu lợi ích”. Nhưng câu 

nói này, thường quang của Phật là hằng chiếu, không sai, chúng ta không hưởng được 

lợi ích. Vì sao không hưởng được lợi ích? Vì chúng ta không chịu tiếp nhận. Nó chiếu 

đến rồi, chúng ta không để ý đến nó, không tiếp nhận nó. Như thế nào mới có thể tiếp 

nhận được?  Điều đầu  tiên  là  niềm  tin.  “Niềm  tin  là  mẹ  của  các  công  đức”,  do  quí vị 

không tin, chứ không giờ khắc nào không chiếu quí vị. Quí vị không nhận được lợi ích, 

do không tin. Không tin đương nhiên sẽ không tôn trọng, không cung kính. Người kia 

họ tin tưởng, họ cung kính, cung kính đối với cổ thánh tiên hiền, tin tưởng lời dạy của 

Phật  Bồ  Tát,  cổ  thánh  tiên  hiền,  y  giáo  phụng  hành,  họ  được  lợi  ích.  Mỗi  ngày  đều 

không rời lời dạy dỗ của thánh hiền, lời kinh giáo của Phật Bồ Tát, thời gian lâu rồi, có 

lý nào lại không khai ngộ! 

Lúc nào khai ngộ? Tùy thuộc vào thiện căn, phước báu, nhân duyên của quí vị. Người 

thiện căn phước đức nhân duyên nhiều thì khai ngộ sớm, Người thiện căn phước đức 

nhân duyên ít hơn thì khai ngộ chậm hơn, chung qui cũng khai ngộ, chỉ là thời gian 

nhanh chậm khác nhau, khai ngộ lớn nhỏ cũng khác nhau. Sư Đàm Loan có hai câu kệ 

tán thán:  

“Quang minh nhất thiết thời phổ chiếu 

 Cố Phật hựu hiệu Bất Đoạn Quang”. 

“Nhất thiết thời phổ chiếu” nghĩa là thường chiếu. Chư vị học Phật, đặc biệt là những 

người không phải là người mới học, học đã nhiều năm rồi, nhất định phải hiểu, nhất 

định phải nhớ kỹ những điều này. Phật quang phổ chiếu, Phật quang chiếu khắp chúng 

870  Tập 349 



ta, mọi lúc mọi nơi, đều đang tắm gội trong Phật quang. Chỉ do phiền não tập khí của 

chúng ta dày quá, làm chướng ngại quang minh trí huệ của Phật, nên chúng ta không 

được lợi ích. Sự thật làm cho khắp chúng sanh giác ngộ, đó chính là hoằng dương Phật 

Pháp. Trách nhiệm hoằng dương Phật Pháp, bất luận là người tại gia hay xuất gia, tất 

cả đều phải có, hơn nữa cũng bình đẳng. Phát tâm để làm, đây là việc tốt nhất trong thế 

gian và xuất thế gian, công đức lớn nhất. Tôi không cần công đức, tôi không cần phước 

báu, nói cho quí vị  hay, đó là phước báu lớn nhất. Vì sao không làm? Hơn nữa học tập 

cũng không  khó tí nào. Cổ nhân thường nói: “mười  năm  đèn sách,  bỗng chốc thành 

danh”, quí vị quả nhiên dùng thời gian mười năm, hạ quyết tâm, một môn thâm nhập, 

quí vị  sẽ thành công. Sau mười năm, quí vị  sẽ là pháp sư hoằng pháp hàng đầu trên 

toàn thế giới, ai ai cũng đều làm được! vấn đề là quí vị có nắm chắc mục tiêu phương 

hướng  này  không.  Mười  năm  không  thay  đổi,  mười  năm  không  kể  là  thời  gian  dài, 

chắc chắn sẽ thành tựu. Nói cách khác, mười năm, phàm phu có thể tu thành Phật đạo, 

có thể tu thành Bồ Tát, phàm phu có thể trở thành thánh nhân. Chỉ cần quí vị  chịu đi 

con đường này, quí vị  chắc chắn sẽ đi qua được. Chỉ cần quí vị  chịu đi con đường 

này, tất cả Chư Phật Như Lai lúc nào cũng gia trì cho quí vị. Phật quang gia trì quí vị, 

tất cả Chư Phật Như Lai gia trì quí vị. Quí vị làm sao không thành tựu được? Càng nên 

biết, Phật quang là ánh sáng của tự tánh, chân nhân là bản thân, bản tánh chân tâm vốn 

có đủ. Chư Phật Như Lai, Pháp thân Bồ Tát làm tăng thượng duyên cho chúng ta, giúp 

chúng ta biết được có một sự việc như vậy, chúng ta không phát hiện ra, bản thân đích 

thực đang tắm gội trong Phật quang. 

Tiếp theo thứ bảy, Thanh Tịnh Quang Phật. 

Thanh  tịnh quang,  Tịnh  Ảnh  viết:  lìa cấu  gọi  là  tịnh,  “cấu”  này  là  từ  thay  thế  cho  từ 

phiền não. Quí vị buông phiền não xuống, thì gọi là “tịnh”, tức thanh tịnh. 

Cảnh Hưng viết: từ thiện căn vô tham của Phật mà hiện. Ba thiện căn, đặc biệt là thiện 

căn vô tham. Cũng trừ tâm tham đắm của chúng sanh nên gọi là thanh tịnh. 

Tham, sân, si gọi là ba độc. Vô tham, vô sân, vô si gọi là ba thiện căn. Tức là nói, vô 

tham, vô sân, vô si có thể sanh tất cả pháp thiện. Các pháp thiện của thế gian xuất thế 

gian đều khởi sanh từ nó. Ngược lại, tất cả các pháp ác, pháp bất thiện thế gian xuất thế 

gian đều sanh khởi từ tham sân si. Cho nên tham sân si gọi là ba độc phiền não. Chỗ 

này chúng ta nên chuyên chú để tư duy, chuyên chú để thể hội. Chúng ta cần ba độc, 

hay cần ba thiện căn? Nói cách khác, chúng ta muốn trời người, thế giới cực lạc, hay là 

chúng ta muốn ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục? Bản thân phải lựa chọn, nếu như tôi muốn 

Tập 349  871 



chọn quả tốt ở trời người, muốn chọn Thế giới Cực Lạc, thì tôi phải vô tham, vô sân, 

vô si. 

Trong  cuộc  sống  hàng  ngày,  đối  diện  với  tất  cả  cảnh  duyên.  Cảnh  là  môi  trường  vật 

chất, duyên là  môi  trường nhân sự. Thực sự  có thể dùng tâm vô tham, vô sân, vô si, 

vậy thì mỗi ngày quí vị  đều đang tích thiện, đều đang tích đức. 

Cổ nhân nói, không cần ba năm là không được, quí vị tích đức tích thiện ba năm, đời 

sau quí vị sẽ ở đâu? Đời sau quí vị  không còn nơi nhân gian nữa, nhân gian không có 

phước báu lớn như vậy. Quí vị sẽ lên cõi trời, quí vị đi hưởng phước báu cõi trời. Nếu 

như quí vị niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, quí vị nhất định vãng sanh. Sanh đến thế giới 

Cực Lạc, quí vị sẽ đến làm A Duy Việt Bồ Tát, như vậy không được sao? Công việc 

của quí vị  có khó không? Không khó! 

Nếu như vẫn dùng tâm tham sân si, tâm tham sân si này dùng quen rồi, vô thỉ kiếp đến 

nay đã dùng nó. Chúng ta phải tự mình phản tỉnh, có thể không tham được chăng? Tài 

sắc danh thực thùy có thể không tham chăng? Oán hận tức giận làm phiền có thể không 

sân chăng? Đối với lời dạy của thánh hiền không muốn học tập có thể không si chăng? 

Làm việc tham, sân, si quả báo tại ba đường ác. Trong ba đường khả năng cao nhất là 

địa ngục. Đó gọi là tạo nghiệp địa ngục, chiêu cảm quả báo địa ngục. Lời nó tuy rất 

khó nghe, nhưng đó là chân tướng sự thật. 

Người học Phật rất nhiều, người tin Phật không nhiều. Tin rồi họ sẽ thật làm, thực sự 

tìm cách để lìa cấu uế. Thực sự muốn thành tựu thiện căn vô tham, vô sân, vô si. Tâm 

thanh tịnh hiền tiền rồi, quang thanh tịnh hiện tiền rồi. 

Trong câu này sư Đàm Loan có một bài kệ tán thán, Đàm sư tán rằng:  

“Đạo quang minh lãng sắc siêu tuyệt 

 Cố Phật hựu hiệu Thanh Tịnh Quang. 

 Nhất mông quang chiếu tội cấu trừ 

 Giai đắc giải thoát cố đảnh lễ.” 

Thanh tịnh quang có thể giúp quí vị giác ngộ. Sau khi giác ngộ quí vị có thể buông bỏ 

tất cả tội cấu bất thiện, đời người ngăn ngủi khổ đau, trên thân mang vác gánh nặng tội 

nghiệp  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay.  Gánh  nặng  này  lớn  như  thế  nào?  Trong  kinh  Hoa 

Nghiêm có một thí dụ, nếu như tội nghiệp này có thể tướng, giống như vật chất vậy nó 

có thể tướng, cho dù nó có nhỏ bao nhiêu, khắp hư không cũng không dung nạp được. 

Chúng ta cho rằng mỗi câu nói trong kinh đều là chân tướng, không phải là giả thiết, 

không phải là ví dụ, là chân tướng sự thật. Tội nghiệp nặng như vậy làm sao có thể tiêu 

872  Tập 349 



trừ? Trong kinh Phật có một ví dụ “căn nhà tối ngàn năm”, căn nhà này ánh sáng trăng 

sao không chiếu đến được, bên trong cũng không có đèn, đã một ngàn năm như vậy, tỉ 

dụ cho cái gì? Tỉ dụ cho một người, tích lũy tội nghiệp gây tạo quá nhiều, quá nhiều! 

Nhưng thắp lên một ngọn đèn, liền chiếu sáng tất cả những đen tối. Một ngọn đèn có 

thể  trừ  bóng  tối  ngàn  năm.  Ý  nghĩa  của  ví  dụ  này  là,  chúng  ta  từ  vô  lượng  kiếp  đến 

nay, gây tạo tội nghiệp vô lượng vô biên, cũng giống như căn nhà tối ngàn năm, nay 

nghe được Phật Pháp hiểu rõ rồi, giác ngộ rồi, điều này cũng giống như ngọn đèn thắp 

sáng rồi, nghiệp tội từ vô thỉ đến nay đều tiêu trừ hết. Ví dụ này rất hay. Ý nghĩa trong 

ví dụ này sâu rộng vô lượng, người bình thường rất khó thể hội. Chúng ta người học 

Phật đối với câu nói này, lúc mới học Phật hiểu được rất cạn cợt, theo thời gian tích lũy 

lâu  rồi,  mỗi  năm  càng  sâu  sắc  hơn,  hai  ba  mươi  năm  sau  đối  với  câu  nói  này  sẽ  có 

những hiểu biết rất sâu sắc, so với lúc sơ học hoàn toàn khác nhau. 

Thời thời khắc khắc có thể nhắc nhở bản thân, buông bỏ vọng tưởng, buông bỏ phân 

biệt, chấp trước, thực sự biết được lời chân thật đã nói trong kinh! “Phàm sở hữu tướng 

giai thị hư vọng”, hà tất phải làm việc trong cảnh giới hư vọng.Sai rồi! Câu nói này là 

cổ nhân nói, nếu như nói như cách hiện nay, hà tất trong những hiện tượng giả này quí 

vị phải lao tâm khổ tứ, sai rồi, dụng tâm một cách uổng phí. 

Vậy chúng ta  lúc ở đời, đối với hoàn cảnh bên ngoài nên dùng thái độ gì? Tùy duyên. 

Tùy duyên tiêu nghiệp cũ, không tạo thêm tai ương mới. Tôi không tạo thêm tội nghiệp 

nữa. Tùy duyên tiêu nghiệp, không tạo tội nghiệp. Làm sao không tạo tội nghiệp? Sáu 

căn đối với cảnh giới sáu trần tôi không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, 

không chấp trước, thì không tạo nghiệp nữa. Khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước 

là tạo nghiệp. 

Bồ Tát ứng hóa đến thế gian hóa độ chúng sanh, phàm phu chúng ta học Bồ Tát hóa độ 

chúng sanh. Có phải là thật hay không? Không phải thật. Vì sao vậy?  Vì bản thân quí 

vị  còn  chưa  độ  được,  quí  vị    làm  sao  mà  độ  người?  Lời  này  trong  kinh  Phật  cũng 

thường nói, thường nhắc nhở chúng ta. Ý nghĩa ở đâu? Quí vị  coi trọng việc tự độ, tự 

độ  rồi  sau  đó  mới  có  thể  độ  người.  Một  lòng  một  dạ  coi  tự  độ  là  chính.  Có  cần  độ 

chúng sanh không? Nói cho quí vị biết, tự độ chính là độ người, thực sự độ người. Vì 

sao vậy? Vì trong xã hội quí vị  đã nêu lên tấm gương học Phật tốt nhất. Người ta noi 

theo phương pháp này mà học Phật, chắc chắn thành công, đó chính là độ người. Quí 

vị có nói nhiều bao nhiêu, người ta chưa chắc đã tin; quí vị thực sự làm ra được, người 

ta  tin  tưởng  liền.  Ngày  ngày  chúng  ta  bảo  người  buông  xuống,  bản  thân  lại  không 

Tập 349  873 



buông, như vậy sao được? Đó là giả dối, không phải chân thật. Bản thân phải thực sự 

buông xuống được, buông xuống không phải nói về sự, sự sự vô ngại, sự lý vô ngại, 

quan trọng nhất là tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh một mảy trần không nhiễm, trên sự 

tướng có nhiều hơn nữa, cũng không động tâm. Cho nên họ có năng lực tùy thời vãng 

sanh. Vì sao vậy?  Vì không có tham luyến, không có vướng mắc, không có phiền lo. 

Sạch sẽ rồi, không còn gì nữa, tự tại rồi, ngay cả thân thể cũng buông xả, hà huống là 

những thứ ngoài thân! 

Chư Phật Bồ Tát, chư vị tổ sư đã nêu cho chúng ta một tấm gương tốt này. Trên thực 

tế,  sự  việc  lớn  này,  hết  thảy  chúng  sanh  cũng  nêu  cho  chúng  ta  một  tấm  gương  tốt. 

Chúng sanh bị bệnh, tử vong, quí vị  tỉ mỉ quan sát xem, họ có thể mang theo những 

thứ gì? Thân thể không thể mang đi, tài sản không thể mang đi, tài sản không thể mang 

đi, địa vị không thể mang đi, tình thân không thể mang đi, không có thứ gì có thể mang 

đi. Phật dạy chúng ta những thứ không thể mang đi đừng để ở trong tâm; thứ mang đi 

được phải thường để trong tâm. Thứ mang đi được, chúng ta thử nghĩ xem chúng ta 

mang những gì? Tôi học Phật được sáu mươi năm rồi, giảng kinh dạy học đến nay đã 

năm  mươi  ba  năm,  tôi  thực  làm.  Giảng  kinh  dạy  học  là  sự  nghiệp  suốt  đời  của  tôi, 

trước nay chưa từng gián đoạn. Ba mươi tháng chạp, mồng một tết tôi cũng giảng kinh 

như thường lệ, chưa từng nghỉ ngơi. Chỉ có đang trên đường lữ hành, giảng kinh tạm 

ngừng hai ba ngày, rồi nhanh chóng khôi phục. Nhiều năm kinh nghiệm như vậy, trong 

pháp đại thừa tôi đã tìm thấy, mang thứ gì đi? Mang Phật A Di Đà đi. Điều này mang 

theo được. Tôi chỉ cần Phật A Di Đà. Ngoài Phật A Di Đà ra tôi không cần gì nữa. Đạo 

tràng này cúng dường cho mọi người dùng để tu đạo. Quí vị  tận dụng đạo tràng này 

chăm chỉ học ở đây 10 năm, quí vị  sẽ thành Phật, sẽ thành Bồ Tát rồi. Mười năm nếu 

như  vẫn còn tham sân si, vậy thì quí vị  sẽ làm ngạ quỷ, địa ngục, súc sanh, cũng ở nơi 

đây tu đạo, tu đạo ngạ quỷ, tu đạo súc sanh, tu đạo địa ngục, đều có thể tu thành công. 

Nếu như mười năm trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, những thứ khác đều buông hết, thì 

quí vị  tu sẽ là đại đạo của Phật A Di Đà. Thời gian như nhau, dụng tâm khác nhau! Bất 

luận phương thức gì cũng có thể thành tựu. 

Quí vị  xem Đàm Hư lão pháp sư nói với chúng ta, pháp sư Tu Vô ở chùa Cực Lạc tại 

Cáp Nhĩ Tân, không biết chữ, sau khi xuất gia ở trong chùa làm những công việc nặng 

nhọc, việc người khác không muốn làm, ngài đều làm, làm suốt đời, luôn luôn vui vẻ, 

không  oán  không  giận,  công  việc  nặng  nhọc  toàn  do  ngài  làm,  không  trở  ngại  việc 

niệm Phật của ngài, trong tâm ngài chỉ có Phật A Di Đà. Ngoài A Di Đà Phật ra, ngài 

874  Tập 349 



không còn gì cả. Tâm là tâm Phật A Di Đà; miệng niệm Phật, thân làm tất cả những 

việc đều gọi là Phật sự. Thường phục vụ cho đại chúng, làm người khiêm nhường, với 

ai cũng đều cung kính, mọi người cũng đều yêu thích ngài. Quí vị  xem lúc vãng sanh 

thong dong tự tại biết bao, không bị bệnh, biết trước giờ đi, trong thời gian truyền giới 

ngài đến chùa Cực Lạc, trong giới đàn phân chia công việc, ngài chăm sóc người bịnh, 

chưa khai giới, trước khai giới hai ngày, ngài xin với Lão hòa thượng nghỉ việc, nói với 

Lão hòa thượng rằng con vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc, nhờ chúng thường trú giúp 

ngài lo hậu sự. Đó là đại sự của Phật giáo. Lão hòa thượng rất hoan hỉ, nhận lời ngài, 

hỏi ngài lúc nào đi? Không quá mười ngày. Ngài đã có tin tức rồi. Đến ngày hôm sau 

lại  tìm  Lão  hòa  thượng,  nói  với  Lão  hòa  thượng:ngày  mai  con  đi  rồi,  ngày  hôm  sau 

ngài đi thật. Để lại một câu nói cho mọi người làm kỷ niệm. “Nói hay mà làm không 

được, không phải trí huệ chân thật”. Đây là câu nói mà pháp sư Tu Vô để lại. Suốt đời 

ngài chỉ giỏi làm chứ không giỏi nói. Ngài không nói nhưng Ngài đã thực sự làm được. 

Cũng chính là điều mà tôi thường nói, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài A Di Đà 

Phật ra không còn gì cả. Một tấm gương tốt! Thật là đệ tử Phật, thật là người tu hành. 

Chúng ta chỉ cần nói theo gương ngài như thế là thành công rồi. Chịu khổ chịu nhọc 

phục vụ cho đại chúng. Trong mắt của ngài, xem tất cả đại chúng đều là Phật Bồ Tát. 

Cho nên cách ngài cung kính đối với đại chúng, cũng giống như ngài cung kính đối với 

Phật vậy. Vì sao vậy? Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rất hay: “ tất cả chúng sanh vốn là 

Phật”, bây giờ có phải là Phật không? Là Phật. Nay là Phật điên đảo mê hoặc, họ chỉ 

cần buông bỏ điên đảo mê hoặc họ sẽ là Phật thực sự. Họ với Phật Thích Ca Mâu Ni, 

với  Phật  A  Di  Đà  không  hai  không  khác.  Làm  sao  không  cung  kính  được?  làm  sao 

không đảnh lễ được? cho đến cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa, tình và vô tình đồng viên 

chủng trí. 

Cho  nên  thanh  tịnh  quang,  cũng  giống  như    Đàm  Loan  pháp  sư  nói  vậy,  quang  này 

sáng rỡ lìa các cấu, có thể tiêu trừ tham trược và tội cấu của chúng sanh. Người khởi 

tâm động niệm là A Di Đà Phật. A Di Đà Phật còn có tâm tham sao? Thế giới Ta bà vô 

số điều tốt đẹp, có thể làm cho họ khởi tâm tham luyến không? Không thể có! Thế giới 

ta bà gâytạo vô số ác nghiệp, có thể làm cho họ tức giận không? Sẽ không. Đây là trí 

huệ chân thật. Thế giới ta bà là giả, không phải là thật, “nên hiệu là thanh tịnh quang.” 

Lại  nữa,  Vãng  Sanh  Luận  nói:  ba  loại  thành  tựu  nguyện  tâm  trang  nghiêm  cần  phải 

biết, nói đơn giản vào  một câu pháp,  một câu pháp là  một câu thanh tịnh. Câu thanh 

tịnh là trí huệ chân thật, pháp thân vô vi vậy. 

Tập 349  875 



Ba loại thành tựu chính là ba loại trang nghiêm sẽ nói ở sau đây. Thầy giáo thành tựu 

rồi, thầy giáo ở Thế giới Cực Lạc là A Di Đà Phật; học sinh thành tựu rồi, chúng sanh 

trong  mười  phương  thế  giới  vãng  sanh  đến  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  đều  là 

ngưỡng mộ Phật A Di Đà, đều là biết về Thế giới Cực Lạc. Mục đích đến đó là gì? Đến 

để thành Phật, thật muốn giống với Phật A Di Đà vậy. Trí huệ, thần thông, đạo lực, 

quang minh, tướng tốt, lợi ích chúng sanh, tất cả đều tương đồng với Phật A Di Đà. 

Nguyện tâm như vậy. Lược nói nhập một câu pháp, là câu thanh tịnh. Câu thanh tịnh 

chính  là  trí  huệ  chân  thật,  pháp  thân  vô  vi.  Trên  thực  tế,  câu  thanh  tịnh  này  chính  là 

Nam mô A Di Đà Phật, là biết một tên thanh tịnh, thể là pháp thân chân thật, quảng 

nhiếp quốc độ, Phật, Bồ Tát ba loại trang nghiêm. 

Niệm Lão chú giải trong Kinh Vô Lượng Thọ, trích dẫn đoạn văn này nhiều lần, làm 

cho chúng ta ấn tượng rất sâu sắc đối với mấy câu này. Cho nên  chúng ta học Tịnh Độ, 

tu Tịnh Độ lấy gì làm mục tiêu? Chính là tâm thanh tịnh nói trong đề kinh. Đó là mục 

tiêu đầu tiên. Sau khi đạt được tâm thanh tịnh rồi, lại hướng lên trên tu thêm tâm bình 

đẳng. Tâm thanh tịnh là cảnh giới A La hán, không còn chấp trước đối với tất cả pháp 

thế  xuất  thế  gian,  tâm  liền  được  thanh  tịnh.  Trong  thế  gian  này  tùy  duyên,  mọi  thứ 

không có gì là không tốt. Thực sự quí vị  nhìn thấy rồi, quí vị  thể hội được rồi, quí vị  

khế nhập đến cảnh giới như vậy. Là cảnh giới gì? ai ai cũng là người tốt, mọi việc đều 

là  việc  tốt,  cảnh  giới  tâm  thanh  tịnh. Đối  với  muôn  sự  muôn  pháp  trong  thế  xuất  thế 

gian này, chắc chắn không có tham sân si. Vô tham vô sân vô si, ba thiện căn hiện tiền, 

vẫn còn tham sân si, vẫn còn tự tư, tự lợi, vẫn còn danh văn lợi dưỡng, không được! 

quí vị  không phải đang tu tịnh nghiệp, quí vị đang tạo luân hồi sáu nẻo. Tự tư tự lợi, 

đúng sai ta người, tham sân si mạn, đó là tâm luân hồi. Tâm luân hồi bất luận tu cái gì 

cũng là nghiệp luân hồi. Niệm A Di Đà Phật cũng là nghiệp luân hồi. 

Trước đây tôi có nói qua với quí vị  rồi, vào đời Tiền Thanh Càn Long, pháp sư Quán 

Đỉnh  trong  Đại  Thế  Chí  Viên  Thông Chương  Sớ  Sao  có  nói,  người  niệm  Phật  ngày 

ngày niệm A Di Đà Phật, có một trăm loại quả báo khác nhau, quả báo thứ nhất là A tỳ 

địa ngục. Niệm A Di Đà Phật, ngày ngày niệm A Di Đà Phật, cuối cùng quả báo là A 

tỳ  địa  ngục.  Lúc  tôi  mới  học  Phật,  đọc  đến  đoạn  khai  thị  này,  khai  thị  của  pháp  sư 

Quán Đảnh tôi không hiểu, niệm Phật  là việc tốt làm sao lại đọa địa ngục? Tôi cầm 

quyển kinh này đến thỉnh giáo với thầy Lý. Thầy Lý đọc rồi nói với tôi, đây là việc lớn, 

tôi không nói với một mình ông, lúc tôi giảng kinh tôi sẽ giảng vấn đề này. Vì sao vậy? 

Vì rất nhiều người phạm lỗi này. Chớ  cho rằng mình niệm Phật tương lai sẽ sanh về 

876  Tập 349 



Thế giới Cực Lạc, không phải! Vì sao đọa vào A tỳ địa ngục? Thật ra pháp sư Quán 

Đảnh đã nói rất rõ rồi, chúng ta không để ý mà thôi. Ở phía dưới ngài nói vì ngũ dục 

niệm Phật. Vì sao niệm Phật? Vì tôi tham muốn tài sắc danh thực thùy, tôi không cần 

những  thứ  khác,  tôi  cần  những  thứ  này  tôi  niệm  Phật.  Dùng  thủ  đoạn  niệm  Phật  hi 

vọng đạt được tài sắc danh thực thùy, năm dục. Tâm niệm như vậy niệm Phật A Di Đà 

đọa A tỳ địa ngục, tức là vô gián địa ngục. Cho nên xem quí vị  dùng tâm gì, nếu như 

trong tâm quí vị  chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không có gì nữa, với tâm 

này quí vị  niệm A Di Đà Phật vãng sanh Thế giới Cực Lạc thượng phẩm thượng sanh. 

Từ  đó  có  thể  biết,  niệm  Phật  trên  hình  thức  không  có  sai  khác,  trên  âm  điệu  cũng 

không có sai khác, dụng tâm không giống! Điều này không thể không biết. Trong tâm 

chỉ có Phật A Di Đà, thể của Phật A Di Đà là pháp thân chân thật. A Di Đà Phật quảng 

nhiếp quốc độ, Phật Bồ Tát ba loại trang nghiêm, khắp pháp giới hư không giới tất cả 

Chư Phật Như Lai, tất cả Bồ Tát, tất cả thế giới 51 vị Bồ Tát, từ Sơ tín đến Đẳng giác, 

Di Đà 12 loại quang này biến chiếu khắp nơi. Đó chính là Di Đà quảng nhiếp, khắp 

pháp giới hư không giới có chúng sanh nào không có duyên với Phật A Di Đà? Phật 

quang soi chiếu, bất luận họ tiếp nhận hay không tiếp nhận tất cả đều có duyên. Có thể 

tiếp nhận nhanh chóng sẽ thành tựu, người không muốn tiếp nhận, người từ chối tiếp 

nhận,  qua  vài  năm  hoặc  là  kiếp  sau  đời  sau,  họ  tự  nhiên  sẽ  tiếp  nhận.  Vì  sao  vậy? 

không phải không tiếp nhận thì Phật sẽ không chiếu, không tiếp nhận Phật vẫn thường 

chiếu,  xưa  nay  chưa  từng  gián  đoạn.  Cho  nên  12  loại  quang  của  Phật  công  đức  vô 

lượng  vô  biên,  gia  trì  cho  tất  cả  chúng  sanh,  vô  cùng  từ  bi,  không  có  ai  có  thể  làm 

được. Nhân này chính là hoằng nguyện Phật phát nơi nhân địa, nguyện đại viên mãn 

rồi, một pháp cũng không lọt. 

Nên “Hán Dịch” danh hiệu Di Đà là Phật vô lượng thanh tịnh, lại nữa Di Đà mật hiệu 

là Kim cang thanh tịnh.Nên biết hai chữ thanh tịnh, nghĩa của nó rất sâu. Hai chữ thanh 

tịnh này là công phu của tâm địa. Điều này chúng ta nên biết. Vốn nó với tự tánh thanh 

tịnh. 

Trong Kinh Pháp Bảo Đàn nói với chúng ta “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”. Nên 

tâm thanh tịnh là bổn tâm của bản thân, là chân tâm của bản thân. Trong đây đầy đủ 

công đức vô lượng vô biên. 

Thứ tám, Hoan Hỉ Quang.  Tịnh Ảnh viết: “có thể làm cho tâm người thấy vui nên gọi 

là hỉ”,  làm cho tất cả nhìn thấy quí vị, trong lòng đều sanh khởi tâm vui thích, học rồi 

thường thực tập nó không phải cũng vui sao. Trong Phật Pháp tất cả Bồ Tát đều thành 

Tập 349  877 



tựu  tướng  vui  thích,  tướng  của  Phật  Bồ  Tát,  tất  cả  chúng  sanh  nhìn  thấy  không  ai  là 

không hoan hỉ. Vì sao vậy? Vì họ có tâm hoan hỉ, tâm này phóng quang, phóng quang 

biểu hiện cho bên ngoài, nó phát sanh từ thiện căn vô sân của Phật, có thể tiêu trừ tâm 

sân giận buồn lo của chúng sanh, lo lắng là ưu bi khổ não, nên gọi là hoan hỉ. 

Chúng ta muốn đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, chúng ta phải tu tâm thanh tịnh, 

chúng ta phải tu tâm hoan hỉ. Tâm thanh tịnh là thiện căn vô tham hiện tiền. Tâm hoan 

hỉ là thiện căn vô sân hiện tiền. Trong tâm không có tham sân si, tự nhiên sẽ thanh tịnh 

hoan hỉ. Hơn nữa thường sanh tâm thanh tịnh, thường sanh tâm hoan hỉ, đối người, đối 

sự, đối vật là tấm lòng từ bi. Tự nhiên mà nhận được sự gia trì của quang thanh tịnh, 

quang hoan hỉ của Phật A Di Đà. 

Đàm  sư  tán  thán  rằng:  “từ  quang  xa  chiếu  thí  an  lạc,  nên  Phật  lại  hiệu  Hoan  Hỉ 

 Quang. ”  An  lạc  như  trong  Kinh  Pháp  Hoa  nói:  “thân  ý  bình  thản,  liền  được  an  lạc, 

 Phật quang có năng lực khiến chúng sanh an lạc vui thích, nên gọi là hoan hỉ quang. ” 

Tiếp dẫn đại chúng, hoằng pháp lợi sanh, thanh tịnh hoan hỉ phải đặt lên hàng đầu. Thể 

hiện ra vô tham vô sân vô si, ba thiện căn hiện tiền, thân tâm thanh tịnh, vô lượng hoan 

hỉ. Vì sao vậy? vì quí vị hoàn toàn buông xả rồi. Quí vị chưa buông xả, mỗi ngày quí vị 

đều âu lo, phiền não, áy náy, phiền não tập khí nhiều quá, tạp quá. Cho nên biểu hiện 

ra bên ngoài là nóng nảy nông nổi, thân tâm không được an ổn, đây là hiện tượng phổ 

biến trong xã hội ngày nay. Ngày xưa từ khi có ghi chép cho đến nay chưa từng nghe 

qua những động loạn như vậy, gọi là hỗn loạn! Con người sống trong xã hội này cực 

khổ  quá,  đáng  thương  quá.  Khoa  học  kỹ  thuật  không  ngừng  phát  triển,  đem  lại  cho 

chúng ta mặt tiêu cực thì nhiều, mặt tích cực lại ít. Chúng ta nói nhiều một tí, dường 

như mặt tích cực chỉ 10%, tiêu cực lại đến 90%. Chỉ mười phần trăm có ích cho chúng 

ta, chín mươi phần trăm là có hại cho chúng ta. Nhà máy điện hạt nhân, cung cấp điện 

lực, đó là điều có lợi. Nhưng nhà máy điện hạt nhân xảy ra sự cố, phải trả giá biết bao 

sinh mạng, tài sản, có đáng hay không? Không đáng. 

Vấn đề phóng xạ nhà máy điện hạt nhân Nhật Bản, hiện nay ngày càng nghiêm trọng, 

nghiêm trọng hơn dự đoán ban đầu rất nhiều. Nghe nói Nhật Bản có hơn 50 nhà máy 

điện hạt nhân, hiện nay xảy ra sự cố mới chỉ ba bốn cái. Nếu như toàn bộ đều xảy ra sự 

cố thì làm sao? Sự việc này đã nói cho toàn thế giới, sự việc này thật ghê gớm, chúng 

ta phải làm cho rõ ràng, minh bạch. Tham một chút lợi nhỏ, tương lai phải trả giá rất 

nặng nề, thật không đáng. Đó  là ngu si, không có trí  huệ.  Người có trí  huệ sẽ không 

làm những việc như vậy. Vậy chúng ta muốn học Phật, tâm địa thanh tịnh, biểu hiện ra 

878  Tập 349 



bên ngoài toàn là hoan hỉ, điều này là quan trọng nhất. Nhớ kỹ, giờ giờ phút phút đối 

người đối việc, phải học Bồ Tát Di Lặc, Bồ Tát Di Lặc thanh tịnh hoan hỉ đặc biệt rất 

rõ. Ngài thể hiện như vậy cho chúng ta thấy. 

Thứ  chín,  Giải  Thoát  Quang,  xem  bản  “Tống  dịch”,  bản  “Ngụy  dịch”  không  có  điều 

này, tức là bản dịch của Khương Tăng Khải không có đoạn này. Ngài không dùng Giải 

thoát quang. “Nên chư Sư xưa, không có chú dịch”, vì nó không có, cho nên Tổ sư đại 

đức từ xưa chú giải Kinh Vô Lượng Thọ, không có chú giải vấn đề này. 

Nhưng  trong  bản  “Ngụy  Dịch”,  có  hai  quang  Diêm  vương  và  Vô  Xưng,  có  hai  loại 

quang này. Đàm Sư tán thán rằng:  

“ Phật quang chiếu sáng tột thứ nhất, 

Nên Phật lại hiệu Quang Diêm vương, 

Tam đồ đen tối nhờ quang chiếu, 

Cho nên đảnh lễ bậc ứng cúng.” 

Ở đây khen ngợi Diêm Vương Quang. còn có một bài kệ tán thán Vô Xưng Quang. 

“Thần quang lìa tướng không thể nói, 

Nên Phật lại hiệu Vô Xưng Quang, 

Vì quang thành Phật quang sáng chói 

Chư Phật tán thán nên đảnh lễ.” 

Từ đây mà có thể thấy, thật ra hai bài kệ này đều khen ngợi sự giải thoát. “Thần quang 

lìa tướng, nhờ quang thành Phật”, hiển thị  đức tự giác  của Quang Giải  Thoát. “Phật 

quang  vô  thượng,  ba  cõi  nương  quang”,  là  hiển  thị  lợi  ích  giác  tha  của  Quang  Giải 

Thoát. Từ đó hiệp hai bài kệ lại chính là hiển thị đức ích của quang giải thoát. Đây là 

phiên  dịch  của  bậc  cổ  đức  đích  thực  có  khai,  hợp  không đồng,  nên  mới  có  nhiều  sai 

khác đến như vậy. Ý nghĩa chúng ta phải tỉ mỉ quan sát, thể hội, mới có thể hiểu được 

toàn bộ. 

Diêm vương quang, trong bài kệ tán thán của Đại Sư Đàm Loan, quang diêm vương, 

đức của nó khai mở sự đen tối trong ba đường. Khải là mở, là khai mở. Ba đường là 

địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, gọi nó là ba đường. 

Ngạ  quỷ  gọi  nó  là  đao  đồ,  đây  là  thí  dụ.  Người  thế  gian  chúng  ta  thường  nói  là  quỷ 

nhát gan, ma quỷ thực sự nhát gan, ngạn ngữ nói là: người có ba phần sợ ma, ma có 

bảy  phần  sợ  người.  Cho  nên  người  không  cần  sợ  ma,  người  sợ  ma  là  sai  rồi,  ma  sợ 

người mới đúng chứ. Ma nhát gan như vậy, quí vị  còn sợ nó, quí vị còn nhát gan hơn 

cả nó, vậy là sai rồi. Cho nên nên nhớ trên thực tế ma sợ người. Dương khí con người 

Tập 349  879 



thạnh, ma không dám đến gần, người nếu như làm nhiều việc bất thiện, oan nghiệt đầy 

thân, dương quang của  con người  sẽ  mất  hết,  ma sẽ không sợ quí  vị nữa. Quí vị có 

chánh khí, có dương khí, ma sợ quí vị. Cho nên quỷ gọi là đao đồ, tức là nó thường 

thường sống trong hoảng sợ, sợ người khác hại nó. 

Súc sanh là huyết đồ. Súc sanh chết đều bị kẻ mạnh ăn thịt kẻ yếu. Đều chảy máu mà 

chết, nên gọi là huyết đồ (đường máu). 

Địa ngục là hỏa đồ (đường lửa), cho dù là địa ngục băng lạnh, tướng của nó cũng là 

một vùng biển lửa. 

Cho  nên  gọi  là  tam  đồ,  đao  đồ,  huyết  đồ,  hỏa  đồ  gọi  là  tam  đồ.  Đây  là  nơi  khổ  nhất 

trong sáu đường. 

Phật dùng giải thoát quang chiếu khắp ba đường ác. Trong ba đường ác, phải người có 

duyên, người có duyên tức là người có thể tiếp nhận, tiếp nhận quang giải thoát chiếu, 

họ liền có thể xa lìa ba đường, có thể sanh vào đường thiện, đường thiện tức chỉ cho 

trời người. Sanh vào cõi người sẽ có cơ duyên học Phật nghe pháp. Nói cách khác,  có 

lẽ họ sẽ có cơ hội vĩnh viễn thoát ly lục đạo luân hồi, thoát lymười pháp giới! Điều này 

quý giá lắm. 

Pháp môn Tịnh Độ đích thực được xếp vào hàng thứ nhất trong tất cả các pháp môn 

giải thoát, đới nghiệp vãng sanh. Quí vị  không đi theo con đường này, thì quí vị đi con 

đường nào? Không còn con đường nào để đi. Đời này chúng ta gặp được pháp môn 

này, có thể gặp được bộ kinh này, gặp được chú giải của Hoàng Niệm Lão, điều này 

phúc phần lớn lao biết bao! Không ai biết được. Trong kiếp quá khứ, nếu như không có 

thiện căn phước đức sâu dày, đời này quí vị  không thể gặp được. Gặp được rồi, quí vị  

thực sự có thể tin tưởng, thực sự có thể làm rõ, hiểu rõ, vậy là chúc mừng quí vị, đời 

này quí vị  đã thành tựu rồi, quí vị  đã viên mãn rồi. 

Võ Tắc Thiên làm bài kệ khai kinh Kinh Hoa Nghiêm:  

“Vô thượng thậm thâm vi diệu pháp 

Bách niên vạn kiếp nan tao ngộ, 

Ngã kim kiến văn đắc thọ trì, 

Nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa.” 

Là  thật  không phải giả.  Thật  không  dễ dàng gặp  được,  muôn ngàn  ức kiếp  cũng khó 

gặp, gặp được rồi không biết trân quí, vậy đời này sẽ luống qua. Đó mới là thật đáng 

tiếc. 

Hai bài kệ này, quan trọng nhất là bốn câu:  

880  Tập 349 



“Thần quang lìa tướng” Vì sao vậy? Vì quang giải thoát chiếu, cũng giống như trong 

Tâm kinh, Quán Tự Tại Bồ Tát, trí huệ quang chiếu, chiếu thấy năm uẩn đều không. 

Giải thoát quang cũng vậy, cũng chiếu rõ năm uẩn. Thực sự thấy được chân tướng của 

nó, quí vị  mới có thể buông năm uẩn xuống được – sắc thọ tưởng hành thức – sắc là 

hiện tượng vật chất; thọ tưởng hành thức là hiện tượng tinh thần, tất cả đều buông xả 

hết. Buông xả như vậy là gì? Tức buông xả luân hồi xuống. Nếu như cao hơn một tầng 

thứ nữa, đó là buông xả  mười pháp giới. 

“Thần quang lìa tướng”, “nhờ quang thành Phật”, hiển thị đức tự giác của quang giải 

thoát.  Chúng  ta  đem  hai  câu  này  kết  hợp  lại  thành  một  câu,  tức  là  “lìa  tướng  thành 

Phật”, quí vị  sẽ dễ hiểu hơn. 

Ngược lại, chấp tướng thì luân hồi lục đạo. Lìa tất cả tướng, tức tất cả các pháp, trong 

kinh  Kim  Cang  nơi  nơi  đều  nhắc  nhở  chúng  ta  đừng  chấp  tướng,  phàm  thứ  có  hình 

tướng đều là hư vọng. Luôn luôn ghi nhớ, luôn luôn nghĩ đến: phàm có hình tướng đều 

là hư vọng, bao gồm cả thân thể chúng ta. Không phải bảo quí vị  ngược đãi thân thể, 

không thương thân thể. Quí vị không nên chấp ái thân thể thái quá, thái quá là sai rồi. 

Thân thể như thế nào mới lành mạnh? Tâm lành mạnh, thân sẽ lành mạnh. Thân là hiện 

tượng vật chất, hiện tượng vật chất là nghe lệnh của hiện tượng tinh thần, chính là ý 

niệm. Cho nên trong Phật Pháp có một câu, đúng là lời vàng ý ngọc: “ tất cả pháp từ 

tâm tưởng sanh”. Nói quí vị không hiểu lại dường như quí vị  hiểu, nói quí vị  hiểu 

thực sự quí vị không hiểu. Vì sao vậy? Vì thực sự hiểu có thể tất cả đều không cần thiết 

nữa, tâm của tôi tốt, tâm tôi là Phật A Di Đà, chưa nghe nói Phật A Di Đà bị bệnh rồi, 

chưa từng nghe nói Phật A Di Đà đau đầu, đau chân, chưa từng nghe. 

Nói cách khác, tâm tất nhiên là Phật A Di Đà, không có bịnh hoạn gì cả, từ tâm tưởng 

sanh! Tâm tôi là Phật A Di Đà, đầu tôi là đầu của Phật A Di Đà, chân là chân của A Di 

Đà Phật. Tất cả những pháp này từ tâm tưởng sanh, thật giúp chúng ta giải quyết vấn 

đề rồi. Vấn đề của bản thân giải quyết rồi, có thể giải quyết vấn đề của trái đất. Quí vị 

xem ngày nay trái đất thiên tai nhiều như vậy, tâm chúng ta thanh tịnh rồi, trái đất sẽ 

thanh tịnh. Tâm thanh tịnh thiên tai sẽ hóa giải được. 

Chư Phật Bồ Tát, chư vị tổ sư dạy chúng ta dùng phương pháp gì để khôi phục được 

tâm thanh tịnh của chúng ta? Phương pháp đầu tiên, phương pháp thù thắng nhất không 

gì bằng niệm Phật A Di Đà. Niệm Phật A Di Đà phải niệm cho ra tâm thanh tịnh! Công 

phu niệm Phật của quí vị  mới hữu hiệu. 

Tập 349  881 



Tâm  thanh  tịnh  niệm  ra  được  rồi,  quí  vị    chắc  chắn  vãng  sanh  sanh  vào  cõi  Phàm 

Thánh Đồng Cư, vãng sanh vào cõi đồng cư thượng tam bối – thượng thượng phẩm, 

thượng trung phẩm, thượng hạ phẩm – biết trước giờ đi, tự tại vãng sanh, tâm thanh 

tịnh hiện tiền, tâm bình đẳng hiện tiền. Dùng công phu niệm Phật, niệm đến tâm bình 

đẳng, quí vị sanh vào cõi phương tiện hữu dư. Nếu như niệm Phật niệm đến đại giác 

đại ngộ, tức là đại triệt đại ngộ, thanh tịnh, bình đẳng, giác, giác hiện tiền rồi, giác tâm 

hiện tiền, quí vị  sanh cõi Thật báo trang nghiêm. Thanh tịnh, bình đẳng, giác, ba thứ 

này  cảm  ứng  được  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  Thật  báo,  Phương  tiện,  Đồng  cư 

tịnh độ. Đó là Tự giác. 

Phật quang cao tột, ba đường nhờ quang, hiển thị lợi ích giác tha của quang giải thoát. 

Tự giác giác ta, tự độ độ tha, A Di Đà Phật Phật quang đệ nhất. Dùng một câu danh 

hiệu  A  Di  Đà  Phật,  dùng  tâm  12  quang  chiếu  khắp  pháp  giới,  chúng  sanh  mà  quí  vị  

tiếp xúc được đều là chúng sanh hữu duyên, rộng khắp đều có thể được độ. 

Hai câu kệ của Đàm Loan pháp sư chính là hiển bày đức ích của quang giải thoát. Lìa 

tướng thành Phật, nên quang  phổ độ, chính là hiển bày diệu đức và lợi ích của quang 

giải thoát. Từ đó có thể thấy, các bản dịch xưa có sai khác, đều là do sự khác nhau giữa 

khai và hợp. 

Quí vị xem trong bản “Ngụy dịch”, đem giải thoát quang nói thành Diêm vương quang, 

Vô xưng quang, nói thành hai thứ. Còn ở trong bản này, hai quang này hợp thành một 

gọi là giải thoát quang. Đây là do người phiên dịch khai hợp khác nhau. 

Năm loại dịch bản gốc, chúng ta đọc qua chú giải này, cũng giống như đã đọc hết năm 

bản dịch gốc, hội tập rất tốt, giải thích rất rõ, đó là chúng ta có phước mới có thể gặp 

được, nhất định phải trân quí, y giáo phụng hành. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





---------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

 

882  Tập 349 



Tập 350 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 29.03.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 409, hàng cuối cùng , “An ẩn quang”. 

Trong 12 quang, quang thứ mười là An ẩn quang. Xem bản “Tống dịch”. An ẩn và an 

ổn giống nhau. Thân an tâm ổn vậy. Năm trược tám khổ không thể  nhiễu loạn gọi là 

“an”. Núi lở đất sụt cũng không thể động, gọi là “ổn”. 

Lại nữa Tống Cảnh Lục viết: an ổn được an lạc, sẽ “an tĩnh diệu thường”, lại nữa “tịch 

tĩnh diệu thường” tức Thường Tịch Quang. Chúng ta biết An ổn quang này hàm nghĩa 

vô cùng sâu sắc. Thực sự an ổn đích xác là Thường tịch quang, rốt ráo viên mãn. 

Trong chú giải, năm trược tám khổ không thể nhiễu loạn, núi lở đất sụt cũng không thể 

động. Hai câu nói này, chúng ta phải nghiêm túc học tập. Ngày nay thiên tai liên tục, 

rất nhiều người đến hỏi tôi, chúng ta nên đối phó với tai họa lớn này như thế nào? Tôi 

nói với mọi người, quan trọng nhất chính là an ổn. Tâm phải an định, động đất cũng 

được, sóng thần cũng được, bất cứ thiên tai nào xuất hiện, chúng ta cũng không để cho 

cảnh giới làm lay động. Quí vị  sẽ có trí huệ để đối phó, nếu như thiên tai xuất hiện, quí 

vị hoảng hốt, lo sợ, như vậy rất nguy hiểm. Nói cách khác, điều quan trọng nhất là phải 

vững vàng, không bị cảnh giới bên ngoài làm dao động. Cho nên hai câu này nói rất 

hay. Năm trược tám khổ không thể nhiễu loạn quí vị. Tâm quí vị  là an định. Tâm định 

thân  sẽ  an.  Quí  vị  sẽ  có  năng  lực,  có  trí  huệ  để  xử  lý  vấn  đề.  Núi  lở  đất  sụt  là  hiện 

tượng động đất lớn, có thể như như bất động, siêng năng niệm Phật, một câu danh hiệu 

Phật, như trước đây đã nói, tâm chúng ta thanh tịnh, tâm chúng ta an ổn, thì câu Phật 

hiệu này chắc chắn sẽ có tác dụng. 

Thiên  tai  xuất  hiện,  trong  Phật  Giáo  thường  nói:  người  người  đều  là  người  tốt,  việc 

việc đều là việc lành. Thiên tai này là việc tốt sao? Đối với người tu hành, người thực 

sự  tu  hành  mà  nói,  là  việc  tốt.  Vì  sao  vậy?  Vì  thiên  tai  do  nghiệp  chung  chiêu  cảm. 

Người chết trong tai họa này rất nhiều, nơi đi cũng khác nhau. Người niệm Phật, thiên 

tai xuất hiện họ có thể vãng sanh Tịnh Độ. Những ví dụ này rất nhiều, rất nhiều. Người 

niệm  Phật  ngày  ngày  mong  mỏi  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Lúc  đại  thiên  tai  đến,  niệm  cuối 

Tập 350  883 



cùng là niệm Phật, chắc chắn quí vị  thấy A Di Đà Phật đến tiếp dẫn quí vị, vậy là thật 

sự có thể vãng sanh. Người niệm Phật, hiện nay có rất nhiều trợ niệm, còn có tổ chức, 

giống như những đoàn thể trợ niệm trợ niệm cho người chết, người này có phải thực sự 

được vãng sanh? Lúc trợ niệm có điềm lành, toàn thân mềm mại, điềm lành hiếm thấy, 

đỉnh đầu nóng lên, có phải thực sự vãng sanh? Chưa chắc. Sanh thiên cũng điềm lành 

như vậy. Đời sau đến nhân gian, được phước báo lớn cũng là điềm lành này. Cho nên 

chưa chắc đã thực sự vãng sanh. Thực sự vãng sanh là lúc họ sắp đi, nói với mọi người 

“Phật đến tiếp dẫn tôi đi rồi”,  đó mới là thật. Nếu như bản thân họ không nói thì chưa 

tin được. Còn có một hiện tượng khác cũng có thể chứng minh. Người này đã đứt hơi 

rồi, thực sự vãng sanh chưa? Quí vị cầu họ báo mộng cho quí vị, hay là nếu có nhân 

duyên, xin họ nhập xác, nói cho chúng ta họ có phải thực sự vãng sanh không. Tin tức 

này cũng rất đáng tin, tuyệt đối không phải do người bị mượn xác ăn nói bậy bạ, họ 

không thể. Bởi vị thực sự vãng sanh họ có năng lực này, không phải thực sự vãng sanh 

họ sẽ không có năng lực này. Cho nên đây là tin tức chúng ta có được từ con đường 

chính xác. Quan trọng nhất vẫn là bản thân, do đó người chết lúc lâm chung đoạn khí, 

có cần thăm dò hơi ấm của họ, rờ đầu rờ chân tay của họ? Có lẽ không nên. Trong  Sức 

Chung Tân Lương nói rất rõ, tốt nhất sau khi họ dứt hơi, tám tiếng đồng hồ không nên 

động đến họ. Đây là thời khắc then chốt, nếu như họ chưa vãng sanh, trong tám tiếng 

đồng hồ này thân trung ấm chưa rời đi, tức là linh hồn của họ chưa rời đi, họ có tri 

giác, quí vị  đụng đến họ, họ sinh phiền não, phiền não khởi lên rồi, họ sẽ sa vào đường 

ác. Không những không nên đụng đến thân thể họ, mà giường họ nằm đều không nên 

động đến. Đó là cung kính đối với họ. Tuyệt đối đừng để họ khởi phiền não, tám tiếng 

đồng hồ niệm Phật giúp cho họ. Linh hồn chưa đi, hi vọng họ theo chúng ta cùng niệm 

Phật,  như  vậy  là  được  rồi,  rất  nhiều  người  không  biết  được  đạo  lý  này,  không  hiểu 

được chân tướng sự thật, tùy tiện đụng chạm đến họ, những người này gọi là oan gia 

trái chủ, đem phiền phức đến cho họ. Họ chưa có được định lực này, họ không phiền 

não được sao? 

Phiền não có hai loại, một loại là người thân quyến thuộc khóc lóc thút thít, làm cho họ 

sinh  khởi  thân  tình,  đi  không  dứt.  Sinh  khởi  thân  tình  lại  tạo  nghiệp  luân  hồi.  Đụng 

chạm  đến  thân  thể  họ,  họ  tức  giận,  tâm  sân  hận  nổi  lên,  tâm  oán  hận  này  rất  phiền 

phức, đều đọa vào đường ác, rất đáng sợ. Cho nên trong lúc nguy cấp này, lúc tai nạn, 

lúc khó khăn, điều quan trọng nhất là làm cho tâm an định lại, như như bất động, tâm 

884  Tập 350 



thanh tịnh phát sanh trí huệ. Trí huệ mới có thể giải quyết vấn đề một cách đúng đắn. 

Cho nên tâm an ổn rất quan trọng.Ở đây ý nghĩa nói rất sâu. 

Tông Cảnh Lục do Vĩnh Minh Diên Thọ Đại sư trước tác. An ổn là an vui, tức tịch tĩnh 

diệu thường, tịch tĩnh diệu thường tức thường tịch quang. Người nào chứng đắc được? 

quả  vị  Diệu  giác.  Điều  này  cao  hơn  nhiều  điều  chúng  ta  thường  nói  minh  tâm  kiến 

tánh, kiến tành thành Phật. Quí vị  nên hiểu minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, 

là địa vị Bồ Tát Sơ trụ của Viên Giáo, sơ trụ trở lên. 

Tịch tĩnh diệu thường đó là hiện tượng Phật quả rốt ráo, Đẳng giác vẫn chưa thể nói, 

quả  vị  Diệu  giác  trở  lên  mới  có  thể  nói,  quả  vị  này  cao  rồi.  Ở  đây  vô  thượng  chánh 

đẳng chánh giác mới là tịch tĩnh diệu thường. “Diệu” là chỉ cho cái gì? “lìa tất cả các 

tướng, chính là tất cả các tướng”, đó gọi là “diệu”. Tất cả các tướng này là hiện tướng, 

hiện  tướng  gì?  Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  “xuất  sanh  vô  tận”,  có  thể  sanh  vạn 

pháp, tuy rằng có thể sanh vạn pháp, xuất sanh vô tận, nó như như bất động, chỉ một 

mảy may cũng là tịch tĩnh của nó, một mảy may cũng không bị chướng ngại, động tĩnh 

như một, động tĩnh không khác, đó gọi là “diệu”. 

Thường  là  vĩnh  hằng  bất  biến, 

đây chính là Thường tịch quang. Thường tịch quang chính là tự tánh viên mãn. Đó là 

căn nguyên của muôn sự muôn vật trong khắp pháp giới hư không giới, trong triết học 

gọi là bản thể. Đương nhân tự tánh chính là tự tánh của bản thân chúng ta, viên mãn 

hiện tiền chính là Diệu giác Như Lai. 

Biết  sanh  diệt  diệt  rồi,  tịch diệt  là  an  vui,  đó  là  nghĩa  của  “an”.  Sanh  diệt  đã  hết  rồi, 

sanh diệt là nói về phiền não, vọng tưởng. Trong tiểu thừa, tiểu thừa chấp trước đã diệt 

rồi. Tịch diệt an vui đó là A la hán, niềm vui Niết Bàn của Tiểu thừa. Đại Thừa phải 

diệt  hết  tất  cả  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  thường  tịch  quang  hiện  tiền.  Đó  là  

tịch diệt vi lạc, là Đại bát niết bàn, không phải là Tiểu thừa niết bàn. Tiểu Thừa Niết 

bàn chưa ra khỏi mười pháp giới. Từ đó có thể biết, trong Tứ thánh pháp giới Thanh 

văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật họ có niềm vui của Tiểu thừa niết bàn, không phải là 

Thường tịch quang. 

“Tam tế nhất như, vô khứ vô lai, thị ẩn nghĩa.” Chúng ta đọc là “an ổn”, là nghĩa của 

“ổn”. Tam tế là quá khứ, hiện tại, vị lai. Nói cách khác, thời gian không còn nữa, quá 

khứ  tương  lai  đều  ngay  hiện  tại.  Thời  gian  là  giả,  điều  này  khoa  học  ngày  nay  hoàn 

toàn hiểu được. Thời gian của chúng ta từ đâu mà có? Trái đất quay quanh mặt trời một 

vòng gọi là một năm. Trái đất tự quay một vòng  gọi là một ngày, từ đây mà có thời 

gian.  Chúng  ta  liền  biết  tinh  cầu  ở  trong  thái  hư,  thời  gian  tự  quay,  cùng  quay  đều 

Tập 350  885 



không nhất định. Mặt trăng tự quay  một vòng gọi là một tháng, nó cùng quay quanh 

trái đất một vòng cũng là một tháng. Nói cách khác, một ngày và một năm của nó là 

đồng thời. Trong hệ mặt trời, mỗi một hành tinh, mỗi một vệ tinh đều khác nhau, dài 

ngắn hoàn toàn không giống nhau. Vậy hệ mặt trởi lại quay quanh hệ ngân hà. Hệ ngân 

hà  có  phải  là  một  tinh  hệ  quay  vòng  lớn  hơn?  Chưa  phát  hiện  được?  Nói  theo  Phật 

Pháp thì rất có khả năng như vậy. Cảnh giới trong kinh Hoa Nghiêm nói có 20 thế giới 

chồng lên nhau. Nói Thế giới Cực Lạc và thế giới Ta bà cùng ở tầng thứ 13. Lúc nói 

như vậy, chắc chắn hệ ngân hà vẫn là tinh hệ đang chuyển động vòng quay lớn hơn. 

Thời gian là giả. Chúng ta ở nơi nào thì dùng thời gian ở nơi đó, giống như hiện nay 

chúng ta  ở trên trái đất thời gian gần giống nhau. Quí vị  ở địa phương nào thì dùng 

thời gian của địa phương đó. Thời gian không phải thật. Chẳng những thời gian không 

phải  thật,  không  gian  cũng  không  phải  thật.  Không  gian  duy  thứ  không  còn  cự  ly  sẽ 

không còn nữa. Thiền sư Trung Phong nói ở trong Hệ Niệm Pháp Sự rằng: “nơi đây là 

Cực Lạc, Cực lạc tức là nơi này.” Thế giới Cực lạc và thế giới của chúng ta không có 

khoảng cách. Tức là nói không gian duy thứ chồng chéo lên nhau.  Giống như chúng ta 

xem màn hình ti vi, cùng một màn hình có hơn 100 kênh truyền hình khác nhau, hình 

ảnh hơn 100 kênh đều lặp lại trên màn hình này. Chúng ta mở một kênh thì xem được 

một kênh, không xem được kênh khác. Nếu như quí vị  có năng lực siêu việt hơn cảnh 

giới này, tất cả các kênh quí vị  đều có thể xem được. Không gian không còn nữa, hình 

ảnh tại đây, hình ảnh tại Mỹ đồng thời sẽ xuất hiện, nó không trở ngại lẫn nhau, kỳ 

diệu! Đều nhìn thấy rất rõ ràng. Vậy an ổn quang này hoàn toàn phá được không gian 

duy thứ. 

Tứ thánh pháp giới đột phá chỉ một phần, không viên mãn. Pháp thân Bồ Tát minh tâm 

kiến tánh rồi, có thể nói là đột phá viên mãn. Tuy là đột phá viên mãn, chúng ta có thể 

lãnh hội được. Khoảng trong thập trú vị, thập hạnh vị, thập hướng vị, chúng ta nói là 

Tam Hiền. Tập khí phiền não vô minh từ vô thỉ vẫn còn khá nặng. Họ có thể nhìn thấy 

khắp pháp giới hư không giới chăng? Có thể. Có lẽ họ nhìn còn có chút mơ hồ, không 

được rõ ràng lắm. 

Nhưng thập địa Bồ Tát tập khí vô minh phiền não rất ít, càng ngày càng rõ ràng hơn. 

Đến Bát địa trở lên, đây là năm tầng thứ cuối cùng cao nhất, bát địa, cửu địa, thập địa, 

thập nhất địa, diệu giác, nhìn rõ ràng sáng suốt, không có chút chướng ngại nào. Ngoài 

điểm này ra, 41 vị pháp thân đại sĩ, họ ở khắp pháp giới hư không giới, mười pháp giới 

trong tất cả quốc độ của chư Phật, hiện ứng hóa thân, không có mảy may chướng ngại 

886  Tập 350 



nào. Muốn dùng thân gì để hóa độ họ liền dùng thân đó. Hiện thân của họ là cảm ứng, 

chúng sanh có cảm, tự nhiên liền có ứng. Chắc chắn không có khởi tâm động niệm. Đã 

không  có  khởi  tâm  động  niệm  đương  nhiên  càng  không  thể  có  phân  biệt  chấp  trước, 

không thể có. Đó gọi là Diệu, gọi là thực sự an ổn. 

Đức Di Đà ở trong tịch tĩnh diệu thường, diệu quang phổ chiếu, đều khiến cho chúng 

sanh an ổn vui vẻ, lìa các sanh diệt đó gọi là An ổn quang. 

Mười hai loại quang đều là Phật quang. Vậy chúng ta hiểu được Phật quang lược nói 

có 12 loại đức. Đó là đức dụng của quang. Trên thực tế đức dụng của quang chúng ta 

biết là vô lượng vô biên, không thể nói hết. Đây là đem quy nạp nó lại, quy nạp thành 

12 loại, biết được quang này tốt đẹp! Đây là trong tịch tĩnh diệu thường, quang toàn là 

tịch  tĩnh  diệu  thường,  toàn  là  xuất  hiện  từ  trong  Thường  tịch  quang.  Tác  dụng  này 

khiến cho tất cả chúng sanh tiếp xúc được với quang minh, thân tâm an lạc. Có thật vậy 

chăng?  Là  thật.  Ngày  nay  chúng  ta  tiếp  xúc  được,  trực  tiếp  tiếp  xúc  được,  nghiệp 

chướng  của  chúng ta  quá  nặng, bản  thân  có  chướng ngại,  dường  như  không có  cảm 

xúc, nhưng chúng ta đọc kinh Phật, kinh Phật cũng phóng quang. Chúng ta cảm nhận 

được rồi, pháp hỷ sung mãn. Chúng ta từ trong kinh Phật nhận được lời giáo huấn, biết 

được trong tất cả các cảnh giới, học được không bị quấy nhiễu, không bị ảnh hưởng, 

như như bất động. Cho nên nói tâm an lý đắc, lý đã rõ ràng rồi tâm liền an. Đó là gì? 

đó là diệu quang phổ chiếu khởi tác dụng. Chúng ta từ trong đọc tụng, nghe giảng cảm 

nhận được  Phật quang.  Trí  tuệ  của  Phật,  diệu  dụng  của  Phật,  dùng phương pháp  này 

gợi mở cảm xúc của chúng ta. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới. 

Quang  thứ  mười  một,  Siêu nhật  nguyệt  quang.  Tịnh  Ảnh viết:  “quá  thế  gian tướng”, 

quá ở đây là vượt qua. Vượt qua tướng thế gian, gọi là “siêu nhật nguyệt”. 

Cảnh Hưng viết: “ngày đêm hằng chiếu, không giống như ánh sáng mặt trời mặt trăng 

ở  ta  bà,  nên  gọi  siêu  nhật  nguyệt”.  Đặc  biệt  Cảnh  Hưng nói  rất  rõ  ràng.  Phật  quang 

không  có  ngày  đêm,  hằng  chiếu,  thường  chiếu,  mãi  mãi  không  gián  đoạn,  không  bị 

gián đoạn. Không giống như thế giới của chúng ta, trên trái đất của chúng ta, ánh sáng 

của  chúng  ta  từ  đâu  mà  có?  Ban  ngày  thì  mặt  trời,  ban  đêm  thì  mặt  trăng.  Mặt  trời 

không hằng chiếu, chiếu ban ngày, không chiếu ban đêm. Mặt trăng cũng không hằng 

chiếu, chiếu ban đêm, không chiếu ban ngày.  Nên không  thể sánh bằng Phật quang, 

Phật quang ban ngày, ban đêm đều chiếu. Đó gọi là siêu nhật nguyệt. 

“Đàm sư tán viết”, pháp sư Đàm Loan tán thán rằng: 

Tập 350  887 



“Quang minh chiếu diệu quá nhật nguyệt 

Quá tức là vượt qua. 

 Cố Phật hiệu siêu nhật nguyệt quang.” 

Lại nữa trong Siêu Nhật Minh Tam Muội Kinh viết:  

“Ánh sánh mặt trời chiếu sự việc hiện tại, người vật, loài thân mềm, loại có giáp, cỏ 

cây, chư thiên long thần, đều nhờ mặt trời, mà được sống, được tốt tươi”. Đây là nói về 

mặt trời, trên trái đất, tất cả những sinh vật trên trái đất được nói ở đây, không thể rời 

ánh sánh mặt trời. Rời ánh sáng mặt trời thì không thể sanh tồn. Ở đây nêu ra một ví 

dụ, người, vật - là chỉ cho tất cả động vật - , nhuyễn động là động vật nhỏ, loài bò bay 

máy  cựa,  “bách  giáp  dược  mộc”  là  chúng  ta  đang  nói  về  thực  vật,  và  còn  chư  thiên 

long thần, quỷ thần, đều nhờ vào ánh sáng mặt trời. Mặt trời cho chúng ta ánh sáng và 

độ ấm, có hai loại năng lượng này những sinh vật phổ biến trên trái đất mới có thể sống 

được. “Mậu” là xanh tốt, có thể sống tiếp được. Mặt trời không thể chiếu giữa hai cõi 

thiết vi, cũng không thể chiếu tâm con người làm cho nó khai ngộ. Điều này ánh sáng 

mặt trời không chiếu đến được, Phật quang có thể chiếu đến. Hai thiết vi là ví dụ cho 

trên trái đất chúng ta, nếu như hai ngọn núi cao, ở giữa có hang núi, mặt trời không 

chiếu  đến  được  hang  núi,  hai  bên  núi  ngăn  che  mất.  Cho  nên  mặt  trời  có  lúc  không 

chiếu đến được. Hơn nữa nó không thể chiếu nguồn tâm con người. Giúp chúng sanh 

khai ngộ điều này mặt trời không làm được, ánh sáng mặt trời không làm được. 

“Nhưng chiếu hữu hình, không chiếu vô hình”. Vô hình, chư thiên long thần là vô hình, 

điều này trước đây có nói, theo như trong kinh Phật, Tứ không thiên vô hình, Tứ thiền 

thiên hữu hình, tứ không thiên vô hình. 

“Siêu nhật minh tam muội”, tức là nói “siêu nhật minh tam muội” ở trong Siêu Nhật 

Minh  Tam  Muội  Kinh  ,  chiếu  sáng  hơn  như  thế  nào?  Chiếu  sáng  mười  phương,  vô 

cùng vô tận, nó chiếu hết. “Tam giới ngũ đạo”, tam giới, ở trong đây có vô sắc giới – 

dục giới, sắc giới, vô sắc giới – nó đều chiếu hết. Ngũ đạo là trời, người, ngạ quỷ, địa 

ngục, súc sanh. Nó đều chiếu đến. Mặt trời mặt trăng không chiếu đến địa ngục. 

Chúng ta đã đọc qua trong một số kinh điển, ngay cả đường ngạ quỷ đại bộ phận đều 

không thấy được ánh sáng mặt trời mặt trăng. Bầu trời của họ vĩnh viễn đen tối, giống 

như trời mưa vậy, trời âm u. Ánh sáng mặt trời trăng sao đều không thấy được. 

“Mị bất triệt sướng”, “triệt sướng” là không có chướng ngại, thông suốt vô ngại, Phật 

quang chiếu khắp, hà huống quang minh của đức Di Đà nên gọi là “siêu nhật nguyệt 

 quang”. 

888  Tập 350 



Kinh văn trên đây hơn tất cả các chú giải. Đây chính là những điều nói trong kinh Siêu 

Nhật Minh Tam Muội. Đoạn kinh văn này so với chú giải của chư vị tổ sư xưa nói hay 

hơn nhiều, nói càng viên mãn hơn. 

Nên  ánh  sáng  mặt  trời  chiếu  sáng  tất  cả  hữu  hình,  làm  sinh  trưởng  trời  đất  vạn  vật, 

nhưng  không  thể  chiếu  vô  hình,  không  thể  chiếu  thấu  núi  thiết  vi,  không  thể  chiếu 

khoảng  giữa  núi  Thiết  vi,  không  thể  chiếu  sáng  bổn  tâm  con  người.  Đó  chính  là  nói 

khởi tác dụng vẫn còn có chướng ngại, không thể so sánh với Phật quang. 

“Siêu  nhật  minh  tam  muội  thắng  chi”,  tức  là  vượt  qua  ánh  sáng  mặt  trời  mặt  trăng. 

Nhưng quang minh của đức Di Đà lại vượt xa tam muội này. Vượt hơn rất xa “nhật 

 minh tam muội”, nên gọi là “siêu nhật nguyệt quang”. 

Vậy chúng ta nên nghĩ đến việc mặt trời có ảnh hưởng rất lớn đối với trái đất, đối với 

tất cả những sinh vật trên trái đất mà nói, nó ảnh hưởng rất lớn, không có mặt trời vạn 

vật không thể sinh tồn. 

Giới khoa học nói với chúng ta, nói cái gì? Nói về một thiên tai lớn, rất có khả năng, 

một kiểu nhân họa, tức là chiến tranh vũ khí hạt nhân. Một thiên tai siêu cấp khác là 

núi lửa phun trào, các nhà khoa học đã nhiều lần báo cáo. Ví dụ như công viên Hoàng 

Thạch  của  Mỹ  (Yellowstone  National  Park),  công  viên  Hoàng  Thạch  là  một  núi  lửa 

siêu cấp, các nhà khoa học nói với chúng ta, núi lửa siêu cấp như vậy trên trái đất này 

có mười mấy cái, quá nửa số đó ở dưới đáy biển, uy lực của nó quá lớn, chúng ta từ 

trên mạng internet đọc được những báo cáo khoa học, núi lửa này phun trào, miệng núi 

lửa của nó, dài 45 dặm anh, rộng 35 dặm Anh, lớn như vậy. Núi lửa phun trào khói bụi 

núi lửa bay lên không trung 20km. Ngày nay chúng ta đi máy bay bay qua Thái bình 

dương, độ cao của máy bay là 10 km, là 10.000m. Gần cùng với ôn tầng đó tức là 4000 

thước Anh, hơn 10.000 một tí, trong khói bụi của núi lửa. Khói bụi núi lửa này theo gió 

trên trái đất mà khuếch tán, sẽ che mất mặt trời, ánh sáng mặt trời không thể chiếu đến 

mặt đất. Thời gian bao lâu? Nhà khoa học tính toán ít nhất cũng một tháng không nhìn 

thấy ánh mặt trời, rất có khả năng kéo dài đến nửa năm. Nếu như trên trái đất nữa năm 

không thấy ánh mặt trời, rất nhiều động thực vật sẽ tuyệt chủng, hơn nữa sự việc này 

rất có khả năng xảy ra. Những ghi chép về động đất trong quá khứ, cấp sáu, cấp bảy là 

động đất lớn, ngày nay cấp sáu cấp bảy trở thành động đất nhỏ. Báo cáo từ khắp nơi, 

động đất cấp tám cấp chín xảy ra thường xuyên. Kiểu núi lửa siêu cấp này phun trào là 

điều rất có thể. Nó sẽ sản sinh những ảnh hưởng rất lớn đến sự sinh tồn của động thực 

vật  trên  trái  đất.  Chúng  ta  phải  làm  như  thế  nào?  Tính  toán  thông  thường  thời  gian 

Tập 350  889 



thiên tai là ba năm, tức là vỏ trái đất này không ổn định nữa, nam bắc cực sẽ đổi chỗ 

cho nhau, nam bắc cực tương lai đến đâu? Đến xích đạo. Nó đổi chỗ cho xích đạo, nam 

bắc  cực  đến  đường  xích  đạo.  Xích  đạo  đến  chỗ  của  nam  bắc  cực,  như  vậy  thật  ghê 

gớm. Đó chính là điên đảo, động thực vật hàn đới không thể sinh tồn, vì nóng lên rồi; 

Động thực vật nhiệt đới cũng không thể sinh tồn, nó lạnh quá. Sinh vật trên trái đất có 

bị tuyệt chủng hay không? Vấn đề này nhà khoa học biết, nhưng không có cách gì để 

khống chế. 

Trong  Phật  Pháp  có  cách  nhưng  mọi  người  không  tin.  Phật  Pháp  có  cách  gì?  Trong 

kinh  thường  nói  “cảnh  tùy  tâm  chuyển”.  Phật  nói  lòng  người  chúng  ta,  giống  như 

Bladen  (Bố  Lai  Đăng)  nói,  nếu  thực  sự  làm  được  ba  câu  này,  ba  câu  này  trong  kinh 

Phật thường nói, tôi không biết ông ta có học Phật không? Ông bảo người trên toàn thế 

giới: bỏ ác làm thiện, cải tà quy  chánh, đoan chánh tâm niệm. Thiên tai này sẽ được 

hóa giải, núi lửa siêu cấp này sẽ không bị bùng phát. Nhưng người ta không tin, người 

ta nói quí vị như vậy là mê tín. Trong kinh Phật nói, không đưa ra được chứng cứ khoa 

học,  nhưng  trong  thời  cận  đại  đích  thực  đã  có  những  nhà  khoa  học  tìm  ra  chứng  cứ. 

Einstein, Planck người Đức, đây là những người nghiên cứu vật lý, nghiên cứu lượng 

tử  lực  học.  Những nguyên  lý    này  trong  kinh  Phật  nói,  họ  đã  chứng  minh  rồi.  Ai  tin 

tưởng? Vì sao không tin tưởng? Hiện nay con người bị ham muốn cái lợi xông tâm, chỉ 

nhìn  thấy  cái  lợi  trước  mắt,  họ  không  nghĩ  đến  ngày  mai,  không  nghĩ  đến  năm  sau, 

không nghĩ đến lợi ích của người khác, họ tự tư tự lợi. Trong tâm đầy dẫy tham sân si 

mạn  nghi,  họ  không  có  trí  huệ,  họ  không  tin  tưởng  tôn  giáo,  luân  hồi,  quỷ  thần.Ở 

phương tây nửa thế kỷ lại đây thuật thôi miên đã chứng minh thật có, người phương 

tây cũng không ít tin tưởng, nhưng họ không phải là chủ lưu, ảnh hưởng không lớn. Có 

phải thiên tai này thật sự sẽ xảy ra. Sau khi xảy ra mọi người đối với vấn đề này cũng 

bó tay chịu thua, sẽ quay đầu lại đi tìm quỷ thần hay không? Cũng có thể lắm. Nhưng 

trong  lúc  này  biết  quay  đầu  vẫn  tốt  hơn  là  không  quay  đầu.  Cũng  có  thể  sẽ  cứu  vãn 

được một bộ phận nhỏ. Nên thiên tai rất đáng sợ. Chúng ta nên có sự chuẩn bị để ứng 

phó,  luôn  luôn  nghĩ  đến  sẽ  có  một  ngày  như  vậy,  ánh  sáng  mặt  trời  mặt  trăng  đều 

không còn nữa, những văn minh khoa học kỹ thuật trên trái đất đều bị phá hoại rồi, lúc 

đó  phải  làm  sao?  Cho  dù  con  người  còn  có  thể  tiếp  tục  sống  phải  sống  cuộc  sống 

nguyên  thủy,  việc  gì  bản  thân  cũng  phải  tự  tay  làm,  điện  không  có,  ga  không  còn, 

không có nước sạch, phải làm sao? 

890  Tập 350 



Nhật bản lần này bị thiên tai, tai họa động đất là một sự việc rất nhỏ, đã tạo thành ảnh 

hưởng lớn như  vậy. Hiện nay vấn đề  ngày càng nghiêm  trọng rồi, cho nên chúng ta 

phải nghĩ đến tai họa quy mô lớn chắc chắn có sẽ rất đáng sợ. Phật dạy chúng ta buông 

bỏ các duyên, nhất tâm niệm Phật, tâm định rồi, trí huệ khai mở, quí vị  sẽ biết dùng 

phương pháp gì để ứng phó, dùng cách gì để bảo toàn bản thân, tự nhiên trí huệ của quí 

vị  sẽ phát sanh, cho nên ngày nay chúng ta nhìn thấy ánh sáng mặt trời mặt trăng, cảm 

xúc rất sâu. 

Chúng ta xem tiếp điều cuối cùng, điều thứ mười hai. “Bất tư nghị quang, xem hai bản 

dịch đời Đường và đời Tống”. Bản dịch đời Đường là “Đại Bảo Tích Kinh – Vô Lượng 

Thọ Hội”, kinh dịch đởi Tống chính là “Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang 

Nghiêm Kinh”, đề kinh, Hạ Liên Cư lão cư sĩ dùng bản Tống dịch và Hán dịch. Hán 

dịch là Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh, hai đề mục kết hợp lại mà thành. Đúng là 

hội tập không chê vào đâu được, hội tập quá hay, đề mục cũng hội tập. 

“Ngụy dịch” tách thành Nan Tư quang và Vô Xưng quang. Nan tư tức là không thể suy 

lường,Vô xưng tức không thể bàn luận. 

Tịnh  Ảnh  dùng  từ  “quá”.  “Quá”  tức  là  vượt  qua.  “Quá  thế  tâm  tưởng”,  vượt  qua  tư 

tưởng  của  người  thế  gian.  Nên  nói  là  “nan  tư”,  “quá  thế”,  siêu  việt  ngôn  tướng  của 

người thế gian, tức ngôn ngữ, nên gọi là “Vô xưng quang”, không thể nghĩ bàn. Phật 

quang là quang của tự tánh, quí vị không thể nào nghĩ đến nó, quí vị cũng không thể 

nói ra được, gọi là “không thể nghĩ bàn”. 

Dưới đây, “quá là nghĩa vượt qua”, người xưa rất ít khi dùng chữ “siêu”, phần nhiều là 

dùng chữ “quá”, nhìn thấy chữ “quá” thì hiểu nó có nghĩa là vượt qua. 

Cảnh  Hưng  viết:  “quang  phi  chư  nhị  thừa  đẳng,  sở  trắc  độ  cố  nan  tư”.  Phật  quang, 

không  những  con  người  chúng  ta  không  thể  đo  lường,  Thanh  Văn  Duyên  Giác,  hay 

hơn chúng ta rất nhiều, trí huệ, đức năng của họ, chúng ta không theo kịp. Thanh Văn 

kiến tư phiền não đoạn rồi, tập khí vẫn còn. Duyên Giác ngay cả tập khí cũng đã đoạn, 

đầy  đủ  sáu  loại  thần  thông,  vậy  chúng  ta  có  thể  tưởng  tượng  được,  thần  thông  của 

Duyên Giác cao hơn Thanh văn rất nhiều. Họ đều không thể nghĩ bàn, không thể tưởng 

tượng, không thể nói rõ, đó gọi là “nan tư”. 

“Lại không thể là điều các thừa khác có thể nói được”. Ở đây nói càng sâu hơn. Các 

thừa  khác  là  đại  thừa  và  tiểu  thừa,  Thanh  Văn  thừa,  Duyên  Giác  thừa,  Bồ  Tát  thừa; 

nhân thừa, thiên thừa thì càng không cần nói nữa. Ai có thể nói, chỉ có Phật có thể nói. 

“Chỉ có nhất thừa pháp, không hai cũng không ba”, trong kinh Pháp Hoa nói như vậy. 

Tập 350  891 



Thế giới cực lạc là nhất thừa, nhất thừa rốt ráo viên mãn. Vì sao vậy? Vì cõi đồng cư  

đều đạt được nhất thừa tương tự, thật không thể nghĩ bàn. Vãng sanh đến Thế giới Cực 

Lạc, cõi đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh. Đến Thế giới Cực Lạc rồi đều là A Duy Việt 

Bồ Tát, tương tự nhất thừa. Họ tuy không phải nhất thừa, nhưng thần thông trí huệ đạo 

lực của họ lại hoàn toàn tương đồng với Bồ Tát ở cõi Thật báo. Đây là bổn nguyện oai 

thần A Di Đà Phật gia trì. Không phải bản thân họ tu được. Đây là sự việc mà trong 

mười phương thế giới chư Phật quốc độ đồng cư không thể có được, chỉ có Thế giới 

Cực Lạc. Nên điều này không thể nghĩ bàn, gọi là Vô Xưng, không thể nói ra được. 

Lại nữa pháp sư Đàm Loan tán thán rằng: 

 Quang này ngoài Phật không ai rõ 

 Nên Phật lại hiệu Nan tư quang. 

Nói rất hay. Quang minh của Phật A Di Đà, 12 quang toàn là quang minh của Phật A 

Di Đà. Ngoài Phật ra, Bồ Tát đều không thể suy lường cao thấp. Trong Bồ Tát còn bao 

gồm  cả  Đẳng  giác  Bồ  Tát.  Địa  vị  Bồ  Tát  cao  nhất  cũng  không  thể  suy  lường  được, 

ngoài ra thì không cần nói nữa. Vì sao vậy?  Chú giải này nói rất hay. 

“Quang lìa tướng của quang, nên ngoài Phật ra không ai biết được”, quả giác rốt ráo, 

ngũ nhãn viên minh. Ngũ nhãn của Bồ Tát sáng rồi, nhưng chưa tròn đầy. Chỉ có Diệu 

Giác Như Lai ngũ nhãn viên minh. Họ có thể thấy được. Điều này trước đây chúng ta 

đã từng học qua, chỉ có Diệu Giác mới có thể nhìn thấy Thường Tịch quang. Nhìn thấy 

Thường Tịch quang mới có thể vào được Thường Tịch quang. Đẳng giác còn chưa vào 

được. Chú giải Đại sư Đàm Loan thâu nhiếp hai chú giải trước nên tốt hơn. 

Phần trước chú thích của hai vị Tổ sư Tịnh Ảnh và Cảnh Hưng, giải thích của pháp sư 

Đàm Loan đều vượt qua họ. Cho đến Vô Xưng quang, trước đây đã hợp với Giải Thoát 

quang, nay lại hợp với Bất tư nghị quang, thật cũng không chướng ngại. Quí vị  có thể 

thông đạt rõ ràng, kết hợp như thế nào cũng được. Trên thực tế,12 loại quang là một 

quang, một là tất cả tất cả là một, thật không thể nghĩ bàn. Tuy các bản dịch có khai 

hợp khác nhau, rối rắm bất nhất, nên có sai khác. Nhưng thực chất của nó cũng là nhất 

trí, là một trong ba đức của Giải thoát đến Niết bàn, thật là không thể nghĩ bàn vậy. 

Ba đức Niết bàn là pháp thân, bát nhã, giải thoát đều không thể nghĩ bàn. 

“Hựu bất tư nghị, tức bất khả tư nghị” , bất khả tư nghị trong kinh Đại Thừa thường 

nói đến. “Tên gốc của bản kinh nhỏ này chính là “Kinh A Di Đà”, trong kinh Đức Phật 

nói, Phật định tên cho nó là “Xưng Tán Bất Khả Tư Nghị Công Đức Nhất Thiết Chư 

Phật Sở Hộ Niệm Kinh”. Đây là tên gọi do đức Phật Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni đặt cho 

892  Tập 350 



kinh này. Trong kinh nói rất rõ, Đại sư La Thập vì thuận, tức tùy thuận văn hóa truyền 

thống Trung Quốc, sửa đề kinh này thành “Phật Thuyết A Đà Kinh”, tùy thuận văn hóa 

Trung  Quốc.  Đặt  rất  hay,  vì  sao  vậy?    Tu  hành  Tịnh  Độ  quan  trọng  nhất  là  trì  danh 

niệm Phật, cho nên ngài liền dùng ý dịch, ngài không dịch trực tiếp. Đó là trí huệ, trí 

huệ chân thật, lợi ích chân thật. Cho nên danh xưng này là danh xưng Phật định, làm 

cho chúng ta từ trên đề kinh này có thể hiểu được tính quan trọng của bộ kinh này. 

“Xưng tán bất khả tư nghị công đức”.Ai xưng tán? Tất cả chư Phật xưng tán như vậy 

còn gì bằng? “Tất cả chư Phật sở hộ niệm”, nói cách khác, quí vị  thật sự niệm câu A 

Di Đà Phật này, quí vị sẽ thành tựu công đức không thể nghĩ bàn, quí vị sẽ được tất cả 

chư Phật hộ niệm. Ngay nơi đây có bằng chứng căn cứ, tuyệt đối không phải giả. Tại 

sao quí vị không niệm Phật? Vì sao từ sáng đến tối vẫn suy nghĩ lung tung? Những thứ 

nghĩ đến đều là rác rưởi, đều là thứ luân hồi sáu nẻo. Khởi tâm động niệm không xa rời 

sáu nẻo luân hồi. Khởi tâm động niệm toàn là A Di Đà Phật, quí vị  sẽ xa lìa sáu nẻo 

luân  hồi.  Sáu  nẻo  luân  hồi  không  có  Phật  A  Di  Đà.  Việc  này  không  thể  không  biết. 

Chư Phật Bồ Tát, chư vị tổ sư, những pháp sư dịch kinh, quí vị xem sự từ bi của họ, 

phương tiện thiện xảo của họ, niệm niệm đều xuất phát từ lợi ích chúng sanh. Niệm 

niệm hi vọng tất cả chúng sanh trong một đời này, theo pháp môn này hết sanh tử ra 

khỏi ba cõi, thành Phật thành Tổ. Ân đức to lớn biết bao! Chúng ta vì sao kém cỏi thế? 

Chỉ vì không tin tưởng, chỉ vì không muốn quan tâm. Để vuột mất cơ hội thực sự giải 

thoát trong đời này ngay trước mắt. Quí vị xem còn có sai lầm nào lớn hơn sai lầm này 

nữa không? 

Lại  nữa,  trong  “  Cổ  Âm  Thanh  Vương  Đà  La  Ni  Kinh  nói  rằng: Lúc  bấy  giờ  mười 

 phương hằng sa chư Phật, đều tán thán thế giới an lạc kia. Thế giới an lạc chính là thế 

 giới  Cực  lạc.  Mười  phương  hằng  hà  sa  số  chư  Phật    không  thể  đếm  hết,  không  ai 

 không tán  thán  Thế  giới  Cực  Lạc,  tất cả  Phật  Pháp  không  thể  nghĩ bàn.  Thần  thông 

 hiện hóa, các loại phương tiện không thể nghĩ bàn. Nếu có thể tin sự việc như vậy, nên 

 biết người này cũng không thể nghĩ bàn, nghiệp báo có được cũng không thể nghĩ bàn. 

Đoạn kinh văn này thật không thể nghĩ bàn. Đoạn kinh văn này chúng ta nên chú ý, 

nên học thuộc nó. Nó quan trọng quá! 

Niệm  Phật  có  bao  nhiêu  lợi  ích,  ở  đây  đã  nói  hết  rồi.  Không  những  thế  gian  sáu  cõi 

mười pháp giới không thể sánh, mà tất cả Phật pháp xuất thế gian cũng không thể sánh 

với  nó.  Pháp  đệ nhất  thế  gian xuất thế  gian nay  đã  bày  ra  trước  mắt  chúng  ta,  quí vị  

Tập 350  893 



xem quí vị có phước báo biết bao! Người như thế nào mà ngay trong đời này đã có thể 

gặp được? Chúng ta đọc lại đoạn văn này thêm một lần nữa. 

“Nhĩ thời, thập phương hằng sa chư Phật, giai cộng tán bỉ an lạc thế giới – an lạc thế 

 giới chính là Thế giới Cực Lạc – sở hữu Phật Pháp bất khả tư nghị, thần thông hiện 

 hóa  chủng  chủng  phương  tiện  bất  khả  tư  nghị.  Nhược  hữu  năng  tín  như  thị  chi  sự, 

 đương tri thị nhân bất khả tư nghị, sở đắc nghiệp báo diệc bất khả tư nghị. ” Như vậy 

không tuyệt vời sao? Lời này ai nói? Đức Phật nói. Chính đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

nói.  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đại  biểu  cho  mười  phương  hằng  sa  chư  Phật  nói  ra 

điều này. 

Lại trong Liên Trì  Sớ Sao, trong Di Đà Kinh Sớ Sao Liên Trì đại sư giải thích “bất khả 

 tư nghị viết: thử phân vi tứ”, bốn loại bất khả tư nghị. 

Một là công đức bố thí pháp rộng lớn, gọi là vô lượng thọ, vô lượng quang. Các loại 

đạo phẩm Tam bảo, đó là bất khả tư nghị. 

Thứ hai là công đức thần hóa tròn khắp. Đây chỉ cho “nước, chim, cây cối đều tuyên 

truyền diệu pháp” ở Thế giới Cực Lạc. Trong ao thất bảo, có nước tám công đức. Chim 

muông cây cối, đều là Phật A Di Đà biến hóa làm ra. Quí vị  nghe âm thanh nước chảy, 

quí  vị    nghe  chim  hót,  quí  vị  nghe  âm  thanh  gió  thổi  cành  lá  trong  rừng  cây,  quí  vị  

lắng nghe nó đều là giảng kinh. Quí vị   muốn nghe kinh gì, thì quí vị  sẽ nghe được 

đúng bản kinh quí vị muốn nghe. Bất luận ở nơi nào, bất luận thời gian nào, nghe kinh 

nghe  pháp  không  bị  gián  đoạn.  Thế  giới  Cực  Lạc  không  cần  ánh  sáng  mặt  trời  mặt 

trăng, không cần thiết. Ở Thế giới Cực Lạc thân mỗi người đều có ánh sáng. Thế giới y 

báo,  cây  cối  hoa  cỏ,  sơn  hà  đại  địa  tất  cả  đều  phóng  quang,  quang  minh  chiếu  khắp 

pháp giới. Quí vị  hỏi quang gì? chính là 12 loại quang chúng ta đang học ở đây. Chiếu 

pháp  giới  đương  nhiên  chiếu  bản  thân  trước,  chiếu  Thế  giới  Cực  Lạc    tứ  độ  tam  bối 

cửu phẩm trước, họ là người đầu tiên được lợi ích. 

Chúng ta xem tiếp, “y thực phục dụng thọ dụng tự nhiên, chúng sanh giai cụ tướng hảo 

 thần biến đẳng”. Phàm là người sanh đến Thế giới Cực Lạc đều đầy đủ tướng hảo, thần 

thông giống như  đức Phật A Di Đà vậy. 

Thứ  ba  là  công  đức  tín,  thọ  từ  đời  trước.  Đối  với  pháp  môn  này  chúng  ta  có  thể  tin, 

chúng ta có thể tiếp nhận, đây là công đức thiện căn quá khứ xuất hiện. Người có thể 

tin, tiếp nhận pháp khó tin, đời trước đã tu thiện căn vô lượng. Đời quá khứ chúng ta 

nếu như không tu thiện căn vô lượng, đời này quí vị sẽ không gặp được. Ngày nay tuy 

chúng ta dùng khoa học kỹ thuật cao, chúng ta cũng sợ khoa học kỹ thuật cao sẽ bị hủy 

894  Tập 350 



diệt trong đại thiên tai, cho nên có một ngày chúng ta trân trọng một ngày, ngày hôm 

nay thật đáng quí! 

Mạng internet, vệ tinh phủ khắp cả địa cầu, người như thế nào là người hữu duyên? Họ 

có thể kết nối internet, có thể mở được các kênh truyền hình. Đó là người hữu duyên, 

đó  là  người  có  thiện  căn  phước  đức.  Họ  không  xem  mạng  internet  này,  không  xem 

kênh truyền hình này, đó là người vô duyên. Lỡ ngay trước mắt, thật đáng tiếc! Đây là 

những  điều  Phật  thường  nói  trong  kinh  Đại  Thừa.  “Phật  không  độ  người  vô  duyên”, 

người  như  thế  nào  là  người  vô  duyên?  Không  tin,  không  tiếp  nhận.  Loại  người  này 

không có duyên. 

Bốn  là  công  đức  quả  bảo  thù  thắng.  Quả  báo  của  họ  quá  thù  thắng,  liền  được  vãng 

sanh, liền được vào Thượng thiện hội. Thế Giới Tây Phương Cực Lạc là câu lạc bộ của 

chư thượng thiện nhân. Quí vị vừa vãng sanh, quí vị  liền tiến vào, quí vị sẽ trở thành 

hội viên của họ. Thượng thiện nhân là chỉ cho ai? Nói với quí vị rằng đó là Đẳng giác 

Bồ Tát. Quí vị sẽ hiểu Đẳng giác Bồ Tát ở Thế Giới Tây Phương Cực Lạc rất nhiều, rất 

nhiều. Họ ở nơi Thế giới Cực Lạc là địa vị lão học trưởng, là địa vị lãnh đạo, dẫn dắt 

những tiểu học đệ, giúp họ đi lên. Họ là trợ giáo của đức Phật A Di Đà, liền đắc được 

bất thoái chuyển địa, rốt ráo thành Phật. Sinh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc liền 

chứng được “tam bất thoái”. Đó là A Duy Việt Chí Bồ Tát. Thứ nhất là vị bất thối, thứ 

hai là hạnh bất thối, thứ ba là niệm bất thối, ba loại bất thối này trong Đại Thừa viên 

giáo  sơ  trụ  Bồ  Tát  đã  chứng  được  rồi.  Tuy  đã  chứng  được  nhưng  chưa  viên  mãn. 

Nhưng Thế Giới Tây Phương Cực Lạc oai thần bổn nguyện  của Phật A Di Đà gia trì, 

ba loại này không những quí vị đã đạt được mà còn viên mãn, đạt được viên mãn. Nói 

cách khác, quí vị thọ dụng ở Thế giới Cực Lạc, nếu như quí vị cho rằng là thọ dụng 

Viên giáo thập trụ Bồ Tát, quí vị sai rồi, quí vị nghĩ sai, quí vị dự đoán sai lầm. Vậy thì 

rốt  cuộc  thọ  dụng  cái  gì?  Quí  vị    không  dám  nghĩ,  thọ  dụng  của  Đẳng  giác  Bồ  Tát. 

Không có ai dám nghĩ, họ là thật, họ không phải giả. Đẳng giác Bồ Tát  mới thực sự 

chứng đắc viên mãn tam bất thoái, tất cánh thành Phật. “Tất” ngày nay chúng ta nói là 

tốt nghiệp, Thế giới Cực Lạc tu học tốt nghiệp rồi. Tốt nghiệp tức lấy được học vị Phật 

rồi, thành Phật rồi. Học vị này danh xưng là gì? Như hiện nay chúng ta trong trường 

học có học vị tiến sĩ. Học vị toán học có rất nhiều khoa mục, học vị này là học vị A Di 

Đà Phật. Quí vị học nơi Phật A Di Đà, cuối cùng lấy được học vị là A Di Đà Phật. 

Đúng  vậy  không  phải  giả  dối.  Ở  trước  có  chứng  minh,  A  Xà  Vương  Tử,  nghe  Phật 

thuyết pháp, hướng về Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, miệng tuy không nói ra nhưng 

Tập 350  895 



trong lòng nghĩ, chúng ta vãng sanh Thế giới Cực Lạc liền thành Phật, đều giống như 

A Di Đà Phật. Đó là chứng cứ. 

“Đều siêu việt thường tình, nên nói không thể nghĩ bàn”. Liên Trì đại sư nói cho chúng 

ta bốn loại, tổng kết Thế giới Cực Lạc không thể nghĩ bàn. Ít nhất có bốn loại này. 

Như Kim Cang Bát Nhã, cuối cùng dùng hai câu trong Kinh Kim Cang để làm chứng. 

“Kinh này bất khả tư nghị, quả báo cũng bất khả tư nghị vậy”. Đây chính là nghĩa kinh 

trong Kinh Vô Lượng Thọ, không thể nghĩ bàn. Quí vị y theo kinh này mà tu hành phát 

nguyện cầu sanh Thế Giới Tây Phương Cực Lạc. Quả báo không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta xem tiếp đoạn cuối. “Hựu tiểu bổn, y chánh nhân quả giai bất khả tư nghị”. 

Tiểu bổn là Kinh A Di Đà, ở đây nói đến y báo và chánh báo ở Thế Giới Tây Phương 

Cực Lạc, nhân quả cũng không thể nghĩ bàn. 

“Sớ Sao viết: “y báo” là đồng cư tức Tịch quang, “chánh báo” là  ứng thân tức pháp 

thân, “nhân” là bảy ngày thành công, “quả” là một đời bất thối. Quí vị sanh đến thế 

giới tây phương Cực Lạc liền viên chứng tam bất thoái. 

Liên Trì đại sư giảng trong A Di Đà Kinh Sớ Sao, y báo chánh báo, tu nhân chứng quả, 

đều không thể nghĩ bàn. Ở đây đã nói tường tận pháp môn này. Tôi niệm Phật cầu sanh 

Tịnh Độ cần thời gian bao lâu? Bảy ngày thành công rồi. Đây là thật không phải giả 

dối. 

Kinh  A  Di  Đà  nói:  hoặc  một  ngày,  hoặc  hai  ngày  cho  đến  hoặc  bảy  ngày.  Đời  nhà 

Tống Doanh Kha pháp sư đã cho chúng ta một thị phạm, ba ngày ba đêm. 

Ngày xưa tôi ở Mỹ, Châu Quảng Đại tiên sinh ở Maryland (Mã Lí Lan Châu), ông ta 

không có tín ngưỡng tôn giáo, bị ung thư, trước khi lâm chung ba ngày, mới nghe đến 

Phật A Di Đà, những người đồng tu của hội Phật Giáo Hoa phủ đi thăm ông ta, nói với 

ông pháp môn này, ông nghe rồi liền sinh tâm hoan hỉ, ông tin tưởng, ông liền tiếp thu, 

thật quí hóa! Suốt đời chưa từng tiếp xúc với Phật Giáo, vừa nghe liền tiếp thu, ba ngày 

sau vãng sanh tướng lành hi hữu, lúc hỏa thiêu còn lưu lại xá lợi để mọi người làm kỉ 

niệm, đúng là bảy ngày thành công. 

Thế gian của chúng ta học Phật khó biết bao, vào được thì ít, thoái chuyển thì nhiều, 

sinh  phiền  não.  Quí  vị  đến  Thế  giới  Cực  Lạc  vĩnh  viễn  sẽ  không  thoái  chuyển.  Điều 

này cũng lại siêu việt thường tình nên đều không thể nghĩ bàn. Cho nên bất khả tư nghị 

quang. 

Lại nữa Di Đà Yếu Giải viết: bất khả tư nghị lược có năm ý. Đây là của Ngẫu Ích đại 

sư, Liên Trì đại sư nói có bốn ý nghĩa, Ngẫu Ích đại sư nói có 5 ý: 

896  Tập 350 



Thứ nhất là “hoành siêu tam giới, bất sĩ đoạn hoặc”, rất có lý. Quí vị tu bất cứ pháp 

môn nào đều phải đoạn phiền não, phiền não chưa đoạn quí vị  chắc chắn không thể 

chứng đắc, ngay cả Tiểu Thừa Tu đà hoàn, cũng phải đoạn tận 88 phẩm kiến hoặc, quí 

vị  mới có thể chứng đắc. Cho nên ngày nay quí vị có thể đi tìm được một sơ quả tiểu 

thừa hay không? Tìm không ra, chưa từng nghe nói, ai chứng sơ quả chưa từng nghe 

qua. Đây là vị thứ thấp nhất trong Phật pháp chứng quả. Thập tín vị sơ tín Bồ Tát trong 

Đại Thừa, thập tín giống như tiểu học Phật Giáo, năm một của tiểu học, chúng ta đi 

tìm, nghiệm rằng tìm khắp cả thế giới cũng tìm không ra một người, thật đúng như vậy. 

Sơ quả dáng vẻ như thế nào? 88 phẩm kiến hoặc, chư Phật  Bồ Tát chư vị tổ sư vì dạy 

học  mà  phương  tiện  khởi  kiến,  đem  nó  qui  nạp  làm  năm  loại  lớn.  Nói  đơn  giản,  thứ 

nhất  là  thân  kiến  đoạn  rồi,  không  còn  chấp  trước  thân  là  ta,  ai  làm  được?  Nói  cách 

khác, trong kinh Kim Cang nói: “vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, 

vô thọ giả tướng”, họ chứng đắc rồi, sơ quả liền chứng đắc, bắt đầu chứng đắc, càng 

hướng lên trên càng thâm nhập. Chúng ta có thể nói như vậy mọi người mới dễ hiểu. 

Sơ  quả  chứng  đắc  phần nhỏ,  họ  chỉ khởi  tác  dụng phần nhỏ, họ thực  sự  chứng đắc, 

không phải là giả. Tứ quả chứng đắc mới viên mãn, thực sự đã phá được tứ tướng. 

Thứ hai là phá được biên kiến. Biên kiến là nhị biên, chúng ta đang nói là đối lập, họ 

không còn khái niệm này nữa, họ sẽ không đối lập với tất cả mọi người, sẽ không đối 

lập với tất cả các sự, cũng sẽ không đối lập với tất cả vật, tức trời đất vạn vật. 

Nói cách khác, họ thực sự có thể làm được “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”, 

không đối lập mới có thể làm được, đối lập thì làm không được. 

Thứ ba thứ  tư, người Trung Quốc nói là thành kiến, ai đó thành kiến rất sâu, hoặc là 

nói theo hiện nay là quan niệm chủ quan mạnh quá. Việc gì cũng cho ý kiến của mình 

là đúng, người  khác luôn luôn sai  lầm, quan niệm  chủ quan. Phật pháp chia  cái  này 

thành hai loại lớn. Một loại là thành nhân trên nhân, một loại là thành nhân trên quả. 

Toàn là sai lầm. Họ buông xả rồi. 

Thứ năm là không thuộc bốn loại này, tất cả cách nhìn sai lầm đều buông hết. Đây mới 

là Sơ quả, mới  nhập môn. Y theo tiêu chuẩn này để xem, thì  mấy người  có thể làm 

được? hướng thượng thì không cần nói nữa. Pháp môn Tịnh Độ không cần đoạn hoặc. 

Tức là 88 phẩm kiến hoặc tối thiểu cũng không cần đoạn, quí vị liền có thể vãng sanh. 

Không đoạn làm sao có thể vãng sanh? Quí vị  đè nó xuống, khống chế nó, làm cho nó 

không khởi tác dụng, thì có thể vãng sanh. Cho nên gọi là “phục đoạn”, không phải là 

thực sự đoạn. Không phải là diệt đoạn, là phục, đá đè cỏ nằm im dưới, dùng cái gì để 

Tập 350  897 



đè? Dùng một câu danh hiệu Phật. Tôi niệm niệm đều là A Di Đà Phật, không để cho 

thứ này nó thẩm thấu vào. Không cho tạp niệm, không có hoài nghi.  Công phu niệm 

Phật này liền có thể làm cho những vọng tưởng này, cách nhìn sai lầm, cách nghĩ sai 

lầm đều đè bẹp nó. Tôi không nghĩ gì nữa, chỉ nghĩ A Di Đà Phật, chỉ nghĩ Thế giới 

Cực  Lạc.  Thế  giới  Cực  Lạc  ở  đâu?    Chính  là  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  Kinh  Vô  Lượng 

Thọ là sách thuyết minh về Thế giới Cực Lạc, là hướng dẫn viên của Thế giới Cực Lạc 

giới thiệu Thế giới Cực Lạc. Ngày ngày tôi nghĩ đến điều này, không nghĩ gì khác nữa. 

Tất cả đều buông hết, quí vị  sẽ thành công! Quí vị xem điều này hay biết bao. Trong 

tám vạn bốn ngàn pháp môn làm gì có pháp môn tiện lợi như thế này? Chúng ta không 

tu pháp môn này,  mà tu bất kỳ pháp  môn nào khác, thật lòng mà nói, đều không thể 

thành  tựu  ngay  trong  đời  này,  quí  vị    không  làm  được.  Chỉ  có  pháp  môn  này  quí  vị  

mới  có  thể  làm  được,  hơn  nữa  thành  công  lại  vô  cùng  thù  thắng,  thực  sự  không  thể 

nghĩ bàn. 

Thứ  hai,  ở  Tây  phương  cực  lạc  đầy  đủ  bốn  độ,  không  phải  tiệm  chứng.  Đây  là  cảnh 

giới Hoa Nghiêm, một đời, tất cả các đời, tứ độ tam bối cửu phẩm, không phải là từng 

bậc cấp từng bậc cấp hướng lên trên, không phải vậy, quí vị  đều đạt được.Vì sao vậy? 

Vì tứ độ tam bối cửu phẩm của nó là tại trong một phòng học, giống như lên lớp vậy, 

cùng một phòng học, quí vị đều nhìn thấy được. Điều này rất hiếm gặp, mười phương 

thế giới không có. Cũng giống như trường học thông thường quí vị không nhìn thấy, 

lớp một thì phòng học của lớp một, phòng học của lớp hai, phòng học của lớp ba, nó 

không phải vậy, nó là một phòng học lớn, đều cùng nhau lên lớp. Tôi ví dụ như vậy quí 

vị sẽ dễ hiểu. Thâm vị Bồ Tát, thập địa Bồ Tát, đẳng giác Bồ Tát đều cùng với nhau. 

Quí vị nghe không hiểu họ sẽ nói cho quí vị , thuận lợi biết bao! Cho nên thế giới Tây 

Phương chính xác có tứ độ. Tứ độ là một chứ không phải hai. Cho nên mỗi mỗi đều là 

A Duy Việt Chí Bồ Tát. 

Thứ ba, chỉ trì danh hiệu không tu các phương tiện thiền quán. Đây là phương pháp tu 

hành, phương pháp chỉ cần niệm một câu Nam mô A Di Đà Phật này, không cần thiền 

quán, tất cả những phương pháp đều không cần dùng. 

Lúc chúng tôi thành lập Tịnh Tông học hội, trong các môn thực hành, chúng tôi định ra 

năm môn học, năm môn học đều dùng một câu A Di Đà Phật viên mãn. Năm môn đó ý 

nghĩ như thế nào? Chúng ta thân thể vẫn còn ở thế gian, lúc còn ở thế gian vẫn phải 

ứng phó với người thế gian, tuân thủ năm nguyên tắc này. 

898  Tập 350 



Thứ  nhất  là  Tam  phước,  tịnh  nghiệp  tam  phước  là  trong  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật 

Kinh  nói:  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng  sự  thầy  tổ,  từ  tâm  không  giết,  tu  mười  thiện 

nghiệp, đây là điều thứ nhất. 

Điều thứ hai là, thọ trì tam qui, đầy đủ các giới, không phạm oai nghi. 

Điều thứ ba là phát bồ đề tâm, tin sâu nhân quả, đọc tụng Đại Thừa, khuyến tấn hành 

giả. Đây là điều cần phải tuân thủ. Đối người, đối sự, đối vật, đều phải cẩn thận như 

vậy. Nó là nguyên tắc chỉ đạo tối cao của Tịnh Tông, không thể vi phạm. Tôi phải hiếu 

dưỡng  cha  mẹ  như  thế  nào?  Tôi  nhất  tâm  niệm  Phật,  đem  công  đức  niệm  Phật  hồi 

hướng cho cha mẹ, hồi hướng cho thầy tổ, hồi hướng cho tất cả chúng sanh. Như vậy 

là đúng rồi. Đồng tâm, đồng nguyện, đồng đức, đồng hạnh với Phật A Di Đà. Cha mẹ ở 

đời nay có phải tận hiếu không? Đương nhiên rồi. Vì sao vậy? Quí vị là đệ tử nhà Phật. 

Đệ tử nhà Phật từ hiếu đạo mà đặt nền móng cơ sở. Quí vị  không thể trọn hiếu, công 

phu tu tập của quí vị liền bị khiếm khuyết, tức không viên mãn rồi. Điều căn bản mà bị 

chướng ngại, nên chướng ngại này lớn lắm. Thọ trì tam quy, đầy đủ các giới, không 

phạm oai nghi, đó là nêu tấm gương tốt cho mọi người thấy, làm cho xã hội đại chúng 

biết rằng người học Phật là người tốt, học Phật không tồi.  Xã hội đại chúng tán thán 

Phật pháp, đối với chánh pháp cửu trú, tiếp dẫn chúng sanh quí vị đã cố gắng hết lòng 

rồi. Nếu như quí vị  không làm, để cho xã hội đại chúng nhìn thấy hình ảnh gì? thấy 

người học Phật đều là tự tư tự lợi. Những việc tốt, việc làm thiện của thế gian cần phải 

làm thì chúng ta không chịu làm, tâm thái tự tư tự lợi này không thể vãng sanh. Một 

ngày niệm 100.000 lần danh hiệu Phật, cổ nhân nói rằng hét rách cổ họng cũng hoài 

công. Tam phước không thể không làm. Trong phước thứ nhất, hiếu thân tôn sư phải 

làm như thế nào? Đệ Tử Quy, từ tâm không giết là Cảm ứng thiên, thêm Thập thiện 

nghiệp , là ba cái gốc, không thể không biết, đây là điều căn bản. 

Lục hòa, không làm được lục hòa, quí vị sẽ phá lục hòa. Tội phá lục hòa là tội vô gián 

địa ngục, phá hòa  hợp Tăng, phải  tu lục hòa. Gia đình hòa thuận, xã hội  hòa thuận, 

quốc gia hòa thuận, thế giới hòa thuận. Đối với mọi người, sự việc đều phải hòa thuận. 

Những năm gần đây chúng to thường khuyên nhủ mọi người, dùng chỉ bốn từ đơn giản 

“thành kính khiêm hòa”, để xử sự, đối người, tiếp vật. Chân thành, cung kính, khiêm 

nhường, hòa thuận. Thực tế đi vào sáu hòa kính, thực tiễn tam học. Tam học là chuẩn 

mực để chúng ta cầu học. Chắc chắn là nhờ giới được định, nhờ định khai huệ. Người 

niệm Phật chúng ta các duyên đều buông xuống, nhất tâm chuyên niệm A Di Đà Phật, 

đó là giới. Làm theo đúng như vậy, làm vài năm sẽ được định. Niệm Phật tam muội 

Tập 350  899 



xuất hiện rồi. Tam muội đạt được rồi, tôi tin rằng người thiện căn sâu dày hai ba năm 

sẽ khai ngộ. Người thiện căn mỏng tôi tin rằng bảy tám năm cũng sẽ khai ngộ. 

Hai  môn  học  cuối  cùng  chính  là  lục  độ  và  mười  nguyện  của  Phổ  Hiền.  Niệm  niệm 

tương ưng với nó, niệm niệm không trái với nó, quí vị thực sự là đệ tử đức Di Đà. Bởi 

vì Thế giới Cực Lạc là thế giới Phổ Hiền. Quí vị xem phẩm thứ hai của kinh này “ đức 

tôn Phổ Hiền”, nói rõ người ở Thế giới Cực Lạc đều tu theo đức của Phổ Hiền. Cho 

nên Thế Giới Tây Phương Cực Lạc là thế giới của Phổ Hiền Bồ Tát, cũng chính là thế 

giới mười  đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát. Dùng một câu A Di Đà Phật, nhất 

tâm chuyên niệm, đều hoàn thành được năm khoa mục này. Thực tiễn một cách viên 

mãn trong cuộc sống hằng ngày. Điều này không thể nghĩ bàn! Niệm Phật phải niệm 

như thế nào, chúng ta không thể không biết. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 







--------------------------------------------------------------------------------------------------------- 





 

 

Tập 351 

 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên Tập: Bình Minh 

Thời gian:30.03.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, hàng cuối cùng trang 409. Đoạn này tuy đã giảng, nhưng 

vì nó quá quan trọng, cũng quá ưu việt, nên chúng ta ôn tập một chút. 

 “Hựu tiểu bổn y chánh nhân quả giai bất khả tư nghị. Sớ sao viết, y vị đồng cư 

 tức tịch quang”.  Đây là y báo. Chánh báo nói  “ứng thân tức pháp thân”, “nhân 

900  Tập 351 



 vị thất nhật công thành, quả vị nhất sanh bất thoái”.  Đây là Liên Trì đại sư nói 

Tịnh độ y chánh nhân quả, thật sự nói đến tột cùng. Trong mười phương thế giới 

tìm không thấy, chỉ có trong cỏi Tịnh độ của Phật Di Đà. Nên chư Phật tán thán 

Phật  A  Di  Đà  là  “quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi  vương”.  Sự  tán  thán  này 

không quá đáng, Tán thán như vậy khiến chúng ta thật sự nhận thức Tịnh độ. Biết 

được Tịnh độ là thù thắng đệ nhất trong đại thừa. Kinh Hoa Nghiêm, Pháp Hoa 

đều không thể sánh được. 

Kinh Hoa Nghiêm và Pháp Hoa cũng là một đời thành Phật. Bảy ngày được 

hay không? Chắc chắn làm không được.  Kinh Di Đà  bảy ngày thành Phật, điều 

này  chỉ  có  trong  kinh  Di  Đà.  Đứng  về  quả  mà  nói  thì  suốt  đời  không  thoái 

chuyển. Tất cả chư Phật Như Lai trong khi giáo hoá, một đời bất thoái chỉ có vị 

bất thoái. Bồ Tát minh tâm kiến tánh hành bất thoái, niệm bất thoái. Nhưng thế 

giới tây phương Cực Lạc, mặc dù sanh đến cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm, 

cũng là viên chứng tam bất thoái. Do đó tây phương tịnh độ vượt qua kinh Hoa 

Nghiêm và Pháp Hoa, cũng chính là vượt qua thế giới Hoa Tạng. Nếu chúng ta 

không  có  nhận  thức  này,  thì  đối  với  thế  giới  Cực  Lạc  không  có  tâm  mong  cầu. 

Chúng ta dùng tâm bình thường để xem nó, như vậy là sai. 

Cơ duyên đời  này ngay trước  mắt bị bỏ lỡ qua, quý vị nói có đáng tiếc hay 

không! Trong cõi Tịnh độ của Phật Di Đà, chúng ta từ Vãng Sanh Luận và Tịnh 

Độ Thánh Hiền Lục, từ người niệm Phật vãng sanh trong thời cận đại, chúng ta 

quan sát tỷ  mỷ.  Thông thường, chính là phổ thông. Thông thường phải cần bao 

nhiêu  thời  gian  mới  thành  tựu?  Chúng  ta  thấy  phải  vượt  trên  một  nửa  số.  Điều 

này có thể làm đại biểu, có thể làm tượng trưng, có thể làm chứng cứ khoa học. 

Ba năm có thể thành công. Cư sĩ Hoàng Trung Xướng 30 tuổi là thành tựu. Nghe 

tôi giảng kinh, ông ta đã phát nguyện làm thí nghiệm. Nhập thất ba năm xem có 

thể  thành  công  hay  không.  Ông  bế  quan  ở  Thẩm  Quyến.  Hai  năm  mười  tháng, 

còn  thiếu  hai  tháng  đầy  ba  năm.  Ông  ta  đã  biết  trước  giờ  vãng  sanh.  Là  thật 


không phải giả. Trong nửa thế kỷ gần đây, mới bắt đầu cũng có một vài người tu 

hành chân chánh trú thế. Như hoà thượng Đế Nhàn, hoà thượng Hư Vân, pháp sư 

Hưng Từ. 

Tập 351  901 



Lão  pháp  sư  Đế  Nhàn  là  người  tu  hành  chân  chánh.  Đệ  tử  của  họ  cũng  tu 

hành tinh tấn, như đệ tử của Đế Nhàn là pháp sư Đàm Hư, pháp sư Tịnh Quyền. 

Thật  sự  có  thể  gọi  là  truyền  nhân  của  Thiên  Thai,  tiếp  tục  huệ  mạng  của  Phật. 

Trong đệ tử xuất gia và tại gia của họ, có người niệm Phật vãng sanh đoan tướng 

hy hữu. Điều này đã chứng minh cho chúng ta. Trong Ảnh Trần Hồi Ức Lục có 

hơn  mười người. Nhân không khó, rất dễ nhưng quả vô cùng thù thắng. Tất cả 

pháp môn đều không thể sánh bằng, đến đâu để tìm! 

Trong  Yếu  Giải  Ngẫu  Ích  Đại  sư  nói  về  năm  loại  không  thể  nghĩ  bàn.  Thứ 

nhất  là  nói  về  tu  nhân.  “Hoành  siêu  tam  giới,  bất  kỳ  đoạn  hoặc”.   Ngay  trong 

nhân  đạo  trực  tiếp  vãng  sanh  về  tây  phương  tịnh  độ.  Đây  gọi  là  hoành  siêu. 

Không  cần  từng  bậc  từng  bậc  tiến  lên.  Từ  cõi  người  nâng  cao  đến  cõi  trời  dục 

giới, rồi tiếp tục nâng cao đến cõi trời sắc giới, nâng cao tiếp đến trời vô sắc giới. 

Và nâng cao hơn nửa đến Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật. Đây gọi là đi lên 

theo  cột  dọc.  Giống  như  lên  lầu  vậy,  từng  tầng  từng  tầng  đi  lên.  Ra  khỏi  mười 

pháp giới. Đường đi của các pháp môn đều dùng cách này. Nên cần thời gian rất 

dài để đoạn phiền não mới có thể nâng cao cảnh giới, phiền não chưa đoạn thì 

không  thể  nâng  cao.  Duy  nhất  chỉ  có  pháp  môn  này  mới  không  cần  đoạn  hoặc. 

Nhất phẩm phiền não chưa đoạn cũng có thể vãng sanh, cũng có thể vượt lên tam 

giới là dục giới, sắc giới, vô sắc giới. 

Tam  giới  chính  là  lục  đạo  luân  hồi,  những  đã  vượt  ra  khỏi.  Thực  tế  mà  nói 

luân  hồi  lục  đạo  quá  khổ  nhưng  vẫn  còn  lưu  luyến,  như  vậy  thật  sự  gọi  là  mê 

hoặc điên đảo đến nổi không biết đúng sai. Tâm lượng phải lớn, không thể tự tư 

tự lợi. Thật sự phải cần có duyên. Trái tim của Phật A Di Đà là như vậy, nguyện 

tất cả chúng sanh đều thành Phật. Không những là hữu tình chúng sanh, mà bao 

gồm  cả  vô  tình  chúng  sanh  như  cây  cỏ  hoa  lá,  sơn  hà  đại  địa.  Trong  kinh  Hoa 

Nghiêm nói, hữu tình và vô tình đều viên thành chủng trí. Trên thân Phật A Di Đà 

chúng  ta  nhìn  thấy,  tôi  nhìn  thấy  các  bạn  đồng  học  có  thể  buông  bỏ  thành  kiến 

của mình để tuỳ thuận người khác, đây là việc tốt. Đây là một việc rất khó. Đây là 

tiến  bộ  rất  lớn  đối  với  người  niệm  Phật  tu  hành.  Không  kiên  trì  theo  ý  mình, 

người khác nói như thế nào cũng được, tuỳ thuận tất cả. Nhưng còn căn bản, căn 

bản là tôi, chấp thân này là tôi, điều này rất khó buông bỏ, phải đi từng bước từng 

bước một. Thân không phải là tôi, thân này là công cụ của tôi. Tôi cần lợi dụng 

902  Tập 351 



công cụ này, giúp tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ. Công cụ này là công cụ tốt. 

Nếu dùng công cụ này để tạo ra tham sân si mạn, tạo ra danh văn lợi dưỡng, ngũ 

dục lục trần, như vậy thì công cụ này không tốt. Công cụ này đưa ta đến địa ngục 

A tỳ. 

Tôi  biết  nó  là  công  cụ,  nên  tự  mình  phải  làm  chủ,  nó  phải  nghe  tôi.  Chúng 

sanh mê hoặc, không biết chân tướng sự thật, nên nó chủ trì tất cả mọi việc. Trí 

tuệ  không  làm  chủ  được  tánh  đức  tự  tánh,  như  vậy  là  tạo  vô  lượng  vô  biên  tội 

nghiệp. Tôi là ai? Điều này không thể không thông suốt. Trong đại thừa giáo Đức 

Phật thường nói, tất cả chúng sanh vốn là Phật. Như vậy tôi biết tôi là Phật, điều 

này  ta  phải  cần  thừa  nhận.  Tôi  vốn  là  Phật,  vậy  tại  sao  tôi  không  làm  Phật?  Y 

theo trong kinh điển mà sống, mà hành trì, y theo kinh điển mà tư duy, chính là 

làm Phật. Kinh điển là báo cáo của người đã trở về với tự tánh, trong báo cáo này 

có đạo lý, có khái niệm, có phương pháp, có hiệu quả và có kinh nghiệm, cung 

cấp cho chúng ta làm tham khảo, giúp chúng ta trở về với tự tánh. Cũng chính là 

nói  giúp  chúng  ta  thành  Phật.  Thành  Phật  là  thành  tựu  cứu  cánh  viên  mãn,  là 

thành tựu đại tự tại, đại trí tuệ. Cuối cùng dùng câu nói thật không thể nghĩ bàn 

để hình dung. Không còn mê muội hồ đồ, không còn lưu lạc. 

Điều  thứ  hai  không  thể  nghĩ  bàn  “tức  ư  tây  phương  hoành  cụ  tứ  độ,  phi  do 

tiệm chứng”. Điều này quá vi diệu, một người sanh thì tất cả đều sanh. Sanh vào 

cõi  phàm  thánh  đồng  cư,  tức  đồng  nghĩa  với  sanh  vào  cõi  thường  tịch  quang. 

Hoàn toàn tương đồng với những gì Liên Trì đại sư nói, đồng cư tức tịch quang. 

Điều này là Liên Trì đại sư nói. Ngẫu Ích đại sư nói về hoành cụ tứ độ, không 

phải là một cấp bậc ngày càng nâng cao lên. Tứ độ cũng có, tam bối cữu phẩm 

cũng không thể nói là không có. Nhưng trên thực tế  thì dấu vết của tứ độ, tam 

bối, cửu phẩm đều không tìm thấy. Nó là thế giới bình đẳng, là người một nhà. 

Bồ Tát trong thế giới Cực Lạc thật sự thân giống như anh chị em trong một nhà 

vậy. Biến biến pháp giới hư không giới với chính mình có quan hệ như thế nào, 

thật sự là một thể. Là một tự tánh thanh tịnh viên minh thể. 

Điều  không  thể  nghĩ  bàn  thứ  ba  là.  “Đản  trì  danh  hiệu,  bất  giả  thiền  quán 

 chư phương tiện”.  Hay nói cách khác, không cần dùng bất cứ pháp môn nào để 

giúp đỡ, chỉ một câu danh hiệu Phật. Rất nhiều pháp môn tu hành đều có chánh 

Tập 351  903 



và phụ song tu, Tịnh độ tông cũng không ngoại lệ. Ngài Ngẫu Ích dạy chúng ta, 

chánh tu là chấp trì danh hiệu, mà trợ tu vẫn là chấp trì danh hiệu. Niệm rốt ráo 

một  câu  A  Di  Đà  Phật,  thì  chánh  hay  phụ  đều  bao  hàm  trong  đó.  Đản  trì  danh 

hiệu, công đức danh hiệu không thể nghĩ bàn. Không cần bất cứ giúp đỡ nào. 

Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước  là  nguyên  tắc  chỉ  đạo  cao  nhất  của  người  tu  học 

pháp môn tịnh độ. Chúng ta chuyên trì danh hiệu, một môn thâm nhập, như vậy 

có trái với Tịnh Nghiệp Tam Phước chăng? Thực tế mà nói thì từng câu từng chữ 

trong Tịnh Nghiệp Tam Phước đều bao hàm trong danh hiệu này. Trì danh hiệu 

thì tất cả đều đầy đủ. Cha mẹ đều hy vọng chúng ta thành tựu, hy vọng chúng ta 

tốt. Thầy với cha mẹ giống nhau, cũng hy vọng chúng ta thành tựu. Trong tất cả 

thành  tựu,  thì  vô  thượng  thành  tựu,  vô  thượng  viên  mãn  là  làm  Phật.  Ngày  nay 

chúng ta niệm Phật A Di Đà là để thành Phật. Không những thành Phật, mà còn 

thành Phật A Di Đà. Điều này đối với cha mẹ có phải là tận hiếu rồi chăng? Viên 

mãn đại hiếu. Đối với thầy là cung kinh tuyệt đối, tôn kính thầy. Nên ta cần phải 

đọc mười một câu trong Tịnh Nghiệp Tam Phước, rồi đối chiếu với chấp trì danh 

hiệu này. Từng câu đều đối chiếu phù hợp. Đối chiếu tương ứng với lục hoà. Đối 

với  tam  học,  lục  độ,  thập  đại  nguyện  vương  hoàn  toàn  đối  ứng.  Và  cũng  tương 

ưng với từng nguyện trong 48 nguyện của Phật A Di Đà. Như vậy mới biết công 

đức danh hiệu thật không thể nghĩ bàn. 

Thứ tư  “Nhất thất vi kỳ, bất tịch đa kiếp đa sanh đa niên nguyệt”.  Đây chính 

là Liên Trì đại sư nói  “nhân vị thất nhật thành công”.  Không cần thời gian quá 

dài. Thông thường tập khí nặng hơn một chút, tinh cần kém hơn một chút thì ba 

năm thành công. Nếu dõng mãnh tinh tấn, thì từ một ngày đến bảy ngày sẽ thành 

tựu. 

Thứ năm  “Trì nhất Phật danh, tức vi chư Phật hộ niệm. Bất dị trì nhất thiết 

 Phật danh” . Câu này rất quan trọng. Không cần phải học cái này học cái kia. Chỉ 

cần  niệm  Phật  A  Di  Đà  là  đồng  nghĩa  với  niệm  danh  hiệu  của  tất  cả  chư  Phật 

trong mười phương ba đời, không sót một ai. Niệm câu Phật hiệu này, không có 

vị Phật nào không sanh đại hoan hỷ. Vì sao? Tâm Phật tương đồng. Tâm Phật đều 

đang chúc phúc, hy vọng, kỳ vọng chúng ta mau thành Phật. Như vậy con đường 

chúng ta đi sẽ rất nhanh. Không có vị Phật nào không hoan hỷ! Nên niệm Phật A 

904  Tập 351 



Di Đà sẽ được tất cả chư Phật hộ niệm. Đạo lý là ở đây. Được tất cả thiên long 

thiện thần ủng hộ. 

Nếu  thật  sự  niệm  rốt  ráo  câu  Phật  hiệu  này,  đối  vơi  chính  mình  mà  nói  thì 

hoàn  toàn  không  sanh  bệnh.  Mà  chỉ  sanh  điều  gì?  Sanh  hoan  hỷ.  Thường  sanh 

tâm  hoan  hỷ,  pháp  hỷ  sung  mãn.  Sanh  trí  tuệ  không  sanh  phiền  não.  Được  oai 

thần của Phật Di Đà gia trì và được hào quang của Phật Di Đà gia trì. Thập nhị 

quang minh chính là mười hai loại công đức hào quang của Phật. Đây là đức Phật 

A  Di  Đà  cho  chúng  ta  lợi  ích  chân  thật.  Điều  này  hoàn  toàn  không  hư  vọng. 

“Huệ” là cho, cho chúng ta lợi ích chân thật. 

 “Thử giai đạo sư đại nguyện hành chi sở thành tựu. Cố viết A Di Đà Phật bất 

 khả tư nghị công đức chi lợi”.  Lợi này là cho tôi, cho quý vị, cho họ, cho tất cả 

chúng sanh. Phật A Di Đà bình đẳng cho tất cả chúng sanh. Trí tuệ, quang minh 

của Phật A Di Đà từ đâu mà có? Công đức từ đâu mà có? Là Đức Phật Di Đà lúc 

sơ phát tâm ở nơi nhân địa, trong thân tỳ kheo, về sau nâng cao lên thân Bồ Tát, 

phát  đại  nguyện,  đại  hạnh.  48  nguyện  là  đại  nguyện,  năm  kiếp  tu  hành  là  đại 

hạnh. Thực hành suốt thời gian dài như vậy, nên đã dưỡng thành thói quen. Thời 

gian năm kiếp không dưỡng thành thói quen rồi sao! Không có một chút khiếm 

khuyết nào. Đại nguyện viên mãn, đại hành viên mãn. Tự nhiên chiêu cảm được 

trí tuệ quang minh và vô lượng công đức. Đây là tự nhiên chiêu cảm được, không 

phải có tâm mong cầu. 

 “Hựu  viết”,   câu  ở  dưới  này  rất  quan  trọng.  “Hành  nhân  tín  nguyện  trì  danh”.  

Hành nhân là người tu hành. Hiện nay chúng ta tu pháp môn này, đã thật sự tu 

chăng? Tu hành chơn chánh là như thế nào? Tu hành chân chánh sẽ như Phật A 

Di Đà, nhất định không nhìn thấy xốc nổi, chắc chắn không có vọng niệm. Tôi 

còn có vọng niệm, tôi còn tập khí nóng nảy, tôi không tu, tôi tu không tốt. Như 

vậy thì không giống! Nên người tu hành đối với pháp môn tịnh độ, đối với Phật 

Di Đà, đối với thế giới Cực Lạc. Và mức độ tín tâm, mức độ phát nguyện, mức 

độ tu hành. Đây là trì danh. Có phải câu Phật hiệu này suốt ngày đêm sáu thời 

đều không gián đoạn? Có phải trong tâm thật có Phật A Di Đà? Chúng ta phải 

từng  giờ  từng  phút  phản  tỉnh.  Không  cần  để  ý đến  người  khác,  chỉ  nên  quản  lý 

mình  cho  tốt.  Người  khác  có  thành  tựu  hay  không  không  liên  quan  đến  mình. 

Tập 351  905 



Quan trọng nhất là chính mình thành tựu, mới thật giống như Phật giúp đỡ người 

khác. 

Chính mình vẫn còn xúc cảm, vẫn còn tình chấp, vẫn còn tập khí phiền não, 

như vậy không được. Công phu niệm Phật của chúng ta chưa đắc lực. Công phu 

niệm Phật đắc lực là sao? Niệm đến khi nào buông bỏ hết tất cả  mọi thứ, trong 

tâm chỉ có một câu A Di Đà Phật, ngoài ra tất cả đều không còn, buông xả hết. 

Đây gọi là nhất tâm bất loạn. 

Trình độ nhất tâm bất loạn có cạn có sâu không giống nhau. Có sự nhất tâm, 

có lý nhất tâm. Lý nhất tâm là khai ngộ, sự nhất tâm là được định. Nếu chưa được 

định, cũng chưa khai ngộ. Nhưng trình độ tu có chút sức mạnh vẫn có thể được 

chế  phục  được  tập  khí  phiền  não.  Đây  gọi  là  công  phu  thành  phiến.  Công  phu 

thành phiến là nhất tâm bất loạn còn rất cạn, chỉ là phần nhỏ. Sự nhất tâm là đa 

phần, lý nhất tâm là viên mãn. Chúng ta phân ra tam độ quý vị sẽ hiểu. Viên mãn 

nhất tâm bất loạn sanh vào cõi thật báo. Đa phần nhất tâm bất loạn sanh vào cõi 

phương tiện. Thiểu phần, giống như công phu thành phiến là thiểu phần, sanh vào 

cõi thánh phàm đồng cư. 

Chúng ta ở nơi thế giới này, nên toàn tâm toàn lực, nhất tâm nhất ý để được 

sanh vào cõi thật báo trang nghiêm. Không đạt được cõi thật báo trang nghiêm, 

cũng có thể đạt được cõi phương tiện hữu dư, điều này khẳng định đạt được. Như 

vậy cũng không tệ, quý vị là người niệm Phật tinh tấn. Chúng ta trong đời này có 

phương hướng, có mục tiêu. Phương hướng là thế giới tây phương Cực Lạc. Mục 

tiêu là thân cận Phật A Di Đà. Trở về thế giới Cực Lạc để học với Phật A Di Đà. 

Ở cõi thật báo cư trú thời gian dài ngắn không nhất định. Có người nổ lực dõng 

mãnh  tinh  tấn,  họ  rất  nhanh  chóng  đi  vào  cõi  thường  tịch  quang.  Họ  đã  tốt 

nghiệp, đã cứu cánh viên mãn. Nếu không thể dõng mãnh tinh tấn như họ, thì ở 

thế giới Cực Lạc cũng sẽ không thoái chuyển. Tiến bộ, nhưng tiến bộ từ từ. Đức 

Phật nói thời gian dài nhất là ba đại a tăng kỳ kiếp, là thời gian dài nhất ở cõi thật 

báo. Chính là nói khi ta mới vào là sơ địa Bồ Tát, còn khi tốt nghiệp là diệu giác 

quả Phật. Diệu giác Phật quả là trở về thường tịch quang. Thời gian dài nhất là ba 

đại a tăng kỳ kiếp. Thời gian dài nhất thì như trong kinh Di Đà nói, từ một ngày 

cho đến bảy ngày sẽ đến được thường tịch quang. 

906  Tập 351 



Câu ở dưới rất quan trọng. “Toàn nhiếp Phật công đức thành tự công đức”.  

Tin thật, nguyện thật. Niệm một câu danh hiệu Phật ngày đêm không gián đoạn, 

thì tất cả công đức của Phật A Di Đà đều trở thành công đức chính mình. Vì sao 

vậy?  Vì  chúng  ta  với  Phật  A  Di  Đà  hợp  thành  nhất  thể.  Hạng  người  này  vãng 

sanh về thế giới Cực Lạc, thì sanh vào đâu? Thật báo trang nghiêm độ thượng bối 

vãng sanh.  Nhất định như vậy! Điều này chúng ta có thể làm được, không phải 

không làm được. Nhưng phải hạ quyết tâm vứt bỏ thế giới này. Nên biết thế giới 

này là giả, không phải thật. 

Nên nhớ Kinh Kim Cang rất hay. Phật giáo Trung quốc, bất luận là đệ tử xuất 

gia hay tại gia, không ai không đọc kinh Kim Cang. Kinh Kim Cang dạy chúng ta 

nhìn thấu suốt và buông bỏ. Nhìn thấu triệt để và buông bỏ tất cả, thật không thể 

nghĩ bàn! Kinh Kim Cang nói: “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, bao gồm 

cả  Phật  pháp.  Nên  trong  kinh  nói,  pháp  còn  phải  bỏ  huống  gì  phi  pháp.  Tất  cả 

pháp mà Đức Thế Tôn nói trong suốt 49 năm cũng phải bỏ, không thể chấp trước, 

chấp trước là sai. Pháp mà còn phải bỏ huống là phi pháp. 

Lúc  trẻ,  có  chí  nối  Phật  huệ  mạng,  hoằng  pháp  lợi  sanh.  Đây  là  pháp  mà  ta 

cần,  ta  cần  phải  học  tập.  Khi  tuổi  lớn,  trong  quá  khứ  đã  giảng  trên  50  năm,  thì 

không thể học nửa. Trên 50 thì mục tiêu phải định ở chổ nào? Định ở thành tựu 

của chính mình. Giúp người khác là thứ yếu, là tuỳ duyên. Mình chưa thành tựu 

làm sao giúp người khác. Suốt ngày chỉ bận lo cho người khác, còn việc tu hành 

của chính mình thì lại lãng quên. Sai, hoàn toàn sai lầm. Như vậy vẫn cứ tiếp tục 

trôi lăn trong luân hồi. Nếu giúp đỡ họ mà trong đó có một hai người thành Phật, 

tương lai trên đường đạo bồ đề ta lạc mất phương hướng, thì họ sẽ đến cứu độ 

chúng ta. Nếu ta giúp họ mà đều không thành tựu. Hay nói cách khác thì tương 

lai khi ta gặp nạn, sẽ không có ai giúp cũng không ai cứu được. Điều này không 

thể không biết. 

Nên  quý  vị  nói,  tự  độ  quan  trọng  hay  độ  người  quan  trọng?  Người  tu  hành 

chưa chứng quả thì tự độ là quan trọng. Quả báo của điều này là gì? Tiểu thừa là 

A la hán, còn đại thừa là viên giáo sơ trú Bồ Tát, biệt giáo sơ địa Bồ Tát. Đây là 

tự độ. Nếu chưa đến địa vị này thì không phải tự độ. Tự mình phải hiểu rõ điều 

Tập 351  907 



này.  Trong  “thập  thừa  quán  pháp”,  chúng  ta  đã  học  qua  nên  biết  được  vị  thứ. 

Chúng ta ở vị trí nào, đang ở đẳng cấp nào, nên phải rõ ràng minh bạch. 

Người  học  pháp  môn  tịnh  độ,  vãng  sanh  được  coi  là  tự  độ.  Tuy  ở  trong  cõi 

phàm thánh đồng cư nhưng cũng là tự độ. Vì sao vậy? Bởi họ chắc chắn không 

đoạ lạc trong mười pháp giới, càng không thể đoạ lạc vào trong luân hồi lục đạo. 

Đây gọi là tự độ. Người ở trong cõi đồng cư  hạ hạ phẩm vãng sanh, được thấy 

Phật A Di Đà, và đều có năng lực dùng thuyền từ phổ độ chúng sanh. Đến đâu? 

Đến  mười  phương  thế  giới.  Trong  mười  phương  thế  giới  đều  có  những  chúng 

sanh có nhân duyên với chúng ta. Họ có cảm chúng ta liền có ứng, giống như Bồ 

Tát Quan Thế Âm vậy. Cần lấy thân Phật để độ thì liền thị hiện thân Phật. Cần 

lấy  thân  Bồ  Tát  để  độ  thì  liền  thị  hiện  thân  Bồ  Tát.  Tất  cả  các  thân  đều  có  thể 

hiện, tất cả pháp đều có thể giảng. Không hề có chướng ngại. Thần lực đức tướng 

của chúng ta tương tự với Phật A Di Đà. 

 “Toàn  nhiếp  Phật  công  đức  thành  tự  công  đức”.   Phật  ở  đây  là  Phật  A  Di  Đà, 

chúng ta nổ lực sẽ làm được, nhưng phải thật sự chịu buông bỏ. Nếu không chịu 

buông  bỏ  sẽ  không  có  cảm  ứng  này.  Thân  tâm  hay  thế  giới  đều  buông  bỏ  hết. 

Thân này không phải tôi. Khởi tâm động niệm, suy này nghĩ nọ cũng đều không 

phải là tôi. Đều phải buông bỏ, buông bỏ thế giới. Sống trong thế gian này, còn 

có thân thể thì còn tuỳ duyên, tất cả đều tuỳ duyên. Tốt! 

Năm 1977 là lần đầu tiên tôi rời Đài Loan đến HongKong giảng kinh. Lúc đó 

HongKong là thuộc địa của nước Anh, cũng coi như là xuất ngoại. Các vị trưởng 

lão đại đức trong Phật giáo ở HongKong chúng tôi đều biết. Tôi ở HongKong bốn 

tháng. Pháp sư Tẩy Trần ở đông bắc, lớn hơn tôi mấy tuổi, lớn hơn tôi khoảng 

năm sáu tuổi, không nhiều. Chúng tôi cũng rất thân. Thầy lãnh đạo lớp thanh niên 

của Phật giáo HongKong. Tôi từng bàn luận với thầy, vấn đề này cư sĩ Giang Vị 

Nông đề xuất trong kinh Kim Cang giảng nghĩa. Người trẻ tuổi như chúng ta đọc 

đến những chú giải này đều rất cảm động. Thầy nói Phật giáo thật sự cần phải 

hưng vượng, tất cả phải thực hành chế độ trì bát khất thực. 

Lúc  Đức  Thế  Tôn  còn  tại  thế  đi  trì  bát  khất  thực.  Tôi  nói  với  pháp  sư  Tẩy 

Trần. Pháp sư thì sao, có suy nghĩ gì? Nếu chúng ta đồng nhất ý chí, thì pháp sư 

dẫn đầu tôi hưởng ứng. Không cần nhiều người, chỉ cần tìm năm người, năm tỳ 

908  Tập 351 



kheo. Như Đức Thế Tôn có năm vị tỳ kheo khai sáng giáo đoàn. Ngày nay năm vị 

tỳ kheo như chúng ta có thể làm hưng long giáo pháp. Đức Thế Tôn trước đây rất 

cực  khổ,  đều  ở  dưới  gốc  cây.  Tôi  nói  chúng  ta  bây  giờ  không  có  thể  lực  đó, 

nhưng chúng tôi có thể ở nhà tranh. Một người ở một nhà tranh, nhà tranh nhỏ. 

Nhà tranh giống như thiếu niên vũ trang đóng trên đường. Chúng ta có thể sống 

cuộc sống này. 

Ngoài việc trì bát ra, chúng ta ngồi thiền, niệm Phật, giảng kinh dạy học. Năm 

người luân lưu giảng, một người giảng bốn người nghe. Đối với kiến nghị của tôi 

thầy ấy rất hứng thú. Lầu đầu tiên tôi đến HongKong làm visa được bốn tháng. 

Sau bốn tháng tôi trở về Đài Loan, tôi nói tôi đợi tin tức của thầy. Kết quả sau đó 

không có tin gì. Cho thấy người cùng chí hướng rất khó tìm. Thật không dễ! Tôi 

cảm thấy đề nghị của cư sĩ Giang Vị Nông là chính xác, rất có lý. Đem đến cho 

xã hội đại chúng một tấm gương tốt, thật sự đã buông bỏ. 

Ở Ấn Độ ba y một bát là đủ. Nhưng mảnh đất HongKong này thuộc về á nhiệt 

đới, là vùng ôn đới. Phải có đủ áo quần của bốn mùa, chúng ta có cần chuẩn bị 

bốn y? Không cần, khi trời lạnh sẽ có người đem y phục đến, không cần nghĩ đến 

những điều này. Mỗi người làm thành một đội nhỏ, hàng ngày đi vào trong chợ 

khất  thực,  ai  cũng  quen  chúng  ta.  Mùa  đông  thấy  lạnh,  nhất  định  sẽ  bổ  sung  y 

phục cho quý vị. Không cần phải nghĩ đến bất cứ điều gì, chỉ nghĩ đến Phật A Di 

Đà là đủ. 

 “Yếu Giải sở vân, tín nguyện trì danh. Toàn nhiếp Phật công đức thành tự công 

 đức. Chân thị hồng tâm lý diện trung hồng tâm”.  Hồng tâm của các hồng tâm. 

Câu này nói rất hay, chưa từng nghe ai nói như vậy, nhưng Ngẫu Ích đại sư nói ra 

thật hiếm thấy. Là sự thật hoàn toàn chính xác, tuyệt đối không phải là giả. Chúng 

ta có năng lực, cũng chính là trong kinh Đức Phật thường nói, chế tâm một chỗ 

không việc gì không làm được. Chúng ta đem tâm để nơi Phật A Di Đà, nơi câu 

danh hiệu này, chính là có thể đem công đức của Phật A Di Đà biến thành công 

đức chính mình. Nếu còn vọng niệm xen tạp vào, như vậy sẽ phá hoại hết. Không 

cần nhiều, một vọng niệm xen vào cũng đã phá hoại tất cả rồi. Điều này cổ nhân 

có ví dụ là đề hồ, ví dụ trong Phật pháp. 

Tập 351  909 



Đề  hồ  là  gì?  Là  thức  uống  của  chư  thiên.  Ly  đề  hồ  này  là  nước  uống  ngon 

nhất.  Nhưng  bỏ  vào  một  giọt  thuốc  độc,  thì  toàn  bộ  đề  hồ  này  đều  biến  thành 

thuốc độc. Có bạn học tải được tin tức từ trên mạng, sáng sớm hôm nay tôi đọc 

thấy, hiện nay bức xạ hạt nhân của Nhật Bản diễn biến thành rất nghiêm  trọng. 

Thủ tướng Nhật Bản cũng thừa nhận, nó thật sự đã ảnh hưởng đến bắc bán cầu. 

Mỹ, Canada, cũng bị bức xạ hạt nhân này ảnh hưởng. Úc Châu bị ảnh hưởng đến. 

Mấy tỉnh của vùng duyên hải Trung quốc đều bị ảnh hưởng, nó tuỳ theo gió mà 

bay đi. Cũng may là nó chưa nghiêm trọng, chỉ bay với số lượng nhỏ bên ngoài. 

Thật  sự  bị  hại  chính  là  đất  nước  Nhật  Bản.  Trong  bản  tin  tức  nói,  Đông  kinh, 

chính là thành thị này. Có thể có hai mươi vạn người, vì bức xạ hạt nhân này mà 

bị nhiễm bệnh. Điều này phiền phức rất lớn. 

Nghe nói Nhật Bản có hơn 50 xưởng phát điện hạt nhân, chính là đồng nghĩa 

với có hơn 50 quả bom nguyên tử. Nếu  một nửa có vấn đề, thì phiền phức này rất 

lớn. Có thể không? Có thể. Vài lần động đất lớn, thì thiên tai lập tức phát sanh. 

Đây là khoa học kỹ thuật đem đến thiên tai, chúng ta không thể không biết. Hiện 

tại ở thế gian này, chúng ta đọc bộ kinh này có cảm xúc rất sâu sắc! Trong vũ trụ 

lớn lao này còn một điều tốt như vậy, ở đây có thể nói là tận thiện tận mỹ. Phật 

Di Đà và toàn  thể  cư dân  ở  thế  giới Cực  Lạc, đều hoan nghênh chúng ta vãng 

sanh. Bây giờ gọi là hoan nghênh di dân đến. Chúng ta thử nghĩ xem có nên đi 

hay  không?  Không  những  hoan  nghênh  chúng  ta,  mà  còn  hoan  nghênh  tất  cả 

chúng sanh có duyên khắp biến pháp giới hư không giới. Chúng sanh có duyên 

này năng tín, năng giải, năng nguyện, năng hành. Đây là chúng sanh có duyên. 

Thời cận đại Ấn Quang đại sư tán thán sách này. Sách này chính là Yếu Giải, 

Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư. Ấn  Quang đại sư khen ngợi sách này   “Lý sự cơ 

 trăn kỳ cực”. Bất luận nói về lý hay nói về sự, đều nói đến chứng phong tạo cực. 

 “Vi tự Phật thuyết thử kinh dĩ lai đệ nhất chú giải”.  Đức Thế Tôn thuyết kinh Di 

Đà, và Ngẫu Ích đại sư chú giải cho kinh Di Đà. Ấn Quang đại sư tán thán chú 

giải của Ngẫu Ích đại sư là chú giải đệ nhất . “Tung linh cổ Phật tái sanh ư thế 

 trùng  chú  thử  kinh,  diệc  bất  năng  cao  xuất  kỳ  thượng  hỷ”.   Ấn  Quang  đại  sư  là 

người như thế nào? Là Bồ Tát Đại Thế Chí tái sanh. Bồ Tát Đại Thế Chí đối với 

chú giải này tán thán như vậy. Ngẫu Ích đại sư là người thế nào, có thể nghĩ đến 

nhưng không thể biết. Thân thế của Ngẫu Ích đại sư chưa bộc lộ. Chúng ta suy 

910  Tập 351 



đoán, nếu ngài không phải là Phật Di Đà tái sanh, thì nhất định là Bồ Tát Quán 

Thế Âm tái sanh. Vì sao vậy? Bởi người khác chú giải không được như thế. 

 “Bất tư nghị quang trung, toàn nhiếp A Di Đà Như Lai, bất khả tư nghị công đức, 

 cố danh bất tư nghì quang”.  Câu này làm tổng kết. Trí tuệ, thần thông, đạo lực 

của Phật A Di Đà. Đại hạnh đại nguyện, vô lượng vô biên công đức đều ở trong 

bất tư nghị quang. Người niệm Phật chúng ta cần có đại trí đại nguyện. Cần phải 

chân thật, nghe lời và thực hành. Mỗi niệm đều là A Di Đà Phật, nhiếp toàn bộ 

công đức của Phật A Di Đà thành thành công đức của chính mình. Đây là trong 

kinh Vô Lượng Thọ thể hiện ba loại chân thật. Phạm vi chân thật là từ thể mà nói, 

còn trí tuệ chân thật là từ tướng mà nói, lợi ích chân thật là từ dụng mà nói. Đoạn 

này chúng ta chỉ học đến đây, chúng ta xem tiếp đoạn ở dưới. 

 “Như thị quang minh, phổ chiếu thập phương, nhất thiết thế giới, kỳ hữu chúng 

 sanh, ngộ tư quang giả, cấu diệt thiện sanh. Thân ý nhu nhuyến, nhược tại tam 

 đồ, cực khổ chi xứ, kiến thử quang minh, giai đắc hưu tức, mạng chúng giai đắc 

 giải thoát. Nhược hữu chúng sanh, văn kỳ quang minh, oai thần công đức, nhật 

 dạ xưng thuyết. Chí tâm bất đoạn, tuỳ ý sở nguyện, đắc sanh kỳ quốc”.  Chúng ta 

xem chú giải của  Hoàng Niệm  Tổ.  “Hữu  đoạn”,   mặt  bên trái của đoạn  này  mà 

chúng ta đã đọc. “Thị bổn phẩm đệ tứ”,  là đoạn thứ tư trong phẩm Quang Minh 

Biến Chiếu. “Hiển Di Đà quang minh diệu dụng chi thù thắng”, “thị vi đệ thập 

 tứ”.   Nguyện  thứ  14  trong  48  nguyện.  Thành  tựu   “Xúc  quang  an  lạc  nguyện”.  

Quang minh diệu dụng thù thắng như vậy, đây là quả. Vậy nhân là gì? Từ đâu mà 

có? Điều này đã nói ra, đó là nguyện thứ 14 trong 48 nguyện. Thành tựu đều là tự 

nhiên, hoàn toàn không có suy nghĩ nào ở trong đó, thuần tuý là tự nhiên. Hình 

như người bây giờ gọi là phản ứng. Chúng sanh có cảm thì Phật Bồ Tát có ứng. 

Ứng là phản ứng, trong ứng không có bất cứ suy nghĩ nào. Không khởi tâm động 

niệm. 

Câu thứ nhất là phổ chiếu thập phương.  “Như thị quang minh”,  như thị quang 

minh  này  là  nói  12  quang  ở  trước.  Mười  hai  loại  quang  minh,  phổ  chiếu  tất  cả 

mười phương thế giới. Địa cầu này của chúng ta cũng ở trong đó. Đoạn dưới nói, 

những lợi ích khi chúng ta gặp được ánh sáng này. Đây chính là ban cho chúng ta 

lợi ích chân thật.  “Ngộ tư quang giả, cấu diệt thiện sanh”.  Ô nhiễm của chúng ta 

Tập 351  911 



sẽ mất đi, giảm nhẹ thì thiện căn sẽ sanh khởi, thiện tâm thiện ý xuất hiện.  “Thân 

 ý nhu nhuyến”.  Thân là thân thể, ý là ý niệm. Không nông nổi như trước. Nông 

nổi biến thành nhu nhuyến, điều này rất rõ ràng. Khi tiếp xúc ánh sáng này thì các 

điều thiện đều sanh. 

Chúng sanh trong tam đồ đều đạt được giải thoát.  “Nhược tại tam đồ cực khổ 

 chi xứ”.  Nơi cực khổ là chỉ cho địa ngục,  “kiến thử quang minh”,  nhìn thấy ánh 

sáng của Phật. Những chúng sanh chịu khổ này  “giai đắc hưu tức”.  Khi ánh sáng 

của  Phật  chiếu  đên,  lúc  này  khổ  của  họ  sẽ  tạm  dừng.  Phải  có  người  đem  Phật 

quang đưa đến. Chúng ta có thể làm tăng thượng duyên cho họ. Khi niệm Phật sẽ 

có  Phật  quang,  nhưng  phải  biết  niệm.  Không  biết  niệm  thì  không  biết  hiệu  quả 

này. Niệm bằng cách nào? Bồ Tát Đại Thế Chí dạy chúng ta không thể quên đi, 

“đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục”. Niệm Phật phù hợp tiêu chuẩn này, thì 

niệm niệm đều phóng quang minh. Dùng quang minh này hồi hướng cho chúng 

sanh trong ba đường ác. Họ sẽ nhìn thấy quang minh, sẽ nhìn thấy ánh sáng. Khi 

nhìn thấy ánh sáng thì đau khổ của họ tạm thời dừng lại. 

 “Mạng chúng giai đắc giải thoát”. Ba đường ác đều có thọ mạng, địa ngục a tỳ 

cũng có thọ mạng. Thọ mạng này giống như nhân gian phạm tội, bị giam trong 

lao ngục để chờ phán tội. Thời gian phán quyết không giống nhau, đó chính là thọ 

mạng  của  họ.  Thời  kỳ  ngồi  tù  đã  đến,  đã  xong  nên  họ  được  ra.  Đây  là   “mạng 

 chung giai đắc đắc giải thoát” . Họ từng được tắm dưới ánh quang minh của Phật. 

Như thường chúng ta nói, trong A lại da thức có chủng tử  của Phật. Rất nhiều 

người niệm Phật, người tu hành khi lâm chung bị đoạ địa ngục. Vì sao vậy? Vì 

sát na khi sắp mạng chung họ bị mê hoặc, nên tâm sân hận sanh khởi. Đây chính 

là nguyên nhân đoạ lạc. 



Sở dĩ người học Phật thường ở trong nghịch cảnh mới tốt. Thường gặp người ác, 

giúp  họ  tu  hành.  Nghịch  cảnh,  ác  nhân  ta  đều  có  thể  nhẫn  thọ,  đều  có  thể  tuỳ 

thuận. Khi sắp mạng chung nhất định vãng sanh, phải nuôi dưỡng thói quen này. 

Huỷ nhục như thế nào đều có thể nhẫn thọ, nở một nụ cười là giải quyết tất cả. 

Trong tâm nghĩ “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, “nhất thiết hữu vi pháp, 

như mộng huyễn bào ảnh”, không nên so đo tính toán. Bất luận họ dùng thái độ 

912  Tập 351 



như thế nào đối với ta, cũng đều cung kinh đối với họ. Chúng ta xem họ như một 

vị Phật, vì họ vốn là Phật. Hiện nay vì  mê hoặc điên  đảo nên làm  sai việc này, 

nếu tỉnh táo họ sẽ không làm ra việc như vậy, cần phải thông cảm cho họ, không 

nên có chút oán hận nào, còn phải cám ơn họ. Được như vậy chúng ta sẽ tiến bộ 

rất nhanh. 

Nếu họ dùng thái độ không tốt đối đãi, trong lòng mình khó chịu không vui. 

Như vậy thì cảnh giới của chúng ta sẽ hạ thấp xuống. Lên hay là xuống, là thiện 

hay là ác đều ở trong một niệm của chính mình, hoàn toàn không liên quan đến 

cảnh  giới  bên  ngoài.  Đạo  lý  này  cần  phải  hiểu,  vì  nó  rất  thâm  sâu.  Người  ta  tu 

hành thành tựu là thành tựu ra sao? Tức trong thời gian một niệm của họ là thiện 

niệm.  Họ  có  thể  hằng  thuận  chúng  sanh,  có  thể  buông  bỏ  thành  kiến  của  chính 

mình. Nghe người khác, nhưng không tranh luận với người. Như vậy cảnh giới 

này  sẽ  được  nâng  cao.  Nếu  tâm  không  phục  nhất  định  phải  lý  luận  với  họ,  như 

vậy thì cảnh giới  sẽ hạ xuống. Đã nói ra hết nỗi giận  dữ, nhưng chính mình lại 

vào trong tam đồ ác đạo. Như vậy là sai! Người xưa có câu nói rất hay: “thiên hạ 

bổn vô sự, dung nhân tự ưu chi”. Hà tất tìm phiền phức cho mình? Thiên hạ thật 

sự là không có việc gì. 



Nên 53 lần tham học của Thiện Tài Đồng Tử không thể không đọc. Nếu đọc hiểu 

rồi ta sẽ biết, vì sao thiện tài trong một đời thành Phật? Mọi thứ đều có thể nhẫn, 

mọi  thứ  đều  có  thể  tuỳ  thuận.  Thật  là  đáng  nể!  Thiện  duyên,  thuận  cảnh  có  thể 

nhẫn  nhưng  vẫn  không  sanh  tâm  hoan  hỷ.  Ác  duyên,  nghịch  cảnh  có  thể  nhẫn, 

nhưng không sanh tâm sân nhuế. Bất luận trong cảnh giới nào, ngài đều duy trì 

thanh  tịnh  bình  đẳng  giác.  Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  sanh  trí  huệ  không  sanh 

phiền não. Hoàn toàn là trí huệ giải quyết vấn đề. Bất luận là đối với người thiện 

người ác, đều phải thật sự cung kính, thật sự cúng dường và thật sự sám hối. 

Hành thiện thì khen ngợi, làm điều bất thiện thì không nói. Không nói, nhìn 

thấy bất thiện thì không nói. Đây gọi là “xưng tán Như Lai”, Làm việc tốt, đối với 

chính  họ  có  lợi  ích,  đối  với  chúng  sanh  có  lợi  ích  thì  nên  khen  ngợi.  Đối  với 

chính mình không tốt, đối với chúng sanh không tốt, không nên nói, không nên 

phê bình. Như Lý Thế Dân nói, đạo tràng tốt hay không tốt đều không nên nói. 

Tập 351  913 



Ông ta nói điều này tương ưng với trong kinh điển nói, tương ưng với thập đại 

nguyện vương. Trong lòng  mình hiểu là được, tuyệt đối đừng nói ra. Đúng như 

vậy, cần nên học. Các bậc thánh hiền ngày xưa nói, bệnh vào từ miệng. Cái này 

thích ăn, cái kia không thích ăn. Chọn cái này lựa cái kia, ăn xong thành ra một 

thân bệnh. Hoạ từ miệng mà ra. Như vậy là sao? Tuỳ tiện phê bình người khác. 

Khi phê bình là vô ý, nhưng người nghe lại có tâm. Ghi hận trong tâm, tương lai 

tìm cơ hội để báo thù. Ta còn chưa biết oán kết từ đâu. Nên cần phải học tuyệt 

đối không nên phê bình sai lầm người khác. Phải tránh tất cả đố kỵ chướng ngại. 

Nơi nào có Bồ Tát, đều khiến tất cả chúng sanh sanh tâm hoan hỷ. Con người ở 

đây thấy Bồ Tát là ghét, thì Bồ Tát nên ra đi. Vì sao vậy? Để họ sanh tâm hoan 

hỷ. Đây thật sự là từ bi. Khi nào họ hoan hỷ thì lúc đó lại đến, không hoan hỷ thì 

đi. Trong kinh điển đại thừa dạy chúng ta, học là phải hành. Đây chính là có trí 

huệ, biết tiến thoái. Khi nào có thể tiến, khi nào cần phải thoái. Suốt đời chúng tôi 

không có đạo tràng, một đời tuỳ duyên. Nơi nào có duyên mời thì đến đó giảng 

kinh. 

Ở nước ngoài đều có hạn chế thời gian, hạn chế thời gian đăng ký visa. Thời 

gian đến thì phải ra đi, rất hoan hỷ. Lần sau nếu có duyên sẽ đến. Có nơi tôi từng 

đi đến bảy tám lần. Ấn Độ Ni Tây Á tôi đã đi 11 lần. Tôi chỉ biết lần đi rất nhiều, 

nhưng không biết bao nhiêu lần. Lần trước đi họ nói với tôi là lần thứ 11, xem 

visa trong hộ chiếu thì quả nhiên 11 lần. Nên luôn luôn phải sống hoà mục với tất 

cả chúng sanh. Họ không tôn trọng tôi, nhưng tôi tôn trọng họ. Họ không thích tôi 

nhưng tôi thích họ. Tâm chúng ta phải ngày ngày đều hoan hỷ, ngày ngày đều an 

vui. Không có không hoan hỷ. Họ huỷ báng tôi, tôi vẫn tha thứ cho họ. Họ hãm 

hại tôi, tôi cũng tha thứ. Nếu muốn hỏi vì sao? Bởi họ tiêu nghiệp chướng giùm 

tôi. Thật vậy, hoàn toàn không giả. 

Nếu  không  có  nghiệp  chướng  thì  sao?  Không  có  nghiệp  chướng,  đó  gọi  là 

oan. Nếu có thể nhẫn thọ oan, như vậy công đức càng lớn. Cảnh giới càng được 

nâng lên gấp bội. Họ đã giúp chúng ta, sao ta có thể không cảm tạ họ! Nên cần 

phải hiểu rỏ. Nhìn sự việc tuyệt đối không nhìn hiện tiện, mà phải xem trước sau. 

Phải xem quá khứ, xem hiện tại, xem vị lai. Như vậy ta sẽ không bốc đồng. Cảm 

tình  bốc  đồng  rất  đáng  sợ.  Đó  là  si,  là  si  mê.  Cảm  tình  bốc  đồng  là  vậy.  Con 

người  có  lý  tánh,  thì  tâm  của  họ  thanh  tịnh,  tâm  là  định.  Tâm  như  mặt  nước 

914  Tập 351 



không gợn sóng, giống như mặt gương vậy, cảnh giới bên ngoài chiếu vào rất rõ, 

nhưng nó như như bất động. Một chút phong ba đã khiến ta bị động, không chịu 

được  khảo  nghiệm,  không  có  chút  định  lực  nào.  Như  vậy  làm  sao  thành  tựu 

được? 

Mấu chốt tu hành trong Phật pháp là ở nơi thiền định. Trì giới là phương tiện, 

nhân giới sanh định. Tám vạn bốn ngàn pháp  môn, tất cả đều là tam  muội, tám 

vạn bốn ngàn tam muội. Không được tam muội thì ta học không thành tựu được 

điều  gì  cả.  Sau  khi  được  tam  muội  liền  khai  trí  huệ.  Tam  muội  đạt  được  mà 

không khai trí huệ, quý vị nhất định thụt lùi. Vì sao vậy? Bởi khi được tam muội 

thì kêu ngạo, coi thường người khác, cho rằng người khác không bằng mình, sanh 

khởi  ý  niệm  cống  cao  ngã  mạn.  Như  vậy  là  sai.  Hạng  người  như  vậy  có,  có  trì 

giới, trì giới cũng không tệ, nhưng coi thường người khác. Cho rằng người khác 

không trì giới, không được như mình, nhìn thấy người khác là phê bình. Như vậy 

là sai. 

Mục đích trì giới là được tâm thanh tịnh. Trì giới như vậy là không tệ, nhưng 

nhìn  thấy  người  không  trì  giới  thì  không  vui.  Như  vậy  thì  hoàn  toàn  không  đạt 

được  chút  công  phu  nào.  Giới  thì  cũng  đã  trì,  nhưng  không  khởi  tác  dụng.  Tu 

định khai huệ cũng đều như vậy. Nên người xưa nói rất hay. Các bậc thánh hiền, 

Chư  Phật  Bồ  Tát,  bất  luận  ở  trong  cảnh  giới  nào,  tâm  vĩnh  viễn  là  thanh  tịnh. 

Không bị cảnh giới bên ngoài làm nhiễu loạn, không bị cảnh giới bên ngoài làm 

xao động. Đây gọi là công phu chân  thật. Trong công phu chân thật có trí huệ 

chân thật. 

Trong kinh văn nói  “kỳ hữu chúng sanh, ngộ tư quang giả”.  Đây là người có 

duyên.  “Biểu  Phật  quang  tuy  phổ  chiếu  mười  phương,  vô  biên  vô  ngại.  Đản  dĩ 

 chúng sanh căn tánh bất đồng. Kỳ căn hạ duyên liệt giả, dụ như phúc bồn tuyệt 

 chiếu”.  Họ không đạt được lợi ích. Phật quang tuy phổ chiếu khắp mười phương, 

vô  biên  vô  ngại,  nhưng  chúng  sanh  căn  tánh  thấp  kém_người  hạ  căn.  Duyên 

liệt_gặp được duyên cũng không được tốt. Điều này ví như cái gì? Phúc bồn tuyệt 

chiếu. Ví dụ như ánh sáng mặt trời phổ chiếu khắp nơi, họ dùng một cái thau, rồi 

úp  cái  thau  xuống,  thì  mặt  trời  không  chiếu  đến  trong  thau.  Họ  không  để  Phật 

Tập 351  915 



quang chiếu đến. Cũng chính là nói họ cự tuyệt, họ không tiếp thu. Đây là người 

hạ căn, duyên liệt. Cự tuyệt Phật pháp, cự tuyệt chánh giáo. 

 “Nhật quang tuy biến, đản nhân phúc bồn ư đỉnh tắc bất kiến quang minh”.  Ánh 

sáng chiếu không đến, vì ta đã lấy cái bồn che ở trên đầu. Hoặc ta che dù không 

để nó chiếu. Chúng ta xây dựng một cái đình nơi đây và ở trong đó, để mái đình 

che ánh sáng mặt trời. Tất cả đều thuộc loại này. 

       “Nhược hữu cơ duyên ngộ tư quang giả, tắc tất hoạch như hạ chi quang ích”.  

Như những lợi ích mà trong kinh này nói, chúng ta đều có thể đạt được, nhưng 

duyên  thì  thật  sự  không  giống  nhau.  Đây  là  căn  tánh  của  chúng  sanh  bất  đồng. 

Lúc  tôi  còn  trẻ,  thật  sự  là  rất  ngoan  cố,  cuồng  vọng  vô  tri.  Thành  kiến  rất  sâu, 

luôn tự cho mình là giỏi. Người có thể thuyết phục được tôi không nhiều, lý luận 

không chính xác của tôi cũng không ít. Thích vô lý với người khác, cưỡng từ đoạt 

lý. Cũng muốn cho người khác trả lời không được. Háo thắng, không phải người 

thật  sự  khâm  phục  trong  mắt  mình,  thì  tôi  không  thể  nghe  họ.  Lúc  tôi  đến  Đài 

Loan  còn  rất  trẻ,  22  tuổi  đến  Đài  Loan,  26  tuổi  quen  thầy  Phương  Đông  Mỹ. 

Thầy là một nhà triết học mà thế giới đương đại đều biết đến, rất khâm phục. Nếu 

không  phải  thầy  giới  thiệu  Phật  pháp  cho  tôi,  tôi  nghĩ  bất  cứ  người  nào  cũng 

không thể. Đây là gặp được nhân duyên. 

Thầy Phương giới thiệu Phật giáo cho tôi. Tôi đưa ra một vài vấn đề, thầy đều 

có thể giải đáp hết. Không thể không phục. Chúng tôi đi con đường này là triết 

học, không phải tôn giáo. Môn học mà thầy dạy tôi là “Phật Kinh Triết Học”. Câu 

đầu tiên thầy nói với tôi, Đức Thế Tôn là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới. 

Triết học trong kinh Phật là đỉnh cao nhất của triết học trên toàn thế giới. Cuối 

cùng  thầy  nói  một  câu,  học  Phật  là  hưởng  thụ  cao  nhất  của  đời  người.  Tôi  mới 

đem những quá khứ đối với tôn giáo, đặc biệt là thay đổi quan niệm sai lầm đối 

với  tôn  giáo.  Trước  đó  chưa  từng  đến  chùa.  Bây  giơ  thầy  nói  với  tôi,  hiện  nay 

triết học kinh Phật ở trong chùa không còn nữa. Vì sao vậy? Vì không có người 

học, cũng không có người dạy. Không như ngày xưa, các vị xuất gia trong tùng 

lâm tự viện thật sự đều là chuyên gia học giả và đại triết học gia. Bây giờ không 

có, đều không học nữa. 

916  Tập 351 



Như vậy ta muốn học triết học kinh điển thì học ở đâu? Học trong kinh điển. 

Kinh điển chỉ ra con đường này, nên sau đó chúng tôi thường đến chùa. Đến chùa 

làm gì? Trong chùa có tạng Kinh, những kinh sách này bên ngoài mua không có. 

Đến chùa có thể tìm thấy những kinh sách mà thầy chỉ định cần phải đọc, chúng 

tôi đến đó để chép lại. Tra những kinh sách này trong kinh tạng và chép lại. Tôi 

nhớ dài có ngắn có tôi chép hết  mười  mấy bộ. Nên khó khăn lớn nhất của Phật 

giáo ngày nay ở chổ nào? Không ai biết, bản lai diện mục của Phật giáo không ai 

biết đến. Họ bị lầm lẫn! 

Sau đó quen Chương Gia đại sư. Chương Gia đại sư dạy tôi, đơn thân một mình ở 

Đài Loan, không có gia đình, không có quyến thuộc, không có vướng bận, không 

có âu lo, nên khuyên tôi xuất gia. Tôi cũng đã tiếp nhận. Vị pháp sư già này thật 

quá tốt, Ngài giống như thầy Phương, rất từ bi, rất quan tâm tôi. 

Chúng tôi mỗi tuần gặp một lần, hai tiếng đồng hồ. Nền tảng Phật học của tôi 

là nhờ Chương Gia đại sư. Nhập môn là thầy Phương Đông Mỹ giới thiệu. Thành 

tựu  là  10  năm  theo  học  với  thầy  Lý,  tôi  theo  thầy  thời  gian  dài  nhất.  Tôi  từ  bỏ 

công việc, chuyên tâm theo thầy học mười năm. Tôi theo thầy một năm ba tháng, 

thì  nhân  duyên  xuất  gia  đã  thuần  thục,  nên  xuất  gia.  Sau  khi  xuất  gia  lại  trở  về 

Đài Trung ở hết mười năm. Không kiên trì, không có phương hướng, không có 

mục  tiêu  thì  không  có  việc  gì  thành  tựu  được.  Thế  xuất  thế  gian  pháp, bất  luận 

làm  việc  gì  thì  phương  hướng  không  thể  sai,  mục  tiêu  không  thể  sai.  Một  mục 

tiêu, một phương hướng nhất định sẽ thành tựu. Tôi thực hành triệt để giáo huấn 

của thầy. Ba vị thầy của tôi, thiếu một vị cũng không được. 

Không có thầy Phương Đông Mỹ, Chương Gia đại sư và thầy Lý Bính Nam 

khuyên tôi học Phật, tôi nghĩ là không thể nào. Không có Chương Gia đại sư, tôi 

đối với Phật pháp cắm rể không vững. Không có mười năm theo học với thầy Lý, 

thời gian huân tu dài như vậy, thì giáo lý này không bước vào được. Thâm nhập 

kinh tạng cần phải có thầy giỏi hướng dẫn. Điều này đích thực là duyên thầy trò 

rất sâu sắc. Thầy thường nói, học sinh muốn tìm  một vị thầy giỏi không dễ. Có 

thể gặp nhưng không thể cầu. Thầy muốn tìm một học trò muốn truyền đạo cho 

họ lại càng khó hơn. Còn khó khăn hơn cả chuyện học trò tìm thầy. Nên căn và 

duyên, hai chữ này là nhân tố quyết định. 

Tập 351  917 



 “Cố hữu năng ngộ dữ bất ngộ giả. Nhược hữu cơ duyên, ngộ tư quang giả. Tắc 

 tất  hoạch  như  hạ  chi  quang  ích”.   Lợi  ích  này  chúng  ta  đã  gặp  được.  Điều  thứ 

nhất là “cấu diệt”. Phiền não nhẹ, bồ đề tăng trưởng. Đây là lợi ích đầu tiên chúng 

ta  đạt  được.  “Nguỵ  Dịch  vi  tam  cấu  tiêu  diệt”.   Tam  cấu  chính  là  tham  sân  si. 

Nhất định chúng ta có ý niệm tham sân si, nhưng nhờ gặp được Phật quang, gặp 

được giáo huấn của thánh hiền, nhờ đó chúng ta giới hạn và khống chế được tham 

sân si. Tuy vẫn còn nhưng có giới hạn, không thể vượt qua giới hạn này. Phạm vi 

này  tuỳ  theo  cảnh  giới  tu  hành  của chúng  ta nâng  cao,  mà  nó  từ  từ  thu  nhỏ  lại. 

Đến lúc tham sân si hoàn toàn bị hoá giải, bị dung hoá. Chúc mừng, quý vị đã 

chứng quả A la hán. Đó chính là cấu diệt nên tham sân si không còn. Tham sân si 

mạn nghi đều không còn, là tiểu thánh. Cũng như trên đề kinh là “thanh tịnh bình 

đẳng giác”. 

Thanh  tịnh  đạt  được,  thật  sự  đạt  được  tâm  thanh  tịnh.  Trong  tâm  thanh  tịnh 

không có tham sân si mạn nghi. Không có ta, ta và cái của ta đều không có. Đây 

là điều thứ nhất được lợi ích. Thứ hai là “thiện sanh”. 

       “ThậpTrú  Tỳ  Bà  Sa  Luận  viết,  thiện  căn  giả  bất  tham  bất  nhuế”,   chính  là 

không  sân  không  si.  “Nhất  thiết  thiện  pháp  tùng  thử  tam  sanh”.   Đây  là  ba  căn 

sanh ra. Nếu từ căn bản phiền não mà nói, căn bản phiền não có sáu loại. Pháp 

Tướng tông nói, sau tham sân si còn có mạn và nghi. Nghi này là hoài nghi đối 

với giáo huấn của thánh hiền. Có ác kiến, có rất nhiều suy nghĩ sai lầm. Nhưng tất 

cả đều không còn. Ác kiến này chính là phiền não về kiến giải. Kiến hoặc, tham, 

sân,  si,  mạn,  nghi.  Năm  loại  này  là  tư  hoặc,  là  sai  lầm  trong  tư  tưởng.  Kiến  tư 

phiền não đều đoạn hết thì chứng quả A la hán, tâm thanh tịnh trên đề kinh đã đạt 

được. 

Thật sự được tâm thanh tịnh, khi vãng sanh tây phương Cực Lạc, là sanh vào 

cõi  phương  tiện  hữu  dư.  Họ  không  phải  cõi  phàm  thánh  đồng  cư,  vì  họ  không 

phải là phàm nhân. A la hán là thánh nhân không phải phàm nhân. Nên thiện căn 

nhất  định  được  vãng  sanh.  Khi  thiện  căn  đã  sanh  thì  không  tham,  không  sân, 

không si. Đối với giáo huấn của thánh hiền không còn hoài nghi, không đố kỵ, 

không ngạo mạn. Có thể sanh tất cả thiện pháp. Như vậy ta thật sự là thiện nhân. 

Trong kinh thường nói thiện nam tử, thiện nữ nhơn. Tiêu chuẩn là như vậy. Đây 

918  Tập 351 



là tiêu chuẩn thật sự, là tiêu chuẩn của Phật Bồ Tát. Tiêu chuẩn của thiên nhân là 

thập thiện nghiệp đạo. Nên mới học Phật phải bắt đầu từ thập thiện nghiệp đạo. 

Từ thập thiện nghiệp đạo rồi từ từ hướng lên trên. 

 “Hựu Trí Độ Luận Tam Thập”.  Trí Độ Luận có một trăm quyển, trong quyển 30 

nói, tất cả thiện pháp đều từ ba thiện căn sanh ra và tăng trưởng. Chính là ba thiện 

căn, từ ba thiện căn sanh ra, rồi từ ba thiện căn tăng trưởng. Ba thiện căn này rất 

quan trọng. Phải thường nghĩ, tôi có tham tâm hay không, có sân nhuế hay không 

và có ngu si hay không? Không khai mở trí huệ chính là ngu si. Xem kinh không 

hiểu,  nghe  kinh  không hiểu  đều  là  ngu  si.  Ngu  si  không  có  cách  nào  phá  được, 

nhất định phải dùng trí huệ. Đối trị tham lam có thể dùng trì giới. Trì giới có thể 

phá trừ tham lam, tu định có thể phá trừ tâm sân nhuế. Khai trí huệ  mới có thể 

phá trừ tâm ngu si. Nên trong lục độ, bố thí đối tri tham. Nhẫn nhục đối trị sân 

hận, bát nhã đối trị ngu si. Tinh cần tu tam học, lục độ có thể diệt trừ tam độc, 

thành tựu tam thiện căn. Không có tam học giới định huệ và lục độ ba la mật của 

Bồ tát, thì tam độc này không dễ đoạn tận. Hay nói cách khác, ba thiện căn không 

dể  thành  tựu.  “Thị  minh  cấu  diệt  tắc  thiện  sanh  dã”.   Nó  là  tương  đối.  Cấu  là 

phiền não, là tập khí, là nhiễm ô. Nếu đoạn tận những thứ này thì ba thiện căn tự 

nhiên liền sanh trưởng, liền khởi lên. 



 “Hựu Nguỵ Dịch vi thiện tâm sanh yên. Thiện tâm giả, dĩ tàm quý chi nhị 

 pháp, cập vô tham đẳng chi tam căn vi thiện  chi tự tánh dữ chi tương ưng, nhi 

 sanh khởi chi nhất thiết tâm tâm sở, danh viết thiện tâm”.  

Ý nghĩa của thiện tâm  càng  rộng. Nhưng trong Phật giáo có tiêu chuẩn, không 

phải hàm hồ nói không phân biệt. Trong thiện tâm có điều kiện. Bắt đầu từ pháp 

nào? Từ tàm quý. Tàm ngày nay gọi là lương tâm. Chúng ta vẫn còn lương tâm, 

lương  tâm  chưa  mất  đi.  Tâm  là  biết  sỉ,  vậy  quý  là  gì? Quý  là  người  bên  ngoài 

trách  cứ  khi  ta  làm  việc  bất  thiện,  người  khác  phê  bình,  trách  cứ  chúng  ta,  nên 

cảm thấy nhục nhã hổ thẹn. 

Hay nói cách khác, tàm là có lỗi với lương tâm mình. Quý là làm việc sai có 

lỗi với đại chúng. Đây là thiện tâm. Con người có tàm quý, thì họ có thể sửa đổi 

chính  mình. Còn  nếu không có tàm quý, như vậy thì  không còn cách  nào khác. 

Không  biết  xấu  hổ  chính  là  không  có  tàm,  người  ta  phê  bình  như  thế  nào  cũng 

Tập 351  919 



không  để  ý.  Căn  bản  là  không  có  cảm  xúc.  Chính  là  không  sợ  người  khác  phê 

bình,  không  sợ  dư  luận  chỉ  trích.  Không  có  chuyện  xấu  nào  mà  họ  không  làm 

được. Có tàm có quý, khi làm việc sai, mặc dù không ai chỉ trích thì lương tâm 

cũng  trách  cứ.  Khi  dư  luận  bên  ngoài  chỉ  trích,  họ  sẽ  thấy  ngại  khi  gặp  người 

khác. Hạng người này gọi là vẫn còn lương tâm. 

Có tàm quý, thêm vào đó là ba  thiện căn. Đây là tự tánh thiện. Tất cả thiện 

pháp đều từ đây mà sanh, nó tương ưng và sanh khởi tất cả tâm. Tâm sở, tâm có 

tám loại, nên gọi là tất cả. Trước A lại da, Mạt na, và ý thức là nhãn nhĩ tỷ thiệt 

thân. Tám thức gọi là tám tâm vương. 51 tâm sở tương ưng với tám tâm vương, 

tất cả đều thiện, không có điều nào bất thiện. Nên gọi là thiện tâm. 

Bây  giờ  chính  là  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà,  “tắc  chỉ  đối  tịnh  tông  chi 

 chân thật tín tâm”.  Đối với Tịnh độ tông có tín tâm chân thật. Đây là thiện tâm 

trong cái thiện tâm, không có gì thiện hơn điều này. Có thể tin Kinh Vô Lượng 

Thọ, có thể tin 48 nguyện, có thể tin Phật A Di Đà, có thể tin thế giới Cực Lạc và 

có thể tin niệm Phật vãng sanh thành Phật. Điều này thật khó được! Đây là cơ hội 

thành Phật từ vô lượng kiếp đến nay đã đến. Trong đời này có thể chứng được đại 

viên mãn. Nhân duyên này rất khó được. Ngày nay chúng ta có nhân duyên, vấn 

đề là căn tánh của chính mình.       Trong kinh Di Đà nói, không thể thiếu thiện 

căn, phước đức, nhân duyên mà được sanh về nước này. Trong ba loại thiện căn, 

phước đức, nhân duyên này,  thì nhân duyên chúng ta đã đầy đủ, hoàn toàn không 

thiếu. Găp được bản hội tập của Kinh Vô Lượng Thọ, gặp được chú giải của cư sĩ 

Hoàng Niệm Tổ. Nhân duyên không thiếu, đã đầy đủ. Thiện căn là gì? Thiện căn 

là có thể tin tưởng hay không, có thể lý giải hay không. Thiện căn là tín giải. Còn 

phước  đức  thì  sao?  Phước  đức  là  tu  hành.  Nếu  ta  chịu  y  theo  lý  luận,  phương 

pháp trong kinh điển mà tu hành. Nếu có thể làm được như vậy, thì đây là đại 

phước  báo.  Trong  thế  xuất  thế  gian  không  có  phước  báo  nào  có  thể  lớn  hơn 

phước báo này. Địa vị là diệu giác Phật quả. Người thế gian nói là của cải, của cải 

của chúng ta là xưng tánh. Vì quý vị chứng được tự tánh. Trong tự tánh có trí huệ 

viên  mãn,  đức  năng  viên  mãn,  tướng  hảo  viên  mãn.  Chính  là  phước  báo  viên 

mãn, chúng ta đạt được tất cả. 

920  Tập 351 



Tự tánh công đức của Phật A Di Đà thành tựu nên thế giới Cực Lạc. Tất cả 

chư Phật đều không thể sánh với ngài. Cõi trời cõi người lại càng không cần phải 

nói. Đệ Lục Thiên Vương là cõi trời dục giới, Đại Phạm Thiên Vương trong sơ 

thiền thiên. Ma Hê Thủ La Thiên vương là đệ tứ thiền. Đây là địa vị cao nhất ở 

thế giới Ta Bà. Ma Hê Thủ La Thiên Vương gặp được Phật đều xưng đệ tử. Đối 

với Phật đãnh lễ tam bái, theo bên trái đi nhiễu ba lần. Quý vị nói đây là địa vị gì? 

Thời gian đến rồi, mà tôi không biết, tôi không nhìn thấy. Thôi được, chúng ta 

chỉ học đến đây thôi. 





---------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 352 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:30.03.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 411, giữa hàng thứ bảy. 

Từ  “Nguỵ Dịch vi thiện tâm sanh yên”,  chúng ta bắt đầu xem từ đây. Nguỵ 

Dịch là bản dịch của Khương Tăng Khải . “Thiện tâm sanh yên thiện sanh. Thiện 

 tâm giả, dĩ tàm quý chi nhị pháp, cập vô tham đẳng chi tam căn, vi thiện chi tự 

 tánh. Dữ chi tương ưng nhi khởi chi nhất thiết tâm. Tâm sở, danh viết thiện tâm”.  

Chúng ta xem đến đây. 



Tập 352  921 



Thiện ác là có tiêu chuẩn, tiêu chuẩn rất nhiều. Không thể dùng một tiêu chuẩn để 

đối đãi hay xử lý. Căn tánh của chúng sanh bất đồng, tạo nghiệp cạn sâu rộng hẹp 

cũng không giống nhau. Nên tất cả chúng sanh thọ báo đương nhiên cũng không 

tương đồng, đều căn cứ trên nghiệp lực. Mà nghiệp lực và thiện căn có quan hệ 

mật thiết. Tâm có thiện ác. Chư Phật Bồ Tát, thiên địa quỷ thần đích thực vô cùng 

từ  bi,  không  muốn  thấy  chúng  sanh  chịu  khổ.  Tuy  quả  khổ  này  là  cộng  nghiệp 

của  tất  cả  chúng  sanh,  tự  làm  tự  chịu.  Đặc  biệt  là  chư  Phật  Bồ  Tát,  thật  không 

nhẫn  tâm  nhìn  thấy.  Nên  dùng  chủng  chủng  phương  tiện  thiện  xảo,  hy  vọng 

chúng  sanh  giác  ngộ,  quay  đầu  là  bờ.  Nếu  thật  không  quay  đầu  thì  không  còn 

cách nào khác, thiên tai sẽ giáng xuống, cuối cùng thiên tai giáng xuống. Tôi nghĩ 

không phải Phật Bồ Tát ở đó chỉ huy đâu. Không phải. Đó là gì? Là nghiệp cảm. 

Phản ứng tự nhiên của nghiệp lực. Thiên tai này chính là nghiệp lực chiêu cảm. 

Không liên quan đến chư Phật Bồ Tát hay thiên địa quỷ thần. Điều này mới thật 

đáng sợ. 

Chúng ta ở bên vách núi hét lên một tiếng dài, lập tức sẽ có hồi âm. Hồi âm 

này là nghiệp cảm. Thiện là việc tốt, cũng là phản ứng. Có rất nhiều chư Phật Bồ 

Tát tuỳ hỷ gia trì. Nghiệp bất thiện, như đại thiên tai giáng xuống, chư Phật Bồ 

Tát đều rơi nước mắt. Không thể đưa tay, không cách nào giúp đỡ. Chúng sanh 

chỉ có trong tình hình này, trong tình huống này mới có thể đem tập khí nghiệp đã 

tạo của minh tiêu trừ. Nên tôi thường nói, ba đường ác không phải là nơi xấu. Ba 

đường ác là nơi tiêu trừ nghiệp chướng của chúng sanh. Như vậy ba đường thiện 

cũng  cùng  một  đạo  lý,  chúng  sanh  tu  rất  nhiều  phước  báo,  đây  là  chỗ  tiêu  trừ 

phước báo. Việc tốt thật sự, không tạo nghiệp thiện ác là tốt nhất. 

Phật Bồ Tát và thánh hiền trong thế xuất thế gian đều dạy chúng ta đoạn ác tu 

thiện. Đoạn ác tu thiện là nói về việc, việc phải làm, không thể có tâm. Có tâm là 

tạo nghiệp. Không có tâm, không có tâm gọi là tịnh nghiệp. Tịnh nghiệp không 

có quả báo, quả báo của tịnh nghiệp là ở thế giới Cực Lạc. Cửa của thế giới Cực 

Lạc vô cùng rộng lớn, không có biên giới. Đại nguyện của Phật Di Đà là tiếp dẫn 

tất cả chúng sanh đến thế giới Cực Lạc để làm Phật. Quý vị xem, hiện nay chúng 

sanh trong ác đạo niệm Phật vãng sanh, chúng ta thấy súc sanh niệm Phật vãng 

sanh. Cây cỏ hoa lá, hoa có hoa thần, cây có thần cây. 

922  Tập 352 



Trong kinh Hoa Nghiêm nói có mấy mươi loại thần. Họ nghe pháp nghe kinh 

niệm Phật, cũng cầu vãng sanh thế giới Cực Lạc. Quỷ thần càng không cần phải 

nói. Nên tâm thiện là rất quan trọng. Con người có tàm quý, nên khi làm việc bất 

thiện thì lương tâm bất an. Nhưng việc đã làm, đây là thiện tâm sở nên họ có hối 

hận. Họ có thể sám hối, có thể sửa đổi. Tâm tàm quý sanh khởi, sợ dư luận chỉ 

trích,  sợ  người  khác  phê  phán.  Do  vậy  không  dám  làm  việc  xấu,  thường  sợ  dư 

luận đàm tiếu. 

Hiện nay thế gian rất loạn, dư luận cũng loạn. Tiêu chuẩn thiện ác không còn. 

Điều này rất phiền phức. Điều này chiêu cảm lên đại thiên tai. Phải chăng có đại 

thiên  tai  khắp  trên  toàn  thế  giới?  Không  phải.  Khu  vực  có  phước  báo,  nghĩa  là 

khu  vực  này  người  có  phước  báo  nhiều,  thì  khu  vực  này  sẽ  không  có  thiên  tai. 

Hoặc  là  khu  vực  này  thiên  tai  rất  nhỏ,  không  có  thiên  tai  nghiêm  trọng.  Nếu 

người ở đây không có phước báo, tạo nghiệp nặng thì nơi này sẽ có thiên tai lớn. 

Điều này chúng ta không thể không biết. 

Hiểu được đạo lý này, thấu suốt chân tướng sự thật, nhất định phải đoạn ác tu 

thiện. Thiện tâm là chúng ta vốn có_bổn thiện, người nào không có thiện tâm? Vì 

sao thiện tâm lại mất đi? Vì lạc mất tự tánh. Mê ở đâu? Mê ở chỗ cho rằng, thân 

này là ta, do đó mê trong tự tư tự lợi, mê đối với danh văn lợi dưỡng, mê với ngũ 

dục lục trần, mê những điều này. Lương tâm không còn, ở đây rất nhiều nhân tố, 

nhưng mê là nguyên nhân căn bản. Mê nên không tin Phật Bồ Tát. Đối với giáo 

huấn của Thánh hiền, chẳng những không thể tiếp thu mà còn cực lực bài xích, 

cho  rằng:  những  điều  này  là  mê  tín  theo  lối  phong  kiến,  là  một  loại  thủ  đoạn 

ngược  đãi  nhân  dân  của  người  xưa_Họ  dùng  cách  nói  này.  Chính  mình  không 

tiếp  nhận,  còn  muốn  tất  cả  chúng  sanh  đều  không  tiếp  nhận.  Như  vậy  thì  vùng 

này sẽ có đại thiên tai. 

Chúng  ta  sanh  trong  thời  đại  này,  mọi  thiên  tai  không  ai  có  thể  tránh  khỏi. 

Con đường tự cứu chính là niệm Phật. Niệm Phật nhất định phải để Phật A Di Đà 

trong tâm, mục đích chính là cầu sanh tịnh độ. Đối với thế giới này không có chút 

tham luyến gì, như vậy tâm sẽ an. Bất cứ thiên tai nào đến ta cũng không lo lắng 

kinh hoàng, không đến nỗi lúng túng, ta biết cách đối phó. Đến lúc đó trí huệ tự 

nhiên sanh khởi, đó là Phật Bồ Tát giúp chúng ta, thánh thần đang giúp chúng ta. 

Tập 352  923 



Nên  ngay  lúc  này,  việc  quan  trọng  nhất  là  xuay  chuyển  tâm  niệm,  nhất  định 

không có ác niệm, nhất định không có tâm hại người. Cho dù bị người khác làm 

tổn thương cũng không hại người. 

Người  khác  hại  mình,  nên  cho  rằng  đó  là  họ  làm  cho  mình  tiêu  nghiệp 

chướng, tôi nhất định không thể hại họ. Như vậy là vun bồi thiện tâm và thiện căn 

của chính mình. Hy vọng mình có thể làm đến thuần tịnh thuần thiện, không có 

chút  ác  niệm  nào  xen  tạp  vào  trong.  Như  vậy  thì  rất  tốt!  Đây  là  tự  tánh  thiện, 

tương ưng với điều này sẽ sanh khởi tất cả tâm. Tức là tám thức, 51 tâm sở, tất cả 

tâm sở đều thiện. Đây chính là tâm thuần tịnh thuần thiện. Điều này chúng ta làm 

được, không cầu người, chỉ cầu chính mình. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo 

tác,  tuyệt  đối  không  làm  tổn  thương  tất  cả  chúng  sanh,  bao  gồm  cây  cỏ  hoa  lá, 

sơn hà đại địa. Lòng từ bi biến khắp pháp giới, thiện ý đầy cõi ta bà. Chúng ta cần 

phải làm được như hai câu nói này. Hiện tại tức bổn nguyện Phật Di Đà,  “tắc chỉ 

 đối  tịnh  tông  chi chân  thật  tín  tâm”.   Đây là thiện  trong các thiện, không có gì 

sánh bằng tâm thiện này, khi ta có thể tin tưởng Tịnh độ tông, có thể lý giải đối 

với kinh luận của Tịnh độ và có thể thật sự phát nguyện cầu sanh Tịnh độ, thì mọi 

việc  thiện  đều  không  thể  so  sánh  với  điều  thiện  này.  Vì  sao  vậy?  Vì  điều  thiện 

này là được làm Phật. Còn các thiện tâm thiện hành khác không thành Phật được. 

Suốt đời làm được thiện tâm này, chúc mừng vì đời này quý vị sẽ viên mãn thành 

Phật. Điều này không tuyệt vời sao? 

 “Thân ý tức thân khẩu ý tam nghiệp. Nhu nhuyến vị tâm nhu hoà nhi tuỳ thuận ư 

 đạo”.  Trong Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, Hiền Thủ quốc sư nói về tứ đức, tứ 

đức của tự tánh. Điều thứ ba chính là “nhu hoà chất trực”. Nhu hoà có thể hoá 

giải xung đột trong xã hội hiện tại. Nhu hoà có thể hoá giải thiên tai trên địa cầu. 

Phản diện với nhu hoà là cang cường. Cang cường dễ tạo ra mâu thuẫn, dễ phát 

sanh đấu tranh, không phải việc tốt. Chúng ta học Phật, tu đạo bốn đức là quan 

trong nhất: “Tuỳ duyên diệu dụng, oai nghi hữu tắc, nhu hoà chất trực, đại chúng 

sanh  khổ”.  Thế  giới  này  rất  khổ,  sống  ở  đây  làm  gì?  Giúp  chúng  sanh  lìa  khổ 

được  vui.  Dùng  phương  pháp  gì?  Dùng  cách  giảng  kinh  dạy  học  để  giúp  con 

người phá mê khai ngộ. Chư Phật Như Lai làm như vậy. Chư vị bồ Tát, các bậc 

tổ  sư  cũng  làm  như  vậy.  Chúng  ta  có  thể  không  noi  theo  các  ngài  sao?  Có  thể 

924  Tập 352 



không tận tâm sao? Đây là nối huệ mạng Phật, là lợi ích chúng sanh, đem đến cho 

chúng sanh lợi ích chân thật. 

“Tâm nhu hoà tuỳ thuận ư đạo”.  Đạo chính là tự nhiên. Các bậc thánh hiền 

xưa đã nói rất cụ thể và rõ ràng. Ngũ luân là đạo, ngũ thường là đức. Đạo là phép 

tắc của đại tự nhiên, không phải do người làm. Phụ tử là hữu thân chi đạo. Quan 

hệ này là đạo, không phải do con người làm ra, không phải do ai sáng tạo. “Phu 

phụ hữu biệt, quân thần hữu nghĩa, trưởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín”. Đây là 

đạo lớn của luân thường! Ngũ thường nhân lễ nghĩa trí tín là đức lớn. Khởi tâm 

động niệm nhất định không được trái. Nhân là thương người,  “nhân giả ái nhân, 

 nghĩa giả tuần lý”.  Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác hợp tình, hợp lý, hợp 

pháp.  Đem  chữ  tình  để  ở  đầu  tiên.  Lễ  là  nói  về  tiết  độ.  Không  thái  quá  cũng 

không thể bất cập. Nên sau chữ lễ là chữ tiết, nghĩa là tiết chế. Hoan hỷ có tiêu 

chuẩn nhất định, không thể vượt qua. Phẫn hận cũng có mức độ nhất định. Điều 

này  chúng  ta  cần  phải  nắm  chắc.  Thái  quá  hay  bất  cập  đều  không  phải là  trạng 

thái bình thường. 

Trí ngày nay chúng ta nói là lý trí. Trong công việc không thể dùng tình cảm. 

Tín là niềm tin. Bất luận là tiếp xúc với ai nhất định phải giữ chữ tín. Tuỳ thuận 

là  đạo.  Như  Kinh  Pháp  Hoa  nói:   “chúng  sanh  ký  tín  phục,  chất  trực  ý  nhu 

 nhuyến”.   Nhu  nhuyến  chính  là  nhu  hoà,  chất  trực  chính  là  tâm  địa  chân  thành. 

Tâm chân thành, thái độ nhu hoà.  “Cái thử độ chúng sanh cang cường nan hoá”.  

Điều  này  chư  Phật  đều  biết.  Chúng sanh  trong  thế  giới  Ta  Bà  cang  cường  khó 

giáo hoá. Chư Phật Bồ Tát hiện thân thuyết pháp. Trước phải làm được nhu hoà 

chất trực để chúng sanh nhìn thấy. Dùng phương pháp này để điều phục giáo hoá 

chúng sanh. Nếu không như vậy nói ra lời gì cũng không ai tin. Nhất định chính 

mình phải làm được. Người ta dùng ác ý huỷ báng, nhưng ta phải dùng nhu hoà 

chân  thành  đối  đãi.  Ta  làm  được  như  vậy  mọi  người  sẽ  tin  tưởng.  Không  làm 

được mà chỉ nói, mặc dù nói y như trong kinh điển họ vẫn không tin. 

Như vậy ngày nay hoằng pháp lợi sanh, sẽ có người đến giúp chúng ta. Giúp 

điều gì? Đến huỷ báng chúng ta, đến huỷ nhục chúng ta, đến hãm hại chúng ta. 

Để chúng ta thể hiện ra tính chân thành nhu hoà cho chúng sanh thấy. Chúng ta là 

thật không phải giả, nên chúng ta thật sự làm được. Từ chỗ đó họ bắt đầu phản 

Tập 352  925 



tỉnh, tất cả đều là Bồ Tát, giống như đang ở trên đài biểu diễn, người này diễn vai 

chính diện, người kia diễn vai phản diện. Đều diễn một cách rất thật. Đều là diễn 

viên nổi tiếng, diễn rất hay. Điều này cần phải biết, thế gian không có gì là thật, 

chỉ là trò chơi thần thông mà thôi, đừng cho là thật. Nên đối với người làm tổn 

thương mình, vì sao vẫn cung kinh như vậy. Đối với người sỉ nhục mình, sao mỗi 

ngày tụng kinh niệm Phật vẫn hồi hướng cho họ? Ý nghĩa trong này rất thâm sâu! 

Nên thật sự muốn tu hành, thật sự muốn giúp Phật pháp thì ta phải chấp nhận 

tất cả. Bất luận là người ta có ý hay vô ý làm hại, tất cả đều phải chịu hết, tiếp 

nhận một cách hoan hỷ và dùng tâm cảm ân để đáp trả. Đến khi đại chúng trong 

xã hội đều giác ngộ, đều đã học Bồ Tát thì xã hội này lập tức hồi phục an định. 

Xã hội êm ấm, thế giới đại đồng. Thật sự có thể làm được điều này. Phật pháp có 

thể giúp quốc gia trị quốc bình thiên hạ. 

       “Tam đồ, đồ giả, đạo dã”.  Đây là con đường, ba con đường. Tam đồ này là 

gì? Ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục. Đây là tam đồ ác đạo. Gọi là đồ,  “hoả đồ, huyết 

 đồ, đao đồ dã” . Điều này bên dưới có giải thích.  “Tiểu ngục kiêm hàn nhiệt”,  địa 

ngục  nhỏ  có  địa  ngục  bát  hàn,  địa  ngục  bát  nhiệt.  “Đại  địa  ngục  duy  tại  nhiệt. 

 Tùng nhiệt nhi ngôn, cố địa ngục danh vi hoả đồ” . Trong địa ngục là  một biển 

lửa. Có người nói, đại thiên tai trong tương lai, địa cầu có thể biến thành biển lửa, 

nhiệt độ rất cao. Nhìn bên ngoài thì nhiệt độ của địa cầu sẽ lên cao từ 40 độ đến 

50 độ. Quý vị nghĩ xem, điều này đáng sợ biết bao! Bây giờ nhiệt độ trên 35 độ, 

đã cảm thấy không chịu nổi rồi, đến 40 độ, 40 độ thì con người làm sao mà sống 

nổi?  Có  thể  xảy  ra  chăng?  Rất  có  thể.  Nhiệt  độ  địa  cầu  không  ngừng  tăng  cao. 

Chỗ 30 đến 40 độ thì người có phước ở, người có tu phước, người có thiện tâm ở. 

Nơi người tâm hành bất thiện ở, đều là 40 đến 50 độ. 

Nên  “địa ngục danh hoả đồ, súc sanh hổ tương đạm thực, cố vân huyết đồ”.  

Súc sanh chết, ít khi không chảy  máu. Đều bị động vật lớn ăn  mất, nên  thường 

nói  trong  đường  súc  sanh  kẻ  mạnh  ăn  thịt  kẻ  yếu.  Súc  sanh  đích  thực  có  hiện 

tượng này. Điều này chúng ta có thể quan sát được. 

 “Ngạ quỷ thượng bị trì đậu, cố danh đao đồ”. Đao là gì? Ý là sợ hãi. Nghĩa là 

ngạ quỷ thường sợ hãi có người giết chúng. Loài ngạ quỷ này cũng bị thế lực lớn, 

bức bách chúng làm tay sai, nghe họ sai sử. Tự mình không làm chủ được. Tạo ra 

926  Tập 352 



nghiệp tham lam. Tham không biết chán, đó là con đường ngạ quỷ. Chúng ta đối 

đãi với người như thế nào, khi vào trong đường ngạ quỷ thì người ta sẽ đối đãi 

với mình như vậy. Đây là quả báo hiện tiền. Nên gọi là tam đồ. 

 “Ác thú chúng sanh, tại cực khổ xứ. Mông Phật quang chiếu, kỳ khổ hưu chỉ, nhi 

 đắc an tức, cố vân giai đắc hưu tức”.  Phật quang đem đến cho chúng sanh lợi ích 

chân  thật.  Đây  là  nói  chỗ  cực  khổ  trong  tam  đồ.  Khổ  tột  cùng  chính  là  đại  địa 

ngục, là địa ngục vô gián. Nhìn thấy Phật quang, nghe đến Phật hiệu. Nơi này có 

người đến chăng? Có! Nơi càng khổ thì chư Phật Bồ Tát càng không thể bỏ. Họ ở 

đó niệm Phật, ở đó phóng quang. Ở trong địa ngục chỉ cần người có chút thiện 

tâm, gọi là vẫn còn lương tâm. Còn có một chút thiện tâm họ đều cảm nhận được. 

Cảm nhận được Phật quang và nghe được danh hiệu Phật. Người nghiệp chướng 

nặng  nề  không  nhìn  thấy  Phật  quang,  không  cảm  nhận  được,  cũng  không  nghe 

được  danh  hiệu  Phật.  Hoàn  toàn  là  dựa  vào  nghiệp  chướng  mỗi  người  sâu  hay 

cạn. Không giống nhau. 

Nên trong kinh điển đại thừa thường nói, Phật độ người có duyên. Người có 

duyên, hay nói cách khác là người còn lương tâm. Người còn một chút tâm tàm 

quý, người như vậy dễ độ. Hạng người này đoạ địa ngục, đoạ vào trong vô gián 

vẫn có thể cứu. Nên nói  “giai đắc hưu tức”.  Trong lúc họ chịu khổ cũng có lúc 

được nghỉ. Trong địa ngục vô gián chịu khổ không có gián đoạn, nhưng họ có thể 

nghỉ. Thường ở trong trạng thái nghỉ ngơi này họ có thể vượt lên, có thể rời khỏi 

địa ngục . 

       “Nhân  Phật  bổn  nguyện  viết”.  Phật  A  Di  Đà  phát  nguyện  nói.  “Kiến  Phật 

 quang  minh,  chiếu  xúc  kỳ  thân,  mạc  bất  an  lạc.  Từ  tâm  tác  thiện,  lai  sanh  ngã 

 quốc”.  Nguyện này vô cùng tuyệt diệu!  “Kim thử thù thắng quang ích, chánh thị 

 thử nguyện chi thành tựu”.  Đại nguyện này được thành tựu. Mỗi nguyện của Phật 

A Di Đà đều đã thực hiện. Một người có thiện tâm, có lương tâm. Người không 

nhẫn  tâm  hại  người,  thậm  chí  bị  hại  cũng  không  nhẫn  tâm  báo  thù  người  khác. 

Mặc  dù  họ  có  ác  nghiệp  không  cẩn  thận  bị  đoạ  địa  ngục,  cũng  rất  dễ  được  ra. 

Hạng người này cũng không ít. Một niệm sai lầm khi sắp lâm chung, nên đã đoạ 

vào địa ngục. Cũng phải chịu một ít tội, tiêu một ít nghiệp. Chư Phật Bồ Tát nhìn 

thấy, và có cảm ứng với Phật Bồ Tát, nên họ rất dễ xa rời địa ngục. Thật sự nghe 

Tập 352  927 



được danh hiệu Phật A Di Đà. Nghe được kinh điển, kinh điển không cần nghe 

nhiều. Chỉ cần  một câu hay một bài kệ, nếu họ đã giác ngộ thì đều có thể vãng 

sanh. 



Bên  dưới  nói:   “kim  vân  mạng  chung  đắc  giải  thoát.  Chánh  thị  nguyện  văn 

 trung, từ tâm tác thiện, vãng sanh Cực Lạc chi ý. Do thượng khả kiến, tam đồ cực 

 khổ  chi  chúng  sanh.  Dĩ  kiến  quang cố,  thượng  năng  tức  khổ,  mạng  chung  vãng 

 sanh. Cố tri Di Đà nguyện lực, oai quang nhiếp thọ chi lực, cụ bất khả tư nghị”.  

Từ trong đoạn kinh văn này, chư vị Tổ Sư đã phân tích giảng giải. Từng câu từng 

chữ đều là lời chân thật, đều đang giúp chúng ta xa rời đau khổ tột cùng, để đạt 

cứu cánh an lạc. Tột cùng đau khổ là lục đạo. Nhất định phải biết trong lục đạo 

đều là đau khổ, trong lục đạo không có lạc thọ. 

Cõi người và cõi trời trong dục giới đầy đủ ba loại khổ. Sắc giới tuy không có 

khổ  khổ,  nhưng  nó  có  hoại  khổ  và  hành  khổ.  Vô  sắc  giới  thiên  không  có  hiện 

tượng vật chất, nó thật là hay, bởi nó biết được hiện tượng vật chất có sự phiền 

toái  nên  buông  bỏ,  không  cần  vật  chất,  không  cần  vật  chất  nên  không  có  hoại 

khổ, mà chỉ có hành khổ. Hành khổ chính là niềm vui của họ không thể vĩnh viễn 

duy trì. Khi thọ mạng đến vẫn phải đoạ lạc. Đây gọi là hành khổ, vì niềm vui của 

họ không giữ được. Như thế nào mới có thể giữ được? Vượt ra khỏi lục đạo là có 

thể giữ được. Nếu vĩnh viễn đoạn tận ba loại khổ lớn này, không còn chịu nửa, thì 

lục đạo cũng không còn. Lúc này mới thật sự thấu hiểu, như vừa tỉnh lại sau cơn 

ác mộng. Tỉnh lại là tứ thánh pháp giới, cõi tịnh của Đức Thế Tôn, phải dùng tứ 

độ để nói là cõi phương tiện hữu dư của Đức Thế Tôn. Cõi phương tiện hữu dư là 

tịnh độ, lục đạo là uế độ. 

  “Kim  vân  mạng  chung  đắc  giải  thoát,  chánh  thị  nguyện  văn  trung  từ  tâm  tác 

 thiện, vãng sanh Cực Lạc chi ý. Do thượng khả kiến, tam đồ cực khổ chi chúng 

 sanh. Dĩ kiến quang cố, thượng năng tức khổ, mạng chung vãng sanh. Cố tri Di 

 Đà nguyện lực, oai quang nhiếp thọ chi lực, câu bất khả tư nghị”.  



Tất cả đều không thể nghĩ bàn. Nguyện lực của Phật Di Đà không thể nghĩ 

bàn. Hào quang không thể nghĩ bàn. Lực nhiếp thọ không thể nghĩ bàn. Chư Phật 

928  Tập 352 



Bồ Tát và nhân loại chúng ta không giống nhau. Nhân loại thấy mọi người hành 

thiện  thì  sanh  tâm  hoan  hỷ,  nên  cổ  vũ,  khuyến  khích  họ.  Khi  tạo  ác  nghiệp  thì 

sanh tâm sân hận, phải trừng phạt họ. Chư Phật Bồ Tát không như vậy, chư Phật 

Bồ Tát thấy thiện thấy ác, tâm đều bình đẳng, tâm đều thanh tịnh, các ngài có lý 

tánh, nhưng cảm tình là bất động, là một tấm lòng nhân ái thuần khiết. Nên chúng 

sanh này là hưởng phước hay chịu tội, đều là nghiệp lực của chính họ, chư Phật 

Bồ Tát không có cách nào thay đổi họ. 

       “Tâm Phật chúng sanh, tam vô sai biệt”.  Đây là nói về lý. Nghiệp lực của ta, 

chư Phật Bồ Tát cũng không có cách nào giúp ta chuyển biến. Chư Phật Bồ Tát 

có thể dạy chúng ta, nhưng tự chúng ta phải sửa đổi quay đầu. Không cách nào 

tiêu trừ nghiệp lực cho chúng ta, không tiêu trừ giúp được. Nên ta tạo ác nghiệp 

nhất định phải chịu ác báo, ta tạo thiện nghiệp nhất định được hưởng phước. Đây 

chính là nói thiện ác nghiệp đều không thể rời xa luân hồi lục đạo. Rời luân hồi 

lục đạo phải xả bỏ thiện ác nghiệp báo. Không còn những điều này mới có thể ra 

khỏi. Có bản lĩnh vượt ra khỏi luân hồi lục đạo, có điều kiện này, chư Phật Bồ tát 

mới giúp được. Không có điều kiện này, chư  Phật Bồ tát không sao giúp được. 

Điều này không thể không hiểu. 

 “Hựu Quán Kinh viết, Vô Lượng Thọ Phật hữu bát vạn tứ thiên tướng. Nhất nhất 

 tướng trung, các hữu bát vạn tứ thiên tuỳ hình hảo. Nhất nhất hảo trung, phục 

 hữu bát vạn tứ thiên quang minh. Nhất nhất quang minh, biến chiếu thập phương 

 thế giới niệm Phật chúng sanh, nhiếp thủ bất xã ”. 

Đây là nói về nhiếp thủ không thể nghĩ bàn. Nhiếp thủ là gì? Là tiếp dẫn. Nhiếp 

thọ chúng sanh tiếp dẫn đến thế giới Cực Lạc. Thủ là tiếp dẫn đến thế giới Cực 

Lạc.  Vì  sao  Đức  Phật  làm  như  vậy?  Vì  chúng  ta  vốn  là  Phật.  Nên  ghi  nhớ  câu 

này,  chúng  ta  vốn  là  Phật.  Như  vậy  thì  làm  sao  các  ngài  không  tiếp  dẫn  được? 

Đương nhiên sẽ tiếp dẫn chúng ta. Chỉ là chúng ta nhất thời hồ đồ, tạo tội nghiệp 

quá nặng, nên không thể làm gì đối với chúng ta. Khi nào nghiệp đó tiêu hết mới 

có thể thành Phật. Nghiệp đó phải tự mình buông bỏ, chư Phật Bồ Tát không cách 

nào giúp được. Chúng ta phải hiểu đạo lý này, thấu triệt chân tướng sự thật này, 

mới hiểu được chư Phật Bồ Tát từ bi bình đẳng, không thiên vị. Các ngài không 

nói ta đối với người này tốt hơn một chút, đối với người kia kém hơn một chút, 

Tập 352  929 



không  hề  có  như  vậy.  Chắc  chắn  không  có  phân  biệt,  không  có  chấp  trước. 

Nhưng tiếp dẫn thì có trước sau. Đó là do ta có đầy đủ điều kiện hay không, nếu 

đã đầy đủ điều kiện thì lập tức tiếp dẫn, còn thiếu một chút, thì đợi bổ sung đủ lại 

đến tiếp dẫn. 

Công  bình  không  tự  tư,  không  phân  biệt,  không  chấp  trước.  Chúng  ta  ở  nơi 

thế  gian  này,  đối  với  việc  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật  đều  cần  phải  học  tập.  Giúp 

người cũng vậy, người này có điều kiện, có thể giúp họ nhiều hơn một chút. Thầy 

giáo  dạy  học  đối  với  trường  hợp  này  cũng  rất  rõ  rang,  người  này  học  hành  rất 

chăm chỉ, rất nổ lực thì thầy giáo quan tâm họ nhiều hơn. Người đó giải đãi biếng 

nhác, nghiệp chướng nặng nề, nghe cũng không hiểu, nên chỉ còn các là tuỳ họ, 

để họ học được bao nhiêu thì được. Thầy quan tâm săn sóc học trò rất bình đẳng, 

không có người này hơn người kia. Người bên ngoài không hiểu nên cho rằng, 

thầy đối với người này tốt, đối với  người kia không tốt, thật ra không phải như 

vậy. Nến nói như thế là hoàn toàn trách lầm, hoàn toàn không hiểu. 

Ấn  Quang đại  sư dạy rằng: người này  có  mười phần cung kính thì họ sẽ có 

được mười phần lợi ích. Nếu thầy giáo không cho anh ta mười phần mà cho chín 

phần là có lỗi với anh ta. Người đó chỉ có một phần thành kính, thầy chỉ cho anh 

ta  một  phần,  nếu  cho  hai  phần  thì  anh  ta  không  đủ  tư  cách  tiếp  nhận.  Điều  này 

nhìn bề ngoài thì hình như có vẻ thiên vị, có vẻ bất công, nhưng không phải thầy 

giáo bất công, mà học sinh căn tánh bất đồng. Lòng từ bi quan tâm chăm sóc của 

thầy hoàn toàn bình đẳng. Đạo lý này cần phải hiểu. Như vậy mới thật sự nhận 

thức được các bậc thánh hiền. Hay nói cách khác, mới thật sự nhận thức người đó 

là người tốt. Người tốt không có tâm riêng tư, người tốt không có tâm thiên vị. 

Tâm  mình  bất  chánh  thì  thấy  người  khác  cũng  bất  chánh,  đây  là  hiện  tượng  rất 

bình thường. Nếu mình là chánh thì thấy gì cũng chánh. Quan trọng nhất là siêng 

năng tu học, nên nghe kinh nhiều. Người mới học có rất nhiều nghi vấn, mà phạm 

sai lầm cũng rất nhiều. Như vậy phải làm thế nào? Nên nghe kinh nhiều. Thật sự 

lý giải, thấu triệt thì những vấn đề này đều được giải quyết. Nghe một lần chưa 

hiểu cũng không sao, nghe hai lần, ba lần, năm lần, mười lần. Bây giờ có cơ hội 

thì nên nắm bắt. Cơ hội gì? Khoa học kỷ thuật là cơ hội. Bây giờ chúng ta dùng 

truyền hình, dùng internet. Cố gắng nắm bắt cơ hội này. Sợ có một ngày như thế 

nào? Điện không có. Khi đại thiên tai giáng xuống. Sức huỷ diệt của nó đến vệ 

930  Tập 352 



tinh hay mạng internet cũng không còn. Như vậy phải làm sao? Đã trở về với thời 

đại nguyên thuỷ. Nên sách và giảng nghĩa rất quan trọng. Những thứ kia không 

còn thì ta vẫn còn sách để xem. 

Lần này chúng ta giảng về Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa, cũng viết và in thành 

sách. Trong thời gian thiên tai xảy đến, thì nó cũng có thể độ người. Đến lúc đó 

đĩa cũng không còn điện không có thì đĩa hoàn toàn vô dụng. Chúng ta cần phải 

nghĩ đến tất cả những điều này. Xem người Mỹ quay bộ phim năm 2012, quý vị 

thử nghĩ đến tình trạng đó. Tất cả khoa học kỹ thuật, toàn bộ văn minh hoa học 

kỹ  thuật  đều  bị  huỷ  diệt  hết.  Đi  ra  đường  không  có  xe,  thì  xe  đạp  là  hữu  dụng, 

không có tàu thuỷ, không có máy bay. Như vậy phải làm sao? Phải dùng thuyền 

buồm. Ra đường không có xe hơi, nên chỉ có thể đi xe ngựa, xe bò. Chỉ có những 

thứ này dung làm vận tải, thay vì đi độ. 

Chúng ta đối với  cuộc sống hằng ngày cần phải học, như đốt lửa, nấu cơm, 

gánh nước, trồng rau đều cần phải học. Nếu không học, tương lai sau này  sao mà 

sinh tồn được. Nếu cảm thấy như vậy quá phiền phức, thì chỉ có một cách là nhất 

tâm niệm Phật cầu vãng sanh. Điều này người niệm Phật hiểu được, từ một ngày 

cho đến bảy ngày có thể làm được. Trong kinh nói từ một ngày cho đến bảy ngày, 

dụng ý rất sâu. Nói cho quý vị biết, lúc đó kinh này rất hữu ích. Tướng hảo của 

Phật Di Đà, Phật A Di Đà có tám vạn bốn ngàn tướng, mỗi một tướng có tám vạn 

bốn ngàn tuỳ hình hảo, chứ không phải là 32 tướng tốt 80 vẻ đẹp. Trong mỗi vẻ 

đẹp đó có tám vạn bốn ngàn quang minh. Quang minh này chính là pháp môn, 

giáo hoá chúng sanh, tiếp dẫn chúng sanh. Nên mỗi quang minh đều biến chiếu 

đến hết thảy chúng sanh niệm Phật trong mười phương thế giới. 

Người không niệm Phật, Phật quang cũng chiếu đến nhưng họ không có cảm 

xúc, vì họ có nghiệp chướng. Chúng sanh có niệm Phật, khi Phật quang chiếu đến 

họ đều cảm nhận được. Phật quang tiếp dẫn và quan tâm chúng ta. Trong lúc cấp 

nạn, sẽ có người truyền tin tức và nói cho quý vị biết nên làm cách nào. 

 “Hữu Bát Châu Tán viết, bất vi dư duyên quang phổ chiếu, duy mịch niệm Phật 

 vãng sanh nhân”.  Lời nói này lại càng rõ ràng hơn, minh bạch hơn và càng cụ thể 

hơn.  Tuy  Phật  quang  phổ  chiếu,  nhưng  không  vì  dư  duyên.  Dư  duyên  là  gì? 

Ngoài người niệm Phật ra. Hay nói cách khác, là tu học các pháp môn khác, trong 

Tập 352  931 



nhà Phật thường nói, tám vạn bốn ngàn pháp môn. Tám vạn bốn ngàn pháp môn 

đều gọi là dư duyên. Chỉ vì người niệm Phật vãng sanh. Câu này phải nên xem 

kỹ, người niệm Phật không muốn vãng sanh cũng gọi là dư duyên, cũng không có 

nhân  duyên.  Người  niệm  Phật  nhất  định  cầu  vãng  sanh,  như  vậy  là  hoàn  toàn 

đúng. 

Hiên nay trong xã hội truyền bá rộng rãi những tin tức về thiên tai, đều cảm 

thấy rất lớn. Có người hỏi tôi, điều này là thật hay là giả? Có thể tin tưởng chăng? 

Tôi nói với mọi người, nên định tâm lại và quan sát tận tường. Quan sát điều gì? 

Quan sát nguyên nhân. Họ truyền tin tức này là hậu quả. Quả nhất định có nhân, 

nhân  quả  tương  ưng  là  có  thể  tin.  Nếu  nhân  quả  không  tương  ưng  thì  điều  đó 

không  nên  tin.  Nhân  là  gì?  Quan  sát  con  người  hiện  nay,  nam  nữ  già  trẻ,  các 

nghành các nghề, xem họ nghĩ điều gì? Họ nói những điều gì? Nên lắng nghe và 

suy nghĩ kỹ. Họ làm những điều gì? Xem tường tận là sẽ hiểu. Nếu họ nghĩ, họ 

nói và họ làm toàn là điều bất thiện, thì đó chính là thật, thiên tai này là thật. Nếu 

họ nói, họ nghĩ và họ làm hoàn toàn là thiện, thì thiên tai không phải thật. 

Chúng ta nên từ chỗ này  mà phán xét thì sẽ không bị sai lầm. Phương pháp 

hoá giải thiên tai không có gì khác ngoài dạy học. Tại sao chúng ta hiện nay kiên 

trì  giảng  kinh  mỗi  ngày  bốn  tiếng?  Thời  gian  không  còn  nữa.  Giảng  kinh  là 

khuyến  cáo  mọi  người,  khuyên  mọi  người  đoạn  ác  tu  thiện,  khuyên  mọi  người 

tích luỷ công đức, khuyên mọi người cải tà quy chánh. Cứu mình, cứu gia đình, 

cứu hàng xóm lân cận, cứu quốc gia, cứu xã hội và cứu thế giới. Làm những điều 

này! Chúng ta quan sát tỷ mỷ thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc tôi không nhìn 

thấy.  Trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ  giới  thiệu  ta  có  thể  nhìn  thấy.  Nên  quan  sát 

tường tận những điều trong kinh nói, xem thế giới Cực Lạc có tình trạng như thế 

nào. 

Đức Phật A Di Đà mỗi ngày đều giảng kinh thuyết pháp. Chúng Bồ Tát vãng 

sanh về đây, hàng ngày đều lên lớp học tập, không có ai bị thiếu tiết học. Phương 

pháp của Phật A Di Đà vô cùng thiện xảo, quý vị không cách nào thiếu tiết học. 

Dù không đồng ý ở trong giảng đường ra ngoài đi dạo, thì nước chảy chim hót, 

cây cối trong rừng cũng đều giảng kinh thuyết pháp. Bất luận đi đến đâu, đều có 

932  Tập 352 



thể nghe được pháp âm của Phật A Di Đà tuyên lưu, nên việc nghe pháp không 

bao giờ bị gián đoạn. Do đó họ tiến bộ rất nhanh, chính là đạo lý này. 

Ngày  nay  chúng  ta  muốn  làm  điều  này  phải  dùng  máy  móc,  đem  theo  bên 

mình để nghe. Ghi âm một bộ kinh, cắm tai phone vào tai thì đi đến đâu cũng đều 

đang nghe kinh. Thế giới tây phương Cực Lạc không cần những thứ nầy, như vậy 

quá phiền phức. Ở thế giới Cực Lạc hoàn toàn là tự nhiên, không những thế thế 

giới Cực Lạc có Phật quang gia trì, nguyện lực của Phật gia trì, oai thần của Phật 

gia trì chúng ta, mà mỗi thứ đều gia trì chúng ta, nên rất dễ giác ngộ, rất dễ khế 

nhập  cảnh  giới.  Nói  thời  gian  dài  ngắn,  thời  gian  không  phải  định  pháp.  Trong 

kinh Hoa Nghiêm nói rất  rõ ràng, vô lượng kiếp có thể thu lại thành  một niệm, 

một niệm có thể triển khai thành vô lượng kiếp, nên thời gian không phải là định 

pháp. 

Đối với người có thiện tâm mà nói, đối với người căn tánh đại lợi mà nói, thì 

thời gian rất ngắn. Đối với người nghiệp chướng sâu nặng mà nói, thì thời gian 

rất dài. Tôi nghĩ mỗi người trong chúng ta đều có kinh nghiệm này. Quý vị xem, 

khi  ta  còn  nhỏ,  thời  còn  con  nít,  bảy  tám  tuổi  cũng  rất  hiểu  chuyện,  cảm  thấy 

ngày tết rất vui. Muốn đến tết phải đợi thời gian rất dài mới đến ngày tết. Nhưng 

hiện nay trong xã hội này thấy chưa gì sao lại thêm một năm nửa qua đi? Trước 

đây nói mười năm là thời gian rất dài. Bây giờ một năm chỉ trong khảy móng tay. 

Tôi đến Úc Châu, di dân đến đây đã mười năm. Trưa hôm nay đến phỏng vấn phó 

hiệu  trưởng  trường  đại  học  Cách  Lý  Phi  Tư.  Mười  năm  trước  tôi  quen  ông  ấy, 

ông thay mặt hiệu trưởng tiếp đón tôi, nói chuyện với tôi. Chúng tôi ở cùng nhau 

nên rất thân. Hôm nay tôi hỏi ông nói ông đã về hưu. Hôm nay ông ấy nói chuyện 

cùng tôi. Hiện đang nhậm chức phó hiểu trưởng là  một người nữ, thật hiếm có. 

Hiệu trưởng trước đây của trường đại học Cách Lý Phi Tư, được điều  đến Mặc 

Nhĩ Bổn để làm hiệu trưởng trường đại học Mặc Nhĩ bổn. Hình như bây giờ vẫn 

là ông ấy làm hiệu trưởng. Tôi  có duyên thay  mặt  cho nhà trường tham  gia hội 

nghị hoà bình của Liên Hiệp Quốc,  chính là hiệu trưởng đề nghị. 

Hiện nay điều đến Mặc Nhĩ Bổn vị hiệu trưởng đứng tuổi, là do ông ấy thúc 

đẩy. Đây cũng là việc tốt. Khiến tôi đối với xã hội trước mắt, xã hội của thế giới 

hiểu thêm một ít. Thì ra người học Phật chúng ta, chỉ hạn chế trong vòng tròn của 

Tập 352  933 



kinh điển Phật giáo, nên đối với việc này không nghe không hỏi. Bây giờ tiếp xúc 

mới biết thế giới này thật sự phiền phức. Phương pháp giải quyết chính là văn hoá 

truyền thống xưa, thật có thể giúp họ giải quyết. Thật sự chứng minh được lời của 

tiến  sĩ  Thang  Ân  Tỷ  nhà  triết  học  người  Anh  niên  đại  70  nói.  Muốn  giải  quyết 

vấn đề của xã hội thế kỷ 21, ông ta nói, chỉ có truyền thống văn hoá xưa và Phật 

giáo  đại  thừa.  Ông  ta  không  nói  truyền  thống  văn  hoá  của  học  thuyết  Khổng 

Mạnh. Chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và đại thừa Phật Pháp. 

Học thuyết Khổng Mạnh là gì? Chúng tôi ở nước ngoài, trong các hội nghị đã 

giới thiệu, chúng tôi dùng một câu nói, câu này có thể giải quyết vấn đề, bốn chữ 

nhân nghĩa trung thứ của học thuyết Khổng Mạnh, và chân thành từ bi của Phật 

giáo đại thừa. Đây là tâm Bồ đề, ở đây nói về thiện tâm. Nhân nghĩa trung thứ là 

thiện tâm, chân thành từ bi là thiện tâm. Hay nói cách khác, thiện tâm có thể giải 

quyết vấn đề. Vì xã hội hiện nay động loạn, là nguyên nhân tai biến của địa cầu, 

là do ác tâm và ác niệm tạo thành. Dùng thiện tâm đối trị ác niệm, thì vấn đề liền 

có thể giải quyết, trật tự xã hội có thể thay đổi, tai biến trên địa cầu có thể trở lại 

bình thường. Đạo lý trong này hiện nay các nhà khoa học đã biết, ý thức của tập 

thể có thể thay đổi được hiện thực. 

Như vậy dự ngôn của cổ nhân về thiên tai của nhân loại không hề sai. Lời dự 

đoán của Nhược Tra Đan Mã Tư của Châu Âu, ngày tận thế vào năm 1999. Nếu 

quý  vị  có  thể  xem  Đại  Dự  Ngôn  sẽ  thấy  trong  đó  viết  rất  rõ  ràng.  Nhưng  năm 

1999  không  phát  sanh,  qua  đi  một  cách  bình  an.  Bây  giờ  nói  đến  đại  thiên  tai 

chính là đại thiên tai năm 1999. Vì sao lại kéo dài về sau? Đây là nhờ ý niệm tập 

thể  của  mọi  người  cầu  nguyện.  Sức  mạnh  này  vô  cùng  lớn  mạnh,  nên  đẩy  lùi 

thiên tai này. Đẩy lùi có phải là việc tốt chăng? Việc tốt, nhưng cũng không phải 

là việc tốt. Vì sao vậy? Vì đẩy lùi nhưng nhân tâm không thay đổi. Nên tôi nói, 

cầu nguyện này là trị ngọn chứ không phải trị gốc. 

Thiên tai không đến, người ta nói dự ngôn là giả, nên tạo nghiệp còn gấp bội 

hơn  trước  đây.  Chúng  ta  thử  nghĩ  xem,  năm  1999  đến  nay  là  mười  mấy  năm. 

Mười mấy năm này, nghiệp mà chúng sanh tạo vượt hơn cả lúc đó. Tôi cảm thấy 

không chỉ gấp 100 lần. Nếu lúc đó thiên tai bộc phát sẽ nhẹ, vì tội không nhiều. 

934  Tập 352 



Lúc này tội nghiệp gấp 100 lần, nếu như bộc phát thì không đáng sợ sao? Thảm 

không giám nhìn! 

Chư Phật Bồ Tát, thiên thần thiện thần đều hy vọng cư dân trên địa cầu giác 

ngộ, quay đầu. Như tiến sĩ Bố Lai Đăng người Mỹ nói, mỗi người có thể bỏ ác 

làm thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, như vậy sẽ rất tốt. Được như 

vậy thì chư Phật Bồ Tát, tất cả thiện thần mới thật sự giúp đỡ hoá giải thiên tai 

này. Nếu chúng ta không tin mà còn cho rằng đây là thần thoại, hoặc nói đây là 

lời của quỷ, không thể tiếp nhận, vì đây là giả. Nên vẫn tham sân si mạn như cũ, 

vẫn làm những việc tổn người lợi mình, thì thiên tai đó không có cách nào tránh 

khỏi. Chư Phật Bồ Tát cũng không khống chế được. 

Một ý niệm làm việc thiện, được! Lợi ích chúng sanh. Nếu một ý niệm làm 

việc xấu, chúng ta chế tạo vũ khí hạt nhân để phát động thế chiến lần thứ ba. Đây 

là việc ác. Thế giới đại chiến lần thứ ba có thể bộc phát chăng? Bộc phát là toàn 

thế giới diệt tận. Nếu quý vị hỏi tôi, đại thiên tai khi nào phát sanh? Nếu có người 

thật sự muốn phát động chiến tranh, nếu hạ quyết tâm làm thì thiên tai này sẽ bộc 

phát. Không đợi họ phát động chiến tranh vũ khí hạt nhân, thì tai nạn của họ đã 

đến rồi. Vì sao vậy? Bởi khi thiên tai này không đến thì họ sẽ phát động chiến 

tranh. Thật có người khởi tâm động niệm muốn làm điều này, đây là diều trời đất 

không dung thứ. Đây là việc tiêu diệt nhân loại, như vậy mà không đáng sợ sao? 

Trong nhân loại văn hoá đáng quý nhất, là văn hoá truyền thống xưa và văn 

hoá truyền thống Ấn Độ. Văn hoá này không thể truyền thừa, không thể kéo dài 

về sau, nhân loại sẽ bị huỷ diệt. Nên đây mới là nguyên nhân đại thiên tai khi nào 

bộc phát, nhất định do con người chứ không phải do quỷ thần. Đoan chánh tâm 

niệm  quan  trọng  hơn  tất  cả  điều  gì.  Mọi  người  đều  phải  quay  đầu,  không  quay 

đầu thì có khổ báo trong tam đồ. Thọ mạng con người rất ngắn ngủi, sau khi chết 

sẽ đi về đâu? Không thể không nghĩ đến vấn đề này. Đặc biệt là hang trên trung 

niên, tiếp cận tuổi già. Đây là việc đại sự lớn nhất mà chúng ta thường phải suy 

ngẫm. Tương lai tôi đi về đâu? Nhân duyên này rất thù thắng. Nếu gặp được Phật 

A Di Đà, gặp được thế giới Cực Lạc, điều này không biết bao nhiêu người tha 

thiết kỳ vọng. Không có nhân duyên thì không gặp được. Ngày nay chúng ta đã 

Tập 352  935 



gặp được. Gặp được có thể nói là chúng ta đã gặp được phương pháp tiêu tai giải 

nạn. 

Biết được Phật pháp biến chiếu đến người niệm Phật vãng sanh.  “Cố tri chân 

 thật niệm Phật chi nhơn, giai thị cụ duyên ngộ quang chi nhân dã” . Quý vị có thể 

nói chúng ta không phải sao? Phải, không sai chút nào. Đầy đủ thiện duyên, gặp 

được Phật quang phổ chiếu, đồng ý vãng sanh hay không là do mình. Nếu ta cảm 

thấy  thế  gian  này  không  tệ,  thì  Phật  sẽ  tuỳ  thuận  chúng  ta,  ngài  không  hề  miễn 

cưỡng. Nếu cảm thấy thế gian này quá khổ, tôi hy vọng sớm được về thế giới Cực 

Lạc,  đức  Phật  liền  giúp  đỡ  cho  quý  vị  hoàn  thành  nguyện  vọng,  thật  không  thể 

nghĩ bàn! 

Xem  tiếp  đoạn  ở  dưới.  “Vọng  Tây  Sư  Sớ  viết,  vấn_Nhân  gian  hành  giả,  do 

 kiến quang nan. Tam đồ chúng sanh, khải triếp đắc kiến”.  Điều này hỏi rất hay. 

Người niệm Phật trong nhân gian, muốn thấy Phật quang đã là không dễ rồi, như 

vậy chúng sanh trong ba đường ác khổ hơn chúng ta, họ làm sao có thể nhìn thấy 

Phật quang? Đáp, chúng ta xem ngài đáp:   “Tâm Địa Quán Kinh vân, dĩ kỳ nam 

 nữ truy thắng phước, hữu đại kim quang chiếu địa ngục. Quang trung diễn thuyết 

 thâm diệu âm, khai ngộ phụ mẫu linh phát ý”.  Điều này nói rất hay. Đây là nói vì 

sao chúng sanh  trong địa ngục có thể  gặp được Phật  quang. Trong kệ  tụng nói 

đến phụ mẫu chính là Phật A Di Đà. Đem Phật A Di Đà ví như cha mẹ chúng ta. 

Con cái đoạ vào hố sâu của địa ngục, cha mẹ có muốn cứu họ chăng? Nhất định 

muốn. Đó chính là nói, Phật quang của Phật A Di Đà chiếu kiến địa ngục. 

Trong xã hội hiện tại này, chúng ta nghe rất nhiều tin tức. Chúng ta tin rằng 

những  tin  tức  này  không  giả.  Tin  tức  nói  sao?  Hiện  nay  quỷ  tu  hành  nhiều  hơn 

con người, quỷ vãng sanh về thế giới Cực Lạc nhiều hơn con người. Quý vị có 

thể  tin  chăng?  Bây  giờ  đoạ  vào  trong  đường  quỷ,  đại  khái  trong  quá  khứ  được 

làm người nhưng có tâm tham rất nặng. Thời đó tham tâm nặng cũng không nặng 

như bây giờ, tham tâm lúc đó có thể có một vạn, mười vạn là nhiều, đã là đại phú 

ông rồi. Con người bây giờ một ngàn vạn, một ức cũng không vừa lòng. Hay nói 

cách khác, những người đó trước đây còn có chút lương tâm, lương tâm chưa mất 

hết. Đoạ vào địa ngục, đoạ vào trong đường ngạ quỷ nhưng lương tâm vẫn còn. 

Những người này Phật dễ độ. 

936  Tập 352 



Người  trong  xã  hội  hiện  nay  lương  tâm  không  còn.  Làm  sao  biết  họ  không 

còn? Bỏi họ không có tàm quý. Làm việc cực ác nhưng họ không cho là ác, họ 

không nghĩ đến hành vi này là sai lầm, không nghĩ đến. Tôi làm như vậy là bình 

thường. Quý vị  xem  có ai không làm như vậy? Không có tâm hổ  thẹn. Truyền 

hình báo chí phê bình họ, trách cứ họ thì chỉ cười trừ, họ không coi những lời phê 

phán đó vào đâu, nên cứ dửng dưng. Nên hiện nay độ người khó, độ quỷ dễ, độ 

súc sanh đều dễ. Độ súc sanh dễ, chúng ta có thể thấy được. Quý vị xem súc sanh 

niệm  Phật vãng sanh. Cây cỏ hoa lá, thần cây vãng sanh đã đưa tin tức  cảm  ân 

cho chúng ta. Đây là chuyện mấy ngày gần đây. Chúng tôi dừng xe dưới cây Sơn 

Trà Nhật Bản, thần cây đã vãng sanh, có mấy vị đồng học đều biết. Hình như còn 

có  một  chú  chim  nhỏ  vãng  sanh.  Đạo  tràng  chúng  tôi  thành  lập  ở  đây  đã  mười 

năm, thần cây cũng ở đây nghe kinh mười năm. Niệm Phật mười năm công đức 

viên mãn. Phật A Di Đà tiếp dẫn ông ấy đi. Ông ấy nói còn có một huynh đệ cũng 

là thần cây, cũng trong học viện này, nhưng cây đã bị chặt, thần cây không biết đi 

về  đâu  mà  ông  ấy  không  tìm  thấy.  Ở  đây  nói  lên  điều  gì?  Chúng  sanh  các  loài 

khác  dễ  độ  hơn  con  người.  Hay  nói  cách  khác,  con  người  hiện  nay  không  còn 

giống người. Ngược lại quỷ hay súc sanh lại giống người. Như vậy quý vị nghĩ 

xem thiên tai đáng sợ đến nhường nào. Tai nạn thê thảm biết bao, điều này chúng 

ta có thể tưởng tượng được. 

Bài kệ này “dĩ kỳ nam nữ truy thắng phước”. Truy cầu ngũ dục lục trần của 

thế gian như tài sắc danh thực thuỳ, còn những thứ khác là quên hết. Cho rằng đời 

người đến thế gian để làm gì? Chính là làm những việc này. Không tin có đời sau, 

không tin có luân hồi. Cho rằng đó là gì? Đó là mê tín, là lời của quỷ. Luôn cho 

rằng  mình  thông  minh,  mình  có  thể  vượt  qua  tất  cả.  “Nhân  định  thắng  thiên”, 

người nhất định hơn ông trời. “Nhân định thắng thiên” là lời của cổ nhân, nhưng 

họ đã hiểu sai, ý của cổ nhân không phải như vậy. Người xưa nói con người định 

tâm lại, sẽ có thể thắng thiên. Ý của định là gì? Như trong kinh Phật nói, chế tâm 

một chỗ không việc gì không làm được. Đây là thắng thiên. Tâm con người định 

thì  xã  hội  sẽ  êm  ấm.  Tâm  con  người  đinh  thì  thiên  tai  trên  địa  cầu  sẽ  hoá  giải 

không còn nữa. Như vậy mới gọi là “nhân định thắng thiên”. Nên hiểu ý của cổ 

nhân. Hiểu sai, không phải nói người nhất định có thể thắng trời. Làm gì có đạo 

lý này! Hiểu sai ý nghĩa của câu nói, thành ra dẫn dắt sai phương hướng cho rất 

Tập 352  937 



nhiều người, phương hướng cuộc đời đã đi sai. Người ngoại quốc nói, kẻ mạnh 

ăn thịt kẻ yếu, chúng ta mạnh, người khác đều yếu, tôi muốn sống họ đều phải 

chết. Có ý nghĩ như vậy. Tội dẫn dắt sai lầm này rất  nặng, trong giáo huấn của 

thánh  hiền,  mỗi  tông  giáo  đều  nói  với  chúng  ta,  con  người  có  đời  sau,  có  thiên 

đường, có địa ngục. Người hành thiện quả báo ở thiên đường, người làm ác quả 

báo ở địa ngục. Tất cả đều nói như vậy. Nói rõ ràng nhất, minh bạch nhất chính là 

kinh Phật và kinh điển của Đạo giáo. 

Trong 25 sử của Trung quốc ghi chép những nhân quả báo ứng này rất nhiều. 

Đầu năm dân quốc, hình như cư sĩ Nhiếp Vân Đài, sưu tập những câu chuyện cổ 

này, biên tập thành một cuốn Lịch Sử Cảm Ứng Thống Ký. Nếu không phải chân 

tướng sự thật, thì những người viết lịch sử sẽ không viết vào đây. Viết vào đây 

nhất định là thật, họ không bịa đặt sanh sự. Ở đây nói lên điều gì? Nhân quả báo 

ứng  là  thật  không  hề  sai.  Nếu  không  tin  mà  giám  làm,  thì  tương  lai  phải  gánh 

chịu. Bây giờ cứ liều lĩnh truy cầu phước báo thù thắng, đây là giành giựt. Thắng 

hiện nay gọi là giành giựt, thi đua, anh tàn nhẫn tôi còn tàn nhẫn hơn. Người này 

còn đáng sợ hơn người kia. 

       “Hữu đại kim quang chiếu địa ngục”.  Như vậy những người truy cầu phước 

báo này, cuối cùng đều đến địa ngục. Đức Phật từ bi, nên ngài đem Phật quang 

chiếu đến địa ngục. Đại kim quang là Phật quang của Phật A Di Đà chiếu đến địa 

ngục.  “Quang  trung  diễn  thuyết  thâm  diệu  âm”.   Trong  Phật  quang  diễn  nói 


khuyến khích chúng ta quay đầu là bờ, khuyên chúng ta sửa đổi lỗi lầm, khuyên 

chúng ta bỏ ác tu thiện. Chỉ cần có một chút tâm lành, thật sự biết mình sai là có 

thể cứu được. Phát hiện tâm lành thì có thể ra khỏi địa ngục.  “Khai ngộ phụ mẫu 

 linh phát ý”.  Câu này hai ý, ý nghĩa rất sâu sắc.  “Hiếu tử truy thiện, hướng dĩ như 

 thử, Di Đà quang ích, khải đường quyên hồ”.  Chúng ta xem kinh Địa Tạng, thấy 

Bà la môn nữ cứu mẹ. Cô ta tự biết mẹ mình lúc còn tại thế thích ăn tôm cá tươi, 

bây  giờ  người  ta  gọi  là  hải  sản,  sát  hại  chúng  sanh  rất  nhiều.  Ăn  sống,  ăn  tươi 

sống. Cô ta biết mẹ mình sau khi chết chắc chắn phải đoạ vào địa ngục. Cô ta gặp 

một vị A la hán, cúng dường ngài và thỉnh giáo: Mẫu thân con hiện nay đang ở 

đâu? Vị  la hán đó nhập định nhìn thấy rồi nói với cô ta: Mẹ  ngươi hiện tại rất 

khổ.  Cô  ta  hỏi  làm  sao  cứu  bà?  La  hán  dạy:  Ngươi  cúng  dường  đức  Giác  Hoa 

Định Tự Tại Vương Như Lai. Niệm Phật đem công đức hồi hướng cho bà ấy. Cô 

938  Tập 352 



ta  làm  như  vậy  suốt  một  ngày  một  đêm.  Trong  định  cô  ta  đến  địa  ngục,  quỷ 

vương trong địa ngục đến nghinh tiếp và hỏi cô ta đến làm gì. Cô nói mẹ tôi bị 

đoạ  vào  địa  ngục.  Quỷ  vương  hỏi  mẹ  của  cô  tên  họ  là  gì?  Trả  lời  xong,  quỷ 

vương nói, người này ba ngày trước đã được sanh thiên, sanh về cõi trời Đạo lợi. 

Nghe nói bà ấy có một người con hiếu thảo đã siêu độ cho bà. Không những bà 

ấy được siêu sanh, mà những người có duyên với cô ta trong địa ngục lúc đó cũng 

đều được sanh thiên cả. 

Hiếu là thiện tâm thật không thể nghĩ bàn. Tâm này vừa mới động thì mẹ của 

cô ta liền ra khỏi địa ngục. Quang minh của Phật A Di Đà so với Bà la môn nữ, 

không biết vượt qua bao nhiêu lần. Lợi ích này có thể là giả được sao? 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  dưới.  “Nhược  hữu  chúng  sanh  văn  kỳ  quang  minh, 

 nhật dạ xưng thuyêt, chí tâm bất đoạn”.  Đoạn này nói,  “văn Phật quang minh chi 

 đức”, chúng ta hiện nay không nhìn thấy, chỉ nghe thấy trong kinh nói. Chúng ta 

thuộc về nghe Phật quang minh.  “Nhật dạ xưng thuyêt”,  đây là niệm Phật. Trong 

kinh tuyệt đối không lường gạt người, những gì trong kinh nói nhất định là thật. 

Chúng ta nhất tâm niệm Phật cầu sanh tịnh độ, thì theo sở nguyện mà được sanh 

vào  nước  này.  Đây  là  nói  trong  kinh,  nếu  chúng  ta  nghe  kinh  nghe  pháp,  biết 

được việc này và tin tưởng, thâm tín không nghi ngờ, siêng năng niệm Phật cầu 

sanh tịnh độ. Như vậy có thể vãng sanh về thế giới Cực Lạc. 

       “Ngô Dịch viết, thiện nam tử thiện nữ nhơn, Văn A Di Đà Phật thanh”.  Nghĩa 

là  nghe  danh  hiệu  của  Phật  A  Di  Đà.  “Xưng  dự  quang  minh.  Triều  mộ  thường 

 xưng  dự  kỳ  quang  minh  hảo,  chí  tâm  bất  đoạn  tuyệt.  Tại  tâm  sở  nguyện,  vãng 

 sanh A Di Đà Phật quốc”.  Đoạn kinh Vô Lượng Thọ trong bản dịch thời nhà Ngô 

đã nói như vậy. Đều nói với chúng ta, nghe một danh hiệu Phật A Di Đà. Đọc đến 

kinh văn của phẩm này, đối với 12 quang của Phật A Di Đà, xưng tán mười hai 

loại quang minh. Đức dụng của quang minh thật không thể nghĩ bàn. 

       “Triều  mộ  thường  xưng  dự  kỳ  quang  minh  hảo”.   Thường  tán  thán  Phật 

quang. Phật quang biến chiếu pháp  giới, chúng ta nghiệp chướng quá nặng, tuy 

Phật quang chiếu đến thân tâm, nhưng thân tâm chúng ta không có cảm xúc. Đây 

là  nghiệp  chướng  sâu  nặng.  Nếu  thường  niệm  Phật,  thường  tán  thán  Phật,  làm 

như vậy nghiệp chướng sẽ tiêu trừ, và hào quang của Phật chúng ta sẽ cảm nhận 

Tập 352  939 



được. Nên phải chí tâm bất tuyệt. Chí tâm là chân tâm, tâm chân thành niệm Phật, 

niệm Phật không thể gián đoạn.  “Tại tâm sở nguyện”.  Tự bản thânchúng ta phát 

nguyện cầu sanh tịnh độ, vãng sanh về cõi nước của Phật A Di Đà. Y theo những 

điều trong kinh điển nói mà tu hành. 

 “Kim kinh ngôn”,  hiện tại trong kinh này nói,  “văn kỳ quang minh oai thần công 

 đức” . Câu này tương đương với  “văn A Di Đà Phật thanh”  của Ngô Dịch.  “Kim 

 chi nhật dạ xưng thuyết, chí tâm bất đoạn”,  tương đương với  “triều mộ thường 

 xưng dự kỳ quang minh hảo, chí tâm bất đoạn tuyệt”.  “Kim kinh tuỳ ý sở nguyện, 

 đắc sanh kỳ quốc”,  tương đương với  “tại tâm sở nguyện vãng sanh A Di Đà Phật 

 quốc”  của Ngô Dịch. Đây là đối chiếu giữa hai bản dịch. Từ đó kiến lập tín tâm 

của  chúng  ta,  đối  với  pháp  duyên  thù  thắng  này,  cần  phải  tin  thật,  nguyện  thật, 

phải quyết định trong đời này cầu vãng sanh, không thể kéo dài. Cơ hội rất khó 

gặp nhưng lại dễ mất. Cổ nhân thường nói, cơ hội mất đi trở thành hận thiên cổ. 

Duyên  này  mất  đi  rồi,  thì  chẳng  phải  là  hận  thiên  cổ,  bởi  thời  gian  thiên  cổ  rất 

ngắn, nếu gặp lại được duyên này không biết là đời nào kiếp nào. 

Như Bành Tế  Thanh nói, đây là ngày hy hữu khó gặp từ vô lượng kiếp đến 

nay. Ngày nay chính là ngày hôm nay chúng ta gặp được pháp môn này, cần phải 

biết quý trọng, phải phát tâm  niệm  Phật, thì ngay trong đời này nhất định được 

vãng sanh. 

 “Hội Sớ viêt, nhật dạ xưng thuyết, Di Đà quang minh, chí tâm bất đoạn, thị tắc 

 sanh nhân dã”.  Vì sao có thể sanh tịnh độ? Chính là do ta niệm danh hiệu Phật 

không gián đoạn, thật tâm niệm Phật. Như vậy từng chữ Phật A Di Đà đều phóng 

quang.  Ở  trước  nói,  nhất  tâm  niệm  Phật  thì  đem  công  đức  của  Phật  biến  thành 

công  đức  chính  mình.  Đem  quang  minh  của  Phật  biến  thành  quang  minh  của 

mình. Trong truyền thuyết của nhà Phật, lúc Thiện Đạo đại sư còn tại thế, mỗi khi 

niệm một câu Phật hiệu, trong miệng đều phóng quang, từng danh hiệu Phật đều 

phóng ánh quang minh. Khi ngài phóng quang này, mọi người đều nhìn thấy. 

 “Nhiên tắc xưng bỉ danh hiệu, Di Đà thánh hiệu, chí tâm tín lạc, thị nhật dạ xưng 

 thuyết nghĩa dã”.  Câu này bổ sung thêm rất rõ ràng minh bạch. Nhật nguyệt xưng 

thuyết  là  gì?  Nhật  nguyệt  xưng  thuyết  chính  là  niệm  câu  Phật  hiệu  này,  niệm 

danh hiệu Phật A Di Đà suốt ngày đêm không gian đoạn. Trở thành nhân duyên 

940  Tập 352 



vãng sanh tịnh độ.  “Nhi tín lạc trì danh, diệc thị nhật dạ xưng thuyết chi nghĩa”.  

Trong  miệng  không  niệm,  nhưng  trong  tâm  tin  chắc  và  thật  hoan  hỷ.  Trì  danh 

hiệu Phật tuy đoạn_trên miệng tuy không niệm Phật, nhưng trong tâm không gián 

đoạn. 

Bồ Tát Đại Thế Chí nói: “ức Phật niệm Phật”. Ức là nhớ, trong tâm nghĩ đến 

Phật. Niệm là miệng niệm. “Hiện tiền đương lai tất định thành Phật”. Nếu đời này 

chúng  ta  quyết  định  được  sanh,  thì  kinh  Vô  Lượng  Thọ  không  thể  không  đọc 

nhiều. Vì sao vậy? Bởi cần phải làm quen với nơi sau này mình đến, phải hiểu rõ. 

Đến thế giới Cực Lạc cảm thấy quen thuộc, không thấy lạ lẫm. Khi đến thế giới 

Cực Lạc sẽ không cô đơn. Vì sao vậy? Vì rất nhiều người biết chúng ta. Người có 

duyên với mình trong nhiều đời kiếp trước, họ đã sanh vào tịnh độ, nên khi ta đến 

mọi người đều đến chào, và hỏi thăm: “Sao bây giờ ông  mới đến?” Chúng ta  ở 

kiếp nào có quan hệ ra sao, đến thế giới Cực Lạc, thân thích bằng hữu rất nhiều! 

Họ đều là các bậc thượng thiện nhơn. Giao tiếp với họ hay giao tiếp với bất cứ ai, 

đều không có người nào có ác ý. Xã hội này quá tuyệt! 

Mỗi  người  đều  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  Trí  tuệ,  thần  thông,  đạo  lực  thật 

không thể nghĩ bàn. Như vậy có thể không đi sao? Không đi đến đó mới thật sự là 

ngu  ngốc,  ngu  si  đến  cực  điểm.  Người  có  chút  thông  minh,  tôi  tin  rằng  họ  đều 

phát tâm cầu sanh tịnh độ. Đây là phương pháp tốt nhất. Hiện nay thiên tai trên 

địa cầu, nhiều người hỏi chổ nào an toàn, nên đi đâu. Đều muốn tìm một chỗ an 

toàn để lánh nạn. Rất nhiều người nghĩ là Úc Châu, ở đó rất đặc thù, trong khu 

vực nam thái bình dương là bình địa. Nhưng chúng ta cũng nghe được rất nhiều 

thông tin tức, nếu Úc Châu có thiên tai, thì lập tức ảnh hưởng đến toàn thế giới. 

Úc Châu người dân thưa thớt, lịch sử chỉ  mới 200 năm, nên tạo nghiệp còn rất 

nhẹ. Hiện tại cư dân ở Úc Châu, mới di dân đến không tính, người dân cũ ở đây 

rất nhân hậu, không có tham tâm, chỉ cần cuộc sống vừa đủ là họ vô cùng hoan 

hỷ, rất coi trọng phẩm chất cuộc sống. 

Thánh phố Bố Lý Tư Ban cư dân có hơn mười ngàn người. Tôi nghe nói có 

hơn 1000 công viên. Như vậy quý vị sẽ biết, người ở khu vực này rất coi trọng 

sinh hoạt ngoài trời. Nên khi đến đây, nhất định phải tu thiện, phải tích đức. Nếu 

đem tập khí bất thiện đến đây, chính là đem thiên tai đến cho Úc Châu. Như vậy 

Tập 352  941 



là sai. Chúng ta muốn tránh nạn, thì ở đây phải tu thiện tích đức, mới có thể tránh 

được thiên tai này. Không thật tu thiện tích đức thì không sao tránh khỏi, nên nói 

khó tránh khỏi kiếp nạn này. 

Sau  cùng  nói,  “nhi  tín  lạc  trì  danh,  diệc  thị  nhật  dạ  xưng  thuyết  chi  nghĩa. 

 Thả tín nguyện trì danh thị vãng sanh chánh nhân, cố giai tuỳ nguyện đắc sanh 

 dã”.  Vì tin chân thật nên phát nguyện trì niệm danh hiệu Phật. Đây là điều kiện 

phải đầy đủ để vãng sanh tây phương Cực Lạc. Trong tam bối vãng sanh chúng ta 

chưa học đến, nhưng ở sau có. Phát tâm Bồ Đề một lòng chuyên niệm. Đến lúc 

đó sẽ nói rõ ràng hơn. Tín nguyện trì danh là ba điều kiện để vãng sanh thế giới 

tây phương Cực Lạc. Ngẫu Ích đại sư đã dùng ba điều kiện này để giảng giải kinh 

A  Di  Đà,  là  bộ  A  Di  Đà  Kinh  Yếu  Giải.  Phần  tựa,  phần  chánh  tông,  phần  lưu 

thông đều nói về tín nguyện hạnh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta chỉ học đến đây thôi. 





----------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 353 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 31.03.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 413, hàng thứ tư từ dưới đếm lên. 

       “Thọ chúng vô lượng đệ thập tam”.  Phẩm mười một mười hai, hai phẩm này 

đều giới thiệu chánh báo trang nghiêm của thế giới Cực Lạc. Phẩm 12 giới thiệu 

về thầy, còn phẩm 13 này giới thiệu về học trò. Cũng chính là chư vị Bồ tát vãng 

942  Tập 353 



sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc.  Ở  thế  giới  Cực  Lạc  đều  là  đồng  học  và  bạn  lữ  của 

chúng  ta.  Con người,  công  việc  và  hoàn  cảnh  vô  cùng  quan  trọng.  “Bổn  phẩm 

 hiển tam vô lượng”.  Phẩm này giới thiệu cho chúng ta ba loại vô lượng. 

Thứ nhất là  “Phật thọ vô lượng”.  Phật A Di Đà thật là Phật trường thọ. Thứ 

hai là giới thiệu  “hội chúng vô lượng”,  nghĩa là sanh đến thế giới Cực lạc, đồng 

học  và  bạn  lữ  chúng  ta  vô  lượng  vô  biên.  Những  người  này  đều  là  bậc  thượng 

thiện nhơn, chúng ta thường nói thuần tịnh thuần thiện. Ở thế giới Cực Lạc tìm 

không thấy người nào có một chút ác niệm, không tìm thấy người như vậy. Thứ 

ba là  “hội chúng thọ mạng diệc phục vô lượng”.  Nghãi là sanh đến thế giới Cực 

Lạc có thọ mạng như Phật, tương đồng với Phật A Di Đà. Phật vô lượng thọ, mọi 

người cũng đều là vô lượng thọ. 

 “Nhất  giả  pháp  thân  đức”.   Phật  thọ  vô  lượng  là  pháp  thân  đức.  “Nhị  giả  đại 

 nguyện  phổ” ,  vì  sao  có  nhiều  người  đồng  tham  bạn  lữ  như  vậy?  Đây  là  đại 

nguyện của Phật A Di Đà nhiếp thọ.  “Tam giả chủ bạn như như, chân thật bất 

 khả tư nghị dã” . Đây là đem nội dung của phẩm này giới thiệu khái lược trước. 

Mời xem kinh văn bên dưới. 

       “Phật ngữ A Nan, Vô Lượng Thọ Phật, thọ mạng trường cửu, bất khả xưng 

 kế. Hựu hữu vô số thanh văn chi chúng, thần trí động đạt, oai lực tự tại, năng ư 

 chưởng trung, trì nhất thiết thế giới”.  Chẳng những chư vị đồng học nhiều, mà trí 

tuệ, đức năng, đạo lực, thần thông của họ đều vô lượng. Chúng ta xem chú giải 

của Hoàng Niệm  Tổ . “Phật cáo A  Nan, A  Di  Đà Phật thọ mạng vô lượng. Thọ 

 mạng chi trường cữu thật vô pháp xưng thuyết, vô pháp kế toán”.  Thực tế mà nói 

thì  không  cần  phải  tính  toán.  Vì  sao  vậy?  Vì  tính  như  thế  nào  cũng  không  tính 

được, như vậy thì không cần phải nhọc lòng vì điều này. Vì sao tính không được? 

Vì  nó  bất  sanh  bất  diệt,  tu  hành,  chứng  đến  quả  vị  cao  nhất.  Trong  kinh  Hoa 

Nghiêm gọi là diệu giác. Trở về tự tánh viên mãn. Tự tánh nó như thế nào? Trong 

Lục Tổ Đàn Kinh nói:  “vốn không sanh diệt”,  nó vốn không có sanh diệt. Là bản 

thể của tất cả vạn vật chúng sanh. 

Thể  không  sanh  diệt  nhưng  tướng  có  sanh  diệt.  Thể  là  thật,  tướng  là  giả. 

Chúng  ta  có  thể  nói  theo  cách  khác,  “tướng  sanh  diệt  tức  là  bất  sanh  bất  diệt”, 

cùng một ý nghĩa. Tánh tướng nhất như, tánh tướng bất nhị. Đạo lý này rất thâm 

Tập 353  943 



sâu. Lý này đã được các nhà lượng tử lực học phát hiện. Họ phát hiện bất sanh 

bất diệt rốt cuộc là gì, loại hiện tượng nào rõ ràng được. Tất cả hiện tượng phát 

sanh  đều  không  rời  tần  suất  dao  động.  Tần  suất  dao  động  có  nhanh  có  chậm 

không giống nhau, nhưng tốc độ của nó hầu như ngang nhau. Giống như Bồ Tát 

Di  lặc  nói,  một  khảy  móng  tay  có  32  ức  một  trăm  ngàn  niệm.  Chúng  ta  căn  cứ 

theo cách nói của Bồ Tát Di Lặc, thì một phút có khoảng 1600 triệu lần sanh diệt. 

Chính là tần suất, có 1600 triệu lần. 

Những  hiện  tượng  này  sao  có  thật  được?  Chân  tướng,  chính  như  trong  hội 

Lăng Nghiêm Đức Thế Tôn nói. Chân tướng là: “đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt 

tận”, tốc độ rất nhanh. Tìm sanh diệt bất khả đắc, đây là lời của các bậc cổ đức 

trong  tông  môn  nói,  là  chân  thật,  hoàn  toàn  không  hư  vọng.  Tìm  sanh  diệt  đến 

đây cho chúng tôi xem thử, không tìm thấy. Nhanh hơn rất nhiều so với chúng ta 

khởi tâm động niệm! Chúng ta khởi tâm động niệm chậm biết bao. Tần suất chấn 

động là tương đồng. Trong tần suất này, tần suất là hiện tượng tự nhiên, nếu nhập 

vào trong hiện tượng tinh thần, thì tần suất liền sanh biến hoá. Biến hoá này có 

nhanh  chậm  bất  đồng  mà  sanh  ra  mười  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm.  Cảnh 

giới thật không thể nghĩ bàn. Nên người ở thế giới tây phương chứng đến quả vị 

Phật cứu cánh. Đem đức năng của cứu cánh quả vị gia trì cho những pháp thân 

Bồ Tát này. Họ có năng lực tiếp nhận. 

Năng lực này là gì? Nghĩa là họ có thể buông bỏ khởi tâm động niệm, phân 

biệt chấp trước. Đây chính là điều kiện. Có điều kiện này thì ánh sáng của Phật, 

tin tức, trí tuệ, thần thông, đạo lực của Phật liền có thể gia trì. Nếu không có năng 

lực  này,  Phật  muốn  gia  trì  cũng  không  gia  trì  được,  vì  chúng  ta  không  thể  tiếp 

nhận. Từ đó cho thấy, buông bỏ quan trong biết chừng nào! 

Phải  thật  sự  buông  bỏ,  mới  có  năng  lực  tiếp  thu  Phật  pháp  đại  thừa.  Người 

không buông bỏ được, dù hàng ngày nghe, nghe 100 năm, cũng không thể bước 

vào được đến cửa. Cánh cửa này rốt cuộc là mở hay là đóng, điều này là do chúng 

ta chứ không phải do người khác, không liên quan đến bất cứ ai. Nếu cửa không 

mở thì trí tuệ, đức năng trong tự tánh, chúng ta có thể gọi là thần thông, đạo lực, 

phước đức, nhân duyên đều đầy đủ, tâm từ bi của chư Phật Như Lai và pháp thân 

Bồ Tát, chỉ có thể làm phương tiện tăng thượng duyên, nghĩa là đem những chân 

944  Tập 353 



tướng sự thật này nói cho chúng ta biết, nói cho chúng ta biết cách mở cách cửa 

trí tuệ, cánh cửa tự tánh. Quyền lực này trong tay chúng ta. Chỉ cần chính mình 

chịu buông xả, thì cách cửa tự nhiên mở. Như người ta thường nói: mở gút phải 

cần người buộc gút. Người xưa nói tự làm tự chịu. Chúng ta làm việc của Phật thì 

nhận quả báo của Phật. Tự chúng ta tạo nghiệp địa ngục, thì phải chịu quả báo địa 

ngục. Không có pháp nào trong thế xuất thế gian mà không tự làm tự chịu. Thiện 

duyên, ác duyên bên ngoài đều có, chấp nhận hay không là do mình quyết định. 

Duyên ở trước mắt chúng ta, gia trì cũng tốt mà dụ dỗ cũng tốt. Chúng ta có chịu 

tiếp  nhận  hay  không,  chư  Phật  Bồ  Tát  không  có  quyền  hỏi.  Thiên  địa  quỷ  thần 

cũng không có quyền hỏi. Đại thánh đại hiền cũng không có quyền hỏi. Tất cả 

quyết định đều ở nơi mình. Nên chúng ta tự tạo vô lượng ác nghiệp, thì phải chịu 

chủng chủng thiên tai, có thể trách ai được sao? Oán trời trách đất có thể tội càng 

thêm nặng. Vì sao vậy? Vì hàm oan người khác. Những đạo lý và chân tướng sự 

thật này, trong kinh điển đại thừa nói rất rõ ràng, không thể không đọc. Đức Thế 

Tôn vô cùng từ bi, đem những kinh điển này lưu lại, giúp chúng ta giác ngộ, giúp 

chúng ta không đi sai đường. 

Trong  chú  giải  nói:   “Thử  thượng  chánh  vi  đệ  thập  ngũ,  thọ  mạng  vô  lượng 

 nguyện chi thành tựu. Hựu hữu vô số thanh văn chi chúng, nãi đệ thập lục thanh 

 văn vô số nguyện chi thành tựu”.  Cho thấy những quả báo này hoàn toàn do nhân 

đời trước. Không có nhân thì làm gì có quả? Nói rõ một đạo lý, đạo lý nhân quả 

không sai chút nào. Chúng ta nên phát tâm thương người, thương người vô điều 

kiện, thương người không phân biệt, không chấp trước. Đây là gì? Đây là đại từ 

đại bi trong tự tánh hiển lộ ra, tánh đức hiển lộ ra. Đây là đức hạnh vốn có trong 

tự tánh, là  mỹ đức, thiện hành. Không phải từ bên ngoài vào, trong tự tánh vốn 

có. 

       “Thọ mạng trường cửu, bất khả xưng kế, biểu A Di Đà Phật cứu cánh pháp 

 thân”.  Câu này nói rất hay. Vì sao thọ mạng trường cửu, vì sao không thể xưng 

kế? Xưng là nói rõ, chúng ta không có cách nào nói được. Kế là tư duy. Bất khả 

xưng kế nghĩa là không thể nghĩ bàn.  “Tam tế nhất như”.  Tam tế là quá khứ, hiện 

tại,  vị  lai.  Thời  gian  không  còn  nên  gọi  là  nhất  như.  “Cố  thọ  mạng  vô  lượng”.  

Thọ mạng là đứng về mặt thời gian mà nói. Tam tế nhất như, thọ mạng này thật là 

vô lượng thọ, chứ không phải  giả vô lượng thọ. Nên biết, con người sanh vào thế 

Tập 353  945 



giới  Cực  Lạc,  nhất  định  ngay  trong  đời  này  chứng  được,  chứng  được  nghĩa  là 

minh  tâm  kiến  tánh.  Chỉ  cần  kiến  tánh  là  tam  tế  nhất  như.  Hay  nói  cách  khác, 

người minh tâm kiến tánh đều có thể gọi là Vô Lượng thọ Phật. 

 “Phục  dĩ  đại  nguyện  độc  thắng,  siêu  việt  chư  Phật.  Cố  báo  thân  hoá  thân  thọ 

 mạng diệc giai vô lượng”.  Như vậy là thế nào? Nói báo thân vô lượng còn có thể 

lý giải. Báo thân là gì? Thị hiện ở trong cõi thật báo trang nghiêm. Ứng hoá thân 

thị  hiện  trong  mười  pháp  giới.  Như  vậy  làm  sao  có  thể  nói  là  vô  lượng?  Giống 

như 3000 năm trước Đức Thế Tôn thị hiện ở Ấn Độ, cũng đã từng ở trong thai mẹ 

mười tháng, sinh ra từ trong thai mẹ và 79 tuổi viên tịch, không phải rõ ràng có 

sanh  có  diệt  đó  sao?  Thọ  mạng  của  ngài  79  tuổi.  Người  xưa  tính  tuổi  mụ  là  80 

tuổi. Huyễn tướng này là những thứ chúng sanh trong lục đạo nhìn thấy, hình như 

có sanh có diệt, thực tế thì sao? Trên thực tế không sanh không diệt. Trong này có 

một hiện tượng sự thật rất lớn. Đó chính là, nếu Đức Thế Tôn bất sanh bất diệt thì 

chúng ta cũng bất sanh bất diệt. Có phải vậy chăng? Phải! Không sai chút nào. 

Từ Bồ Tát Di Lặc nói, một khảy móng tay có 32 ức một trăm ngàn niệm. Ứng 

hoá thân của Đức Thế Tôn cũng như vậy, thân này của chúng ta cũng như vậy. 

Phật A Di Đà là hiện tượng tự nhiên, trong ba loại hiện tượng, Chư Phật Bồ Tát 

ứng hoá khắp mười pháp giới là hiện tượng tự nhiên. Còn chúng ta không phải, 

chúng ta đến thế giới này là để thọ sanh, là hiện tượng tinh thần. Các nhà khoa 

học nói hiện tượng thông tin,  trong đây sanh ra huyễn tướng vật chất. Hiện tượng 

vật chất là huyễn tướng. Như Phổ Lãng Khắc nhà khoa học người Anh nói: trên 

thế  giới  này  căn  bản  không  có  vật  chất,  vật  chất  là  giả  không  phải  thật.  Đây  là 

ông ta một đời nghiên cứu về nguyên tử và đạt được kết luận này. Các nhà khoa 

học thời cận đại càng chứng tỏ tiến bộ hơn một bước. Vật chất là gì? Vật chất là 

do  ý  niệm  tích  luỹ  mà  sinh  ra  huyễn  tướng.  Cơ  sở  của  nó  chính  là  tâm  niệm.Ý 

niệm trong tâm tức là những thứ này.Vật chất từ đây biến hiện ra. Không có tâm 

niệm thì không có hiện tượng vật chất. Nên chúng ta cần phải thấu triệt, thấu triệt 

gọi là nhìn thấu suốt. Sau khi nhìn thấu suốt thì không còn chấp trước, không còn 

phân  biệt  nữa.  Chẳng  những  không  phân  biệt,  không  chấp  trước  mà  đối  với  nó 

không khởi tâm động niệm nữa. Nếu con người có thể làm được lục căn đối với 

cảnh  giới  lục  trần,  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  thì  người  này  đã  thành 

Phật. Họ nhất định trở về với cõi thật báo. Vì sao vậy? Bởi cõi thật báo rất thích 

946  Tập 353 



hợp  với  họ.  Hết  thảy  mọi  người  trong  cõi  thật  báo  đều  không  khởi  tâm,  không 

động niệm. 

Trong Kinh Dịch nói:   “Nhân dĩ loại tụ, vật dĩ quần phân”,  chính là đạo lý 

này. Thích thú tương đồng, đam mê tương đồng thì tự nhiên họ tụ tập lại một nơi. 

Có tình cảm sâu đậm như vậy, cảnh giới cao như vậy, hoàn cảnh cư trú và những 

người giao tiếp, nhất định có cảnh giới tương đồng với chúng ta. Không giống 

nhau thì không thể cùng  ở  một nơi. Nên thế giới tây  phương có tứ độ, tam bối, 

cửu phẩm là đạo lý này. Chúng ta ở tầng lớp nào sẽ cùng với đồng tham đạo hữu 

trong tầng lớp đó. 

      “Phật thọ vô lượng cố thường giác chúng sanh”.  Đây là giáo hoá chúng sanh. 

Giáo hoá chúng sanh không gián đoạn, thường giúp chúng sanh giác ngộ.  “Phật 

 nguyện vô cực” . 48 nguyện sâu rộng không có biên tế.  “Cố ưng quảng nhiếp hội 

 chúng” .  Người  trong  mười  phương  thế  giới  có  duyên  với  Phật,  nhìn  thấy  Phật 

quang, nghe đến danh hiệu Phật thì nghiệp chướng tiêu trừ, trí tuệ tăng trưởng, 

phát nguyện cầu vãng sanh đều đến thế giới Cực Lạc.  “Quảng nhiếp hội chúng”,  

điều này chúng ta biết. Câu danh hiệu Phật A Di Đà này, với Phật quang của Phật 

A Di Đà chính là quảng cáo chiêu sinh của ngài. Chiêu sinh khắp biến pháp giới 

hư  không  giới.  Chư  Phật  Như  Lai  làm  tăng  thượng  duyên  cho  chúng  sanh,  sợ 

chúng sanh nhìn không hiểu, nghe không minh bạch nên giảng giải nói rõ cho họ. 

Giới  thiệu  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  cho  họ,  làm  tăng  thượng  duyên  cho 

chúng sanh. Cho nên đại hội ở thế giới Cực Lạc thù thắng hơn tất cả điều gì. Bất 

luận ở tầng lớp nào, chúng ta nói tứ độ, tam bối, cửu phẩm. Bất luận là phẩm cấp 

nào, nhân số đều vô lượng vô biên, cũng giống như lớp học vậy, mỗi lớp học đều 

là vô lượng vô biên, nhưng không có không gian duy thứ. Lớp học rất chỉnh tề, 

mọi người đều trong một hội, giống như cùng trong một lớp học lớn. Hàng này là 

lớp thứ mấy, hàng kia là lớp thứ mấy, nhưng cùng trong một lớp học. Đây là pháp 

giới bình đẳng! Đến đâu để tìm? Thần thông thiện xảo, khoa học kỹ thuật ngày 

nay  so  sánh  với  nó,  không  thể  so  sánh  được,  chỉ  như  trò  chơi  của  các  em  mẫu 

giáo.  Họ  không  cần  truyền  hình,  nhưng  mỗi  người  đều  cảm  thấy  Phật  A  Di  Đà 

đang  ở  trước  mặt,  thuyết  pháp  cho  họ  nghe.  Dù  cách  xa  mấy  cũng  không  cần 

dùng phone, không cần nhưng vẫn nghe rất rõ ràng, như mặt đối mặt nói chuyện 

vậy. Điều này khoa học kỹ thuật không làm được. Thế giới Cực lạc chẳng những 

Tập 353  947 



như thế, chúng ta còn có thể  lãnh hội được  một cảnh giới, nghĩa là chúng ta  ở 

đây, chưa rời xa  chỗ  này, buông bỏ  phân biệt chấp trước, khởi tâm động niệm 

chưa  buông  bỏ,  chỉ  buông  bỏ  phân  biệt  chấp  trước,  phát  tâm  bồ  đề  một  lòng 

chuyên niệm. Bồ Tát Đại Thế Chí nói, nhớ Phật niệm Phật, hiện tại tương lai nhất 

định thấy Phật. 

Chúng ta muốn nghe Phật A Di Đà thuyết pháp. Phật A Di Đà ở đâu? Ngay 

trước mắt chúng ta, tâm thanh tịnh có thể nhìn thấy, tâm thanh tịnh có thể nghe 

thấy. Còn thế giới Cực Lạc thì sao? Đây chính là thế giới Cực Lạc. Chúng ta chưa 

rời xa thế giới Cực Lạc. Thật vậy sao? Đúng là như vậy. Không những thế giới 

này mà thứ nhỏ hơn, ở trước chúng ta đọc qua, một điểm cực kỳ vi tế trong một 

sợi lông, một hạt bụi, quá nhỏ. Một điểm cực kỳ vi tế trong một hạt bụi một sợi 

lông điểm vi tế đó như trong đại thừa kinh điển thường nói “cực vi chi vi”. Đoạn 

trước kinh này chúng ta có học qua. Ở trang 396 hàng thứ ba, xem ở giữa  “nhất 

 mao nhất trần chi vi điểm. Giai tùng thực tế lý thể nhi hiển, dữ diệu lý tương tức 

 bất  nhị” .  Trong  một  hạt  vi  trần,  đều  có  biến  pháp  giới  hư  không  giới  trong  đó. 

Như vậy Phật A Di Đà sao lại không ở trước mặt chúng ta? 

Thế  giới  Cực  lạc  sao  lại  không  ở  ngay  mảnh  đất  mà  chúng  ta  đang  đứng? 

Chúng ta hiểu rõ đạo lý ở trước, thì ta sẽ hoàn toàn hiểu được vũ trụ là một thể, 

không có cách nào phân hai. Một tức là nhiều, nhiều tức là một. Thiên vị chính là 

tất cả, tất cả chính là thiên vị. Đây là lý bất nhị, đây là khoa học của Phật giáo đại 

thừa. Những lời này đức Phật không thường nói. Vì sao vậy? Bởi ít người nghe 

hiểu. Nói thật nếu không phải lượng tử vật lý học hiện đại giúp đỡ, chúng ta cũng 

không hiểu, không cách nào lãnh hội được. Lượng tử lực học chứng minh, điểm 

vi  tế  này  tồn  tại.  Trong  điểm  vi  tế  này  còn  có  thế  giới  thì  họ  không  phát  hiện 

được. Điều này Đức Phật phát hiện, trong điểm vi tế có thế giới. Trong điểm vi tế 

có  thế  giới  Cực  Lạc,  trong  điểm  vi  tế  có  Phật  A  Di  Đà.  Thật  vi  diệu!  Thật  là 

không thể nghĩ bàn. 

Vậy thân này của chúng ta có bao nhiêu điểm vi tế? Không có cách nào tính 

đếm được. Trong mỗi điểm vi tế đều có thế giới. Thế giới Cực Lạc ở đâu? Phật A 

di Đà ở đâu? Nên nói tâm tôi tức là Phật A Di Đà, A Di Đà Phật tức là tâm tôi. 

Đây không phải là giả, đây là thật. Buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp 

948  Tập 353 



trước là ta chứng được. Còn chưa buông bỏ, hiện tại là nghe nói, chỉ nghe nói thôi 

thì rất khó tiếp thu, họ sẽ xem nó như thần thoại. Nó thật sự là thần thoại, thần kỳ 

khó  lường.  Chính  nghĩa  là  không  thể  nghĩ  bàn.  Nó  là  chân  tướng  sự  thật.  Nên 

Phật A Di Đà làm được thì chúng ta đều có thể làm được. Phật A Di Đà thành tựu 

thì chúng ta cũng có thể thành tựu. Phàm thánh khoảng cách lớn như vậy, sai biệt 

khác như vậy, rốt cuộc là sao? Mê ngộ không giống nhau. Ngoài mê và ngộ ra thì 

không còn nguyên nhân nào khác, cũng không có bất cứ chướng ngại nào. 

Mê từ đâu mà có? Nói đến nguồn gốc thì mê chính là từ thân thể này mà ra. 

Coi thân này là ta, đây là nguồn gốc căn bản của mê. Có ta chính là có tự tư tự 

lợi, có phân biệt chấp trước. Từ câu chuyện của Bồ Tát Di Lặc và Đức Thế Tôn 

chúng ta đã hiểu được, đã giác ngộ. Hiểu một cách triệt để, thân này không phải 

ta. Thân thể là hiện tượng vật chất, mà hiện tượng vật chất không phải ta. Hiện 

tượng  tinh  thần  cũng  không  phải  ta.  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát,  ngài  hành  thâm  Bát 

Nhã ba la mật và nhìn thấy ngũ uẩn đều là không. Cái thứ nhất trong ngũ uẩn là 

sắc, sắc là vật chất, là không. Thọ tưởng hành thức là hiện tượng tinh thần, là tin 

tức,  cũng  là  không.  Ý  này  là  gì?  Trong  tự  tánh  vốn  không  có  những  thứ  này 

chẳng  những  không  có,  mà  năng  lượng  sanh  khởi  những  thứ  này  cũng  không, 

nghiệp tướng của A lại da cũng không có, nên A lại da rất thần bí, nhưng nó tồn 

tại. Nó tồn tại mọi lúc mọi nơi, nhưng không có cách nào tiếp xúc nó. 

Nhãn nhĩ tỷ thiệt thân, nó có thể tiếp xúc là hiện tượng vật chất. Thức thứ sáu, 

thức thứ bảy là tâm niệm. Nó có thể tiếp nhận hiện tượng tin tức, chính là hiện 

tượng tinh thần. Tự tánh không phải hiện tượng tinh thần, không phải hiện tượng 

vật chất, cũng không phải hiện tượng tự nhiên, chẳng những chúng sanh trong lục 

đạo,  mà bao gồm  tứ  thánh pháp giới đều không tiếp xúc được.  Nên trong kinh 

Đức  Phật  có  dạy:  “duy  chứng  phương  tri”,  tự  thân  chứng  được  sẽ  biết.  Chứng 

bằng cách nào? Buông bỏ khởi tâm động niệm là chứng được. Làm sao có thể ở 

trong cảnh giới mà không khởi tâm không động niệm? Nên biết phải nhìn thấu tất 

cả pháp này. Nhìn thấu là gì? Biết được “phàm sở hữu tướng giai thị  hư vọng”. 

Lục  đạo  mười  pháp  giới  là  một  giấc  mộng.  Tình  huống  trong  mộng  quý  vị  nói 

đến nó làm gì, nghĩ đến nó làm gì? Không cần nghĩ chính là không tư duy. Không 

cần nói chính là không nghị luận, thật không thể nghĩ bàn. 

Tập 353  949 



Có người đến hỏi, quý vị sẽ nói một cách rõ ràng minh bạch. Không có người 

đến hỏi, trong lòng thanh tịnh không nhiễm chút bụi trần. Có người đến hỏi, nói 

mà như không nói. Không có người đến hỏi, không nói mà như nói. Tuy không 

nói nhưng hoàn toàn biểu hiện trong cuộc sống, chỉ là không nhìn thấy được. Vì 

sao không nhìn thấy? Vì có tình thức làm chướng ngại, có phân biệt chấp trước 

chướng ngại nên không thấy. Đây là nói ứng hoá thân của Như Lai cũng vô lượng 

thọ.  Hiểu  được  đạo  lý  này.  Người  nào  trong  chúng  ta,  người  nào  trong  tất  cả 

chúng sanh không phải là vô lượng thọ? Tự mình hoàn toàn không biết. 

 “Thần trí đồng đạt giả, hiển bỉ độ”,  chính là thế giới Cực Lạc . “Hội chúng chi 

 thần thông trí tuệ thông đạt thâu triệt”.  Câu thần trí đồng đạt này, là hội chúng 

của thế giới Cực Lạc, người vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, phàm thánh đồng cư 

độ hạ hạ phẩm vãng sanh đều đầy đủ. Trí tuệ thần thông của họ là oai thần bổn 

nguyện công đức của Phật A Di Đà gia trì. Ở đây chúng ta cần phải biết, tâm Phật 

bình  đẳng,  giống  như  Phật  quang  bình  đẳng  chiếu  khắp  pháp  giới  vậy.  Tất  cả 

chúng sanh đều được Phật A Di Đà gia trì. Bao gồm cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa. 

Vì sao có người cảm nhận được, có người không cảm nhận được? Tôi hỏi quý vị 

đồng học, mọi người đều nói tôi không cảm nhận được. Thật sự gia trì quý vị, 

nhưng quý vị không cảm nhận được. Đây là nguyên nhân gì? Như trong kinh Hoa 

Nghiêm  Đức  Thế  Tôn  dạy,  chúng  ta  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  nên 

không cảm thọ được, do ba loại chướng ngại này. Nói thật, ba loại chướng ngại 

này, không chướng ngại được Phật quang, không chướng ngại được công đức oai 

thần của Phật A Di Đà, không chướng ngại được. Vậy nó chướng ngại điều gì? 

Chướng  ngại  chính  mình.  Như  vậy  nghĩa  là  thế  nào?  Chướng  ngại  tự  tánh  của 

chính mình, nên không kiến tánh được. 

Chướng ngại này cũng không phải thật. Bản chất của nó là gì? Một niệm mê 

mà  không  giác,  chính  là  nó.  Một  niệm  mê  hoặc!  Trí  tuệ  không  phát  ra  được  vì 

một niệm  mê hoặc. Làm sao để đoạn tận  một niệm  mê hoặc này. Chính là hiếu 

kính, điều đầu tiên trong Tịnh Nghiệp Tam Phước: “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng 

sự  sư  trưởng”,  hiếu  thân  tôn  sư.  Hiếu  kính  tôn  sư  nên  làm  như  thế  nào,  thì  mê 

hoặc chúng ta mới có thể đoạn tận. Như trong kinh đại thừa nói, nên bắt đầu từ 

hiếu thảo với cha mẹ. Phải mở rộng tâm hành hiếu thảo ch  mẹ, hiếu thảo tất cả 

950  Tập 353 



chúng sanh trong biến pháp giới hư không giới, như vậy ta sẽ thành Phật. Vì sao? 

Bởi Phật đã hiếu thảo như vậy. 

Nếu chỉ hiếu thảo cha  mẹ và những người  mình thích, còn người  mình ghét 

không quan tâm. Như vậy thì vĩnh viễn mê mà không ngộ, bởi chúng ta không 

biết biến pháp giới hư không giới với chính  mình là một thể. Nên trong Bồ Tát 

Giới Kinh của đại thừa nói, nói thật chứ không phải ví dụ. Nói tất cả người nam 

là  cha  ta,  tất  cả  người  nữ  là  mẹ  ta.  Người  nam  người  nữ  này  là  bao  gồm  tất  cả 

động vật thực vật. Động thực vật giống đực chính là nam, động thực vật giống cái 

chính  là  nữ.  Đây  mới  là  đại  hiếu  của  Chư  Phật  Như  Lai  và  pháp  thân  Bồ  Tát. 

Được như vậy mới đột phá toàn bộ mê hoặc của chúng ta. 

Nên ngày xưa tôi giảng kinh thường đưa ra một ví dụ. Tâm lượng phóng lớn, 

phóng lớn và tiếp tục phóng lớn ra nữa, khiến cho tất cả tập khí phiền não bị ép ra 

ngoài, như vậy mới hữu dụng. Tâm lượng nhỏ nhen chính là đến địa ngục. Tâm 

lượng lớn, lớn đến mức không có biên tế, đây hoàn toàn tương ưng với thế giới 

Cực Lạc. Như vậy không đến thế giới Cực Lạc thì đi đâu? Hội chúng, thần thong, 

trí tuệ thông đạt thấu triệt.  “Vãng Sanh Luận viết, thiên nhân bất động chúng”.  

Chúng ở đây chính là chỉ tất cả đại chúng vãng sanh về thế giới Cực Lạc. Thiên 

nhân bất động chúng, vãng sanh về cõi phàm thánh đồng cư trong thế giới Cực 

Lạc. Thiên nhân là phàm thánh đồng cư, đều có thể làm được như như bất động. 

Vì như như bất động, nên thanh tịnh thì trí tuệ như biển. 

 “Luận chú viết, giai tùng Như Lai trí  tuệ  thanh tịnh hải sanh. Cố  giai  thần trí 

 động  đạt,  oai  lực  tự  tại”.   Hoàn  cảnh  sinh  hoạt  như  vậy,  hoàn  cảnh  tu  học  này 

người tu học chân chánh tha thiết hy vọng tìm cầu. Đức Thế Tôn nói, điều này 

chúng ta thật sự có, nhưng có muốn đi hay không? Nếu thật muốn đi, thì đối với 

thế giới này không còn lưu luyến. Ở thế giới này sống một ngày biết một ngày, 

tuỳ duyên độ nhật, buông bỏ vạn duyên, nhất tâm nhất niệm chỉ tư duy về thế giới 

tây phương Cực Lạc, đây gọi là nhớ nghĩ đến Phật. Chỉ niệm câu danh hiệu này, 

đây gọi là niệm Phật, là nhớ Phật niệm Phật. Khi nào có thể vãng sanh? Từ một 

ngày cho đến bảy ngày. Nhanh thì một ngày, chậm thì bảy ngày. Nếu thật muốn 

đi, thật muốn vãng sanh. Vậy tại sao không thể vãng sanh? Đối với thế gian này 

có  lưu  luyến.  Còn  có  ngày  mai,  còn  có  sang  năm.  Như  vậy  thì  không  thể  một 

Tập 353  951 



ngày đến bảy ngày. Đó là gì? Đó là mê chấp, là chướng ngại. Chúng ta phải chặt 

đứt hết những chướng ngại này, không nên đem nó để trong lòng. Như vậy là tu 

tịnh  nghiệp  đã  thành  công  rồi.  Nếu  còn  tồn  tại  những  chướng  ngại  này,  tất  cả 

những điều này đều dẫn đến phiền phức. Trong kinh điển các bậc cổ đức thường 

nói:  “một  niệm  tương  ưng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ưng  niệm  niệm 

Phật”. Nhưng niệm chúng ta luôn không tương ưng, từ trước giờ cũng chưa từng 

nghĩ. Nguyên nhân không tương ưng là gì? Rốt cuộc vì sao không tương ưng? Vì 

sao người khác tương ưng còn tôi thì không? Nên chúng ta cần phải thường phát 

hiện vấn đề và giải quyết vấn đề, đây là trí tuệ. Toàn bộ chướng ngại đều giải trừ 

hết. Vấn đề của chúng ta đã được giải quyết. 

Chúng  ta  ở  thế  gian  này,  thế  gian  này  là  gì?  Thế  gian  này  chính  là  thế  giới 

Cực Lạc. Từ đâu hiện rõ điều này? Hiện ra ở nét mặt hạnh phúc vui vẻ của quý 

vị, từ chỗ quý vị thật sự nhìn thấy Phật A Di Đà mà hiện thị ra. Phật A Di Đà ở 

đâu? Tâm của chúng ta là Phật A Di Đà, nên quý vị xem tất cả chúng sanh đều là 

Phật A Di Đà, nguyện của quý vị là Phật A Di Đà, nên quý vị xem tất cả chúng 

sanh đều là Phật A Di Đà. Vì sao vậy? Vì cảnh tuỳ tâm chuyển. Nếu cảnh giới 

quý vị chưa chuyển được, nên cái gì cũng đều không phải. Buông bỏ không dễ, 

mà  nhìn  thấu  suốt  càng  khó.  Thật  sự  nhìn  thấu  thì  buông  bỏ  sẽ  rất  dễ.  Không 

buông  bỏ  được,  chúng  ta  nhận  thấy  không  buông  bỏ  chính  là  không  nhìn  thấu 

suốt,  không  hiểu  thấu  triệt  chân  tướng  sự  thật.  Sao  lại  còn  tập  khí  lỗi  lầm  này 

chướng ngại ta? 

Vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  phương  pháp  rất  đơn  giản,  chính  là  một  câu  danh 

hiệu.  Câu  danh  hiệu  này  có  thể  đoạn  tận  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước. 

Không phải thật sự diệt tận, nhưng cũng phải niệm để làm cho nó không khởi tác 

dụng. Đây là gì? Là chế phục phiền não, sanh vào cỏi phàm thánh đồng cư. 

Nếu thật sự bỏ nó, đoạn tận nó, như vậy không phải là cõi đồng cư mà là cõi 

phương tiện hữu dư, cõi thật báo trang nghiêm. Chúng ta niệm Phật, bình thường 

được  coi  là  rất  siêng  năng,  mặc  dù  một  ngày  niệm  mười  danh  Phật  hiệu,  hoặc 

giống  như  Hoàng  Niệm  Tổ,  thật  hiếm  thấy,  một  ngày  niệm  40  vạn  danh  Phật 

hiệu, nhưng nếu như ông không buông bỏ, thì không vãng sanh được. Chứ chẳng 

phải ai niệm Phật cũng được vãng sanh đâu. Người niệm Phật không buông bỏ, 

952  Tập 353 



thì họ cũng không được vãng sanh được. Trong pháp thế gian hay Phật pháp, chỉ 

cần có một điều chưa buông bỏ, phước báo họ lớn, ít tạo ác nghiệp thì họ được 

sanh  thiên,  hoặc  đầu  thai  về  lại  cõi  người.  Nếu  tạo  nhiều  ác  nghiệp  hơn  thiện 

nghiệp, họ sẽ đầu thai vào trong ba đường ác.Điều này pháp sư Quán Đảnh nói 

rất rõ ràng, người niệm Phật có một trăm loại quả báo không giống nhau. Chúng 

ta niệm Phật là vì sao? Vì sao niệm Phật, vì sao cầu sanh thế giới Cực Lạc? Điều 

này nên học ngài Huệ Năng là không sai. Vì sao tôi niệm Phật cầu sanh thế giới 

Cực Lạc? Vì để làm Phật. Tôi vì điều này chứ không vì điều gì khác. Vì sao phải 

làm  Phật?  Vì  phổ độ  chúng  sanh.  Chỉ  có  thành  Phật  mới  có  trí  tuệ,  thần  thông, 

năng lực để giáo hoá tất cả chúng sanh. Nguyện này với nguyện của Phật A Di 

Đà và nguyện của chư Phật Như Lai trong mười phương hoàn toàn tương đồng. 

Không  phải  cầu  an  lạc  cho  chính  mình,  không  phải  vì  thăng  quan  phát  tài  cho 

mình,  không  phải  vì  mình  được  đại  phước  báo  đại  trí  tuệ,  không  phải.  Nếu  có 

điều nào vì mình, chính là chướng ngại. 

Chúng ta tất cả là vì mình vãng sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, ở cõi 

phàm thánh đồng cư. Nhưng cần phải nhớ, trong kinh nói rất rõ ràng. Thượng bối 

vãng sanh, trung bối vãng sanh, hạ bối vãng sanh. Hạ bối là cõi đồng cư, trung 

bối là cõi phương tiện, thượng bối là cõi thật báo. Điều kiện vãng sanh của tam 

bối thượng trung hạ là tương đồng, là phát tâm bồ đề một lòng chuyên niệm, là 

tương đồng. 

Tâm bồ đề, tâm bồ đề là giác ngộ. Như thế nào gọi là giác ngộ, như thế nào 

gọi là  mê hoặc? Vì đau khổ của tất  cả chúng sanh  mà giác ngộ,  còn vì  mình là 

mê. Tôi giải thích như vậy mọi người sẽ dễ lãnh hội hơn. Vì chúng sanh, nếu còn 

một niệm vì mình, thì tuy giác ngộ nhưng còn một chút mê tình trong đó. Không 

nên xem thường một chút mê tình này. Một chút mê tình này nó có thể đem toàn 

bộ tâm giác phá hoại đi. 

Thầy Lý lúc còn tại thế hằng năm giảng kinh. Ông dùng đề hồ làm ví dụ. Đề hồ là 

thức uống của thiên nhân, nước uống tốt nhất trong các loại. Thức uống tốt nhất 

của thiên nhân gọi là đề hồ. Ông  nói một ly, nếu trong một ly đề hồ này, bỏ một 

giọt  thuốc  độc  vào  trong,  thì  ly  đề  hồ  đó  điều  biến  thành  thuốc  độc.  Ví  dụ  này 

dụng ý rất sâu sắc. Chính là trong tâm bồ đề của chúng ta, còn có một chút tâm tự 

Tập 353  953 



tư tự lợi, thì tâm đó chính là độc dược. Tâm bồ đề chính là đề hồ. Một giọt độc 

dược đó lẫn lộn vào trong, thì đề hồ này không còn gọi là đề hồ nữa mà gọi là 

thuốc độc. Tâm này niệm Phật không thể vãng sanh. Như vậy người nào phát tâm 

bồ đề mà không có chút tự tự tự lợi trong đó? Chúng ta nghĩ ngược lại, sau khi 

phát tâm bồ đề không có chút ý niệm tự tư tự lợi nào trong đó, thì thật đáng nể, 

không có tâm riêng tư. Khi không có tâm riêng tư mới có thể cảm ứng đạo giao 

với chư Phật Bồ Tát, niệm câu Phật hiệu này mới tương ưng với Phật A Di Đà. 

Đã thông đạt, không còn chướng ngại. Một chút ý niệm tự tư đều là chướng ngại. 

Nói thật với quý vị, không phải chướng ngại nhỏ, mà là đại chướng ngại. Ý chính 

là nói, trong đề hồ không nên có chút độc dược nào xen tạp vào trong. Phải tu cho 

chân tâm mình thuần tịnh thuần thiện. 

Tâm bồ đề là chân tâm, không phải vọng tâm. Dùng tâm này để niệm Phật A 

Di Đà. Niệm lâu ngày, thật sự có thể niệm mất A lại da. A lại da là vọng tâm. Lâu 

ngày không dùng, nó tự nhiên bị đào thải. Không cần cố ý đoạn tận nó, đến lúc tự 

nhiên nó không còn. Nên trong Luận Chú nói, những người này, những hội chúng 

này đều là từ trong trí tuệ tâm thanh tịnh của Di Đà Như Lai sanh ra. Vẫn là ví 

dụ, tâm lượng này giống như biển lớn vậy, chỗ nào cũng có thể dung chứa. Thánh 

chúng của thế giới tây phương Cực Lạc, là người của phàm thánh đồng cư độ hạ 

hạ phẩm vãng sanh. Đến thế giới Cực Lạc đều được oai thần của Phật A Di Đà 

gia trì, làm Bồ Tát A Duy Việt Trí. Tâm lượng của mỗi người giống như Phật A 

Di Đà, “tâm bao thái hư lượng châu sa giới”. Đó là thánh của thế giới tây phương. 

Tâm lượng chúng ta như vậy,  tâm lượng thật. Tâm lượng nhỏ làm sao có thể vào 

được? Nên mỗi người đều là tâm lượng lớn, mỗi người đều không có cái ta. Điều 

này chúng ta không thể không biết. Chúng ta xem tiếp đoạn bên dưới. 

 “Thần trí, thần vị thần thông, trí vị trí tuệ. Thử thị lưỡng tự phân cử”.  Phân hai 

chữ ra để nói.  “Thần thông, trí tuệ nhược hợp vi nhất từ, tắc tự tại triệt kiến sự lý 

 chi trí tuệ”.  Đã triệt để nhìn thấy tự tại. Thấy tất cả sự, tất cả lý, đây không phải 

tình kiến, đây là kiến giải của trí tuệ. Ngày nay chúng ta gọi là lý trí, không phải 

cảm tình.  “Thần giả, minh dã thử chi trí tuệ, thần minh vô cực giả dã”.  Trí tuệ 

này là hiểu, hiểu rõ. Ở trước thêm chữ thần, thần ở đây là hình dung sự thông đạt 

viên mãn. Chữ thần này là hội ý. Quý vị xem, bên trái của nó là chữ thị, nếu viết 

bằng chữ triện thì sẽ nhìn rất rõ rang, dùng chữ triện viết chữ thị này, thì thấy trên 

954  Tập 353 



là chữ thượng, thượng đối lập với hạ. Ở trên có một gạch ngang ngắn, bên dưới 

có gạch ngang dài, đây là chữ thượng. Bên dưới của nó là ba đường gạch, tượng 

trương cho điều gì? Thượng thiên thuỳ tượng. Ý này chính là hiện tượng tự nhiên, 

hiện tượng đại tự nhiên. 

Bên này, bên phải là một chữ thân. Quý vị xem chữ thân, thân là tượng trưng 

cho thông đạt. Quý vị xem chữ triện, xem ra hình như nó có ba điểm chốt, và có 

một đường đi thẳng vào. Không có chướng ngài, hoàn toàn thông đạt. Nên ý của 

chữ này là hiện tượng thông đạt đại tự nhiên. Thông đạt chính xác, thông đạt triệt 

để nên gọi là thần. Thần là hiểu, là minh bạch. Minh là quang minh, minh là trí 

tuệ. Thần là thông đạt. Trí tuệ này là thần minh vô cực. 

 “Động giả, cứu cánh thông triệt. Đạt giả, thông đạt vô ngại”.  Hay nói cách khác, 

đây là thông đạt triệt để, không phải cục bộ, không phải giới hạn, là thông đạt 

viên mãn triệt để.  “Oai lực tự tại giả, oai thần chi lực, tự tại vô ngại giả”.  Ba câu 

này chính là nói rõ về hội chúng của tây phương. Chúng ta đến thế giới Cực Lạc, 

thì đây là các bạn đạo đồng tu của chúng ta. Mỗi người đều có năng lực như vậy. 

Chúng ta mới xem mới nghe đều không giám đi, nghĩ rằng những người đó cao 

hơn tôi, tôi làm sao có thể so sánh với họ. Sợ nên thoái tâm. Đó mới gọi là cao 

nhân,  câu  lạc  bộ  này  chúng  tôi  không  giám  vào.  Quý  vị  nên  biết,  năng  lực  này 

trong cõi thật báo là thật, nhưng trong cõi phàm thánh đồng cư đều là đới nghiệp 

vãng sanh như chúng ta. Nhưng vì sao họ có năng lực này? Bởi khi Phật A Di Đà 

đến tiếp dẫn chúng ta, trước tiên là Phật quang phổ chiếu, Phật quang vừa chiếu 

đến thì nghiệp chướng chúng ta liền tiêu trừ, và trí tuệ trong tự tánh hiển lộ. Đến 

thế giới Cực Lạc chỉ trong khoảng thời gian một niệm, tốc độ rất nhanh. Đến thế 

giới Cực Lạc được oai thần bổn nguyện viên mãn của Phật A Di Đà gia trì. Hay 

nói  cách  khác,  chúng  ta  chính  là  Bồ  Tát  A  Duy  Việt  Trí,  trong  này  nói  về  thần 

thông đạo lực, chúng ta đều đầy đủ hết. Không tu mà đạt được, nếu tu thì tu đến 

năm nào mới có thể đạt được. Bây giờ không tu mà đã đạt được. Như vậy mới 

biết được công đức niệm Phật thật không thể nghĩ bàn. Niệm Phật thành tựu vững 

chắc, nhanh, mà còn viên mãn. 

Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  không  có  pháp  môn  nào  sánh  được  với  pháp 

môn này. Trong kinh điển Đức Thế Tôn đại biểu tất cả mười phương Chư Phật. 

Tập 353  955 



Quý vị xem, tán thán Phật, tán thán Phật A Di Đà, tán thán thế giới Cực Lạc, tán 

thán đại địa của thế giới Cực Lạc, tán thán hoàn cảnh, tán thán mỗi người nơi thế 

giới  Cực  Lạc.  Vô  cùng  thù  thắng,  đích  thực  là  quốc  độ  đệ  nhất  của  Chư  Phật. 

Phật A Di Đà là “quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”. Ngài đảm đương 

danh  hiệu  này  thật  không  hổ  thẹn.  Nên  phải  biết  rằng,  chúng  ta  ở  đây  không 

được,  đến  thế  giới  Cực  Lạc  mới  được.  Nếu  quý  vị  muốn  hỏi  đến  thế  giới  Cực 

Lạc, thì khi nào mới có thể lên thuyền từ trở lại độ chúng sanh? Đến thế giới Cực 

Lạc thấy được Phật là có thể, là có năng lực trở lại cõi Ta Bà này rộng độ chúng 

sanh. Vì sao vậy? Vì đã được Phật A Di Đà gia trì. 

Như  ở đây nói thần thông, thần trí. Thần thông vô cực, cứu cánh thông đạt, 

thông đạt vô ngại, oai thần tự tại. Ta có đầy đủ tất cả những điều này. Đến thế 

gian  này  cần  dùng  thân  Phật  để  giáo  hoá  chúng  sanh  thì  liền  có  thể  hiện  thân 

Phật,  giống  như  Đức  Thế  Tôn  vậy.  Cần  dùng  thân  tỳ  kheo  để  giáo  hoá  chúng 

sanh thì liền thị hiện thân tỳ kheo, giống như Lục Tổ Huệ Năng vậy. Cần dùng 

thân gì để được độ thoát thì tự nhiên liền hiện thân đó, không có khởi tâm động 

niệm. Đây là gì? Đây là hiện tượng phản ứng tự nhiên, chúng sanh có cảm thì ta 

tự nhiên có ứng, không có chút tư duy nào trong đó. Tất cả Chư Phật, pháp thân 

Bồ Tát thị hiện đến thế giới này đều là như vậy. Họ hoàn toàn giống như người 

thế gian này, nên người thế gian không hề biết. Chỉ các ngài rõ ràng mà thôi. Rõ 

ràng  minh  bạch  ở  đây  không  phải  là  ý,  nên  điều  này  thật  không  thể  nghĩ  bàn. 

Ngày  nay  chúng  ta  nói  rõ  ràng  minh  bạch  đều  là  khởi  tâm  động  niệm.  Bồ  Tát, 

pháp thân đại sĩ đến giáo hoá chúng sanh, các ngài không khởi tâm, không động 

niệm,  chúng  ta  bất  đắc  dĩ  nói  rằng  đây  hoàn  toàn  là  một  loại  phản  ứng,  chúng 

sanh có cảm, ngài tự nhiên có ứng, bất cứ lúc nào cũng có thể đến. Nguyện của 

quí  vị  phát  rất  hay,  tôi  đi  là  lập  tức  muốn  trở  lại.  Đây  là  gì?  Đây  là  tình  chấp. 

Nhưng đến thế giới Cực Lạc là quên mất. Quên điều gì? Quên sự sai biệt về thời 

gian. Có thể  một ngày ở thế giới Cực Lạc bằng ở đây là  mấy ngàn năm. Tôi sẽ 

nhanh trở về, không ngờ ở thế giới này đã qua mấy ngàn năm, không phải là nơi 

trước đây. Chẳng qua quý vị sẽ không thất vọng. Vì sao vậy? Quý vị không khởi 

tâm động niệm, nên sẽ không thất vọng. Khi nhìn thấy chúng sanh, vẫn hoan hỷ 

đồng ý đi giúp họ. 

956  Tập 353 



Quả  báo  của  mỗi  chúng  sanh  đều  khác  nhau.  Trăm  ngàn  năm  sau,  những 

chúng sanh này rốt cuộc đầu thai về đường nào? Chưa chắc đã ở trong loài người, 

nhưng bất luận họ ở đâu chúng ta đều có thể thấy họ, nếu họ có duyên với chúng 

ta, có duyên nghĩa là họ sẽ truyền tin tức đến, chúng ta sẽ nhận được. 

 “Năng ư chưởng trung trì nhất thiết thế giới, thậm hiển Hoa Nghiêm, quảng hiệp 

 tự tại. Nhất đa tương dung, sự sự vô ngại bất khả tư nghị cảnh giới”.  Đây là cảnh 

giới  Hoa  Nghiêm.  Có  thể  giữ  một  thế  giới  trong  lòng  bàn  tay  thì  thật  đáng  nể. 

Trong lòng bàn ta này của tôi có thể để một địa cầu thì thật không tưởng tượng 

được. Giữ tất cả thế giới, điều này có thể tưởng tượng được ư? Một hệ ngân hà rất 

nhỏ. Một thế giới Ta Bà là mười ức hệ ngân hà. Hệ ngân hà không lớn, đây là thế 

giới của một vị Phật. Tất cả thế giới chính là những điều trong kinh Hoa Nghiêm 

nói, không cách gì tưởng tưởng được, là đại thế giới không thể nghĩ bàn. 

Trong lòng bàn tay có thể nắm giữ. Đích thực hiện rõ cảnh giới Hoa Nghiêm 

rộng  hẹp  tự  tai.  Rộng  hẹp  là  tương  đối.  Ở  trong  nhất  chân  pháp  giới  không  có 

rộng  hẹp,  nhất  đa  cũng  không  có.  Tất  cả  các  hiện  tượng  đối  lập  đều  không  có, 

không có lớn nhỏ, không có chân vọng, không có phàm  thánh. Đã phá trừ biên 

biến, phá trừ triệt để. Biên kiến có thể nói là từ sơ phát tâm, 51 vị Bồ Tát trong 

hội Hoa Nghiêm, sơ tín vị trong thập tín vị bắt đầu phá trừ biên kiến. Như chúng 

ta hiện tại, phải nổ lực học không đối lập, không đối lập với người, không đối lập 

với việc, không đối lập với mọi vật, cần phải học điều này. Như vậy tâm lượng 

mới có thể mở rộng. Họ đối lập với tôi, nhưng tôi không đối lập với họ. Thứ nhất 

là phá thân kiến, thứ hai là phá biên kiến, thứ ba là buông bỏ thành kiến. Nên biết 

“phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. 

Buông bỏ thành kiến là có thể tu “hằng thuận chúng sanh tuỳ hỷ công đức”, 

như Phổ Hiền Bồ Tát nói. Phương pháp tu học này là đối với đoạn kiến tư phiền 

não, cho đến tập khí phiền não cũng rất có hiệu quả. 

Hoằng  Nhất  đại  sư  lúc  về  già,  chúng  ta  thấy  hành  nghi  của  ngài  rất  giống  cảnh 

giới này. Suốt đời đại sư học kinh Hoa Nghiêm. Công phu sáng tối là Phổ Hiền 

Bồ  Tát  hạnh  nguyện  phẩm,  chính  là  quyển  cuối  cùng.  Đại  sư  đọc  kinh  Hoa 

Nghiêm,  niệm  Phật  A  Di  Đà.  Quyển  kinh  đó  cũng  là  một  trong  Tịnh  Độ  Ngũ 

kinh. Đại sư không dùng kinh Vô Lượng Thọ, không dùng kinh Di Đà, mà dùng 

Tập 353  957 



Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm. Tình hình trong những năm về già của đại 

sư. Tôi chưa từng tiếp xúc với đại sư, chúng tôi học Phật thì đại sư đã sớm vãng 

sanh rồi. Tôi đến Singapore, ở Singapore, nơi Tịnh Tông Học Hội chỗ chúng tôi 

ở rất gần với Đảm Bồ Viện, đi bộ khoảng vài ba phút, bước qua con đường lớn 

bên kia là đến. Pháp sư mời tôi qua đó hai ba lần. Ngày xưa Hoằng Nhất đại sư 

đến  Singapore  là  ở  Đảm  Bồ  Viện.  Đạo  tràng  của  pháp  sư  Quảng  Hiệp.  Hoằng 

Nhất đại sư và pháp sư Quảng Hiệp giao tình rất sâu,  giống như huynh đệ vậy. 

Nên  đến  Nam  Dương,  pháp  sư  Quảng  Hiệp  tiếp  đón  ở  Đảm  Bồ  Viện.  Pháp  sư 

Quảng Hiệp nói với chúng tôi, Hoằng Nhất đại sư rất từ bi, rất dễ tiếp xúc, không 

có điểm nào không tốt. Xưa nay không bới móc, không nói ai điều gì, từ sáng đến 

tối chỉ niệm Phật A Di Đà. Tâm hình như trú nơi Phật A Di Đà.Về phương diện 

ẩm thực, pháp sư Quảng Hiệp luôn hy vọng có thể làm vừa lòng ngài, nhưng ngài 

không  thích  gì,  sao  cũng  được.  Pháp  sư  Quảng  Hiệp  nếm  thức  ăn  này  nói  hình 

như quá mặn, ngài nói như thế nào? Ngài nói mặn thì có vị của mặn. Món ăn này 

quá lạt, lạt thì có mùi vị của lạt. Chưa từng nói cái này không ngon, cái kia không 

ngon. Không có, tất cả đều ngon. Chúng ta biết Hoằng Nhất đại sư khi chưa xuất 

gia rất thích bắt bẻ, rất chỉnh tề ngăn nắp không có chút cẩu thả nào. Nhưng sau 

khi học Phật lại tuỳ thuận hoà hợp như vậy. Thật sự ngài đã biến thành một con 

người hoàn toàn khác, thấy ai cũng mỉm cười. Ngài thật sự dụng công, thật thực 

hành! 

Cảnh giới trong Phổ Hiền hạnh nguyện phẩm nói, ngài đã hoàn toàn nhập vào 

cảnh  giới  đó.  Cũng  chính  là  nói  mười  đại  nguyện  vương  ngài  đã  làm  được  “Lễ 

kính chư Phật”. Đối với nam nữ già trẻ, bất luận là người có địa vị gì, ngài đều 

cung kinh, đều rất khách khí. Điều này không phải cố ý làm mà xuất phát từ chân 

tâm.  “Xưng  tán  Như  Lai”  là  ẩn  ác  dương  thiện.  Điều  bất  thiện  ngài  tuyệt  đối 

không để trong lòng, càng không để trong miệng. Có ai làm được chút việc tốt 

ngài liền tán thán.  “ Quảng tu cúng dường”, cúng dường của đại sư là cúng dường 

pháp. Khi còn trẻ, đại sư là tài chủ, tài sản mà phụ thân lưu lại, lúc đó rất nhiều, là 

đại phú ông, ngài là công tử nhà giàu. Nói khó nghe một chút thì cũng là người ăn 

chơi. Gia sản không còn nên xuất gia. Điều này cũng rất hiếm có, ngài xuất gia 

trở thành người tu hành tinh tấn. Sống cuộc đời khổ hạnh tăng, rất tiết kiệm. Áo 

quần rách thì vá lại, ngài chỉ mặc như vậy. Thật hiếm có. 

958  Tập 353 



Sám trừ nghiệp chướng, tuỳ hỷ công đức, thỉnh chuyển pháp luân, thỉnh Phật 

trú thế, thường tuỳ Phật học, hằng thuận chúng sanh, phổ giai hồi hướng. Đại sư 

chỉ tu những điều này, tu mười hạnh Phổ hiền này. Từ trong cuộc sống sinh hoạt 

hằng ngày của đại sư, chúng ta hoàn toàn thấy được, ngài niệm Phật A Di Đà cầu 

sanh tịnh độ. Chúng ta xem tiếp chú giải bên dưới của đoạn này. 

       “Hựu Duy Ma Kinh diệc hiển chưởng trung, trì thế giới chi bất khả tư nghị 

 công đức”. “ Kinh vân”, bên dưới là kinh văn.  “Trú bất khả tư nghị giải thoát Bồ 

 Tát”.  Đây là pháp thân Bồ Tát, chứng được giải thoát, pháp thân, Bát nhã. Được 

đại  tự  tại.  “Đoạn  thủ  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  như  đào  gia  luận”.   Làm  đồ 

gốm. Bánh xe để chuyển động đồ gốm của họ, dùng điều này để làm ví dụ. Ngài 

xoay chuyển tam thiên đại thiên thế giới, cũng dể như họ chuyển động bánh xe đồ 

gốm vậy. 

 “Trước hựu chưởng trung, trịch quá hằng sa thế giới chi ngoại. Kỳ trung chúng 

 sanh, bất giác bất tri dĩ chi sở vãng”.  Đại thiên thế giới ở trong hai tay. Đem đại 

thiên thế giới trên tay này bỏ qua bàn tay kia. Người trong đại thiên thế giới hoàn 

toàn không biết họ đang ở đâu, hoàn toàn không biết. Giống như địa cầu chúng ta 

đang vận hành giữa hư không. Địa cầu chấn động rất phức tạp, nhưng người trên 

địa cầu không cảm nhận được. Như vậy thân tướng của Bồ Tát lớn chừng nào? 

Có  thể  giống  như  đại  thiên  thế  giới  ở  trong  lòng  bàn  tay.  Giống  như  đang  chơi 

nặn đồ gốm hay nặn bùn vậy. Người ở thế giới này hoàn toàn không biết. Đây là 

ví dụ, cũng là sự thật. 

Về  mặt  lý  có  thể  nói  thông  suốt.  Nếu  kêu  nó  trở  về.  “Đô  bất  sử  nhân  hữu 

 vãng lai tưởng, nhi thử thế giới bản tướng như như”.  Bất luận là họ ném tới hay 

ném lui, thì người ở trên thế giới này cũng hoàn toàn không biết. 

 “Hựu  Bồ  Tát  dĩ  nhất  Phật  độ  chúng  sanh.  Trí  chi  hữu  chưởng,  phi  đáo  thập 

 phương. Biến thị nhất thiết, nhi bất động bổn xứ”.  Đây là nói Bồ Tát có năng lực 

này, chúng sanh trong nhất Phật độ. Nhất Phật độ chính là tam thiên đại thiên thế 

giới, đây là nhất Phật độ. Thông thường chúng ta nói chính là mười ức hệ ngân 

hà. Mười ức hệ ngân hà ở trong lòng bàn tay. Bay khắp mười phương để thị hiện 

cho chúng sanh thấy. Chúng sanh trong nhất Phật độ hoàn toàn không biết, không 

có chút cảm giác nào. 

Tập 353  959 



 “Cực Lạc đại chúng, tất cụ như thị bất khả tư nghị oai thần công đức”.  Năng lực 

này là người ở thế giới Cực Lạc, phàm thánh đồng cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh, 

đều có năng lực này. Oai thần công đức không thể nghĩ bàn.  “Thâm hiển thánh 

 chúng trang nghiêm, chủ bạn công đức quân bất khả tư nghị” . Chủ là Phật A Di 

Đà, bạn là tất cả Bồ Tát vãng sanh. Tứ độ, tam bối, cửu phẩm. Mỗi người không 

thể nghĩ bàn, người người đều không thể nghĩ bàn. Chúng ta xem tiếp đoạn kinh 

văn bên dưới. 

       “Ngã đệ tử trung, Đại Mục Kiền Liên thần thông đệ nhất, tam thiên đại thiên 

 thế  giới”.   Chúng  ta  nhìn  thấy  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  bình  thường  nói  là 

mười ức hệ ngân hà. Phạm vi lớn như vậy.  “Sở hữu nhất thiết tinh tú chúng sanh, 

 ư nhất trú dạ, tất tri kỳ số”.  Ngài chỉ cần thời gian của thế gian này một ngày một 

đêm, ngài có thể đem tất cả tinh tú trong tam thiên đại thiên thế giới, ngày nay 

chúng ta gọi là tinh cầu, có bao nhiêu, ngài đều tính rõ ràng hết. Có được năng 

lực như vậy. Đoạn kinh văn ngắn này, trong chú giải nói  “hựu số câu, độc tiêu 

 Mục Liên công đức” . Đệ tử của Đức Thế Tôn có mười vị đệ tử thượng thủ, thật 

sự  là  tiến  dần  từng  bước.  Ngài  Mục  Kiền  Liên  là  một  trong  số  đó.  Trong  kinh 

Đức Thế Tôn nói rất rõ, Xá Lợi Phất và Mục Kiền Liên đều là cổ Phật tái sanh. 

Các ngài đã thành Phật từ lâu. 

Đức Thế Tôn thành Phật ở thế giới Ta Bà, các ngài hóa thân làm đệ tử để giúp 

Thế  tôn  giáo  hoá  chúng  sanh.  Giống  như  hát  kịch  vậy,  trên  sân  khấu  Đức  Thế 

Tôn là Phật, còn các ngài là đệ tử. Sau hậu trường, họ đều là thầy của Đức Thế 

Tôn. Đây là trích lục trong “Kiến Hán Ngô Dịch”. Tức là Hán Dịch, Ngô Dịch. 

 “Hán Dịch viết, Ma Ha Mục Kiền Liên phi hành tứ thiên hạ. Nhất nhật nhất dạ, 

 biến  số  tinh  tri  hữu  chỉ  mai  dã”.  Trên trời  có bao nhiêu sao, điều này hiện nay 

giới khoa học cũng không đếm được. Mười ức hệ ngân hà chứ đâu phải ít! Hiện 

nay ngoài hệ ngân hà ra thì chúng ta không hiểu gì nhiều. Máy móc khoa học vẫn 

chưa đủ trọn vẹn. 

Ngài  Mục  Kiền  Liên  không  cần  những  máy  móc  khoa  học  này.  Ngài  dùng 

phương pháp nào? Dùng thiền định. Định sanh huệ, định có thể đột phá không 

gian  duy  thứ,  có  thể  nhìn  thấy  những  hiện  tượng  này,  nhìn  thấy  thật  tướng  các 

pháp. Trí tuệ có thể biết, có thể liễu tri rõ ràng minh bạch. Có thể biết được bao 

960  Tập 353 



nhiêu? Nếu y theo ý nghĩa nơi đoạn kinh văn này mà nói, không chỉ là tinh tú, ở 

sau nó còn có hai chữ chúng sanh. Có bao nhiêu chúng sanh trong một tinh cầu? 

Tam thiên đại thiên thế giới. Trong tất cả tinh cầu có bao nhiêu chúng sanh? Điều 

này rất khó! 

Ngài Mục Kiền Liên thị hiện địa vị cho chúng ta thấy, là tiểu thừa tứ quả A la 

hán. Tứ quả A la hán có năng lực này chăng? Đương nhiên không có. Điều này 

trong  kinh  điển  đại  thừa  nói  rất  rõ,  tứ  quả  la  hán  không  có  năng  lực  này.  Nên 

trong kinh Di Đà nói, 1250 vị đều là A la hán. Đại A la hán là được. Đại là gì? 

Đại thừa, đại thừa A la hán. Nếu dịch A la hán theo nghĩa của chữ hán gọi là vô 

học. A dịch thành vô, la hán là học tập. Vô học là gì? Ngày nay chúng ta gọi là 

tốt nghiệp. Toàn bộ khoá trình, khoá mục của tiểu thừa đều đã học hết, tốt nghiệp 

gọi là vô học. Đây là quả vị cao nhất của tiểu thừa. Quả vị cao nhất của tiểu thừa 

là thập địa Bồ Tát, nên thập địa Bồ Tát gọi là A la hán. Trong đại thừa họ đã tốt 

nghiệp. 

Chúng ta từ công phu đoạn chứng mà nói sẽ dễ thấu triệt hơn. Tiểu thừa A la 

hán đã buông bỏ chấp trước, chính là đoạn tận kiến tư phiền não, đối với tất cả 

pháp trong thế xuất thế gian họ không còn chấp trước nữa. Có Phân biệt, nhưng 

không chấp trước. Đại thừa A la hán không khởi tâm không động niệm, vô minh 

đã đoạn từ lâu. Chẳng những vô minh đoạn, mà tập khí vô minh cũng sắp đoạn 

tận. Chỉ còn lại một phẩm. Phẩm này sẽ đoạn ở nơi quả vị đẳng giác. Người như 

vậy họ thật sự có năng lực. Vì sao vậy? Trong Hoàn Nguyên Quán chúng ta thấy, 

từ nhất thể khởi nhị dụng. Trong nhị dụng, bất luận là y báo_hoàn cảnh vật chất. 

Chánh báo là chính mình, đều đầy đủ ba loại chu biến. 

Thứ nhất “chu biến pháp giới”. Dao động vừa mới khởi lên, biến pháp giới hư 

không  giới  họ  đều  nhận  được.  Bất  cứ  nơi  nào  trong  pháp  giới  hư  không  giới. 

Chúng ta nói như vậy mọi người dễ lý giải. Dao động mà họ phát xạ, biến pháp 

giới hư không giới đều nhận được. Chính mình thì sao? Thân thể cũng là một đài 

tiếp nhận tin tức. Tin tức trong biến pháp giới hư không giới, phát ra trong từng 

sát  na,  chính  mình  cũng  đều  nhận  được  hết.  Như  vậy  họ  làm  sao  không  biết? 

Chúng  ta  lạc  mất  tự  tánh  nên  bị  tê  liệt  không biết  gì, tuy  tiếp  xúc  được  tin  tức, 

Tập 353  961 



nhưng không cảm nhận được. Thân thể của họ vô cùng linh mẫn, một sự tiếp xúc 

rất nhẹ, họ đều cảm nhận được rất rõ ràng, chu biến pháp giới. 

Thứ hai là “xuất sanh vô tận”. Xuất sanh vô tận chính là biến hoá. Quý vị xem 

trong  toàn  bộ  đại  vũ  trụ  nó  thiên  biến  vạn  hoá,  từng  giây  từng  phút  đều  không 

ngừng_thiên biến vạn hoá. Loại thứ ba là “tâm bao thái hư lượng châu sa giới”. 

Tâm  lượng  họ  còn  rộng  lớn  hơn  cả  hư  không  pháp  giới.  Trong  bài  văn  nói  là 

“hàm dung không hữu”. Hàm là bao hàm, dung là dung nạp. Bao hàm hư không, 

dung  nạp  vạn  pháp,  dung  nạp  vạn  hữu.  Như  vậy  làm  sao  họ  không  biết,  đương 

nhiên họ biết. Nên trong đại thừa, ngài Mục Kiền Liên tượng trưng cho đại thừa 

A  la  hán,  mới  có  trí  tuệ  thần  thông  của  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát  ở  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc. 

Hết giờ rồi,  hôm nay chúng ta học đến đây thôi. 





------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

 

962  Tập 353 



Tập 354 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:31.03.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đaị Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 415 hàng thứ ba đếm từ dưới lên. 

       “Giả  sử  thập  phương  chúng  sanh  tất  thành  Duyên  Giác.  Nhất  nhất  Duyên 

 Giác, thọ vạn ức tuế, thần thông giai như đại Mục Kiền Kiên. Tận kỳ thọ mạng, 

 kiệt kỳ trí lực, tất cộng thôi toán, bỉ Phật hội trung. Thanh văn chi số, thiên vạn 

 phân  trung,  bất  cập  nhất  phân”.   Đoạn  này  Hoàng  Niệm  Tổ  chú  giải  nói   “Hữu 

 minh Thanh Văn vô số”.  Ở đây chúng ta cần phải hiểu. Không phải toàn bộ nhân 

số  vãng  sanh  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  chỉ  có  Thanh  văn  vãng  sanh,  cũng 

chính là tiểu thừa vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, họ sanh vào cõi phương tiện 

hữu dư. Người tin tưởng cõi phàm thánh đồng cư rất nhiều, nhưng không nói, chỉ 

nói đến cõi phương tiện. 

       “Mục  Liên  thần  thông  đệ  nhất,  giả  linh  thập  phương  chúng  sanh,  đồng  cụ 

 Mục  Liên  chi  thần  thông”.   Đây  chính  là  nói  có  thần  thông  của  ngài  Mục  Kiền 

Liên, có trí tuệ của Mục Kiền Liên. Chúng ta một đời dùng hết trí lực của mình, 

mọi  người  cùng  nhau  suy  đoán,  Thanh  Văn  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  nghĩa  là  người 

vãng sanh này có bao nhiêu? Bên dưới dùng một chữ số để hiển thị,  “thiên vạn 

 phân trung bất cập nhất phần”. Đây là nói mười phương chúng sanh, không phải 

nói  thế  giới  Cực  Lạc,  mười  phương  chúng  sanh  đều  giống  như  ngài  Mục  Kiền 

Liên vậy, chẳng những như thế mà thọ mạng của mỗi người là vạn ức tuổi. Đây là 

giả thiết, để họ suy đoán xem có thể biết được nhân số Thanh Văn vãng sanh thế 

giới Cực Lạc hay chăng? Không cách nào tính toán được. Một trên một ngàn vạn 

phần họ cũng không đạt được. 

Từ đó cho thấy, số lượng này rất nhiều. Đây mới nói đến chúng Thanh Văn 

thôi, còn chúng thiên nhân, chúng Bồ Tát nữa, như vậy mà không đông sao? Vì 

sao ngài không nói đến những vị khác mà đưa ra chúng Thanh Văn? Thanh Văn 

Tập 354  963 



vãng sanh ít _ tiểu thừa. Chúng ta ở thế gian này có thể nhìn thấy được tiểu thừa 

rất cố chấp,  nói với họ, họ sẽ không tin, cho nên vãng sanh ít. Thiểu số đã là như 

vậy,  thì  đa  số  có  thể  tính  được  sao?  Bên  dưới  dùng  ví  dụ  để  chứng  minh.  “Thí 

 như đại hải, thâm quảng vô biên”.  Đây là đại hải.  “Thiết thủ nhất mao”.  Giả thiết 

chúng ta dùng một sợi lông, dùng một sợi lông, mà còn phải đem nó phân ra trăm 

phần, nhỏ như vi trần. Đem sợi lông này cắt làm 100 phần,  là một phần trăm. Rồi 

tiếp tục đem nó nghiền ra thành vi trần. 

Lấy  một  vi  trần,  nhỏ  lên  trên  vi  trần  đó  giọt  nước  biển.  Tôi  nghĩ  rằng  giọt 

nước  biển  này,  chỉ  sợ  mắt  thịt  chúng  ta  không  nhìn  thấy,  thấm  một  giọt  nước. 

Nước ở chỗ vi trần trần này, còn nhiều hơn cả nước biển. Hai bên, nước ở vi trần 

và nước trong biển lớn bên nào nhiều? Chúng ta đều có thể biết.  “A Nan, bỉ Mục 

 Kiền Liên đẳng, sở tri số giả, như mao trần thuỷ, sở vị tri giả, như đại hải thuỷ”.  

Trong chú giải Hoàng Niệm Tổ nói.  “Nhất mao, ngôn kỳ diệu tiểu dã, cánh phân 

 vi bách phân, tắc cánh tiểu dã. Như vi trần, tắc cực tiểu dã”. Trong Phật pháp vi 

trần  mắt  thịt  chúng  ta  không  nhìn  thấy  được.  Thiên  nhãn  A  la  hán  có  thể  nhìn 

thấy,  có  thể  nhìn  thấy  vi  trần.  Mắt  thịt  chúng  ta  không  nhìn  thấy,  vì  nó  cực  kỳ 

nhỏ. 

 “Dĩ  thử  mao  trần  sở  chiêm  đắc  chi  thuỷ,  dụ  sở  tri  chi  số”.   Chúng  sanh  trong 

mười phương thần thông trí huệ đều giống như ngài Mục Kiền Liên, họ có thể 

biết được như nước nơi vi trần, còn chỗ không biết được như nước trong biển cả .  

Đây là ví dụ thánh chúng ở thế giới Cực Lạc, số đó vô lượng. Chúng ta xem tiếp 

đoạn cuối. 

 “Bỉ Phật thọ lượng”,  thọ lượng của Phật A Di Đà.  “Cập chư Bồ Tát, Thanh Văn, 

 thiên  nhân  thọ  lượng  diệc  nhĩ” .  Vừa  rồi  đưa  ra  ví  dụ  chỉ  nói  đến  hàng  Thanh 

Văn, không nói đến Bồ Tát cũng không nói đến thiên nhân. Bồ Tát và thiên nhân 

vãng sanh nhiều nhất, Thanh Văn vãng sanh ít nhất.  “Phi dĩ toán kế thí dụ chi sở 

 năng tri” . Không có cách nào để tính, cũng không có cách nào để ví dụ. Ở đây 

nói đến số người ở thế giới cực lạc đông như thế. Cư dân trên địa cầu này, chỉ có 

65 ức, như vậy mà tính làm gì? Quá ít. Họ như thành phố lớn, còn ở đây như thôn 

quê. Trên địa cầu không phải giống như thôn quê sao, không thể so sánh! 

964  Tập 354 



Đoạn cuối cùng kết hợp chủ và bạn, tổng kết chủ bạn.  “Giáo chủ thọ mạng vô 

 lượng, quốc trung nhất thiết đại chúng, diệc giai như Phật thọ mạng vô lượng”.  

Mấy câu này vô cùng quan trọng. Tất cả hữu tình chúng sanh trong thế giới ta bà, 

bao  gồm  những  loại  bò  bay  cựa  động  nhỏ  nhất  của  động  vật.  Ai  không  thương 

tiếc sanh mạng? Ai không hy vọng trường thọ? Tôi tin rằng, điều này tất cả nhân 

loài,  không  phân biệt  quốc  gia,  không  phân  chủng  tộc,  không  phân  tôn giáo  tín 

ngưỡng,  mỗi  người  đều  hy  vọng  mong  cầu.  Cầu  bất  đắc  khổ,  cầu  bất  đắc  khổ 

trong  bát  khổ.  Đến  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  thì  vấn  đề  này  sẽ  được  giải 

quyết, sẽ đạt được một cách viên mãn, điều này thật không thể tưởng tượng được. 

Ngoài ra còn có vấn đề nữa, con người ở thế giới chúng ta thọ mạng dài, rất 

tốt, nhưng họ có già khổ. Sau khi già, thọ mạng rất dài, khí quản của họ suy yếu. 

Thế giới Cực Lạc không có già khổ, tất cả sanh lão bệnh tử đều không có, không 

có  chuyện  cầu  bất  đắc,  có  cầu  tất  có  ứng.  Không  có  oán  tắng  hội, oan  thân  trai 

chủ của chúng ta đều không thể vãng sanh, nếu oán thân trai chủ được vãng sanh, 

thì tất cả đều sửa đổi rồi, đều là thượng thiện nhơn. Không có oán tắng hội khổ, 

không có cầu bất đắc khổ, không có ngũ ấm xí thạnh khổ, mỗi người đều là thân 

kim cang bất hoại. Quý vị nghĩ xem, thế giới này tốt biết bao! 

Tôi nói thêm với quý vị, thế giới này chúng ta có phần, nếu chúng ta không 

có  phần,  mà  ở  đây  Phật  giới  thiệu  như  vậy,  đây  gọi  là  dùng  món  ngon  để  kích 

thích người khác, nói thì rất hay, nhưng chúng ta đều không đạt được. Nói như 

vậy, nhất định Đức Phật không nói. Đức Phật đã nói với chúng ta, thì nhất định 

chúng ta có thể làm được, và nhất định có thể đạt được Phật mới nói. Chúng ta 

mới cám ơn giáo huấn của Phật, chúng ta hiểu rõ nên nhất tâm nhất ý cầu sanh 

tịnh độ, chỉ cần nhất tâm nhất ý thì chắc chắn được vãng sanh. Chúng ta tiếp tục 

xem ở sau. 

Đại ân đại đức của Phật Di Đà vi diệu khó nghĩ lường. Ở đây Hoàng Niệm Tổ 

nói,  “đới hoặc vãng sanh giả”.  Hoặc chính là nghiệp, nghiệp chướng, mang theo 

nghiệp chướng vãng sanh. Vừa đến quốc độ này thì liền không còn thoái chuyển. 

Đây là điều vô cùng thù thắng, mà lại còn thọ mạng vô lượng, cho nên quốc độ 

này đều có thể trong một đời chứng được quả vị. Bổ Phật vị là đẳng giác Bồ Tát, 

chứng cực quả là chứng đến diệu giác vị. Trong kinh Hoa Nghiêm là đăng phong 

Tập 354  965 



tạo cực, nghĩa là Bồ Tát tu hành đều y theo những điều trong Kinh Hoa Nghiêm 

nói, vị thứ của Bồ Tát là 51 bậc, thêm Phật vị cuối cùng, tổng cộng có 52 vị thứ. 

52 vị thứ này vãng sanh nhất định trong một đời có thể thành tựu viên mãn. Nếu 

ở tha phương thế giới, chỗ này của chúng ta là thế giới của Đức Thích Ca, thời 

gian  tu  hành  ở  tha  phương  thế  giới  rất  dài,  dài  đến  mức  độ  nào?  Trong  kinh 

thường nói là vô lượng kiếp. Thời gian là dùng kiếp để tính, vì sao vậy? Vì thọ 

mạng ngắn, dễ thoái chuyển, một lần sanh tử lại thụt lùi một đoạn dài. Đời này tu 

không  tệ,  tu  đến  80  tuổi,  tu  đến  100  tuổi  chết,  chết  rồi  lại  đầu  thai,  được  thân 

người, e rằng phải đến 20 tuổi mới được nghe pháp, mới bắt đầu tu, như vậy ở 

giữa đã gián đoạn 20 năm. Nếu đời sau không được làm thân người, mà đầu thai 

vào  các  đường  khác,  như  vậy  lại  bỏ  lỡ  không  biết  bao  nhiêu  thời  gian.  Nên  tu 

hành ở tha phương thế giới là đứt quảng, mà thời gian gián đoạn rất dài, thời gian 

liên tục lại ngắn, không tương đối, nên phải cần vô lượng kiếp. 

 “Phật tổ thành ngôn”,  tức là lời chân thành, tuyệt đối không phải lời nói không 

thật. Thân người khó được, Phật pháp khó nghe. Nghĩ đến điều này thì vấn đề lại 

rất lớn! Đời này học Phật, nếu tiếp tục luân chuyển trong luân hồi, luân chuyển 

bao nhiêu? Có thể luân chuyển vô lượng kiếp mới lại được thân người. Được thân 

người  thì  lại  không  nghe  được  Phật  pháp,  như  vậy  là  uổng  phí  một  lần  đến. 

Những điều này đều ở ngay trước mắt chúng ta. 

Chúng  ta  xem  65  ức  người  trên  thế  giới  này,  có  được  mấy  người  trong  đời 

này nghe được Phật pháp, tu học Phật pháp? Trong 65 ức người, có người thống 

kê  điều  tra,  đây  chính  là  nhân  khẩu  tín  ngưỡng  tôn  giáo.  Trong  thống  kê,  tín 

ngưỡng  Cơ  đốc  giáo  và  Thiên  chúa  giáo,  tín  đồ  hai  tôn  giáo  này  hợp  lại  có 

khoảng 21 ức, tín ngưỡng đạo hồi có 15 ức, nếu tính như vậy thì ba tôn giáo này 

có 36 ức, vượt hơn nửa số người trên toàn thế giới. Tín ngưỡng theo Phật giáo có 

khoảng sáu bảy ức người, không nhiều, chỉ là thiểu số, các tôn giáo khác còn rất 

nhiều. Sau khi các tín đồ của tôn giáo hợp lại, nhất định vượt trên một nửa nhân 

số trên thế giới.Nếu tính toán này của họ đáng tin, thì người tín ngưỡng Phật giáo 

trên toàn thế giới chỉ có sáu ức. Trong sáu ức người này có phải tất cả đều nghe 

được chánh pháp chăng? Vấn đề rất lớn. Trong chánh pháp có thể nghe được đại 

thừa chăng? Có thể nghe được Tịnh Độ chăng? Đào thải từng tầng từng tầng, đến 

cuối cùng không còn được mấy người. Chúng ta thật sự gặp được tịnh độ, giống 

966  Tập 354 



như  trước  đây  cư  sĩ  Lý  Bính  Nam  sáng  lập  Đài  Trung  Liên  Xã,  khi  ông  vãng 

sanh, các bạn hữu của Đài Trung Liên Xã hình như vượt qua 50 vạn người. Thầy 

Lý nói người đồng tu niệm Phật của Liên Xã, thật có thể vãng sanh thế giới Cực 

Lạc, trong một vạn người có khoảng năm ba người, cứ cho là năm người. Nhiều 

phải không, cứ cho là năm người đi.       Trong một vạn người có năm người, thì 

mười vạn là 50 người. Năm mươi vạn, năm năm là 250 người, quá ít, quá hy hữu. 

Thiện  Đạo  đại  sư  nói  niệm  Phật  cầu  sanh  tịnh  độ,  vạn  người  tu  thì  vạn  người 

được  vãng  sanh,  không  còn  sót  người  nào,  đây  là  nguyên  nhân  gì?  Thật  niệm 

Phật, thật muốn vãng sanh, thật buông bỏ mới có thể đi được. Người niệm Phật 

không  thể  vãng  sanh,    như  chúng  ta  ví  dụ  ở  trước,  trong  ly  đề  hồ  có  một  giọt 

thuốc  độc.  Có  một  chút  tự  tư  tự  lợi,  tham  sân  si  mạn  liền  sanh  chướng  ngại  rất 

nghiêm trọng. Điều này chúng ta không thể không biết. 

Có  một vài hội trợ niệm khi vãng sanh, tôi nghe nói những người đưa vãng 

sanh này rất dốc sức, họ không vãng sanh thì tôi vãng sanh. Họ không vãng sanh, 

tôi có thể vãng sanh được chăng? Vãng sanh thì vãng sanh, nhưng vãng sanh về 

đâu?  Kiếp  sau được  làm  người  là  vãng  sanh,  đến đường  ngạ  quỷ  cũng  là  vãng 

sanh, đoạ địa ngục cũng là vãng sanh, quan trong là vãng sanh về đâu? Hình như 

có chút mùi vị cưỡng bức. Có chuyện như vậy chăng? Có, nhưng không dễ. Bà la 

môn nữ trong kinh Địa Tạng là  một ví dụ. Chúng ta có thể dùng hiếu tâm chân 

thành như Bà la môn nữ chăng, nếu được như vậy cũng có thể cảm động Phật A 

Di Đà, hiếu tâm chân thành đó hồi hướng cho hương linh. Chúng tôi tin rằng có 

thể làm được, người đồng với tâm, tâm đồng với lý. 

Nếu không có hiếu tâm chân thành như vậy, thì không thể hộ niệm giúp cho  

vãng sanh. Thông thường hộ niệm vãng sanh, nhất định chính họ phải có thiện 

căn phước đức, tự mình không có thiện căn phước đức, nhất định không thể vãng 

sanh. Không phải thiện căn  phước đức nhân duyên  của đời này, thì cũng là đời 

trước, trong quá khứ từng tu pháp môn này, thiện căn rất sâu dày, nhưng vì tập 

khí phiền não quá sâu, nên nó che mất thiện căn. Đại hiếu cảm động này giúp họ 

tiêu nghiệp chướng. Khi nghiệp chướng tiêu thì thiện căn trong quá khứ của họ 

liền  khởi  dậy,  dựa  vào  điều  này.  Nếu  không  dựa  vào  điều  này,  thì  nói  không 

thông  được.  Những  điều  này  chúng  ta  nên  suy  nghĩ  nhiều  và  phải  hiểu  cho  rỗ 

Tập 354  967 



ràng minh bạch. Tự mình nhất định phải nhổ sạch chướng ngại trong một đời của 

mình, trong đời này nhất định phải thành tựu. 

Thực thế nói cơ duyên này quá thù thắng và rất khó được. Gặp được sao có 

thể không nắm chắc? Mọi việc đều là việc nhỏ. Nghe kinh niệm Phật mới là đại 

sự! Trong kinh Pháp Hoa nói, Đức Phật vì một đại sự nhân duyên mà xuất hiện ở 

đời. Đại sự gì? Giúp chúng sanh ngay trong đời này, niệm Phật sanh tịnh độ và 

thành Phật đạo. Đây chính là đại sự nhân duyên. 

       “Thử độ ký đa thoái duyên, hựu dĩ thọ mạng bất quá bách niên. Cố mạt pháp 

 trung, ức vạn nhân tu đạo, hãn nhất đắc đạo” . 

Chúng ta trên địa cầu này thoái duyên rất nhiều. Thuận cảnh thì sanh tham ái nên 

không  niệm  Phật,  nghịch  cảnh  thì  sanh  oán  hận  nên  cũng  không  nhớ  đến  Phật. 

Thọ mạng lại không dài, người sống quá 100 tuổi rất ít, người bốn năm mươi tuổi 

ra đi lại quá nhiều. Nên Đức Thế Tôn nói trong thời mạt pháp, hiện nay chúng ta 

là thời mạt pháp, mạt pháp mười ngàn năm, đã qua hơn 1000 năm, còn có 9000 

năm nữa. Trong thời kỳ mạt pháp, có ức vạn người tu hành, khó có được người 

đắc đạo, khó có được người thành tựu,  một vạn người khó có được  một người 

thành tựu. Lời này là thật không phải giả. 

  “Hựu Vãng Sanh Luận kệ vân, chánh giác A Di Đà, pháp vương thiện trú trì”. Ở 

trước  chúng  ta  cũng  đã  học  qua.  “Phật  thọ  vô  lượng,  giáo  hoá  chi  chúng  vô 

 lượng, sở giáo nhân dân giai đồng bổ xứ Bồ Tát, cố vân thiện trú trì giả”.  Ở đây 

nói rõ  ý nghĩa của thiện trú  trì. Chân thiện, thật không đơn  giản! Thiện trú  trì, 

thiện ở đây chỉ cho điều gì? Điều này trong đoạn kinh văn này có. Giáo hoá đồng 

bổ xứ Bồ Tát. Đây mới gọi là thiện trú trì. Cũng ví như cha mẹ dạy con cái, chọn 

cho chúng mái trường tốt nhất, chọn thầy giáo tốt nhất, trong năm học của chúng, 

nhất định có thể đạt được học vị tiến sĩ. Đây gọi là thiện giáo, đây không phải là 

chuyện dễ. Đây là đại sự nhân duyên. 

Chư Phật Bồ Tát ở nhân gian, đều hiện thân là thầy giáo chuyên nghiệp xuất 

hiện  ở  đời.  Thiên  chức  của  họ  chính  là  giảng  kinh  dạy  học,  khuyên  người  làm 

thiện sửa đổi sai lầm, dẫn dắt hành nhân_hành nhân chính là những người học tập 

Phật pháp, đồng quy tịnh độ. Đây gọi là chơn chánh thiện trú trì. Nên lấy  mình 

968  Tập 354 



làm gương để cho mọi người noi theo. Đức Thế Tôn chính là điển hình tốt nhất, 

tấm gương sáng nhất. 

 “Hựu kệ vân, Như Lai tịnh hoa chúng, chánh giác hoa hoá sanh, chỉ bỉ Phật hội 

 chúng”.   Đại  chúng  trong  hội  lớn  của  Phật  A  Di  Đà,  đều  sanh  trong  cõi  nước 

thanh  tịnh  liên  hoa  của  Phật  A  Di  Đà.  Không  như  thế  giới  tha  phương  là  thai 

sanh, noãn sanh, thấp sanh, hoá sanh, không phải. Thai noãn thấp sanh đều không 

sạch sẽ, ô nhiễm nghiêm trọng, chỉ có hoá sanh là không có. Thế giới tây phương 

Cực lạc là liên hoa hoá sanh. Liên hoa tượng trương cho tịnh độ, sanh ra từ bùn 

dơ nhưng không nhiễm mùi bùn, liên hoa trong ao thất bảo ở thế giới Cực Lạc, 

dưới đáy ao không phải là bùn xình, mà toàn là cát vàng. Dưới mặt hồ đều là trân 

bảo, không có bùn xình. Thật thanh tịnh, thuần thanh tịnh. Vì sao vậy? Bởi tâm 

tịnh thì cõi nước tịnh. Tâm Phật A Di Đà thanh tịnh, nên chiêu cảm cõi nước tịnh. 

Tuy người đới nghiệp vãng sanh không thanh tịnh, nhưng câu Phật hiệu của họ có 

sức mạnh, có thể chế phục được tập khí phiền não, nên có thể vãng sanh. Tuy có 

phiền  não  tập  khí,  nhưng  chỉ  cần  nó  không  khởi  tác  dụng,  không  phát  tác,  chế 

phục được, thì tâm tạm thời được thanh tịnh. Thanh tịnh này tương ưng với thanh 

tịnh ở thế giới Cực Lạc, nên có thể vãng sanh. Sanh đến thế giới Cực lạc, được 

oai thần của Phật A Di Đà gia trì, thì tập khí phiền não đó vĩnh viễn không khởi 

tác dụng. Lâu ngày tự nhiên nó bị đào thải, không còn nữa. Đây là Phật A Di Đà 

giúp tất cả chúng sanh đoạn phiền não, chứng diệu pháp bồ  đề. Quá tuyệt diệu. 

Điều này trong quốc độ mười phương chư Phật không có. Quốc độ mười phương 

thật sự phải dựa vào chính mình. Cõi đồng cư và cõi phương tiện ở thế giới tây 

phương Cực Lạc, hoàn toàn dựa vào Phật A Di Đà, chỉ có cõi thật báo, ở đó mới 

dựa  vào  chính  mình.  Như  vậy  là  sao?  Thông  thường  là  từ  hàng  sơ  địa  Bồ  Tát 

vãng sanh.Trong viên giáo Hoa Nghiêm nói, trên bậc sơ trú vãng sanh phải dựa 

vào  tự  lực.  Đến  tây  phương  Cực  Lạc  hay  không,  không  đến.  Phật  đến  tiếp  dẫn, 

được Phật quang chiếu đến, sẽ làm cho công phu tu tập của chính mình nâng cao 

lên gấp bội. Chúng ta chứng được là sơ trú, nhưng Phật Di Đà đến tiếp dẫn, Phật 

quang vừa chiếu, có thể chúng ta sẽ đến được nhị trú, tam trú, lập tức nâng cao 

lên.  Nên  tam  hiền  Bồ  Tát,  chúng  ta  gọi  là  biệt  giáo,  buông  bỏ  phân  biệt  chấp 

trước, tập khí phân biệt chấp trước cũng đoạn. Họ là người ở phương nào? Là Bồ 

Tát, Phật trong tứ thánh pháp giới. Địa vị này, địa vị này phát nguyện vãng sanh 

Tập 354  969 



tây phương Cực Lạc, Phật quang vừa chiếu họ liền nâng lên đến sơ trú, chưa đến 

thế giới tây phương Cực Lạc, họ đã lên đến sơ trú. Oai thần gia trì của Phật Di Đà 

thật không thể nghĩ bàn. 

Mỗi ngày chúng ta đọc một biến kinh này, thì một lần Phật A Di Đà sẽ gia trì 

chúng ta. Nếu đọc hai biến, thì Phật A Di Đà gia trì hai lần chúng ta. Một ngày có 

thể đọc mười lần từ đầu đến cuối, như vậy thì Phật Di Đà gia trì chúng ta mười 

lần, một ngày gia trì mười lần. Tôi nghĩ thông thường nói, ba năm một ngàn ngày 

thì ta được một vạn lần gia trì, như vậy quý vị không thành Phật thì ai thành Phật! 

Chúng ta thường nói, để Phật A Di Đà trong tâm, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, 

ngoài  Phật  A  Di  Đà  ra  thì  không  còn  gì  nữa.  Chúng  ta  thật  sự  đã  lấy  tâm  chân 

thành cung kính, một ngày đọc mười biến kinh Vô Lượng Thọ. Ba năm tâm của 

chúng ta đã thay đổi, tâm chúng ta thật là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà thực sự là 

tâm chúng ta. Khi trong tâm chúng ta thuần có Phật A Di Đà, thì  mọi  thứ khác 

đều thấy xa lạ. Chính như các bậc cổ đức thường nói “thục xứ chuyển sanh, sanh 

xứ chuyển thục”. Mặc dù tập khí phiền não chưa đoạn, nhưng chắc chắn chúng ta 

là phàm thánh đồng cư độ thượng bối vãng sanh, chứ không phải trung bối và hạ 

bối. Thượng bối vãng sanh sanh tử tự tại, điều này chính là nói muốn khi nào đi, 

thì lúc đó đi, tuỳ thời có thể đi, tuỳ xứ có thể đi, được đại tự tại. 

 “Giai tùng Như Lai trí tuệ thanh tịnh hải sanh, diệc tức giai tùng Di Đà tự tâm 

 trung sanh dã”.  Biển trí tuệ của Phật Di Đà, chính là tâm Phật Di Đà, chân tâm 

của  Phật  Di  Đà.  Thực  tế  mà  nói  cũng  chính  là  chân  tâm  của  chính  mình.  Chân 

tâm là một không phải hai, chúng sanh và Phật cùng một chân tâm. Nếu vọng tâm 

thì không giống nhau. Ngài là tâm Phật, chúng ta là tâm phàm phu. Nhưng chân 

tâm thì giống nhau. 

      “Thị cố bỉ quốc nhân dân, bình đẳng như Phật. Thọ mạng diệc giai vô lượng, 

 nhất sanh Bổ Phật”.  Bổ xứ là đẳng giác, là địa vị cao nhất của Bồ Tát. Kinh Hoa 

Nghiêm sắp xếp Bồ Tát thành 51 giai cấp. Bổ xứ là cao nhất.  “Khả tri Cực Lạc 

 chủ bạn tất giai trang nghiêm công đức thành tựu” . Khả tri ở đây, đối với chúng 

ta mà nói là điều cần phải biết. Chủ của thế giới Cực Lạc là thầy, là giáo chủ. Bạn 

là Bồ Tát. Từ nhân thiên đến đẳng giác, trên hình tướng mà nhìn đều rất tương tự 

với Phật A Di Đà. Đây là công đức thành tựu của Phật A Di Đà, cũng là công đức 

970  Tập 354 



thành tựu của chính mình. Vì chúng ta với tất cả chư Phật Như Lai cùng một tự 

tánh, cùng một lý thể. Chư Phật thương yêu tất cả chúng sanh, gọi là đồng thể đại 

bi. Y chánh trang nghiêm trong mười pháp giới đồng thể với Phật, cùng một tự 

tánh thanh tịnh viên minh thể. Điều này chúng ta học được trong Vọng Tận Hoàn 

Nguyên Quán. Phẩm này chúng ta chỉ học đến đây. 

Chúng ta xem tiếp phẩm thứ 14  “Bảo thọ biến quốc đệ thập tứ”.  Từ phẩm 14 

đến  phẩm  17.  Bốn  phẩm  kinh  này  giới  thiệu  hoàn  cảnh  vật  chất  ở  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc cho chúng ta. Chúng ta thích cây cối, chúng sanh trong mười 

phương thế giới hình như đều thích cây cối. Thế giới Cực Lạc cũng không ngoại 

lệ. Trước tiên giới thiệu cây báu. 

 “Bổn phẩm trọng hiển Cực Lạc quốc độ y báo trang nghiêm”.  Trọng hiển là nói 

tỷ mỷ. Ở trước là lược thuyết, ở đây giới thiệu tường tận cho chúng ta  “thất bảo 

 hàng thọ, châu biến kỳ quốc. Thử chư bảo thọ, hoặc nhất bảo đọc thành, hoặc đa 

 bảo cộng tác. Thọ giai chỉnh tề trang nghiêm quang sắc thù diệu, tuỳ phong tấu 

 nhạc,  âm  điệu  hoà  nhã” .  Đây  là  còn  chưa  đọc  kinh  văn.  Hoàng  Niệm  Tổ  đem 

phẩm đề này giới thiệu đơn giản cho chúng ta. 

Cây cối ở thế gian này. Thực vật là thân gỗ, hoa thảo là cây cỏ, chúng sanh ở 

thế giới Ta Bà chiêu cảm nên. Điều này nhất định phải hiểu, cảnh giới bên ngoài 

là tuỳ theo tâm chúng ta mà biến đổi, cảnh tuỳ tâm chuyển. Vì sao thế giới Cực 

lạc lại tốt như vậy? Bởi tâm người ở thế giới Cực Lạc thuần tịnh thuần thiện, còn 

tâm  chúng  ta  ô  nhiễm,  tâm  chúng  ta  bất  thiện.  Mặc  dù  trong  thiện  tâm  cũng  có 

xen  tạp  bất  thiện,  nên  chúng  ta  chiêu  cảm  được  cõi  báo,  nơi  chúng  ta  ở  là  như 

vậy. Ở như vậy là chúng ta chiêu cảm được hoàn cảnh nhân sự và hoàn cảnh vật 

chất này, hết thảy đều là nghiệp bất thiện chiêu cảm nên. Điều này chúng ta cần 

phải biết. 

Tâm tôi thanh tịnh, vậy hoàn cảnh bên ngoài thanh tịnh chăng? Có thể thanh 

tịnh.  Chưa  thay  đổi,  chưa  thay  đổi  chúng  ta  không  bị  ô  nhiễm  thì  tâm  chúng  ta 

thanh tịnh, là bình đẳng, là giác mà không mê. Bên ngoài là cộng nghiệp của đại 

chúng chiêu cảm ra, nhưng tôi với họ không cộng nghiệp. Trong cộng nghiệp có 

bất cộng nghiệp, trong bất cộng nghiệp có cộng nghiệp. Đây là nói rõ ràng minh 

bạch chân tướng sự thật. Có phải như vậy chăng? Thật sự là như vậy. 

Tập 354  971 



Chư  Phật  Bồ  Tát,  người  thật  sự  có  công  phu  tu  hành.  Từ  bi  thương  xót  thế 

gian này, nên đến thế gian này để giáo hoá chúng sanh, nhưng chúng sanh không 

tiếp nhận, chúng sanh bài xích, huỷ báng. Điều này xảy ra rất nhiều, trong kinh 

điển Đức Phật thường nói. Chư Phật Bồ Tát dùng phương pháp gì? Hằng thuận 

chúng sanh, tuỳ hỷ công đức. Có ý niệm độ chúng sanh chăng? Không có. Có ý 

niệm độ chúng sanh thì họ đã khởi tâm động niệm, họ là phàm phu, không phải là 

Phật  Bồ  Tát.  Nên  nhớ  Phật  Bồ  Tát  vĩnh  viễn  không  có  khởi  tâm  động  niệm. 

Chúng sanh cảm, Phật bồ Tát chỉ là ứng, là phản ứng. Chúng sanh dùng thiện tâm 

cảm,  Phật  lấy  thiện  tâm  dạy  chúng  sanh,  nếu  chúng  sanh  dùng  ác  tâm,  Phật  sẽ 

như như bất động. Bất động này giống như trong mỗi triều đại gọi là ẩn cư. Họ ở 

nơi  thế  gian  này  tìm  một  hoàn  cảnh  thanh  tịnh  để  độc  thiện  mình,  chỉ  dạy  vài 

người có duyên, dạy người nào tốt người đó, chỉ dạy vài người có duyên. Điều 

này trong lịch sử của mỗi triều đại chúng ta đều nhìn thấy. 

Các cao tăng thạc đức xưa nay, mỗi người dạy mấy người, truyền vài người. 

Truyền  cho  một  người  cũng  có,  truyền  cho  hai  người  cũng  có,  truyền  năm  sáu 

người là rất nhiều. Đại sư Huệ Năng truyền 43 người là nhiều nhất, chưa từng có 

trong lịch sử trước đó, và sau ngài Huệ Năng cũng không có người truyền nhiều 

như  vậy.  Nhưng  Tịnh  độ  tông  vãng  sanh  rất  nhiều.  Sớm  nhất  là  thời  đại  Đông 

Tấn, Huệ Viễn đại sư ở Lư Sơn Giang Tây, kiến lập một niệm Phật đường_Đông 

Lâm  Niệm  Phật Đường. 123 người  đều thành tựu. Điều này vô cùng thù thắng. 

Chúng ta biết niệm Phật vãng sanh đều thành Phật, minh tâm kiến tánh, xem họ 

có vãnh sanh tịnh độ hay không, họ vãng sanh tịnh độ rất nhanh, nếu không vãng 

sanh tịnh độ thì đều đến thế giới Hoa Tạng thân cận Phật Lô Xá Na,  cuối cùng  

được Văn Thù, Phổ Hiền dẫn trở về Cực Lạc. Đến thế giới Cực Lạc học tập với 

Phật  A  Di  Đà.  Điều  này  trong  kinh  giảng  rất  rõ  ràng.  Kinh  Hoa  Nghiêm,  Pháp 

Hoa đều nói như vậy. 

Trong một đời thành tựu mà gặp được thiện tri thức, duyên này thật không thể 

nghĩ bàn. Ở trong hội của thiện tri thức được khai ngộ, đây cũng không dễ. Ngũ 

tổ Hoằng Nhẫn suốt đời hoằng pháp giáo hoá, đồ chúng mấy ngàn người, nhưng 

không có ai khai ngộ, kể cả Thần Tú đại sư cũng chưa khai ngộ. Đến khi gặp ngài 

Huệ  Năng  mới  có  người  khai  ngộ.  Ngài  Huệ  Năng  làm  người  truyền  thừa  của 

Ngũ tổ nên mạng mạch Phật Pháp của Thiền tông không đoạn. 

972  Tập 354 



Ngày nay trong Phật giáo đại thừa tiểu thừa, mạng mạch Phật pháp truyền từ 

đời này qua đời khác không gián đoạn. Chúng ta là đệ tử vị thầy nào đó truyền 

xuống,  nhưng  chưa  khai  ngộ.  Điều  này  giống  như  trong  pháp  thế  gian,  tổ  tiên 

sanh  ra  quý  vị,  quý  vị  cũng  không  tệ,  con  cháu  rất  đông,  đời  này  tiếp  đời  khác 

cho đến hôm nay, mở gia phổ ra nhân khẩu hưng vượng, nhưng không có một vị 

thánh nhân, không có người nào kiến công lập nghiệp trong xã hội. Đều là những 

người bình thường, không được coi là thành tựu. 

Các  bậc  cổ  đức  xưa  nói:  “bất  hiếu  hữu  tam,  vô  hậu  vi  đại”.  Vô  hậu  ở  đây 

không phải nói quý vị con cháu nhiều, nhân khẩu đông, không phải như vậy, mà  

nói  trong  số  con  cháu  có  người  thành  tựu  hay  không?  Đức  hạnh  thành  tựu,  sự 

nghiệp thành tựu, học vấn thành tựu, là nói những điều này. Nếu có một người, 

đây gọi là truyền nhân, gọi là có hậu. Truyền thừa gia đạo nga học gia nghiệp của 

gia đình quý vị, điều này rất quan trọng. Hiện tại trong nhà Phật, nếu nhìn từ gốc 

độ này thì Phật pháp truyền thừa đến nay rất đã suy yếu, Phật pháp không còn. 

Trước chúng ta một đời còn được. 

Mai  Quang  Hy  truyền  thừa  Tịnh  độ  tông  của  Hạ  Liên  Cư.  Ấn  Quang  đại  sư 

truyền cho Lý Bính Nam. Đồng học của cư sĩ Lý Bính Nam không ít, đều là học 

sinh của Ấn Quang đại sư. Nhưng thật sự thành tựu. Một đời dạy học, cống hiến 

cho  xã  hội,  cho  quốc  gia  chỉ  có  Lý  Bính  Nam.  Thiên  Thai  tông,  sau  Đế  Nhàn 

pháp sư có Bảo Tịnh, Đàm Hư, sau họ cũng không còn ai, không ai có thể theo 

kịp thầy mình. Học trò của ngài Đàm Hư tôi quen rất nhiều, hơn nửa số đó đều đã 

qua đời. Còn các tông phái khác không nghe nói. 

Khi tôi học Phật, thầy Phương Đông Mỹ thẳng thắn nói với tôi rằng: Phật pháp 

rất  hay,  nhưng  người  học  Phật  quá  ít,  nhiều  người  xuất  gia  lơ  là,  thời  đại  này 

người xuất gia không coi trọng việc dạy học, đối với việc học tập cũng không coi 

trọng. Như vậy nhà Phật coi trọng điều gì? Coi trọng Phật sự, coi trọng việc tụng 

kinh bái sám. Đây không phải là bản chất của Phật giáo, Phật giáo đã hoàn toàn 

bị biến chất. 

Kinh  Vô  Lượng  Thọ  từ  đầu  đến  cuối  không  nói  với  chúng  ta  tổ  chức  pháp 

hội, cũng không nói đến đả Phật thất. Lúc Thế Tôn còn tại thế ngày ngày dạy học. 

Còn tu hành thì sao? Tu hành đều ở nơi mỗi người, đó là việc của chính chúng ta. 

Tập 354  973 



Thầy nói rõ ràng minh bạch, chúng ta cũng đã nghe hiểu, còn tu như thế nào thì 

tự mình biết. Nói tóm lại tu hành là sửa đổi tâm, đem tâm luân hồi lục đạo sửa đổi 

thành tâm bồ đề, đây là phát tâm bồ đề. Tâm luân hồi lục đạo là vọng tâm, tâm bồ 

đề  là  chân  tâm.  Tâm  thay  đổi,  hành  vi  đương  nhiên  cũng  thay  đổi.  Hành  vi  tự 

nhiên  phù  hợp  với  giới  luật,  tập  khí  của  các  điều  xấu  ít  đi,  con  người  tự  nhiên 

cũng định không còn nông nổi. Định lâu thì trí huệ khai. Đây là một nguyên tắc, 

nguyên lý tu hành thông thường. Hiện nay không chú trọng những điều này, đến 

hình thức cũng không phải thật, nên xã hội loạn. Chúng ta sống trên địa cầu này, 

thiên tai rất nhiều, rất nghiêm trọng. Bây giờ chúng ta hiểu, hoàn cảnh vật chất là 

tuỳ theo ý niệm mà chuyển. Ý niệm bất thiện, hoàn cảnh làm sao tốt được. 

Môi trường ở thế giới tây phương Cực Lạc tốt đẹp như vậy, chủ yếu chính là 

nhân tâm tốt, thuần tịnh thuần thiện. Đặc biệt là mỗi người đều biến đại hạnh, đại 

nguyện,  công  đức  thanh  tịnh  của  Phật  A  Di  Đà  thành  của  mình.  Hay  nói  cách 

khác thế giới Cực Lạc là thế giới gì? Vô lượng vô biên đại chúng, mỗi người đều 

là tiểu Phật A Di  Đà, thật là  thế giới Phật A Di  Đà!  Phật A Di Đà rất biết dạy, 

ngài  dạy  học  sinh  rất  giống  ngài.  Chúng  ta  thật  sự  hiểu  được  đạo  lý  này,  hiểu 

được chân tướng sự thật thì chúng ta cũng học được. Chúng ta có thể học được ít 

phần, nhất định pháp hỷ sung mãn. Cảm nhận được điều gì? Vô cùng hạnh phúc. 

Thế giới này trước mắt thiên tai quá nhiều, nhưng quý vị hạnh phúc. Quý vị 

đối với tánh tướng nhân quả đều thông đạt rõ ràng, như vậy làm sao không hạnh 

phúc  được.  Chúng  sanh  khổ,  đó  là  nghiệp  báo,  điều  này  quý  vị  rất  rỏ  ràng. 

Nghiệp cảm như thế nào thì quả báo như thế đó, là tự nhiên. Quả không có ai sắp 

sẵn  cho  mình,  cho  dù  là  ngạ  quỷ  hay  địa  ngục  cũng  không  phải  sắp  đặt  trước. 

Trong địa ngục, thực tế  mà nói, địa ngục vô lượng vô biên. Vì sao vậy? Vì ác 

niệm vô lượng vô biên, ác nghiệp thập ác chiêu cảm ra địa ngục, nên địa ngục vô 

lượng vô biên. Trong kinh điển nói đến địa ngục, là địa ngục khi Đức Thế Tôn 

còn tại thế. Bây giờ có nói đến chăng? Có nhưng không nhiều, chỉ nói nhiều về 

đương thời. Dự ngôn về sau thì điều này nói không ít. Chúng ta cần phải hiểu, 

nhưng nguyên lý nguyên tắc đều đã nói ra. Ác niệm vô lượng vô biên, thiện niệm 

cũng  vô  lượng  vô  biên  và  thiên  đường  cũng  vô  lượng  vô  biên.  Điều  này  trong 

Hoàn  Nguyên  Quán  nói  là  “xuất  sanh  vô  tận”.  Trong  Lục  Tổ  Đàn  Kinh  nói  là 

974  Tập 354 



“năng sanh vạn pháp. Nó không có nhất định, nó thiên biến vạn hoá. Tuỳ theo ý 

niệm mà chuyển biến. 

Tâm  của  người  ở  thế  giới  Cực  Lạc  thanh  tịnh.  Họ  định,  tâm  họ  định,  nên 

chiêu cảm được thế giới này. Thông thường chúng ta gọi là nhất chân pháp giới. 

Chân là gì? Là không thay đổi. Vì sao bất biến? Vì tâm họ bất biến, thuần tịnh 

thuần thiện. Không có một chút bất thiện nào xen vào trong đó. Phật A Di Đà thật 

biết dạy, phương pháp quá tuyệt diệu. Y báo là bảo thọ trang nghiêm. Thất bảo 

không  phải  bảy  loại,  mà  thất  tượng  trương  cho  sự  viên  mãn.  Trong  kinh  Di  Đà 

dùng  thất  làm  đại  biểu.  Thất  từ  đâu  mà  có?  Là  bốn  phương,  đông  tây  nam  bắc 

thượng hạ, như vậy là sáu phương, cộng thêm vào trung gian nữa là bảy_thất, nên 

nó tượng trung cho sự viên mãn. 

Như thế nào gọi là viên mãn? Thành tựu chính là viên mãn. Nên trong kinh 

nói bảy ngày, một hai ba bốn năm sáu, đây là định, là xác định. Còn bảy không 

phải  là  xác  định.  Ngày  nào  niệm  thành  công,  thì  ngày  đó  viên  mãn.  Nên  bảy 

không phải là nhất định, nó tượng trưng cho sự viên mãn. Chúng ta thấy rất nhiều 


người niệm Phật, ba năm thành Phật. Ba năm đó gọi là bảy, gọi là viên mãn. Một 

năm viên mãn thì bảy chính là một năm. Hai năm viên mãn thì bảy chính là hai 

năm, nên bảy không phải là định số. Suốt đời mấy mươi năm niệm Phật viên mãn 

cũng gọi là bảy. Nên thất bảo là vô lượng vô biên trân bảo, hình thành bảo thọ. Vì 

sao gọi là hàng thọ? Cây ở đây tự nhiên sanh trưởng, không có người sắp đặt sẵn, 

không có người vun trồng, hoàn toàn tự nhiên, hàng lớp của nó rất chỉnh tề, hoàn 

mỹ hơn cả sắp xếp. Vì sao vậy? Vì tánh đức viên mãn. Trong tánh đức viên mãn 

hiện ra. 

Cây  cối  có  bao  nhiêu?  Biến  khắp  nước  này.  Quốc  độ  của  thế  giới  Cực  Lạc 

không có biên tế. Thật như người xưa nói “lớn không gì lớn hơn, nhỏ không gì 

nhỏ bằng”. Thật tuyệt vời, cây báu biến khắp cả cõi nước. 





 “Thử chư bảo thọ”,  bên dưới có giới thiệu sơ lược.  “Hoặc nhất bảo độc thành, 

 thí như hoàng kim”.  Cây cối ở đây thuần là vàng ròng biến thành, rễ là vàng ròng, 

Tập 354  975 



cây cũng là vàng ròng, cành lá cũng là vàng ròng. Cây lá hoa quả toàn là vàng 

ròng, đây là một loại châu báu thành tựu. Hoặc là nhiều thứ báu cùng thành tựu, 

nghĩa là tạp bảo, rất nhiều trân bảo thành tựu.  “Thụ giai chỉnh tề trang nghiêm, sở 

 vị thành hàng thọ” . Sắp từng hàng từng hàng rất tề chỉnh.  “Quang sắc thù diệu”,  

trong  báu  này  phóng  quang,  tự  nhiên  phóng  quang,  không  dựa  vào  bên  ngoài. 

Còn ánh sáng ở thế giới này của chúng ta, nhất định phải có ánh sáng  mặt trời, 

không có ánh sáng mặt trời thì tự mình không thể phóng ánh sáng. Khi ánh sáng 

mặt tời chiếu ra, cũng có nhiều màu sắc không giống nhau, là ánh sáng phản xạ. 

Như hiện nay có rất nhiều trang sức dùng bằng thuỷ tinh, miếng thuỷ tinh này lớn 

nhỏ không giống nhau, gắn vào nhìn rất đẹp. Khi ánh sáng chiếu, từ gốc độ khác 

nhau phát ra ánh sáng màu sắc khác nhau, cũng rất đẹp. 

Trân  bảo  ở  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  là  tự  nhiên  phóng  quang. Y  chánh 

đều phóng quang, thân thể  mỗi người đều phóng quang, trên đỉnh đầu có vòng 

hào quang, cây cỏ hoa lá trên đại địa không có thứ nào không phóng quang, nên 

thế  giới  Cực  Lạc  không  cần  nhật  nguyệt  mà  vẫn  chiếu  sáng.  “Quang  sắc  thù 

 diệu” , thù là thù thắng, rất tuyệt vời.  “Tuỳ phong tấu nhạc”.  Thế giới tây phương 

có gió, nhưng không có bão. Không có gió làm tổn thương, đều là gió hoà thuận. 

Gió hoà, gió nhẹ, không có gió lớn. Gió lốc, gió xuáy ở thế giới tây phương Cực 

Lạc  hoàn  toàn  không  có.  Nếu  như  có  thì  đức  Phật  nhất  định  nói  đến.  Gió  hoà 

thuận, gió thổi lá cây, lá cây đều là vô lượng trân bảo thành tựu. Lá cây va chạm 

nhau, nó sẽ phát ra âm thanh, giống như chuông gió vậy. Chuông gió chỉ phát ra 

âm thành tuyệt diệu, cũng có thể tương đương với nhạc giao hưởng, nhưng không 

thể nói pháp. Còn âm thanh ở thế giới Cực Lạc là nói pháp, điều này thật không 

thể nghĩ bàn. 

 “Âm điệu hoà nhã”,  cây cối biết nói pháp, không những biết nói pháp, mà cây cối 

ở đây vi diệu vô cùng. Hình tướng trong mười phương thế giới, giống như truyền 

hình vậy, nó phản ánh trong cây. Chúng ta từ trong cây có thể nhìn thấy quốc độ 

của mười phương chư Phật, như ngày nay truyền bá tin tức, nó có công năng này. 

 “Thử tức đệ tứ thập, vô lượng sắc thọ nguyện chi thành tựu”.  Đây là nói thế giới 

Cực Lạc vì sao có tình hình này, ở đây đã nói ra điều đó. Là do Đức Phật A Di 

Đà khi còn ở nhân địa đã từng phát qua nguyện này, là vô lượng sắc thọ nguyện. 

976  Tập 354 



Ngày nay thành Phật nên tự nhiên có hiện tượng này. Những hiện tượng này là 

gì? Từ tâm tưởng sanh. Tâm tưởng khi ở nơi nhân địa, bây giờ quả báo thật sự đã 

hiện ra, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. 



Chúng ta xem tiếp đoạn sau. Ở đây nói về bản chất của cây cối. 

 “Bỉ Như Lai quốc”,  chính là thế giới Cực Lạc.  “Đa chư bảo thọ, hoặc thuần kim 

 thọ, thuần bạch ngân thọ. Lưu ly thọ, thuỷ tinh thọ, hổ phách thọ, mỹ ngọc thọ, 

 mã  não  thọ.  Duy  nhất  bảo  thành,  bất  tạp  dư  bảo”.   Đây  chính  là  nói  về  “nhất 

bảo”.  Hoàn  cảnh  cư  trú  ở  thế  giới  Cực  Lạc  là  tuỳ  tâm  muốn  gì  được  nấy,  tâm 

tưởng sự thành, không cần kiến tạo, không cần thiết kế, chẳng có thứ gì là không 

vừa ý.  “Hoặc hữu nhị bảo tam bảo, nãi chí thất bảo”.  Thất bảo ở đây mới nói là 

vô  lượng  bảo.  “Chuyển  cộng  hợp  thành,  căn  hành  chi  cán”.   Ở  đây  nói  đến 

“hành”, thông thường chúng ta gọi là bổn, bổn chính là thân cây. Từ đây tiếp tục 

sanh  ra  cành,  hoặc  sanh  ra  thân  cây.  Thân  sanh  ra  cành,  cành  sanh  ra  nhánh, 

nhánh sanh ra ngọn, ngọn sanh ra lá. 

 “Thử bảo sở thành, hoa diệp quả thật, tha bảo hoa tác”.  Đây chính là các loại 

bảo thành tựu, đẹp không tả được.  “Hoặc hữu bảo thọ, hoàng kim vi căn, bạch 

 ngân  vi thân”.  Thân này chính là bổn, chúng ta nói là căn bổn. Lưu ly làm cành, 

thuỷ tinh làm ngọn, hổ phách làm lá, mỹ ngọc làm hoa, mã não làm quả. Ở đây 

đưa  ra  ví  dụ,  tương  tự  như  loại  ví  dụ  này,  các  loại  bảo  hợp  thành  cây  báu  vô 

lượng vô biên. Đức Phật nói pháp và đưa ra những ví dụ này, những trân bảo này 

thế gian chúng ta có, chúng ta có thể lãnh hội. Nếu nói ra mà thế gian chúng ta 

không có, thì điều đó không có ý nghĩa, nói ra chúng ta không hiểu, vì chưa thấy 

qua cũng chưa từng nghe qua. Nên  muốn chúng ta có thể lý giải, có thể lãnh hội 

được, đức Phật đã đưa ra ví dụ như vậy. Trên thực tế, chúng ta chưa nhìn thấy 

chưa nghe thấy rất nhiều, đến thế giới Cực Lạc sẽ nhìn thấy hết. Hoàn cảnh tu 

học  như  vậy  đi  đến  đâu  để  tìm?  Đến  thế  giới  Cực  Lạc  rỗ  ràng  là  đi  hưởng  thụ. 

Điều này là thật không phải giả. 

Nhưng  người  ở  thế  giới  Cực  Lạc  thân  tâm  thanh  tịnh.  Vô  ngã,  vô  nhân,  vô 

chúng sanh, vô thọ giả. Ở trong cõi phàm thánh đồng cư, hoàn toàn phá được tứ 

Tập 354  977 



tướng  như  Kinh  Kim  Cang  nói.  Nên  đối  với  cảnh  giới  này  có  còn  tham  luyến 

chăng? Không còn. Giống như hiện nay chúng ta đối với cây cỏ hoa lá, nhưng thế 

gian đích thực có không ít người thích cây cỏ hoa lá, nên họ dùng cả tâm tư để 

vun trồng, bỏ rất nhiều thời gian để chăm sóc. Đây đều là tập khí, yêu hoa, yêu 

đến tột cùng. Quý vị cần phải biết, như vậy tương lai chết đi sẽ làm thần hoa. Nếu 

yêu cây cối, rất thích nó thì sau khi chết biến thành thần cây. 

Thế  giới  Cực  Lạc  tuy  nhìn  thấy  cảnh  sắc  đẹp  tâm  sanh  vui  thích,  có  thể 

thưởng  thức  nó,  nhưng  tuyệt  đối  không  có  ý  khống  chế  chiếm  hữu,  yêu  thích. 

Không  có.  Không  sanh  khởi  điều  này.  Vì  phân  biệt  chấp  trước  của  họ  đều  đã 

đoạn tận. Mặc dù đới nghiệp vãng sanh, còn một ít tập khí phân biệt chấp trước, 

nhưng khi đến thế giới Cực Lạc, được bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà gia 

trì,  thì  hết  thảy  đều  tiêu  trừ.  Huống  nữa  là  ngày  ngày  đức  Phật  A  Di  Đà  giảng 

kinh thuyết pháp, ngài  luôn nhắc nhở rằng, quý vị xem đó là giả, không phải thật, 

“phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng.” Ở thế giới Cực Lạc hai câu này rất hữu 

ích: “nhất thiết hữu vi pháp như mộng huyễn bào ảnh”, tất cả đều hữu ích. Cảnh 

giới thật sự là gì? Là thường tịch quang. Trong thường tịch quang không có điều 

gì  cả.  Ba  loại  hiện  tượng  liễu  bất  khả  đắc.  Hiện  tượng  tự  nhiên  không  có,  hiện 

tượng tinh thần không có, hiện tượng vật chất cũng không có. Như vậy mới thật 

sự  gọi  là  được  đại  tự  tại,  được  đại  viên  mãn.  Thế  giới  này  là  thế  giới  của  pháp 

thân Bồ Tát. 

Chư Phật Như Lai trong cõi thường tịch quang ứng thân đến cõi thật báo. Các 

ngài hiện pháp thân và giáo hoá pháp thân Bồ Tát. Pháp thâm Bồ Tát chưa đoạn 

tập khí vô thỉ vô minh, nên cõi báo, cõi phương tiện, cõi đồng cư, quý vị đến đó 

xem, sẽ thấy ngày ngày đều giảng kinh thuyết pháp. Lên lớp chia sẽ, lấy điều này 

làm vui không biết mệt nhọc. Mỗi ngày mỗi người đều có năng lực, tin tức trong 

mười phương vô lượng vô biên, chúng ta đều có thể thu nhận được hết. Tin tức 

tuy nhiều, nhưng đều rất rõ ràng không có chút tạp loạn nào_tin tức trong mười 

phương thế giới. Chúng sanh có duyên có cảm thì chúng ta lập tức có ứng, thật có 

thể quan tâm được hết. Cha mẹ, anh em chị em, vợ con từ vô lượng kiếp đến nay 

chúng ta đều nhìn thấy. Không phải một đời, mà đời đời kiếp kiếp, bạn bè, đồng 

học những người có duyên với mình. Duyên này có thiện duyên, có ác duyên, rất 

phức  tạp  nhưng  đều  thấy  hết.  Đến  lúc  này,  chúng  ta  một  lòng  chân  thành,  một 

978  Tập 354 



lòng từ bi, nhìn thấy những người này cần giúp đỡ, đều có thể đồng thời giúp đỡ 

họ. Đồng thời là gì? Có thể phân vô lượng vô biên thân. 

Đến thế giới tây phương Cực Lạc thì thần thông, trí tuệ đạo lực của chúng ta, 

có thể nói là gần giống như Phật A Di Đà. Đây là Phật A Di Đà từ bi gia trì, ngài 

không gia trì thì không thể có năng lực này. Ngài gia trì, khiến những năng lực 

này trong tự tánh đều có thể hiển lộ. Năng lực này là chúng ta vốn có. 

Ở sau có câu:  “Kỳ dư chư thọ, phục hữu thất bảo hổ vi. Căm cán chi diệp hoa 

 quả  chủng  chủng  cộng  thành”.   Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ. 

 “Thuỷ tinh”  với thuỷ tinh mà hiện nay chúng ta thường nói là tương đồng. Phạn 

ngữ là pha lê. Pha lê là dịch âm, lại gọi là pha lê. Pha lê là thành phẩm hoá học 

hiện đại. Thời xưa không có pha lê, mà chỉ có thuỷ tinh. Nên trong kinh Phật nói 

pha lê chính là thuỷ tinh. Có màu tím, màu trắng, màu hồng, màu ngọc bích, màu 

xanh lục giống như phỉ thuý gọi là màu ngọc bích. Có bốn màu.  “Lưu ly nãi phạn 

 ngữ, hoa ngôn thanh sắc bảo”.  Bảo này màu xanh, tất cả các thứ báu đều không 

thể phá hoại. Thể của nó cứng, màu sắc óng ánh, thế gian rất hiếm thấy, nên có 

tên là bảo. 

Có người nói, ngày xưa có một số người nói, pha lê mà trong kinh Phật nói 

chính là ngọc bích. Ngọc  màu xanh  lục, rất quý, giá trị rất cao. Đại địa  của thế 

giới Cực Lạc không phải bằng đất, nó làm bằng là lưu ly. Dùng lưu ly làm đất. 

Hiện nay chúng ta nói, ngọc bích rất hiếm và rất ít, nhưng toàn bộ mặt đất ở thế 

giới Cực Lạc dùng ngọc bích trải, không có gì gọi là hiếm thấy cả. Đến thế giới 

Cực Lạc, những trân châu mã não này rất nhiều, không ai cần. 

Hổ phách, lưu ly cũng đều là trân bảo của thế gian. Tóm lại thất bảo đều miễn 

cưỡng dùng vật thế gian làm ví dụ. Câu này rất quan trọng. Bất cứ loại châu báu 

nào  ở  thế  giới  tây  phương,  chúng  ta  đều  không  có  cách  nào  tưởng  tượng  được, 

thật là không thể nghĩ bàn. Chúng ta chưa từng thấy. Hay nói cách khác là cũng 

chưa từng nghe qua. Bất luận là nghe ai nói, chúng ta đều không cách nào lãnh 

hội được. Điều này là Đức Thế Tôn dùng phương tiện thiện xảo, dùng trân bảo 

thế gian để làm ví dụ. 

Tập 354  979 



 “Thực tắc Cực lạc nhất thiết vạn vật tất giai vi diệu kỳ lệ, siêu du thập phương. 

 Khải chân tợ thử trược thế chi tục vật!”.  



Người ở thế gian này cho đây là những thứ quý giá trân bảo. Thực tế mà nói thì 

đây là những thứ trong ngũ trược ác thế. Đem đến thế giới tây phương Cực Lạc, ở 

đó không nhận. Những thứ này là nhiễm ô, là rác rưỡi. Ở đó không cần những thứ 

này. Những thứ này vừa vào đến cửa, sẽ làm phá hoại những thứ ở đây. Nên nhất 

định phải biết, trân  bảo nơi này của chúng ta từ  đâu mà có? Từ  trong A lại da 

thức biến hiện ra. A lại da là nhiễm ô. A lại da là giả không phải thật. Thế giới tây 

phương Cực Lạc y chánh trang nghiêm, là tự tánh hiển lộ ra. Trong tự tánh không 

có A lại da, có A lại da là có thay đổi. Nó liền có biến hoá, vì A lại da là năng 

biến, nên mười pháp giới không rời A lại da. Trong mười pháp giới, bao gồm lục 

đạo, sát na biến hoá vĩnh viễn không ngừng. Giống như ý niệm vậy, niệm trước 

diệt thì niệm sau sanh, mổi niệm không tương đồng. Chúng ta cũng đã hiểu, năng 

niệm như vậy, thì sở niệm khẳng định cũng như thế. 

Sở niệm là hiện tượng tinh thần và hiện tượng vật chất, nên hiện tượng tinh 

thần và hiện tượng vật chất là giả. Giả nên mới vô thường, sát na sanh diệt. Nên 

chúng ta nhất định phải thường nghĩ đến đối thoại giữa Đức Thế Tôn và Bồ Tát 

Di  Lặc.  Thế  tôn  hỏi  Bồ  Tát  Di  Lặc,  tâm  có  sở  niệm.  Phàm  phu  ở  thế  gian  này, 

trong tâm khởi một ý niệm, trong niệm này có bao nhiêu niệm nhỏ, có bao nhiêu 

niệm? Có mấy tướng? Có mấy thức? Tướng là gì? Hiện tượng vật chất. Thức là 

hiện  tượng  tinh  thần,  các  nhà  khoa  học  gọi  là  tin  tức.  Trong  lòng  chúng  ta  vừa 

khởi lên một ý niệm, chúng ta không biết. Bồ Tát Di Lặc đưa ra ví dụ một khảy 

móng tay, đại khai chúng ta động một ý niệm, là giống như một lần khảy móng 

tay,  là  một  niệm.  Trong  một  niệm  này  có  bao  nhiêu  niệm  vi  tế?  Có  32  ức  một 

trăm ngàn niệm. Đơn vi là trăm ngàn. 32 ức nhân với một trăm ngàn, trăm ngàn 

là mười vạn. Người Trung quốc nói, 320 triệu. Một khảy móng tay có 320 triệu 

niệm  vi  tế.  Chính  là  nói  chúng  ta  cảm  nhận  được  có  một  ý  niệm.  Trên  thực  tế, 

320 triệu niệm nhỏ tổ hợp thành. Bồ Tát Di Lặc nói “niệm niệm thành hình”, mỗi 

niệm đều có hiện tượng vật chất “hình giai hữu thức”, trong mỗi hiện tượng vật 

chất, đều có ngũ uẩn sắc thọ tưởng hành thức. Một niệm chính là một ngũ uẩn sắc 

980  Tập 354 



thọ tưởng hành thức. Bồ  Tát Quán  Thế Âm nhìn thấy ngũ uẩn đều là không,  là 

giả không phải thật. Bồ Tát nhìn thấy ngũ uẩn đều là không, đó là hiện tượng tự 

nhiên. Trong tự tánh không có ba loại hiện tượng, hiện tượng tự nhiên không có, 

hiện tượng tinh thần cũng không có, hiện tượng vật chất lại càng không. Đó gọi là 

thường tịch quang, thường tịch quang là bản thể. Trong triết học nói là bản thể 

của vũ trụ vạn hữu. Thường tịch quang cũng gọi là tự tánh, cũng gọi là chân như, 

cũng gọi là pháp tánh. 

Trong  đại  thừa  Đức  Phật  đã  cho  rất  nhiều  danh  xưng.  Nói  nhiều  danh  xưng 

như vậy, trong này có dụng ý, nghĩa là nói chúng ta đừng chấp trước. Nếu chấp 

trước tướng danh tự là sai lầm. Đây là thiện xảo trong việc dạy học của đức Phật, 

quý vị hiểu là được. Danh tự là giả không phải thật. Nên thế giới Cực Lạc, đây 

chỉ  là  dùng  chữ  này  để  hình  dung.  Rất  khó  lãnh  hội, không  cách  nào  nói  được. 

Chỉ có thể nói là vi diệu  không gì sánh bằng, vượt trên mười phương, trong quốc 

độ mười phương chư Phật không có. Chúng ta ở trong ngũ trược ác thế, những 

thứ này không cách nào so sanh được. 

 “Hựu  cứ  Vãng  Sanh  Luận,  tắc  thử  bảo  thọ  hiển  quốc  độ  trang  nghiêm  trung, 

 chủng chủng sự công đức thành tựu”.  Ở trước chúng ta đã học, trong Vãng Sanh 

Luận  nói,  công  đức  mười  chín  loại  y  chánh  trang  nghiêm  thành  tựu.  Điều  này 

cung  cấp  rất  nhiều  tin  tức  đối  với  việc  giới  thiệu  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc. 

 “Thọ thị diệu bảo sở thành, thị tức bị chư trân bảo tánh chi thiển nghị”.  Nói cạn 

một chút thì đầy đủ vô lượng vô biên trân bảo.  “Thâm ngôn chi, cái hiển Di Đà 

 chi tánh đức. Nhất thiết diệu bảo giai Di Đà tánh đức sở bổn cụ”.  Trong tự tánh 

vốn đầy đủ, như  Ngài Huệ Năng khi kiến tánh đã nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự 

đầy đủ”. Thật tuyệt diệu! Là tánh đức tự nhiên hiển lộ ra. Tánh đức mỗi người 

đều đầy đủ, chẳng ai là không có. 

Mục  tiêu  cuối  cùng  của  việc  học  đại  thừa,  chính  là  dạy  chúng  ta  minh  tâm 

kiến tánh, tìm trở về tánh đức. Tánh đức thành tựu chính là thế giới Cực Lạc. Có 

thể nói thế giới Cực Lạc, là tánh đức viên mãn thành tựu. Quốc độ của chư Phật 

mười phương, cõi thật báo cũng đều là tự tánh thành tựu. Nhưng không có cõi 

nào viên mãn thù thắng như thế giới Cực Lạc. Tôi nói với quý vị, mười pháp giới, 

tam đồ lục đạo trong mười phương thế giới có phải là tự tánh thành tựu chăng? 

Tập 354  981 



Phải, không sai chút nào. Nhưng trong tự tánh có xen lẫn tạp nhiễm, có nhiễm ô, 

có  tạp  niệm,  khiến  tự  tánh  thành  tựu  bị  biến  chất,  nên  biến  thành  như  vậy.  Rời 

khỏi tự tánh, một pháp cũng không lập, không có một pháp. Pháp pháp đều không 

rời  tự  tánh.  Thế  gian  này  chính  là  có  mê  có  nhiễm,  có  thiện  ác  nghiệp  trong  tự 

tánh. Hoặc là chúng ta đem hết thảy mười pháp giới để nói, có giác mê, có nhiễm 

tịnh, có thiện ác. Điều này nói rất cụ thể. 

Trong tứ thánh pháp giới có giác, có đại giác. Có giác có mê, giác phần nhiều, 

mê phần ít. Trong phàm phu lục đạo thì mê nhiều giác ít. Hoàn toàn mê không có 

giác là địa ngục. Địa ngục là hoàn toàn mê, một phần giác ngộ cũng không có. Tứ 

thánh pháp giới là tịnh, tâm đều thanh tịnh. Trong lục đạo phàm phu là ô nhiễm. 

Tứ thánh pháp giới không có thiện ác, vì thiện ác là nhiễm. Nên thiện là tam thiện 

đạo, ác là tam ác đạo. Đây là tự tánh đã bị méo mó nên biến thành cảnh giới này. 

Bất luận là cảnh giới nào đều không xa rời tự tánh. 

Đức Phật dạy chúng ta trở về với tự tánh. Đức Phật giúp chúng ta trở về với 

tự tánh. Phật A Di Đà giúp chúng ta. Chư Phật Như Lai dạy chúng ta. Phật A Di 

Đà kiến tạo thế giới Cực Lạc, là giúp chúng ta. Chúng ta theo Phật A Di Đà học 

tập, hy vọng làm một cái, Phật A Di Đà kiến lập thế giới_thế giới Cực Lạc, chúng 

ta có cách nào kiến lập một thôn Cực Lạc chăng? Đầu tiên chúng ta làm một thôn 

Cực Lạc nhỏ trước để thí nghiệm. Nếu thật sự hiểu rõ và nhận thức được tịnh độ, 

phát tâm suốt đời chỉ có một phương hướng, một mục tiêu, mọi người cùng nhau 

tu tập, cầu sanh tịnh độ. Mỗi ngày học kinh Vô Lượng Thọ bốn tiếng, niệm Phật 

A  Di  Đà  bốn  tiếng.  Đây  gọi  là  gì?  Thời  khoá  cố  định.  Thời  khoá  cố  định  của 

chúng ta mỗi ngày chỉ đơn giản như vậy. 

Đầu tiên chúng ta kiến lập một thôn nhỏ. Trong này có 100 hộ dân cư. Tôi dự 

định  khoảng  200  người.  Ở  Đồ  Văn  Ba  Úc  Châu  đã  kiến  thiết  được.  Đất  đã  có 

người  phụng  hiến  cúng  dường,  chúng  ta  thiết  kế  và  quy  hoạch.  Thế  giới  tây 

phương Cực Lạc không cần thiết kế, không cần quy hoạch mà do tánh đức thành 

tựu. Chúng ta thì không được, vì không có công đức đó, nên phải tự mình thiết kế 

quy hoạch. Chúng ta cần báo danh. Báo danh thì chúng ta thật sự phải tham gia 

kiểm tra quản lý. Hy vọng thôn nhỏ này, hoàn cảnh này, đạo tràng tu học này có 

một chút giống thế giới Cực Lạc. Đây là tịnh độ. 

982  Tập 354 



Xã hội hiện nay, tôi nghe rất nhiều người nói. Hiện tại trên địa cầu này chỉ còn lại 

hai nơi tịnh độ, là NewZealand và Úc Châu, còn ngoài ra đều bị nhiễm ô. 

Chúng ta ở trong tịnh độ kiến lập một Di Đà Tịnh độ. Môn học hằng năm của 

chúng ta chính là Kinh Vô Lượng Thọ. Học xong một lần thì bắt đầu học lại lần 

thứ hai. Học xong lần thứ hai thì học tiếp lần thứ ba. Học mãi như vậy, chỉ thâm 

nhập  một  môn,  khiến  cho  tâm  định  lại.  Đến  nơi  này  niệm  Phật  nhất  định  thành 

Phật. Tôi tin rằng thôn Di Đà nhỏ này của chúng tôi, hiệu quả hoàn toàn tương 

đồng với Đông Lâm Niệm Phật Đường, mà đương thời Huệ Viễn đại sư kiến lập. 

Đạo tràng của ngài Huệ Viễn gọi là Niệm Phật Đường Đông Lâm, chúng tôi ngày 

nay  gọi  là  thôn  Di  Đà.  Trong  này  có  chánh  điện,  chính  là  Niệm  Phật  Đường. 

Chúng  ta  có  giảng  đường,  nghe  kinh  bốn  tiếng  đồng  hồ  ở  giảng  đường.  Niệm 

Phật  bốn  tiếng  ở  Niệm  Phật  Đường.  Người  sống  ở  đây  sẽ  có  người  chăm  sóc. 

Chúng ta có một nhà ăn lớn, ăn cơm tự chọn.       Chúng ta có một trung tâm hoạt 

động, đây là hệ thống công cộng. Ngoài ra chính là phòng ở, phòng ở giống như 

nhà nghỉ vậy. Mỗi gian phòng lớn gần bằng gian phòng của nhà nghỉ. Vì chúng ta 

sống  ở  đây  lâu  dài.  Ngoài  phòng ngũ  ra,  còn  có  một  phòng  khách  nhỏ. Có  một 

gian trà nước để tự mình có thể nấu nước trà. Ít nhất còn có một phòng cất đồ nhỏ. 

Hoàn cảnh bên ngoài như công viên vậy. Cây cỏ hoa lá để cho chúng ta thưởng 

thức.  Sáng  tối  có  thể  đi  kinh  hành  tản  bộ  bên  ngoài,  đó  là  vận  động.  Lạy  Phật 

trong  Phật  đường  là  vận  động.  Hy  vọng  lạy  Phật  cũng  nằm  trong  thời  khoá  cố 

định. Một ngày ít nhất là một trăm lạy, thân tâm mạnh khoẻ tự nhiên sẽ trường 

thọ.  Chúng  tôi  đang  tích  cực  vạch  kế  hoạch,  có  người  đang  cúng  dường  cho 

chúng tôi một mãnh đất, hơn 200 mẫu anh. Diện tích có thể sử dụng khoảng 80 

mẫu. 

Đất rất lớn rất rộng. Ở Úc Châu chính là thôn người già về hưu. Ý kiến này 

của chúng tôi lãnh đạo ở đây cũng rất hoan hỷ. Ông ta đồng ý chúng ta đến kiến 

lập, kiến lập một thôn tịnh độ nhỏ. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta chỉ học đến đây. 

 



 

Tập 354  983 



Tập 355 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:01.04.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải ,  trang 418 hàng thứ hai đếm từ dưới lên. Bắt đầu xem từ 

câu hựu cứ Vãng Sanh Luận. 

       “Hựu cứ Vãng Sanh Luận, tắc thử bảo thọ hiển quốc độ trang nghiêm trung, 

 chủng chủng sự công đức thành tựu. Luận viết, bị chư trân bảo tánh, cụ túc diệu 

 trang nghiêm. Thọ thị diệu bảo sở thành, thị tức bị chư trân bảo tánh chi thiển 

 nghĩa. Thậm ngôn chi, cái hiển Di Đà chi tánh đức. Nhất thiết diệu bảo giai Di 

 Đà tánh đức sở bổn cụ. Nhất nhất bảo trung, bị cụ nhất thiết trân bảo chi diệu 

 đức”.  Hôm qua chúng ta học đến đoạn này. 

Nói sâu hơn chính là hiển thị tánh đức của Phật Di Đà. Tất cả diệu bảo trong 

tánh đức Phật Di Đà vốn đầy đủ. Trong mỗi diệu bảo đương nhiên cũng đầy đủ 

diệu đức của tất cả trân bảo. Câu này chúng ta cần phải ghi nhớ. Trong kinh Hoa 

Nghiêm  nói:  “một  tức  là  tất  cả,  tất  cả  tức  là  một”.  Tự  tánh  không  có  lớn  nhỏ, 

không có trong ngoài, không có rộng hẹp, nó là viên mãn, nó là cứu cánh. Một 

điểm nhỏ như một sợi lông, hạt bụi đều viên mãn cụ túc, là diệu đức của muôn sự 

muôn trong hư không pháp giới. Điều này trong kinh Pháp Hoa có nói. Ở thế giới 

tây phương Cực Lạc, trong mỗi loại bảo đương nhiên đầy đủ diệu đức của tất cả 

các bảo khác. Quay đầu nhìn lại thế giới này của chúng ta, thế giới này của chúng 

ta có như vậy chăng? Đúng. Hoàn toàn chính xác, không ngoại lệ. 

Một sợi lông một hạt bụi trong thế giới này của chúng ta. Mao là sợi lông trên 

thân.  Đây  là  ví  dụ  vật  nhỏ  nhất  trong  chánh  báo.  Trần  là  vi  trần,  vật  nhỏ  nhất 

trong y báo. Nhất mao nhất trần này có đầy đủ diệu đức của tất cả vạn pháp trong 

biến pháp giới hư không giới chăng? Đầy đủ. Vì sao chúng ta không biết? Thực 

tế chúng ta đã bị mê thất tự tánh. Không phải nó không có, nó có, nó có nhưng 

không khởi tác dụng, không khởi tác dụng chỉ là tạm thời. Khi mê nó không khởi 

984  Tập 355 



tác dụng, nhưng giác ngộ sẽ khởi tác dụng. Chư Phật Bồ Tát đã giác ngộ, nên nó 

khởi tác dụng. Nó khởi tác dụng thì như ở đây Đức Thế Tôn giới thiệu về thế giới 

Cực Lạc vậy, không có gì sai khác. 

Đức  Phật  dạy:  “  trú  tâm  nhất  xứ  vô  sự  bất  biện”.  Ngài  lại  nói  cảnh  tuỳ  tâm 

chuyển. Trong kinh Hoa Nghiêm nói rất rõ ràng, muôn sự muôn vật trong vũ trụ, 

lớn như vũ trụ, Phật pháp gọi là pháp giới, nhỏ thì như trần, nó là nhất thể. Mỗi 

thứ  đều  viên  mãn  đầy  đủ  tất  cả  đức,  mỗi  thứ  đều  viên  mãn  đầy  đủ  tất  cả  diệu. 

Cảnh giới này trong kinh Hoa Nghiêm gọi là cảnh giới giải thoát không thể nghĩ 

bàn. Giải thoát là đại tự tại. Ai chứng được? Bồ Tát Phổ Hiền chứng được. 

Phẩm  cuối  cùng  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  phiên  dịch  vào  niên  đại  Trinh 

Nguyên. Chúng ta gọi là Tứ Thập Hoa Nghiêm, 40 quyển Hoa Nghiêm, là phẩm 

cuối cùng của kinh Hoa Nghiêm. Tựa đề của phẩm này là Nhập Bất Tư Nghị Giải 

Thoát Cảnh Giới, Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm. Phổ Hiền Bồ Tát hạnh 

nguyện là năng nhập, cảnh giới bất tư nghị là sở nhập. Như vậy ở đây chúng ta đã 

hiểu,  48  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  là  năng  nhập,  năng  hiển.  Thế  giới  Cực  Lạc 

không phải cảnh giới giải thoát bất khả tư nghị, là sở hiển sở nhập. 

Mười nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát là nói lược, chỉ nói mười điều. 48 nguyện 

của Phật A Di Đà là nói tường tận, hai cái này là một không phải hai, Phật A Di 

Đà nói vi tế hơn. Tất cả cảnh giới đều là cảnh giới giải thoát bất tư nghì, không có 

ngoại  lệ.  Vấn  đề  là  chúng  ta  không  biết,  chúng  ta  là  hạng  độn  căn,  chậm  chạp, 

hầu  như  là  bị  tê  liệt  rồi.  Xem  kinh  thì  không  hiểu,  xem  không  hiểu  nên  không 

muốn  xem.  Nghe  kinh  không  hiểu  nên  không  muốn  nghe.  Nhưng  lại  thích  suy 

nghĩ này nọ, từ chỗ suy nghĩ bậy bạ này, xem ra thì hình như họ không ngu ngốc 

không chậm chạp. Đây chính là ngạn ngữ nói, dùng tâm bị sai, chúng ta dùng tâm 

sai, dùng tâm không chánh, dùng tâm lệch lạc, dùng tâm tà nguỵ. Lệch lạc nên đi 

đến nhị thừa, lệch lạc đến  mười pháp giới. Nếu dùng tâm tà nguỵ thì rất phiền 

phức, dùng tâm tà sẽ đi vào trong tam đồ, sẽ đi vào trong địa ngục, ngạ quỷ, súc 

sanh. Tà thật đáng sợ, đáng sợ hơn cả lệch lạc. 

Như thế nào để dùng tâm cho chánh,  dùng cho viên  mãn, dùng cho vi diệu. 

Đó là cảnh giới chư Phật Bồ Tát, nên chư Phật Bồ Tát với phàm phu chúng ta có 

gì  sai  biệt?  Tôi  nói  với  chư  vị,  chính  là  các  ngài  biết  dùng  tâm,  còn  chúng  ta 

Tập 355  985 



không biết dùng tâm. Ngoài điều này ra đích thực tìm không ra điều sai biệt. Biết 

dùng tâm thì hiển thị ra cõi thật báo trang nghiêm, điều này trong kinh đã nói như 

vậy.  Trong  xã  hội  này,  mọi  người  dùng  tâm,  không  những  lệch  lạc  mà  còn  tà 

nguỵ, lệch lạc tà nguỵ đến tột cùng, như vậy quả báo sẽ không tốt. 



Làm  thế  nào  để  từ  thiên  lệch  tà  nguỵ  trở  về  với  chân  chánh?  Phương  pháp  của 

Tịnh độ tông vô cùng vi diệu, nhưng cũng rất đơn giản, chỉ cần chịu thực hành thì 

trở  về  với  chân  thật  không  khó.  Từ  thiên  lệch  tà  nguỵ  trở  về  với  chơn  chánh, 

thông thường nói thì thời gian ba năm là đủ. Phương pháp này chính là đọc kinh, 

nghe giảng hoặc là niệm Phật, thâm nhập một môn và huân tu lâu dài là được. 

Suốt đời chỉ cần học một bộ kinh, quy y  Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh. Quy 

là quay đầu, còn các kinh giáo khác tôi đều không học. Tôi từ trong tất cả kinh 

giáo quay đầu lại, chỉ nương vào Kinh Vô Lượng Thọ, chỉ nương vào bản hội tập 

này, chỉ nương vào một câu danh hiệu Phật A Di Đà, gọi là vạn đức hồng danh, 

như vậy là đủ. Chỉ niệm những điều này không bao giờ quên, nên như vậy! Nếu 

tâm còn tạp niệm  và những lời nhàn rổi, như vậy là chưa biết, vẫn còn suy này 

nghĩ nọ là chưa biết, chưa nhập vào cảnh giới. Thật sự nhập cảnh giới là vọng 

tâm  không  còn,  vọng  niệm  không  còn  và  không  còn  những  lời  nói  bậy  bạ.  Từ 

sáng  đến  tối  chỉ  một  câu  A  Di  Đà  Phật.  Hỏi  họ  điều  gì  họ  đều  A  Di  Đà  Phật. 

Ngoài Phật A Di Đà ra họ không biết gì cả. Đây là gì? Đây là đã nhập cảnh giới. 

Có thể khế nhập ba năm, họ sẽ được tam  muội, được  khai ngộ, họ đã nối được 

đường dây nóng với Phật A Di Đà.  Một niệm tương ưng  một niệm  Phật, niệm 

niệm tương ưng niệm niệm Phật. Nhất định vãng sanh, nhất định thành Phật. Đây 

là người biết niệm. 

Bây giờ có thể nói là tám phương bốn hướng, không ngừng truyền tin tức thiên 

tai đến. Có nhiều người nghe đến lo sợ hoảng hốt, không biết nên làm như thế 

nào.  Người  niệm  Phật  nhận  được  tin  tức  này  không  hoảng  loạn,  như  như  bất 

động. Họ biết được điều gì? Khi nào nên đi. Nếu thời gian thiên tai xảy ra vào 

tháng 12 năm 2012, thì bây giờ còn 1 năm 6 tháng nữa, thời gian rất cấp bách, 

không  còn  thời  gian  để  nghĩ  gì  khác,  cũng  không  có  thời  gian  nói  chuyện  lung 

tung. Tất cả những gì trong thế gian này, bao gồm thân thể đều không phải của 

986  Tập 355 



chính mình, hoàn toàn buông bỏ, tất cả tuỳ duyên. Gọi là tuỳ duyên tiêu nghiệp, 

nếu không thì càng tạo thêm tai ương mới. 

Tôi không tạo nghiệp nữa, thấy bất cứ ai cũng là Phật A Di Đà, cũng là Quán 

Thế Âm Bồ Tát. Bất luận thấy người ta làm gì đều là việc tốt, không có phân biệt 

chấp trước.  Tìm lại tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng của chính  mình. Giúp những 

chúng sanh có duyên. Duyên là gì? Họ thật sự tin, họ có thể lý giải và chân thật 

thực hành. Đây là người có duyên. Nếu họ không tin, tin mà không hiểu, hiểu rồi 

nhưng làm không được, như thế có nghĩa là duyên chưa thuần thục, chưa thuần 

thục thì tuỳ họ, không cần nóng lòng vì họ. Nóng lòng cho họ khiến chính mình 

bỏ lỡ. Tự mình vãng sanh thành Phật là việc quan trọng nhất. Sau khi thành Phật 

tôi lại quay đầu lại, lên thuyền từ trở lại để độ cho họ. Như vậy là chính xác, vì 

lúc này sẽ có năng lực và bản lĩnh để độ họ. Không vãng sanh thế giới Cực Lạc 

thì không có trí tuệ, không có năng lực, không có bản lĩnh. Muốn độ cũng vô ích. 

Đây là chân tướng sự thật nơi chúng ta đang sống, chẳng thể không biết. 

Câu bên dưới nói,  “cụ túc diệu trang nghiêm giả. Thiển ngôn chi”.  Đọan văn 

bên dưới nói:  “vinh sắc quang diệu dữ sắc ngũ âm thanh đẳng nghĩa. Thâm ngôn 

 chi, tắc nhất nhất bảo thọ giai thị viên minh cụ đức”.  Đây là  thật, sâu hơn  một 

bước, tất cả cây cỏ hoa lá trong các quốc độ của mười phương thế giới, mọi thứ 

đều là viên minh cụ đức. Chỉ là ý niệm chúng ta bất thiện nên khiến nó bị biến 

chất. Vốn là vô lượng trân bảo, hiện nay biến thành thân gỗ, cây cỏ, biến thành 

những thứ này. Bây giờ chúng ta hiểu, nếu chúng ta hồi phục chánh niệm thì cây 

cỏ hoa lá trước mắt đều biến thành vô lượng tánh trân bảo. Nó tuỳ tánh chuyển. 

Hồi phục tánh trân bảo là tự nhiên. Vì sao vậy? Bởi nó vốn là vô lượng tánh trân 

bảo. Đây là tánh đức. Nên khi bóp méo nó, thì đây là giả tướng chứ không phải là 

chân tướng. Chân tướng của nó như trong kinh điển nói. Chúng ta ở thế gian này 

nhìn  thấy  cây  cỏ  hoa  lá  không  phải  do  các  báu  hợp  thành.  Hay  nói  cách  khác, 

điều  này  nhắc  nhở  chúng  ta,    là  ta  chưa  kiến  tánh.  Chúng  ta  chưa  trở  lại  bình 

thường. Bình thường là tánh đức, người như thế nào gọi là đã hồi phục? Trong 

Kinh Hoa Nghiêm nói là trên sơ trú của đại thừa Viên giáo. Trong đại thừa giáo 

là trên sơ địa của Biệt giáo. Đây là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, thì 

sẽ  thấy  được  chân  tướng  của  nó.  Những  thứ  phàm  phu  nhìn  thấy  toàn  là  giả 

tướng, “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. 

Tập 355  987 



Mời  quý  vị  xem  tiếp  đoạn  kinh  văn  bên  dưới.  “Các  tự  dị  hành,  hành  hành 

 tương trực, hàng hàng tương vọng, chi diệp tương hướng, hoa thật tương đương, 

 vinh sắc quang diệu, bất khả thắng thị” . Đoạn này ở trước chúng ta đã học.  “Biểu 

 thọ  chi  chất” ,  bản  chất  của  cây.  Đoạn  này  tất  cả  có  bảy  câu,  nói  lên  hang  cây . 

 “Tỉnh  nhiên  hữu  tự,  quang  sắc  minh  lệ” .  Cây  không  phải  do  con  người  trồng, 

cũng  không  phải  do  con  người  thiết  kế.  Tự  nhiên  sanh  trưởng  từng  hàng  từng 

hàng  rất  đẹp,  không  hề  mọc  lộn  xộn.  Đây  toàn  là  tánh  đức.  Cây  cối   hàng  hàng 

 tương trực, hành hành tương vọng, chi diệp tương hướng, hoa thật tương đương. 

Quý vị xem rất có thứ tự. Đây là trật tự trong tánh đức, là lễ mà chư vị cổ thánh 

tiên hiền đã dạy, lễ chính là nói về trật tự. 

Tam lễ mà Trung quốc truyền từ đời này sang đời khác là Chu Lễ, Nghi Lễ, 

Lễ  Ký.  Nó  nói  về  trật  tự.  Tinh  thần  và  hiện  tượng  của  lễ  từ  đâu  mà  có?  Từ  tự 

tánh.  Thánh  nhân  đem  từng  điều  từng  điều  trong  tánh  đức  viết  ra,  để  dạy  cho 

người mê thất tự tánh. Nên cần phải siêng năng học tập, y theo những gì thánh 

nhân để lại mà làm. Hành trì lâu ngày thị tự nhiên tánh đức sẽ hiện tiền, làm lâu 

ngày  hoàn  toàn  không  có  chút  miễn  cưỡng  nào,  tự  nhiên  là  như  vậy.  Nên  nói 

quen tay hay việc, đến khi nào thuần thục thấu suốt, thì tánh đức tự nhiên hiển lộ, 

sẽ  hiện  tiền.  Giống  như  thế  giới  Cực  Lạc,  không  có  điều  gì  không  phải  là  tự 

nhiên. Đây là Trang Nghiêm Thành Tựu trong Vãng Sanh Luận. Ở trước chúng ta 

đã học Vãng Sanh Luận, có 19 loại thành tựu. Y báo 17 loại, chánh báo 8 loại, 

thật không thể nghĩ bàn. 

       “Kệ vân tạp thọ dị quang sắc. Cực Lạc quốc độ địa bình như chưởng, tạp sắc 

 bảo thọ biến mãn kỳ quốc. Thượng phúc bảo võng, hạ sức bảo lan, giai biểu địa 

 trang nghiêm dã”.  

Thế  giới  Cực  Lạc  không  có  việc  gì  là  trải  qua  thiết  kế  hay  cấu  tạo,  không  có. 

Không có người nào khởi tâm động niệm. Không có người nào kinh doanh những 

chuyện  này,  hoàn  toàn  là  tu  tâm  kiến  tánh,  nên  tánh  đức  tự  nhiên  hiển  lộ,  thật 

không thể nghĩ bàn. Đại địa ở thế giới Cực Lạc,  “địa bình như chưởng”.  Đây là 

tâm bình đẳng hiện ra. Tâm con người không bằng phẳng nên đất cao thấp không 

bằng, tâm con người bằng phẳng thì đại địa tự nhiên bằng phẳng. 

988  Tập 355 



Cây báu nhiều màu sắc đầy khắp nước này, đẹp không sao tả được. Khắp mọi 

nơi ở thế giới Cực Lạc chúng ta đều thấy được, rất tề chỉnh. Trên những cây báu 

này đều có “phúc bảo võng”.  Những trang sức trên cây như mành lưới báu, dưới 

cây có lan can báu, đều là tượng trưng cho đại địa trang nghiêm. Đoạn này là nói 

chung, bên dưới  là nói riêng.  “Các  tự  dị  hành, biểu chủng chủng bất đồng chi 

 bảo thọ, các các y loại thành hàng”.  Giống như thế gian chúng ta có hiện tượng 

này. Nếu quý vị quan sát tỷ mỷ, nếu nguyên thuỷ khu rừng này là cây sam, toàn 

bộ  đều  là  cây  sam.  Bên  kia  là  một  khu  rừng  tùng,  nó  mọc  từng  đám  từng  đám 

không hề loạn. Nhìn những cảnh vật này, người biết xem sẽ hiểu được tâm của cư 

dân  vùng  này.  Vì  sao  vậy?  Bởi  là  tâm  hiện  thức  biến.  Nên  nếu  chúng  ta  muốn 

chọn nơi cư trú, xem chỗ nào tốt, tìm mảnh đất có phong thuỷ tốt, đến đó ở, đặc 

biệt là đến đó tu. Người tu hành ở trong rừng, xây dựng tự viện đạo tràng. Người 

hiểu phong thuỷ, nhà phong thuỷ đến xem, mỗi nơi đều là bảo địa. Các nhà phong 

thuỷ rất khâm phục những người xuất gia này. Quý vị xem, họ chọn nơi xây dựng 

đạo tràng đều là bảo địa. Họ đều tìm đến bảo địa để tu hành. Thật ra trong các bậc 

Tổ  sư  có  người  hiểu  phong  thuỷ  nhưng  không  nhiều,  chỉ  là  thiểu  số.  Vì  sao  họ 

đều  ở  được  chổ  tốt?  Vì  con  người  tốt,  không  phải  họ  tìm  được  mảnh  đất  tốt, 

không phải. Con người của các bậc tổ sư này tốt, tâm tốt và tu hành cũng tốt. Họ 

ở nơi đó khoảng ba năm, phong thuỷ không tốt cũng trở thành tốt nhất. Đây chính 

là “người có phước thì ở đất phước”, mà ngạn ngữ nói. Người này có phước, ở 

nơi  mảnh đất này  phong thuỷ  tự  nhiên trở  thành tốt. Đạo lý là như vậy, không 

phải do họ tìm được. “Đất phước thì người có phước ở”. Đất phước nhất định là 

người có phước tương xứng với nó. Không tương xứng họ không ở lâu dài được. 

Đó là một mảnh đất phong thuỷ tốt, người không có phước báo ở đó được chăng? 

Nhất định phải tương ưng, không tương ưng làm sao được. Chúng ta hiểu được 

đạo lý này thì có cần thiết xem phong thuỷ chăng? Không cần. Phong thuỷ xem 

chúng ta, chúng ta cớ gì phải đi xem phong thuỷ. 

Tâm ta chánh, tâm ta thanh tịnh, tâm ta lương thiện, ta ở đây ba năm thì nơi 

này chính là bảo địa. Ba năm thì sơn hà đại địa ở đây hoàn toàn thay đổi. Đạo lý 

này  không  thể  không  hiểu.  Đặc  biệt  là  hiện  nay  xã  hội  động  loạn,  trên  địa  cầu 

thiên tai quá nhiều, người học Phật là phàm phu, lại chưa thành tựu, do đó cũng 

phải cầu Phật Bồ Tát, cầu ngài cảm ứng. Chư Phật Bồ Tát dẫn dắt chúng ta, chính 

Tập 355  989 



là nguyên lý này, chính là nguyên tắc này. Quý vị cố gắng tu phước thì nơi ở của 

quý vị chính là đất phước, bất luận quý vị ở đâu cũng là đất phước. Lời nói này là 

thật không hề hư vọng. 

 “Hành  hàng  tương  trực,  Định  Thiện  Nghĩa  viết.  Bỉ  quốc  lâm  thọ  tuy  đa,  hàng 

 hàng chỉnh trực nhi vô tạp loạn dã”.  Cây cỏ hoa lá ở thế giới này, phải cần người 

học qua nghề làm vườn, họ dùng tâm thương yêu của họ để chăm sóc, để cắt tỉa, 

hoa lá cây cỏ từng loại từng loại rất tề chỉnh, nhưng thế giới Cực Lạc còn tề chỉnh 

hơn,  không  cần  nhân  công  chăm  sóc,  cũng  không  cần  cắt  tỉa.  Nguyên  nhân  gì 

vậy? Là công đức của tự tánh thành tựu được, thật là tâm hiện thức biến. Người 

trong cõi thật báo đều chuyển thức thành trí, chỉ có tâm hiện không có thức biến 

là nhất chân pháp giới. Quý vị xem, nó rất tề chỉnh không có chút tạp loạn nào. 

“Thật”, thật là trái cây.  “Hội Sớ viết, thật vị quả thật. Bất sai kỳ xứ, hiệp tại kỳ vị, 

 cố vân tương đương” . Giống như chúng ta vẽ vậy, vẽ chỗ này là trái cây, nên nói 

vị trí này không có trái cây nhìn không đẹp, có nó sẽ đẹp hơn. 

Thế giới tây phương Cực Lạc không cần tác ý, nhưng nó đều sinh ra ở vị trí 

thích  hợp,  cúng  dường  cho  quý  vị  thưởng  thức.  Nó  cũng  đang  biểu  pháp,  biểu 

tánh đức, viên minh cụ đức. Quang minh đầy đủ viên mãn, không có chút khiếm 

khuyết nào, không có chút nào cảm thấy hối tiếc. Không có, chắc chắn tìm không 

thấy,  nên  gọi  là  tương  đương.  “Vinh  sắc”,  vinh  là  phồn  thịnh,  sắc  là  hình  sắc. 

 “Quang diệu giả, quang minh chiếu diệu, “bất khả thắng thị giả”.  Phong quang 

ở thế giới Cực Lạc chúng ta xem không bao giờ hết, không bao giờ tận. 

Ở đây chúng ta dùng ba câu nói này để hình dung nó.  “Mục bất hạ cấp, ngũ 

 sắc  tân  phân,  mục  quang  nan  biện”.   Hoàn  cảnh  này  quá  tuyệt  diệu!  quá  thù 

thắng!  “Hựu Định Thiện Nghĩa vân, chư bảo lâm thọ, giai tùng Di Đà vô lậu tâm 

 trung lưu xuất. Do Phật tâm thị vô lậu cố, kỳ thọ diệc thị vô lậu dã. Nãi chí diệc 

 vô  lão  tử  giả,  diệc  vô  tiểu  sanh  giả,  diệc  vô  sơ  sanh  tiệm  trưởng  giả.  Khởi  tức 

 đồng thời đốn khởi, lượng số đẳng tề”.  Đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn. Vô 

lậu là A Di Đà. Khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước đã buông bỏ hết, nên 

gọi là vô lậu. Chấp trước là kiến tư phiền não, đây là hữu lậu. Phân biệt là trần sa 

phiền não. Khởi tâm động niệm là vô minh phiền não. Những thứ này đều dùng 

chữ “lậu” để tượng trương. Đức Phật đã đoạn tận hết ba loại đại phiền não này, 

990  Tập 355 



nên vô lậu trong tâm hiện ra. Hiện ra này là cảm ứng tự nhiên, nghĩa là tâm vô lậu 

chiêu cảm được cảnh giới này, nên hoàn cảnh cũng là vô lậu. Cho nên nhất chân 

pháp  giới,  cõi  thật  báo  của  Chư  Phật  Như  Lai  là  nhất  thời  hiện  ra,  nhưng  vĩnh 

hằng bất biến. Cây cối ở đây không có già chết, cũng không có sinh ra. Cây cối ở 

đây không có hiện tượng từ nhỏ lớn dần lên. Không hiện thì thôi, mà hiện thì cây 

đã lớn như vậy, nghĩa là nó đã cao như vậy rồi. Nên cây ở đây không có sanh ra 

và  lớn  lên,  nên  ở  đây  nói  “khởi  đồng  thời  đốn  khởi,  lượng  số  đẳng  tề”.  Đây  là 

bình đẳng, giống nhau. Cây ở đây không phải do con người trồng. 

Vị thứ cao nhất trong mười pháp giới là Phật. Đức Phật đã buông bỏ khởi tâm 

động niệm, nên mười pháp giới không còn. Giống như nằm mộng vậy, mười pháp 

giới không còn nữa. Khi tỉnh lại là cảnh giới gì? Chính là cõi thật báo, cảnh giới 

của cõi thật báo lập tức hiện tiền. Y báo, chánh báo cùng một lúc hiện ra, là nhất 

thời đốn hiện. 

Câu bên dưới nói càng hay,  “hà ý nhiên giả”.  Đây là một nghi vấn. Vì sao có 

hiện tượng này? Bên dưới giải đáp tiếp.  “Bỉ giới”_ thế giơi Cực Lạc.  “Vị thị vô 

 lậu  vô  sanh  chi  giới” .  Nó  không  giống  mười  pháp  giới.  Mười  pháp  giới  là  tâm 

hiện thức biến, nói cách khác, trong mười pháp giới lấy A lại da làm chủ, gọi A 

lại da là tâm vương, a lại da là pháp sanh diệt nên nó vô thường. Vì thế y chánh 

trang  nghiêm  trong  mười  pháp  giới  toàn  là  pháp  sanh  diệt,  tất  cả  đều  là  vô 

thường. Sau khi buông bỏ khởi tâm động niệm, họ dùng chân tâm, chân thường. 

Chân không phải là hư vọng, thường là vĩnh hằng bất biến. Nên pháp thân đại sĩ 

trong thế giới Cực Lạc, mỗi người đều buông bỏ khởi tâm động niệm, mỗi người 

đều  đã  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật.  Phàm  thánh  đồng  cư  độ  đới 

nghiệp  vãng  sanh.  Cõi  đồng  cư  và  cõi  thật  báo  không  phải  hai.  Nghĩa  là  sao? 

Nghĩa là những người vãng sanh trong cõi đồng cư, đều để Phật A Di Đà trong 

tâm. Tâm của họ chính là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà chính là tâm họ. Do đó họ 

đích thực đem đại trí đại nguyện đại đức đại năng của Phật A Di Đà, nhiếp thọ 

quy nạp thành của mình. Những gì Phật A Di Đà có, họ đều có. Như vậy chúng ta 

có thể nói là trong tâm vô lậu của Phật Di Đà hiển hiện ra, cũng chính là trong 

tâm vô lậu của mỗi vị Bồ Tát vãng sanh thế giới Cực Lạc hiện ra. Là một không 

phải hai. 

Tập 355  991 



Trong  đời  này  chúng  ta  muốn  cầu  sanh  tịnh  độ,  thì  không  thể  không  biết. 

Chúng ta cần phải hiểu rõ điều này, như vậy nhất định được sanh Tịnh độ, không 

còn nghi ngờ gì nữa. Tuy bây giờ chưa đi, nhưng đã đăng ký ở thế giới Cực Lạc, 

nghĩa là quý vị đã cầm được hộ chiếu đến thế giới Cực Lạc, bất cứ lúc nào cũng 

có thể trở về nhà. Thế giới Cực Lạc hoan nghênh quý vị. Vấn đề là ở chỗ nào? 

Vấn đề ở chỗ thật sự buông bỏ. Đối với thế gian này tuyệt đối không thể có chút 

lưu luyến nào, không thể có chút chấp trước nào, quý vị chính là Phật A Di Đà. 

Vì sao vậy? Bởi quý vị học quá giống Phật A Di Đà, rất giống Phật A Di Đà. Nên 

câu sau cùng:  “khải hữu sanh tử tiệm trưởng chi nghĩa dã” . Nghĩa là không thể 

có, không thể có sanh tử, không thể có hiện tượng từ nhỏ sanh ra và lớn lên. 

 “Chuẩn thượng chi nghĩa”.  Đây là Thiện Đạo đại sư nói trong Định Thiện Nghĩa. 

 “Tắc bỉ quốc bảo thọ, giai A Di Đà Phật vô lậu tâm trung sở lưu xuất, vô hữu lão 

 tử, diệc vô thiên biến. Cố vô sơ sanh dĩ tiệm trưởng chi tướng. Bỉ độ thị vô sanh 

 chi”.  Đây là một thế giới vô sanh vô diệt.  “Cố lâm thọ diệc trú vô sanh”.  Rừng 

cây cũng là vô lượng thọ. Bất luận là hữu tình hay vô tình đều một vị bình đẳng. 

Tất cả đều là không thể nghĩ bàn. Ở đây “tất cả” còn có nghĩa là “tóm lại mà nói”. 

Tóm lại mà nói, toàn bộ thế giới tây phương Cực Lạc là không thể nghĩ bàn. Cõi 

đồng cư là đại hạnh đại nguyện đại đức đại năng của Phật A Di Đà gia trì, hiện ra 

không  thể  nghĩ  bàn.  Cõi  thật  báo  trang  nghiêm  độ  là  chân  thật  không  thể  nghĩ 

bàn. 

“Như  hạ  sở  vân,  thọ  xuất  diệu  âm,  tự  nhiên  tương  hoà”.   Chúng  ta  xem  sáu 

câu kinh văn bên dưới.  “Thanh phong thời phát, xuất ngũ âm thanh, vi diệu cung 

 thương”.   “Cung thương” ở đây nghĩa là âm nhạc. Thời xưa có ngũ âm là cung 

thương giác chuỷ vũ.  “Tự nhiên tương hoà, thị chư bảo thọ, chu biến kỳ quốc”.  

Cây báu như thế này trải khắp thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc rất lớn, nhưng 

cây báu trải khắp nơi. Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ.  “Hội Sớ viết, 

 vô lậu thanh tịnh phong, cố vân thanh phong, ứng thời nhi xuy, cố vân thời phát”.  

Điều này quá tuyệt diệu. Khi nào muốn có gió thì gió liền đến, không muốn thì 

nó không còn. Gió ở đây thật không thể nghĩ bàn. Trước chữ thanh phong thêm 

hai chữ vô lậu, nghĩa là nói  nó không phải được sanh ra từ A lại da, bởi a lại da 

là hữu lậu. 

992  Tập 355 



 “Ngũ âm thanh giả, chỉ cung thương giác chủy vũ”.  Ở đây không đọc trưng mà 

đọc  chủy.  Năm  âm  thanh  cung  thương  giác  chủy  vũ.  Như  hiện  nay  một  số  âm 

nhạc đều dùng nhạc ngoại như  Do Re Mi Fa So, chính là ý này. Ngày xưa gọi là 

cung thương giác chủy vũ.  “Thử ngũ thanh khả nhiếp nhất thiết âm thanh”.  Năm 

âm thanh hội hợp chính là nhạc giao hưởng. Ngũ thanh này là luật âm nhạc căn 

bản  của  thời  cổ  đại  Trung  quốc,  thêm  vào  biến  cung  và  biến  trưng  cũng  là  bảy 

thanh,  tương  đồng  với  bảy  thanh  của  âm  nhạc  hiện  đại,  nên  âm  nhạc  là  cùng 

chung một ngôn ngữ. Dân tộc khác nhau, văn tự khác nhau, ngôn ngữ khác nhau, 

nhưng âm nhạc thì mỗi người đều có thể nghe và đều có lãnh hội, nên âm nhạc là 

ngôn ngữ chung. 

 “Vi diệu cung thương”.  Lấy cung thương tượng trưng cho tất cả âm thanh, tất cả 

đều vi diệu.  “Tương hoà giả, tương ưng dã. Hội Sơ viết, nguyện lực sở thành”.  

Câu này rất quan trọng. Thế giới Cực Lạc có âm nhạc tự nhiên tuyệt vời như thế, 

không cần người diễn tấu. Khi muốn nghe thì tự nhiên nghe được, tự mình quyết 

định sao cho tương ưng với mình, tương ưng nghĩa là khi nghe nhất định rất thích 

thú, khi nghe âm nhạc này sẽ có cảm động, sẽ có giác ngộ. Như vậy mới thật vi 

diệu! Âm nhạc giúp ta giác ngộ, giúp ta khai ngộ. Điều này thật không thể nghĩ 

bàn. 

 “Nguyện lực sở thành, bất tịch cổ xuy”.  Chính là không cần người diễn tấu, cho 

nên nói tự nhiên tương ưng hoà hợp.  “Thọ xuất hoà thanh, hiển Cực Lạc thế giới, 

 nhất thảo nhất mộc tất giai viên minh cụ đức dã”.  Thế giới tây phương Cực Lạc 

vi diệu không sao nói được. “Nhất thảo nhất mộc”_một cọng cây một ngọn cỏ, ở 

trước chúng ta học được những thứ còn vi tế hơn nữa, ở trước chúng ta học một 

điểm vi trần trong một sợi lông một hạt bui, đều là viên minh cụ đức, huống gì là 

một cành hoa một cái lá, một ngọn cỏ một cọng cây, đương nhiên đều viên minh 

cụ đức. Phẩm này chúng ta chỉ học đến đây thôi, xem tiếp phẩm thứ 15 bên dưới. 

 “Bồ đề đạo tràng đệ thập ngũ”.  Phẩm này phải giới thiệu cây bồ đề.  “Thử phẩm 

 trung chi bồ đề thọ, tức đệ thứ thập nhất nguyện trung chi đạo tràng thọ”.  Là nơi 

giảng kinh thuyết pháp của Phật A Di Đà. Tôi giảng kinh thuyết pháp ở đây, cây 

cối đặc biệt tươi tốt. Vì sao vậy? Ngày ngày ở đây giảng kinh, ngày ngày ở đây 

thuyết  pháp,  nên  cảm  ứng  đó  thật  là  hy  hữu,  đương  nhiên  không  giống  với  các 

Tập 355  993 



nơi khác.  “Phẩm trung tiên hiển thọ chi quảng đại trang nghiêm, thứ hiển thọ chi 

 diệu đức nan tư,  mạt hiển Di Đà nguyện lực, cử quả minh nhân”.  Đầu tiên nói 

cho chúng ta về quả báo, sau đó mới nói quả báo này từ đâu mà có, nhất định có 

nhân. Bây giờ chúng ta xem kinh văn và đọc tiếp đoạn kinh văn này. 

Đây là  “đạo tràng giác thọ”,  cây bồ đề chính là cây giác.  “Hựu kỳ đạo tràng 

 hữu bồ đề thọ, cao tứ bách vạn lý, kỳ bổn chu vi ngũ thiên do tuần, chi diệp tứ bố. 

 Nhị  thập  vạn  lý  nhất  thiết  chúng  bảo,  tự  nhiên  hợp  thành,  hoa  quả  phu  vinh, 

 quang huy biến chiếu. Phục hữu hồng lục thanh bạch chư ma ni bảo. Chúng bảo 

 chi vương, dĩ vi anh lạc, vân tập bảo toả, sức chư bảo trụ, kim chư linh đạc, chu 

 tác  điều  gian,  trân  diệu  bảo  võng,  la  phúc  kỳ  thượng,  bách  thiên  vạn  sắc,  hổ 

 tương ánh sức, vô lượng quang viêm, chiếu diệu vô cực, nhất thiết trang nghiêm, 

 tuỳ ứng nhi hiện”. 

Ở đây chúng ta nói về lượng của cây, trang nghiêm của cây và các báu thành tựu 

trang nghiêm, sau cùng hiện ứng vô lượng. 

Chúng  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ .  “Tiên  thuyết  đạo  tràng,  thử  hữu 

 ngũ nghĩa”.  Thứ nhất  “chỉ Thích Tôn ư Ấn Độ bồ đề thọ hạ”.  Người Ấn Độ gọi 

là cây Tất Bát La. Đức Phật thành đạo dưới gốc cây này, nghĩa là ngài minh tâm 

kiến tánh, kiến tánh thành Phật, nên về sau gọi cây này là cây bồ đề, là nơi đức 

Phật thành đạo nên có tên là đạo tràng. Đây là nghĩa thứ nhất. Nghĩa thứ hai là 

 “chỉ đắc đạo chi hành pháp” , điều này rất quan trọng, nghĩa là phương pháp tu 

hành thành đạo. Như trong kinh Duy Ma Cật nói: “trực tâm thị đạo tràng”. Trực 

tâm là thể của cây bồ đề. Bồ đề là giác ngộ, không phải mê. Thanh tịnh bình đẳng 

giác, cuối cùng là giác. Ở trước chúng ta nói rất nhiều, được tâm thanh tịnh là A 

la hán, được tâm bình đẳng là Bồ tát, đại giác chính là Đức Phật. Nên nói đại triệt 

đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh  gọi  là  giác.  Chúng  ta  gọi  chung  Đức  Phật  là  Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. 

Tâm thanh tịnh là chánh giác. Tâm bình đẳng là chánh đẳng chánh giác. Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác là tôn xưng Đức Phật. Chánh Đẳng Chánh Giác 

là Bồ Tát. Chánh Giác là A la hán, Bích Chi Phật. Đây là pháp tu hành thành đạo. 

A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, trong đó bao gồm Phật, Bồ Tát, A la hán và 

Bích  Chi  Phật.  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề,  cũng  chính  là  thanh  tịnh 

994  Tập 355 



bình  đẳng  giác  của  đề  kinh  này.  Nên  trực  tâm  là  chân  tâm.  Trực  tâm  khởi  tác 

dụng, có tự thọ dụng và tha thọ dụng. Tự thọ dụng của trực tâm, chư vị cổ đức 

giảng giải, đa phần nói về “hảo đức”. Dùng hai chữ trực tâm để giải thích “hảo 

đức hảo thiện”, đây là tự thọ dụng của tâm bồ đề, đây là tâm đối đãi với chính 

mình, đối đãi với người khác là đại từ đại bi, lấy tâm từ bi đối đãi người, lấy hảo 

đức hảo thiện đối đãi chính mình. Ý nghĩa trong kinh Vô Lượng Thọ lại càng hay, 

vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc thì tâm bồ đề là điều kiện thứ nhất. 

Quý  vị  xem  “tam  bối  vãng  sanh”,  phải  đầy  đủ  điều  kiện  là  phát  bồ  đề  tâm, 

một  lòng  chuyên  niệm.  Thượng  bối  như  vậy,  trung  bối  như  vậy  và  hạ  bối  cũng 

như  vậy.  Cũng  chính  là  nói,  từ  thượng  thượng  phẩm  vãng  sanh,  thượng  bối 

thượng sanh là sanh vào cõi thật báo trang nghiêm, hạ bối hạ sanh, hạ hạ phẩm 

vãng sanh là cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh. Đều đầy đủ phát bồ 

đề tâm một lòng chuyên niệm. Nếu không có điều kiện này, thì quyết định không 

thể  vãng  sanh.  Tâm  bồ  đề  này  quan  trọng  chính  là  đạo  tràng  quan  trọng.  Tôi 

nhiều năm nay, hình như cũng đã hai ba mươi năm nay, tôi nói với mọi người về 

tâm bồ đề. Tôi tự thọ dụng đều là kinh Vô Lượng Thọ. Tự thọ dụng là gì? Chân 

thành, thanh tịnh, bình đẳng, giác. 

Chân thành là thể, chân thành chính là trực tâm, tự thọ dụng là thanh tịnh bình 

đẳng giác. Như vậy mọi người dể hiểu hơn, rất rõ ràng, không có chút mơ hồ nào. 

Chúng  ta  niệm  một  câu  danh  hiệu  Phật,  niệm  đến  thật  sự  tự  thọ  dụng,  tâm  đã 

thanh  tịnh.  Nếu  được  thọ  dụng  thì  nhất  định  được  vãng  sanh  vào  cõi  thật  báo. 

Còn niệm đến tâm bình đẳng hiện tiền, đối với tất cả chúng sanh không còn phân 

biệt,  mọi  người  mọi  việc  và  tất  cả  muôn  sự  muôn  vật  đều  bình  đẳng  như  nhau, 

không có chút phân biệt nào, thì quý vị là Bồ Tát, như vậy sẽ được sanh vào cõi 

phương tiện hữu dư ở thế giới Cực Lạc, không phải cõi đồng cư. Niệm đến đại 

triệt đại ngộ, đó là lý nhất tâm bất loạn,  thì trực tiếp vãng sanh về cõi thật báo 

trang nghiêm của thế giới tây phương Cực Lạc_hoa khai kiến Phật. 

Tha thọ dụng của tâm bồ đề chính là lòng từ bi. Lấy tâm từ bi chân thành để 

đối đãi với tất cả chúng sanh. Đây có nghĩa là: trực tâm là đạo tràng. Chúng ta 

không có tâm chân thành, chỉ có tự tư tự lợi, còn có danh văn lợi dưỡng, có chấp 

trước, có phân biệt, như vậy là không có tâm bồ đề, không có tâm bồ đề thì niệm 

Tập 355  995 



Phật chỉ có thể trồng thiện căn, gieo hạt giống thiện căn trong A lại da, còn trong 

đời này không thể thành tựu. Đây là điều không thể không biết. Mỗi người niệm 

Phật vãng sanh đều nói vãng sanh thế giới Cực Lạc,  đó chỉ là lời khen  ngợi, là 

cách nói dễ nghe, không nhất định là thật. Mặc dù khi lâm chung toàn thân mềm 

mại, trên đỉnh đầu còn nóng, cũng không nhất định là vãng sanh. Điều này không 

thể không biết. 

Người  sanh  thiên  đỉnh  đầu  cũng  nóng.  Nếu  đời  sau  sanh  đến  nhân  gian  là 

phước báo lớn, họ đến thế gian này làm quốc vương, trên đỉnh đầu cũng nóng. 

Những  đoan  tướng  này  hiện  tiền,  có  thể  đoán  chắc  rằng  họ  không  đoạ  vào  ba 

đường ác, đây là sự thật, nhưng không chắc chắc vãng sanh. 

Làm  sao  biết  được  người  này  thật  sự  vãng  sanh?  Họ  sẽ  tự  nói.  Khi  sắp  mạng 

chung họ sẽ nói rõ ràng với đại chúng, Phật A Di Đà đến tiếp dẫn tôi, bây giờ tôi 

phải đi. Đây mới là thật vãng sanh. Nếu họ không nói thì không chắc chắn. Người 

thật sự vãng sanh thì trước khi lâm chung, đầu óc rất tỉnh táo. Người học Phật sợ 

nhất  là  bệnh  khờ  dại,  bệnh  mất  trí  khi  tuổi  già.  Mắc  bệnh  mất  trí  này  thì  phiền 

phức rất lớn, trợ niệm cũng không chắc chắn. Nên người sống trên đời này không 

thể không tu phước, khi mạng chung ra đi được tự tại là phước báo. Kết quả tốt, 

là thiện trong các điều thiện. Khi sắp lâm chung họ sẽ nói, Phật A Di Đà đến tiếp 

dẫn tôi. Như vậy là người này đang đi làm Phật. Trong một đời chúng ta, chỉ có 

điều này là chân thật, có thể đem theo được, ngoài ra không có thứ nào mang theo 

được. Chúng ta vướng mắc ra sao, tình chấp như thế nào đều không có cách nào 

khác, đến đó đều phải ái biệt ly. Còn một vài oán thân trai chủ đều tìm đến_đây là 

oán  tắng  hội.  Khi  sắp  mạng  chung  tất  cả  đều  đến,  vì  thế  những  việc  này  bình 

thường chúng ta nên hiểu thông suốt, minh bạch. Vứt bỏ nó, không nên tiếp tục 

quan tâm đến nó nữa. Trong tâm hoàn toàn thanh tịnh, mới tương ưng với câu A 

Di Đà Phật này, không thanh tịnh thì đó là tâm ô nhiễm.  Niệm như thế nào? Một 

ngày mười vạn câu Phật hiệu mà không tương ưng với Phật Di Đà, thì giống như 

cổ nhân nói: “miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, hét hư cổ họng cũng uổng công”. 

Từng câu đều là lời chân thật, chẳng thể không biết. Đây là ý nghĩa thứ hai của 

đạo tràng. 

996  Tập 355 



Thứ ba  “cúng Phật chi xứ, xưng vi đạo tràng”.  Chỗ cúng dường Phật, ở đây 

có  tượng  Phật,  điều  này  chúng  ta  cần  phải  hiểu,  cúng  Phật  quan  trọng  nhất  là 

cúng  dường  pháp.  Nếu  không  có  pháp  thì  đó  là  đạo  tràng  giả,  không  phải  đạo 

tràng thật. Pháp gì? Y theo giáo pháp của Phật để tu hành. Đây là đạo tràng thật. 

Cúng Phật, là nơi có Phật. 

Thứ tư  “học đạo chi xứ”.  Nơi chúng ta học Phật là đạo tràng. Cúng Phật và 

học Phật thường liên kết với nhau. Học Phật, mặc dù là một mái nhà tranh, trong 

mái  nhà  tranh  đó  nhất  định  có  thờ  Phật.  Phật  đường  nhất  định  phải  cúng  hình 

tượng  Phật  Bồ  Tát.  Quan  trọng  nhất  là  trong  đạo  tràng  có  người  tu  hành  chơn 

chánh, nếu không có người tu hành chơn chánh, chỗ cúng Phật cũng là đạo tràng, 

không thể nói đó không phải là đạo tràng. Nó không ảnh hưởng lớn đối với tất cả 

chúng sanh, ảnh hưởng có mặt chính, cũng có mặt phụ. Mặt phụ là gì? Là một vài 

người đến đây cầu Phật Bồ Tát gia hộ để họ được thăng quan phát tài. Đây là mặt 

phụ. Mục đích họ đến đây thắp nhang cúng Phật là gì? Là đến cầu phước, đây là 

thuộc về mê tín. 

Cho  rằng  ta  đem  vàng  bạc  đến  cúng  Phật,  sẽ  được  Phật  gia  hộ,  thái  độ  như 

vậy là sai lầm, chẳng những Phật không thể gia hộ, mà người đó đang tạo tội mà 

tự mình không biết. Tội gì? Tội ta xem Phật Bồ Tát như tham quan ô sử, quý vị 

hối lộ, hy vọng các ngài cho quí vị lợi ích, có điều kiện trao đổi. Quý vị xem Phật 

Bồ Tát là người như thế nào, đây chính là sai lầm. Không có tâm cung kính đối 

với Phật Bồ Tát, hoàn toàn là trao đổi lợi ích. 

Tôi còn nghe nói, đây là việc có thật không phải giả. Người đánh bạc trước khi 

đến sòng bạc, họ đến chùa thắp nhang lạy Phật, hy vọng Phật Bồ Tát có thể gia 

hộ cho họ thắng bạc, sau khi thắng được tiền sẽ đến hoàn nguyện. Nhưng rốt cuộc 

bị thua, thua rồi thì sao? Trở về phá tượng Phật, vì Phật này không linh. Quý vị 

nghĩ xem họ có tạo tội nghiệt hay không! Ác ý đập phá tượng Phật, tội này giống 

như tội làm thân Phật chảy máu. Quả báo là địa ngục vô gián, thật oan! Nên trong 

đạo tràng không thể không có đạo, trong đạo tràng có Phật hay không cũng chẳng 

sao. Có đạo mới quan trọng, có Phật phải có đạo. Điều này cần người học Phật 

chơn chánh, người thật sự hiểu thấu suốt, đem Phật pháp tăng tam bảo giới thiệu 

Tập 355  997 



tường tận cho quý vị. Khiến quý vị đối với tam bảo thật sự sanh khởi tâm cung 

kính, như vậy quý vị đã có phước. 

       “Học  đạo  chi  xứ,  Duy  Ma  Kinh  Triệu  Chú  viết”.   Triệu  Chú  là  chú  giải  của 

Tăng Triệu đại sư.  “Nhàn yến tu đạo chi xứ, vị chi đạo tràng dã”.  Nhàn là thanh 

nhàn,    an  tịnh,  đây  là  chỗ  người  tu  đạo  ở,  viễn  ly  nơi  náo  nhiệt.  Người  xưa  tu 

hành, phần nhiều là ở trong một túp lều tranh trên núi, rất đơn sơ. Năm ba người 

cùng tu với nhau. 

Lúc  tôi 30 tuổi, đã từ bỏ công việc, theo pháp sư Sám  Vân  ở nhà tranh nửa 

năm. Nhà tranh thật sự làm bằng cỏ tranh. Tường làm bằng tre đan, vách bằng tre 

và trét lên một lớp đất bùn. Bên ngoài thấy lớp đất bùn, bên trong thấy phên tre. 

Nên biết, là dùng cỏ tranh làm nhà. Năm người tu hành trong đó, ba người xuất 

gia, tôi với cư sĩ Chu Kính Vũ là hai người tại gia. Không gian của căn phòng rất 

nhỏ, một gian phòng lớn bằng khoảng bốn cái dường. Gian phòng hình chữ nhật, 

mỗi phòng đặt hai cái dường, tôi và Chu Kính Vũ  ở  một phòng. Ở giữa có một 

gian thờ Phật nhỏ. Ba vi pháp sư, một mình pháp sư Sám Vân ở một phòng, còn 

hai vị pháp sư khác cùng ở một phòng là pháp sư Đạt Tông và pháp sư Bồ Diệu. 

Nên tôi quen pháp sư Bồ Diệu từ lâu rồi, từ khi tôi chưa xuất gia. Tôi ở trong nhà 

tranh làm công quả, tôi là người nhỏ tuổi nhất. Cư sĩ Chu Kính Vũ 70 tuổi, thuộc 

hàng ông nội của tôi rồi. 

Tôi ở đó chuyên làm việc dưới bếp, lo cho ba vị pháp sư và  một người già. 

Tôi ở đó làm công quả, một người chăm sóc bốn người, tất cả mọi việc đều mình 

tôi  làm.  Còn  bài  học  thì  pháp  sư  Sám  Vân  nói,  sau  khi  làm  việc  xong  nên  xem 

kinh Di Đà, thầy chỉ định cho tôi ba bản chú giải. Sớ Sao của Liên Trì đại sư, Yếu 

Giải của Ngẫu Ích đại sư và Viên Trung Sớ của U Khê đại sư. Ngoài ra còn một 

bộ Văn Sao của Ấn Quang đại sư. Trong Phật Đường nhỏ, mỗi người có một bàn 

nhỏ, chính là kỷ trà_bàn nhỏ để uống nước_để kinh sách. Trên bàn của tôi có mấy 

cuốn sách này. Trong nhà tranh này không có đèn điện, không có nước máy. Chỉ 

thắp đèn sáp, đèn  dầu. Ở  nhà tranh  như vậy thật sự  rất hay,  rất yên tĩnh. Trong 

vòng một cây số xung quanh không có người ở, rất thanh tịnh. 

Năm  người  ở  đây  đều  trì  ngọ,  tức  là  không  ăn  cơm  tối.  Sau  thời  kinh  tối  là 

ngủ. Tám giờ tối đi ngủ, hai giờ sáng thức dậy, hai giờ thức dậy, ba giờ đi công 

998  Tập 355 



phu khuya. Công phu khuya từ ba giờ đến 5 giờ, hai tiếng đồng hồ. Tôi vì công 

việc nên sáng sớm phải chuẩn bị thức ăn sang, nên công phu sáng của tôi là lạy 

Phật  300  lạy.  300  lạy  cần  khoảng  một  tiếng  rưỡi,  lạy  xọng  là  đi  nấu  cơm  sáng. 

Cuộc sống người tu hành đơn giản nhưng có quy củ. Trên núi chúng tôi tự trồng 

một ít rau. Cách sau nhà một đoạn có con suối, gánh nước rất cực khổ. Chúng tôi 

nghĩ cách, chặt tre rồi thông mắt tre để làm ống nước, làm cho nước chảy từ trên 

núi xuống. Nước trên núi rất tốt, nhưng chưa được hai ba ngày thì thú rừng trên 

núi đã làm hư ống nước, phải tìm nó nối lại. Nấu củi, không có điện, không có ga, 

nhưng củi rất nhiều, lượm những cành cây này cũng đủ để dùng, không cần phải 

đi chặt củi, chỉ lượm những cành cây là đủ. 

Cuộc  sống  như  vậy,  nếu  đại  thiên  tai  đến.  Không  có  điện  nước,  nước  máy 

không  có,  không  có  điện,  không  có  ga,  chắc  là  phải  sống  cuộc  sống  cuộc  sống 

nhà tranh như vậy. Cuộc sống như vậy cũng rất tốt, mọi việc bên ngoài hoàn toàn 

không biết, không có báo chí, không có điện thoại, nên đối với tin tức bên ngoài 

hoàn  toàn  không  biết.  Mỗi  ngày  đọc  kinh,  niệm  Phật,  lạy  Phật  là  bài  tập  hằng 

ngày  của  chúng  tôi.  Nhưng  tâm  rất  định,  không  tán  loạn,  không  có  vọng  niệm. 

Đây gọi là đạo tràng. 

Thứ  năm   “Tuỳ  Thang  Đế  dĩ  vi  tự  viện  chi  danh,  chiếu  cải  thiên  hạ  chư  tự, 

 giai danh đạo tràng”.  Thời Tuỳ Thang Đế, tự viện Phật giáo không dùng danh 

xưng  tự  viện,  tất  cả  dùng  là  đạo  tràng.  Đây  là  một  thời  đại,  nhà  Tuỳ  thời  gian 

không dài. Nhưng đến triều đại nhà Đường, triều nhà Đường trở lại dùng danh 

xưng tự viện. Đây là một thời gian rất ngắn. Thời nhà Tuỳ đổi tự viện thành đạo 

tràng. Trong kinh này nói, đạo tràng là nghĩa thứ tư, là nơi để tu đạo, đây là điều 

rất  quan  trọng,  chẳng  thể  không  biết.  Cái  thứ  hai  là  nói  về  nội  tâm,  trực  tâm  là 

đạo tràng. Thứ tư là nói về nơi học đạo. Bên dưới giới thiệu về Bồ đề thọ. 

       “Bồ đề thọ, cứ Tây Vực Ký viết”.  Tây Vực Ký là tác phẩm cua Huyền Trang 

đại sư, cũng chính là nhật ký du lịch của ngài. Trong này nói cây bồ đề chính là 

cây tất bát la. Tất bát la là tiếng Ấn Độ. Đức Phật thành đạo ở dưới cây này. Đức 

Phật ngồi thiền dưới gốc cây này và thành đẳng chánh giác, nên có tên là bồ đề 

thọ. Dịch là đạo thọ, hoặc là giác thọ. Ngài khai ngộ dưới gốc cây này, đại triệt 

đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Nên trong kinh, hoặc trong chú sớ của các bậc cổ 

Tập 355  999 



đức, nếu nhìn thấy từ đạo thọ, giác thọ, bồ đề thọ đều chung một ý nghĩa, đều là 

chỉ nơi Đức Thế Tôn khai ngộ thành đạo, gọi bồ đề thọ. 

       “Phật tại thế thời, thọ cao tứ bách chỉ”.  Cây này đích thực rất cao. 400 mét, 

đo lượng của Ấn Độ khác với Trung Quốc. Chế độ đo đạc của mỗi quốc gia đều 

không giống nhau. Hoằng Nhất đại sư có một cuốn sách, hình như là 33 loại giới 

luật, “Luật Học Tam Thập Tam Chủng”. Trong đó có một thiên  tên là “Chu Chỉ 

Khảo”,  nói  về  thời  đại  của  Đức  Thế  Tôn,  so  sanh  mét  của  Ấn  Độ  và  mét  của 

Trung  quốc.  Mét  của  thời  nhà  Chu  không  lớn,  một  mét  thời  nhà  Chu,  tương 

đương  với  6  tấc  của  chúng  ta  hiện  nay.  Nên  chúng  ta  thấy  trong  sách  cổ,  thân 

người họ rất cao, một trượng 6 mét, hoặc một trượng tám mét. Thì ra một mét của 

họ chỉ bằng sáu tấc của chúng ta. Một trượng là sáu mét, bằng người hiện nay có 

thân  hình  cao  lớn,  hình  như  là  180  phân  hoặc  190  phân.  Nên  mức  độ  đo  lường 

không giống nhau, chúng ta cần phải hiểu điều này. 400  mét cũng là cao tương 

đương với một cây đại thọ. Những cây đại thọ như vậy, trong rừng nguyên thuỷ 

hiện nay rất nhiều. 

 “Hậu luỹ kinh tàn phạt do cao tứ ngũ trượng, thị vi thử thế giới chi bồ đề thọ”.  

Cây bồ đề mà Đức Thế Tôn thành đạo hiện nay vẫn còn, nhưng không cao như 

lúc Phật tại thế. Đây cũng là tượng trưng cho sự suy yếu của Phật pháp. Nếu Phật 

pháp hưng vượng, thì cây bồ đề này nhất định rất tươi tốt và rất cao lớn. Nên sự 

vận hành của pháp Phật có lien quan mật thiết. Trong kinh Phật nói, cây bồ đề ở 

thế giới tây phương Cực Lạc cao 400 vạn dặm. 400 vạn dặm, dặm ở đây là gì? Cự 

ly bao nhiêu mới tính một dặm? 400 vạn là số chữ rất lớn, chúng ta dùng kilomet 

để  tính.  Hiện  nay  phương  đông  của  Á  Châu  đến  bờ  tây  của  Mỹ  là  một  vạn 

kilomet. Đoạn đường này chúng tôi thường đi máy bay, một vạn kilomet. 400 vạn 

nhất định không phải là kilomet. Chúng ta thử tưởng tượng cây này cao bao nhiêu, 

rất cao. 

Ở đây Hoàng Niệm Tổ lại tiếp tục đưa ra những lời trong Quán Kinh.  “Hoặc 

 dĩ  Quán  Kinh  trung,  Phật  thân  cao  lục  thập  vạn  ức  na  do  tha  hằng  hà  sa  do 

 tuần”.  Như vậy thì xem ra thân thể Phật còn cao hơn cây. Cây mới có 400 vạn 

dặm, nhưng thân Phật có 60 vạn ức na do tha hằng hà sa do tuần. Như vậy thân 

Phật vô cùng lớn.  “Tắc hiển Phật cao thọ đê, lượng bất tương xứng”.  Đức Phật 

100

Tập 355 

0 



đích thực hiện thân cao lớn. Thân cao lớn bao nhiêu? Thật giống như bằng một 

nửa  bầu  trời  vậy.  Ngài  hiện  thân  cao  lớn  như  vậy,  hết  thảy  hư  không  đều  nhìn 

thấy một vị Phật. Ngoài tướng vị Phật này ra thì không thấy gì nữa. Đây là cảm 

ứng. 

Bên  dưới  Hoàng  Niệm  Tổ  nói:   “Thật  tắc  thử  diệc  vô  ngại.  Chủng  chủng 

 thuyết lượng, giai tuỳ chúng sanh cơ nghi, cố bất câu ư nhất cách. Thả thử kinh 

 cử thể thị sự sự vô ngại, bất khả tư nghị cảnh giới. Thử xứ cao đê túng nhiên hữu 

 dị, nhược đạt quảng hiệp tự tại chi huyền môn”.  Trong Thập Huyền Môn có rộng 

hẹp tự tại vô ngại.  “Tắc hiệp nhập nhất thiết vô ngại chi pháp giới”.  Nên trong 

kinh Phật, chúng ta nhìn thấy những câu kinh văn này, cần phải dùng Kinh Hoa 

Nghiêm để giải thích, như vậy mới có thể nói thông suốt. Lý sự vô ngại, sự sự vô 

ngại. Nói lớn nhỏ, nói rộng hẹp đều là tương đối, mà trong tự tánh không tìm thấy 

tương đối. 

Đức Phật ở nơi thế gian này, giới thiệu thế giới tây phương Cực Lạc, có rất 

nhiều chỗ ngài dùng việc của thế gian chúng ta để ví dụ, khiến chúng ta nhiều ít 

cũng có chút khái niệm. Nhưng đối với sự thật có sự khác biệt rất xa. Quý vị xem, 

một  bên  thì  trong  chân  tâm  vô  lậu  hiển  lộ,  một  bên  thì  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước trong  A lại da biến hiện ra. Đúng là không thể so sánh.  Đây là điều 

chúng ta cần phải  hiểu, cần phải hiểu được cái vi diệu trong khi Phật nói pháp. 

Thông thường nói, Phật y theo nhị đế mà nói. Nhị đế là tục đế và chân đế. Tục đế 

là y theo thường thức của chúng ta, tuỳ theo khả năng lý giải của chúng ta mà nói. 

Còn một bên là y theo cảnh giới mình chứng được, đó không phải cảnh giới của 

chúng ta, nên chúng ta rất khó hiểu. Đây là nguyên tắc nói pháp của Chư Phật Bồ 

Tát. Chúng ta xem tiếp đoạn bên dưới. 

 “Nhất thiết chúng bảo hạ”.  Đoạn kinh văn bên dưới.  “Hiển bồ đề thọ chi trang 

 nghiêm” .  Trong  kinh  nói:   “Nhất  thiết  chúng  bảo  tự  nhiên  hợp  thành,  hoa  quả 

 phu vinh, quang huy biến chiếu”.  Đây là nói về trang nghiêm của cây Bồ đề.  “Tự 

 nhiên hợp thành” . Thế giới Cực Lạc không có nhân công, không có thiết kế. Tất 

cả  mọi  người  ở  thế  giới  Cực  Lạc  đều  đang  học  tập,  nên  thế  giới  Cực  Lạc  đích 

thực phù hợp với danh nghĩa thực tế của đại đạo tràng. Đức Phật A Di Đà ở đó, 

thì  đó  là  chỗ  cúng  Phật.  Vô  lượng  vô  biên  vô  tận  vô  số  Bồ  Tát  trong  mười 

Tập 355  100

1 



phương, phàm những người vãng sanh đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Đến đó tu 

học  Phật  pháp,  họ  không  có  công  việc  gì  khác,  vì  thế  giới  Cực  Lạc  không  cần 

người làm công quả, không cần chăm sóc, nên tâm họ rất thanh tịnh. Đây là đạo 

tràng không thể nghĩ bàn, đạo tràng vô cùng thù thắng. 

 “Biểu Di Đà đại nguyện đại lực chi thành tựu”.  Trí tuệ của Phật A Di Đà là đại 

nguyện, đại hạnh, năm kiếp tu hành và vô lượng công đức trang nghiêm thành tựu. 

 “Tự nhiên như như, bất giả tạo tác”.  Y báo, chánh báo của thế giới Cực Lạc đều 

là tự nhiên hiện tiền. Chúng ta niệm Phật vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, đều tự 

nhiên hoá sanh. Tướng mạo khi đến thế giới Cực Lạc hoàn toàn tương đồng với 

Phật A Di Đà, không hề sai khác, nên thế giới Cực Lạc là thế giới bình đẳng, tâm 

mọi người đều bình đẳng. Nếu tướng mạo này tốt, tướng mạo kia kém một chút, 

như vậy là có tâm phân biệt. Tướng mạo tốt sẽ kêu ngạo. Tướng mạo không tốt sẽ 

cảm thấy rất đau khổ, như vậy thì tâm không bình đẳng. Đến thế giới Cực Lạc là 

như nhau. Tướng mạo giống ai? Hoàn toàn tương đồng với Phật A Di Đà. Hoàn 

toàn tương đồng, quý vị có thể phân biệt vị nào là Phật, vi nào là Bồ Tát chăng? 

Mọi người đều có thần thông, mọi người đều có trí tuệ, tuyệt đối không nhận sai 

người. Điều này cũng thật không thể nghĩ bàn. 

       “Phu giả, khai hiển. Vinh giả, phồn thạnh minh lệ”.  Vô lượng hoa trân bảo 

đều nở, đều phóng ánh sáng rất đẹp. huy ở đây đồng nghĩa với chữ huy của quang 

huy, là cùng một ý nghĩa.  “Ý vi thử thọ diệc thị nhất thiết chúng bảo tự nhiên hợp 

 thành”.  Tình trạng vãng sanh thế giới Cực Lạc lúc đó, thực sự giống như nằm 

mộng vậy. Nằm mộng là gì? Lục đạo. Từ vô lượng kiếp đến nay đều không thể 

tỉnh lại. Sau khi tỉnh dậy, nhìn thấy điều gì? Nhìn thấy quê hương của chính mình. 

Nhìn  thấy  người  nhà  của  mình,  bạn  lữ  của  mình,  nó  trang  nghiêm  như  vậy,  tốt 

đẹp như vậy, khiến cho bản thân mình không giám tin. Nên đối với kinh giáo nếu 

không thuần thục thì rất phiền phức. Sợ điều gì? Sợ cảnh giới hiện tiền mà không 

giám đi. Cũng may có Phật A Di Đà đến tiếp dẫn. Không có Phật A Di Đà đến 

tiếp dẫn, dù gặp được cũng không dám đi vào. 

Giống như kẻ ăn xin, người bần cùng thấy hoàng cung nguy nga tráng lệ, liền 

chạy nhanh trốn qua một bên, khiếp sợ! Chúng ta ở trong luân hồi lục đạo bao lâu? 

Vô lượng kiếp, không biết nhà mình lại tốt đẹp như vậy, trang nghiêm như vậy. 

100

Tập 355 

2 



Thật là đến nằm mơ cũng không ngờ đến. Nếu không phải Đức Thế Tôn tận tình 

tuyên  dương,  giảng  giải  giới  thiệu  thì  làm  sao  chúng  ta  biết  được.  Nằm  mộng, 

cảnh giới trong mộng nhất thời hiện ra. Chúng ta vãng sanh thấy thế giới Cực Lạc 

cũng là nhất thời hiện ra. Nhất định phải hiểu và phải có quan niệm này. Khi vãng 

sanh sẽ cảm thấy mình rất quen thuộc, không xa lạ. Tôi đã biết từ lâu, tôi rất thân 

thuộc.  Như  vậy  là  sao?  Đọc  kinh  ngàn  lần,  nhưng  chính  mình  phải  hiểu  được 

nghĩa của nó. Nếu không thuần thục, khi hoàn cảnh hiện tiền, đến đâu cũng cảm 

thấy  lạ  lẫm.  Nếu  rất  quen  thuộc,  thì  đã  trở  về  rồi,  những  điều  trong  kinh  nói 

chúng ta có thể nhận ra, tất cả đều đúng. Cảm tạ Đức Thế Tôn, như vậy là sanh ra 

tâm cảm kích chân thành. Đức Phật giới thiệu không hề sai. 

Như trước đây đại sư Huệ Viễn, khi ngài vãng sanh đã nói với mọi người. Trước 

đây ngài thấy thế giới Cực Lạc ba lần, nhìn thấy trong định, nhưng chưa nói với 

bất kỳ ai, lần này lại hiện tiền. Tôi nên vãng sanh. Ngài nói với  mọi người như 

vậy.  Mọi  người  hỏi,  thế  giới  Cực  Lạc  như  thế  nào?  Hoàn  toàn  giống  như  trong 

kinh Vô Lượng Thọ nói. Lúc đại sư còn tại thế, thời đại đó kinh điển tịnh độ tông, 

chỉ có kinh Vô Lượng Thọ được phiên dịch. Kinh Di Đà và Kinh Quán Vô Lượng 

Thọ  Phật  đều  chưa  phiên  dịch.  Đã  truyền  đến  Trung  quốc,  nhưng  chưa  dịch  ra. 

Ngài Huệ Viễn lúc đó, vì ngài Cưu Ma La Thập là người cùng thời đại với đại sư 

Huệ  Viễn.  Lúc  đó  chưa  phiên  dịch,  nên  ngài  chỉ  chỉ  dựa  vào  một  bộ  kinh  Vô 

Lượng Thọ để tu tập. Ngài nói với mọi người hoàn toàn giống như trong kinh Vô 

Lượng Thọ.  Đối với kinh điển đại sư  rất thấu triệt, nên khi cảnh  giới hiện tiền 

ngài không cảm thấy có chút xa lạ nào. Đây là điều chúng ta cần lưu ý, không thể 

có chút sơ suất. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





 

Tập 355  100

3 



Tập 356 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:02.04.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 422, hàng thứ hai đếm từ dưới lên. Bắt đầu xem từ 

câu“phục hữu hạ”. 

       “Hiển thọ thượng chi trang nghiêm. Vãng Sanh Luận kệ ngôn, vô lượng bảo 

 giao  lạc,  la  võng  biến  hư  không.  Chủng  chủng  linh  phát  hưởng,  tuyên  thổ  diệu 

 pháp. Chánh dữ thử xứ kinh văn tương ưng”.  Vãng Sanh Luận là một bài báo cáo 

về tu học tịnh độ vãng sanh thế giới Cực Lạc của Thiên Thân Bồ Tát. Ngài chia 

sẽ với chúng ta về vãng sanh thế giới Cực Lạc mà mỗi người thật sự mong cầu. 

Đưa ra kinh nghiệm tu học và kinh nghiệm thành công của ngài để chúng ta  tham 

khảo. Trong bài luận nói đến cây báu trang nghiêm. Có một bài kệ “Vô lượng bảo 

giao  lạc”,  mà  ở  trước  chúng  ta  đã  học  qua.  Rất  nhiều  trân  bảo  ở  thế  gian  này 

chúng ta chưa từng thấy, cũng chưa từng nghe qua. Nên Đức Phật không cần nói 

tỷ mỷ từng cái một, chỉ nói những thứ trên thế gian chúng ta có, nó tương tự với 

thế giới Cực Lạc, nhưng thực chất thì không thể so sánh được, để chúng ta có thể 

lãnh hội được một cách khái lược. 

       “La võng biến hư không”.  Trong các cung điện ngày xưa thường nhìn thấy la 

võng_màn  rèm,  bây  giờ  không  nhiều.  Những  cung  điện  mới  kiến  lập  ở  Trung 

Quốc,  tuy  nguy  nga  tráng  lệ  nhưng  không  nhìn  thấy  la  võng.  Hiện  tại  vẫn  còn 

tràng  phan  nhưng  không  có  la  võng_màn  rèm.  Trong  cung  điện  thời  xưa  có. 

Trong viện bảo tàng Cố Cung, trong đây có la võng. Ở Nhật Bản phần nhiều các 

tự viện và các cung điện trên 1000 năm đều có. Tôi từng đi Nhật Bản sáu lần và 

đã thấy la võng. Tác dụng của la võng là bảo hộ cây xà nhà. Cây xà nhà đều là 

nghệ  thuật,  đều  là  hội  hoạ,  sợ  chim  chóc  làm  tổ  trên  đó,  nên  dùng  la  võng  để 

phòng ngừa chúng. Đồng thời cũng phòng ngựa người sờ lên hiện vật. Nên những 

tác phẩm nghệ thuật cổ này chúng ta đều có thể nhìn thấy. 

100

Tập 356 

4 



La võng ở thế giới Cực Lạc là ở trên cây báu, mành lưới này che đậy cây báu, 

làm  trang  sức  cho  cây  báu.  Điểm  nối  kết  của  sợi  dây  này  với  sợi  dây  kia  của 

mành lưới có cái chuông, chuông báu. Khi chuông chấn động có âm thanh. Khi 

gió thổi cũng có âm thanh, nó phát ra âm thanh. Tất cả âm thanh ở thế giới Cực 

Lạc đều biết nói pháp. Điều này thật quá vi diệu! Chúng ta ở thế gian này nghe 

pháp không dễ, đặc biệt là ở thời hiện đại này, người thuyết pháp rất ít, ngày càng 

ít. Vì thuyết pháp, chúng ta là phàm phu, đích thực có nhiều điều bất tiện. Thực tế 

mà nói, đối với kinh điển mà không có người chỉ điểm, chúng ta xem không dễ gì 

hiểu được. Chỉ có một phương pháp, dùng tâm chân thành thanh tịnh để đọc tụng. 

Khi đọc tụng nên nhớ đến nguyên tắc trong Khởi Tín Luận,  là không chấp trước 

tướng  văn  tự,  không  chấp  trước  tướng  danh  tự,  không  chấp  trước  tướng  tâm 

duyên.  Rời  ba  tướng  này  khi  đọc  kinh,  trải  qua  thời  gian  lâu  như  vậy  sẽ  được 

định. Đây là một phương pháp tu định, dùng cách đọc tụng kinh để tu định. Vì 

khi đọc kinh, tất cả vọng niệm đều buông bỏ hết, đó chính là tu định, trong tâm 

không có vọng tưởng, cũng không nghĩ đến nghĩa lý trong kinh. Nghĩ đến nghĩa 

lý  trong  kinh,  như  vậy  không  phải  tu  định,  đó  là  sai  lầm.  Ý  nghĩa  trong  kinh 

chúng  ta  không  hiểu,  nên  đừng  nghĩ.  Sau  khi  được  định,  trí  huệ  khai  mở  thì  tự 

nhiên  sẽ  thấu  triệt.  Nhà  Phật  dùng  phương  pháp  này,  khiến  chúng  ta  thấu  triệt 

được  nghĩa  lý  chân  thật  của  Như  Lai.  Như  bài  kệ  khai  kinh  nói:  “nguyện  hiểu 

Như Lai chân thật nghĩa”. Phương pháp này có thể dùng tâm chân thành để cầu 

tương ứng. Nếu có hoài nghi, có xen lẫn tạp niệm, như vậy nó sẽ phá hoại hết 

công phu đọc tụng kinh điển, nên không thể có hoài nghi, không thể có xen tạp, 

nhất tâm chuyên niệm. Như vậy mới có công đức chân thật, mới có thể lãnh hội 

được pháp âm vi diệu. 

Chúng ta biết những người vãng sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc. Trong tứ 

độ, ba độ trước chúng ta không cần nói đến. Vì sao vậy? Bởi đó đều là người có 

bản lĩnh thật sự. Chúng ta cần bàn là cõi phàm thánh đồng cư, trình độ của họ với 

chúng ta tương đương, đều là phàm phu vãng sanh. Nhưng sanh đến thế giới Cực 

Lạc,  được  oai  thần  bổn nguyện  công  đức  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì,  quan  sát  về 

mặt hình thức thì hầu như họ không khác gì pháp thân Bồ Tát, nhưng trên thực tế 

thì  họ  chưa  đoạn  tập  khí  phiền  não,  vẫn  còn  mang  tập  khí  phiền  não.  Nên  Đức 

Thế Tôn giới thiệu thế giới tây phương Cực Lạc, đa phần đều thiên về cõi phàm 

Tập 356  100

5 



thánh  đồng  cư.  Rất  nhiều  điều  đều  vì  những  người  mới  vãng  sanh,  vãng  sanh 

không lâu đến cõi phàm thánh đồng cư, đều vì những người này mà nói. Họ mang 

theo tập khí của lục đạo và mười pháp giới, đem theo cũng không sao, đến đó từ 

từ sẽ nhạt dần và thanh tịnh bình đẳng giác sẽ hiện tiền. 

       “Kinh  trung  anh  lạc,  bảo  trụ,  bảo  võng,  giai  thọ  thượng  không  trung  chi 

 trang  nghiêm”.   Những  thứ  này  nhân  gian  chúng  ta  có.  Nhân  gian  cũng  xem 

những  thứ  này  vô  cùng  trân  quý.  Thời  cổ  đại,  những  người  có  địa  vị  cao,  như 

ngày  nay  phải  từ  bộ  trưởng  trở  lên,  phải  là  bậc  đế  vương,  thủ  tướng,  đại  phú 

trưởng giả mới có những thứ trân bảo trang nghiêm này. Nhưng nếu đem so với 

thế giới Cực Lạc thì thua quá xa.  “Thủ minh tứ sắc ma ni bảo”.  Tứ sắc này, tứ 

không phải là chữ số, nếu chúng ta xem nó như chữ số, như vậy là cứng nhắc, là 

sai  lầm.  Tứ  tượng  trưng  cho  viên  mãn,  tượng  trưng  cho  tất  cả.  Như  thế  gian 

chúng ta, các nhà khoa học nói về màu sắc, có mấy loại? Ba loại, có ba màu cơ 

bản. Ba loại màu sắc hổ tương giao hợp, biến thành vô lượng vô biên màu sắc. Tứ 

sắc có ý nghĩa như vậy. 

Trong  kinh  Di  Đà  nói  về  hoa  sen  bốn  màu.  Màu  xanh,  màu  vàng,  màu  đỏ, 

màu  trắng.  Trên  thực  tế,  xanh  vàng  đỏ  chính  là  ba  màu  cơ  bản.  Hỗn  hợp  màu 

xanh đỏ  vàng có thể trở thành màu trắng, nên màu trắng không phải màu cơ bản. 

Tứ sắc tượng trưng cho vô lượng màu sắc. Ma ni bảo là như ý bảo, người thế gian 

chúng ta thường nói là xứng tâm như ý. Quý vị muốn cầu điều gì thì như ý bảo 

này có thể cung cấp điều đó, đều có thể biến hiện ra điều đó, nên gọi là xứng tâm 

như ý.  “Thử chư bảo” . là trên đây nói về tứ sắc ma ni bảo.  “Tổng nhiếp chúng 

 bảo chi thiện diệu” . Cái thiện của vô lượng vô biên trân bảo, và vi diệu của trân 

bảo hoàn toàn đầy đủ.  “Nãi tối thượng chi bảo, cố xưng chúng bảo chi vương. Dĩ 

 như thị tối thượng chi bảo, tác vi anh lạc”.  Chúng ta nhìn thấy tượng Phật, hoặc 

là điêu khắc, hoặc là hội hoạ, thấy trước ngực Phật Bồ Tát đeo anh lạc, đeo một 

sợi là dây chuyền, đeo nhiều sợi là anh lạc. Đẹp không sao tả hết. Anh lạc của thế 

giới Cực Lạc trân quý như vậy, không phải để đeo trên thân. Nó được treo ở đâu? 

Treo  trên  cây.  Thế  gian  này  chúng  ta  có  một  ít  đều  đeo  trên  người,  có  nhà  nào 

dùng trân bảo để trang trí cho hoa viên đâu? Thế mà ở Cực Lạc lại rất phổ biến, 

thế giới đó có thể nói là thế giới vô lượng trân bảo. 

100

Tập 356 

6 



 “Biến thuỳ thọ chi chi diệp, dĩ vi trang nghiêm”.  Trang nghiêm này là mỹ quan, 

xin đẹp. Thân cây, cành cây, nhánh cây, chúng ta hiện nay cũng có loại tương tự 

như vậy. Ở Úc Châu_Âu Mỹ ít hơn. Chúng tôi ở HongKong, buổi tối thường thì 

sau khi giảng kinh trở về thì trời đã tối, thấy cây cỏ hoa lá hai bên đường, người 

ta  dùng đèn  để  trang  sức  cho  nó,  dùng  đèn nháy  bao quanh  cành,  thân,  lá  cây. 

Buổi tối có thể nhìn thấy những thứ tương tự như vậy, rất đẹp. Những vật báu tối 

thượng của thế giới Cực Lạc, treo quanh trên thân, cành, nhánh của cây, tự nhiên 

phóng  quang,  nó  không  cần  dùng  điện,  mà  tự  nhiên  phóng  quang.  Phóng  ra  vô 

lượng ánh sắc màu quang minh. 

 “Vân tụ bảo toả”.  Ngày nay danh dưng này rất ít, ở đây có chú giải.  “Thử xứ chỉ 

 kiến trúc vật trung, tương câu liên chi kết cấu”.  Chỗ ghép mộng của hai cây kèo 

và cột, thời cổ đa phần làm bằng đồng. Dùng đồng để nối nó lại, trong kiến trúc 

cung điện chúng ta có thể nhìn thấy. Hiện nay trong kiến trúc phương tây cũng 

dùng rất nhiều. Nghĩa là chỗ giao tiếp giữa hai cây kèo và cột. Đặc biệt là khoá 

chặt nó lại ở một vị trí cố định. Đây gọi là  “Vân tụ bảo toả” . 

 “Vân tụ, nãi bảo chi danh”.  Như bản dịch của nhà Đường, có sư tử, có vân tụ. 

Thực tế mà nói thì những bức tranh màu này, vẽ thành hình đám mây, vẽ thành 

bức tranh động vật đều dùng điều này để ghép mộng. Rất đẹp và kiên cố.  “Cố tri 

 vân tụ bảo toả, tức dĩ vân tụ bảo sở thành chi câu liên kết cấu dã”.  Đây là nghệ 

thuật kiến trúc.  “Bảo trụ Tống Dịch vân, bỉ Phật quốc độ hữu chủng chủng bảo 

 trụ, giai dĩ bách thiên trân bảo nhi dụng trang nghiêm. Sở vị kim trụ, ngân trụ, 

 lưu ly trụ, pha lê trụ, trân châu trụ, xa cừ trụ, mã não trụ. Phục hữu nhị bảo, nãi 

 chí thất bảo cộng thành chi trụ. Như thị bảo trụ, sức dĩ anh lạc dĩ cập bảo toả”.  

Ở đây hình dung sự trang nghiêm ở thế giới tây phương Cực Lạc. Đưa ra vài ví 

dụ  đơn  giản,  để  chúng  ta  hiểu  được  nơi  cư  trú  của  thế  giới  Cực  Lạc.  Chúng  ta 

nghe được đều cảm nhận sâu sắc thật không thể nghĩ bàn. Nếu là nhìn thấy, có 

thể nói là không sao tưởng tượng được. Chỉ có thể tán thán như người xưa nói: 

Thiện tai! Thiện tai! Thiện tai chính là lành thay hay là quá tốt. Tìm không thấy 

chút khuyết điểm nào. Đẹp đến tột cùng. 

Nó không phải nhân công thiết kế, không phải do người kiến tạo, hoàn toàn là 

cảm ứng tự nhiên. Nguyên lý này đức Thế Tôn thường nói  trong kinh điển đại 

Tập 356  100

7 



tiểu thừa, nhưng người đời nghe không hiểu, không sao lãnh hội được, nên chúng 

ta đã lơ bỏ qua. Đức Thế Tôn nói câu: “trú tâm nhất xứ, vô sự bất biện. Thế giới 

Cực Lạc lớn như vậy, nhưng tất cả muôn sự muôn vật đều là tự nhiên hiện ra. Sức 

mạnh tự nhiên thật không thể nghĩ bàn. Đó chính là Phật A Di Đà chế tâm nhất 

xứ. Nhất xứ đây là gì? Nhất xứ chính là thường tịch quang. Nhất xứ này chính là 

tự tánh. Ở trước chúng ta cũng đã đề cập đến rất nhiều lần là trở về tự tánh, tự 

tánh  chính  là  nhất  xứ,  tự  tánh  chính  là  thường  tịch  quang,  tự  tánh  là  thanh  tịnh 

tịch diệt. 

Thế gian nói ba loại hiện tượng, trong tự tánh đều không tìm thấy, không có. 

Trong  tự  tánh  không  có  hiện  tượng  vật  chất,  trong  tự  tánh  cũng  không  có  hiện 

tượng tinh thần và hiện tượng tự nhiên cũng không có. Tuy không có nhưng nó 

có thể hiện ba loại hiện tượng này. Tự tánh khắp mọi lúc mọi nơi, biến pháp giới 

hư không giới. Thanh tịnh vô vi nhưng không có việc gì không làm được, vô tri 

nhưng vô sở bất tri, nên nó có thể làm được tất cả. Nếu chúng ta vẫn không lãnh 

hội  được,  thì  dùng  một  ví  dụ  để  nói.  Quý  vị  đã  từng  nằm  mộng  chăng? Tôi  tin 

rằng mọi người đều có kinh nghiệm nằm mộng. Trong mộng có mình, có người, 

có sơn hà đại địa, có cây cỏ hoa lá, cũng có phòng ốc nhà lầu, chúng ta đều từng 

mơ thấy. 

Những  thứ  này  từ  đâu  mà  có?  Ai  đang  thiết  kế,  ai  đang  chế  tạo?  Quý  vị  sẽ 

nói, đó là trong mộng, không có ai chế tạo. Không có người chế tạo sao lại có? 

Những thứ này trong A lại da chúng ta có, quí vị từng thấy qua, từng nghe qua. A 

lại  da  thức  giống  như  kho  tư  liệu  vậy.  Những  thứ  trong  A  lại  da  thức  vô  cùng 

phong phú. Hình sắc trong quốc độ của Chư Phật ở mười phương thế giới, trong a 

lại da thức của chúng ta cất dữ đầy đủ, không hề thiếu điều gì. A lại da thức của 

tôi không có, trong A lại da thức của quý vị có. A lại da thức là thông suốt, tôi có 

thể lầy đồ vật của quý vị đến dùng. Nên kinh văn ở trước vừa nói đến, chúng ta 

cần phải ghi nhớ. Những vị Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc, đặc biệt nói điều gì? Đặc 

biệt nói về Bồ Tát ở cõi phàm thánh đồng cư, ọ theo Phật A Di Đà học tập và học 

rất giống. Họ có thể đem đại hạnh, đại nguyện, trí tuệ, thần thông, đạo lực, công 

đức của Phật A Di Đà, biến thành của mình. Câu này rất quan trọng. Có thể đem 

nó biến thành của mình chăng? Có thể. Vì sao vậy? Vì kho tư liệu đó mọi người 

100

Tập 356 

8 



cùng dùng, chính là A lại da thức. Những thứ cất dữ trong đó là dùng chung. Nên 

những thứ của quý vị, chỉ cần có năng lực này, tôi có thể lấy nó để dung, những 

thứ của tôi quý vị cũng có thể lấy dùng. Nên trong A lại da thức của Phật A Di 

Đà hàm chứa những công đức này, chúng ta đều có thể lấy dùng. Sau đó lại giống 

như cảnh giới trong mộng vậy, nhất thời đều hiện ra. Cảnh mộng vừa hiện ra thì 

tất cả đều thành hiện thực, không cần thiết kế, không cần kiến tạo. Nên thế giới 

Cực  Lạc,  thế  giới  của  Chư  Phật  Bồ  Tát,  thế  giới  của  A  la  hán  không  cần  con 

người thiết kế hay kiến trúc, không cần thiết như vậy. 

Trong  Vãng  Sanh  Luận  chúng  ta  đã  học  qua,  mười  chín  loại  y  chánh  trang 

nghiêm, chủng chủng công đức thành tựu. Điều này đối với những người sơ học 

ở thế giới Ta bà này, hầu như đều có tâm hoài nghi, cho rằng đây là thần thoại, 

đây là chuyện không thể, nhưng nó đúng là sự thật, tình hình đúng là như vậy. 

Những  thứ  hiện  ra  ở  thế  giới  tây  phương,  có  thể  nói  là  chân  thật  không  gì 

sánh bằng. Vì sao vậy? Bởi nơi đó con người đều thấy tự tánh viên mãn, thông 

thường gọi là chứng quả, họ  chứng được tự  tánh viên  mãn. Như  một vài ví dụ 

trong kinh đưa ra là trụ kim, trụ ngân, trụ lưu ly…Còn có nhị bảo cho đến thất 

bảo. Nhị bảo, tam bảo, tứ bảo, vô lượng trân bảo hợp lại thành trụ báu. Trang sức 

trên trụ báu này có anh lạc và các thứ khóa bảo. kim châu, linh đạc tất cả đều là tự 

nhiên, không có việc nào do con người thi công cả, hoàn toàn không phải do con 

người làm ra.  “Kim, thuần kim. Châu, chân châu. Linh kim thuộc chi linh, hình tợ 

 chung  nhi  giảo  tiểu”.   Lầu  chuông  ở  trong  chùa,  đó  là  chuông  lớn.  Chuông  nhỏ 

gọi là linh. 

       “Đạc linh trung chi mộc sớ”.  Nó làm bằng kim loại nên ánh sáng lung linh. 

Linh và đạc đều là diệu bảo thành.  “Lưu xuất diệu âm”,  diệu âm đều nói pháp, 

cũng chính là nói, cách thức nói pháp ở thế giới Cực Lạc rất nhiều, không cách 

nào nói ra được. Cách thuyết pháp này là dùng phương pháp ca xướng, ví như 

trong kinh văn là dùng kệ tụng, phổ thành nhạc để diễn tấu, diễn tấu ra âm thanh 

của âm nhạc, trong đó còn có âm thanh tuyên thuyết. Cũng chính là nói từng chữ 

từng câu, chúng ta đều nghe rất rõ ràng. Như vậy mới vi diệu, âm thanh vi diệu! 

Tập 356  100

9 



       “Dĩ thượng tứ giả, biến huyền ư bồ đề thọ chi điều chi gian, cố vân châu táp 

 điều gian”.  Chúng ta nói đến thân cây, cành cây, nhánh cây là rèm báu trân quí vi 

diệu.  “Đường dịch hựu dĩ thuần kim chân chu, tạp bảo linh đạc, dĩ vi kỳ võng”.  

Ở đây chúng ta có thể thấy được, thế giới Cực Lạc đích thực là thế giới trân bảo. 

Chúng ta ở đây trân bảo rất hiếm, số lượng rất ít. Trân bảo ở thế giới Cực Lạc rất 

nhiều,  thật  là  vô  lượng  vô  biên  vô  tận  vô  số,  tất  cả  đều  là  trân  bảo  làm  thành. 

Những trân bảo này từ đâu mà có? Vì sao chúng ta muốn có một ít cũng không 

được? Trong kinh Đức Phật dạy, cũng như trong Lục Tổ Đàn Kinh Lục Tổ Huệ 

Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. Chúng ta thấy ở thế giới Cực Lạc, 

thấy  trong  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  của  Chư  Phật  Nhu  Lai,  cõi  tứ  thánh  pháp 

giới  trong  mười  pháp  giới  có  cũng  không  ít,  trong  lục  đạo  chỉ  có  người  tu  đại 

phước báo mơi có thể thấy, mới có thể sở hữu, vì họ có phước báo lớn, không có 

phước báo, gặp những thứ này, nếu muốn sở hữu nó thì tai hoạ liền đến theo. Vì 

không có phước báo lớn như vậy. 

Chúng  ta  nhất  định  phải  biết,  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  là  hưởng  phước 

báo của Phật A Di Đà. Chúng ta vãng sanh về thế giới tây phương Cực Lạc, là có 

duyên rất sâu dày  với Phật A  Di  Đà, với  Phật A Di Đà hoà hợp thành  một thể. 

Duyên này sâu dày và thân thiết biết bao! Nên công đức và phước báo trong vô 

lượng kiếp tu hành của Phật A Di Đà, chúng ta đều có thể hưởng thụ được. Trong 

lúc hưởng thụ, thì phiền não của chúng ta mỗi ngày đều bị đào thải và tánh đức 

chúng ta không ngừng hiện ra. Nên có thể nói trong cõi thật báo phân nửa là bổn 

nguyện công đức của Phật A Di Đà, phân nữa là công đức vốn có trong tự tánh 

chính mình. Đây là chánh nhân của tất cả sự trang nghiêm, ở thế giới Cực Lạc. 

Ngày nay chúng ta  ở  thế gian này, bảo tàng trong tự tánh chúng ta  đều  mất 

hết. Sao lại lạc mất? Vì có tự tư tự lợi, tham sân si mạn, chúng ta có tám chữ này. 

Tám chữ này là gì? Là tám chướng ngại lớn, nó khiến cho vô lượng công đức,  vô 

lượng trí tuệ, vô lượng đức năng và vô lượng tài phú cất giữ trong tự tánh của 

chúng ta hoàn toàn mất hết. Tổn thất này vô cùng nghiêm trọng. Chúng ta hiện tại 

sở hữu những tài phú này, đáng tin chăng? Hàng ngày chúng ta thấy tin tức báo 

cáo của các vùng trên toàn thế giới, một thiên tai đến là lập tức hoá thành vi trần. 

Trong kinh Đức Phật dạy than người vô thường, quốc độ nguy hiểm, rất không an 

101

Tập 356 

0 



toàn. Một thành thị lớn chỉ mấy phút là không còn nữa. Động đất lớn, tin tức trên 

mạng chúng ta đều nhìn thấy, chỉ huỷ diệt trong mấy giây. Như thành Bành Bối 

ngày xưa, thành Bành Bối ở phía nam La Mã, đi xe khoảng hai tiếng rưởi, tôi đã 

đi qua. Chỉ trong vòng  mấy giây thôi một thành thị đã hoàn toàn biến mất. Có lời 

cảnh báo trước, nói có đại thiên tai, nên một số người dời đi. Không thoát được 

có khoảng bốn năm ngàn người, mấy giây cả thành thị đều không còn. Nên nó là 

giả không phải thật. 

Trân bảo trong tự tánh là thật không phải giả, nên quý vị lấy không bao giờ 

hết, dùng không bao giờ tận. Như vậy tại sao quý vị không cố gắng để minh tâm 

kiến tánh? Người thông minh nhất thế gian họ làm việc này chứ không làm việc 

khác, không dính một chút danh văn lợi dưỡng nào của thế gian. Tu gì? Nhất tâm 

bất loạn. Trong kinh Di Đà định sẵn  mục tiêu cho chúng ta. Nhất tâm bất loạn, 

tâm  không  điên  đảo.  Nhất  tâm  bất  loạn  là  định,  là  niệm  Phật  tam  muội.  Tâm 

không điên đảo là trí tuệ, tâm không điên đảo chính là giác. Nhất tâm  bất loạn 

chính là thanh tịnh bình đẳng. Tâm không điên đảo là giác, thanh tịnh bình đẳng 

giác  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  là  Phật  A  Di  Đà. 

Thanh tịnh bình đẳng giác là chân tâm của chúng ta, chúng ta nên để Phật A Di 

Đà trong tâm, đem tâm mình đổi thành Phật A Di Đà. 

Đổi  như  thế  nào?  Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  chính  là  Phật  A  Di  Đà.  Tâm 

chúng ta trở lại thanh tịnh bình đẳng giác. Phật A Di Đà chính là tâm ta, tâm ta 

chính  là  Phật  A  Di  Đà.  Nếu  tâm  mình  không  thanh  tịnh,  không  thanh  tịnh  thì 

không  phải,  không  bình  đẳng  thì  không  phải,  không  giác  thì  không  phải.  Dùng 

phương pháp gì để tìm lại tâm thanh tịnh bình đẳng giác_Chân tâm mà mỗi người 

đều có_trở về? Pháp môn tịnh độ là dùng một câu danh hiệu Phật. Chỉ một câu 

phát tâm bồ đề một lòng chuyên niệm. Thật có thể nghe hiểu và thực hành hai câu 


này, hang thượng căn tìm trở về rất nhanh. Kinh Di Đà nói, từ một ngày cho đến 

bảy ngày, thì một ngày họ đã thành công rồi. Hàng trung căn thì từ hai ngày cho 

đến sáu ngày không nhất định. Hàng hạ hạ căn thì bảy ngày. Bảy không phải con 

số cố định. Sáu số ở trước một hai ba bốn năm sáu là định số, số bảy không phải 

là định số. Nó là tượng trưng, là là biểu pháp, tượng trưng cho sự viên mãn. Ngày 

nào đạt được thì ngày đó chính là ngày thứ bảy. 

Tập 356  101

1 



Trong nhà Phật cách đây 2000 năm về trước, chúng ta biết người căn tánh kém 

một chút thì năm ba năm là đạt được, hoặc tám mười năm là đạt được, đó gọi là 

viên  mãn,  hai  mươi  năm,  ba  mươi  năm  đạt  được  cũng  rất  đáng  quý.  Đạt  được 

nghĩa là  thế  nào? Nghĩa là thật sự  đã thay đổi. Tâm đó đúng là Phật A  Di Đà, 

đúng  là  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác.  Thanh  tịnh  là  không  nhiễm  chút  bụi  trần, 

không  có  ô  nhiễm.  Bình  đẳng  nghĩa  là  không  có  tâm  phân  biệt,  chính  là  bình 

đẳng. Vì bình đẳng nên mới có thể nói, tâm ta tức là Phật A Di Đà. Vì sao vậy? 

Vì ta và Phật A Di Đà là bình đẳng. Phật A Di Đà tức là tâm ta. Nơi đây là tịnh 

độ, tịnh độ là nơi đây. Chánh báo bình đẳng, y báo đương nhiên cũng bình đẳng. 

Như vậy ở đâu không phải thế giới Cực Lạc? Người có tâm thanh tịnh bình đẳng 

giác thì  mọi nơi đều là thế giới Cực Lạc,  mọi lúc đều là thế giới Cực Lạc, biến 

pháp  giới  là  một  thân,  biến  pháp  giới  là  một  quốc  độ.  Đạo  lý  này  trong  Hoàn 

Nguyên  Quán  nói  rất  rõ  ràng.  Chúng  ta  siêng  năng  học  Hoàn  Nguyên  Quán,  là 

đồng nghĩa với học được hết bộ kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm. Đó là 

tinh tuý của kinh Hoa Nghiêm, là tổng cương lĩnh của kinh Hoa Nghiêm. 

       “Đường  dịch  viết,  hựu  dĩ  thuần  kim  chân  châu,  tạp  bảo  linh  đạc,  dĩ  vi  kỳ 

 quốc. Cố tri bảo võng diệc do, kim châu linh đạc chi sở thành, cố vân trân diệu”.  

Nói tóm lại, ở thế giới Cực Lạc, lục căn tiếp xúc vô lượng vô biên trân bảo đó, là 

công đức vốn có của tự tánh. Ngài Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy 

đủ”. Hay nói cách khác là vô lượng trí huệ, vô lượng đức năng, vô lượng tướng 

hảo tất cả đều là công đức vốn có của tự tánh. Thật quá vi diệu! Nếu không đến 

đây lấy, lại cứ ở trên thế gian này tìm  mọi cách  muốn khống chế, muốn chiếm 

hữu, như vậy là sai lầm. Những thứ ta thấy ở thế gian hoàn toàn là giả. Thân thể 

cũng là giả, lục căn, lục trần, lục thức cũng toàn bộ là giả. Những thứ  này nếu 

không nhận thức được nó, không biết chân tướng sự thật của nó sẽ dùng sai, dùng 

sai nó sẽ đem phiền phức rất lớn đến cho quý vị. Đó là gì? Gọi là tạo nghiệp. Như 

trong  kinh  Địa  Tạng  nói,  chúng  sanh  trong  cõi  Diêm  Phù  Đề  không  chi  chẳng 

phải là nghiệp, không chi chẳng phải là tội. Nên chiêu cảm lấy quả báo là tam đồ, 

là địa ngục. 

Trong thời hiện đại, người tu hành chân chánh, đặc biệt là người tu theo pháp 

môn  tịnh  độ.  Hiện  nay  người  tu  theo  tịnh  độ,  về  hình  tướng  thì  thấy  rất  đông, 

101

Tập 356 

2 



nhưng thực tế, người thật sự nhận thức được tịnh độ, hiểu rõ về tịnh độ thì không 

nhiều. Người y theo kinh điển tu hành tịnh độ lại càng ít. Nếu họ thật sự chịu tu 

thì người này chính là Phật A Di Đà. Vì sao vậy? Bởi họ đang học theo Phật A Di 

Đà. Người học theo Phật A Di Đà thì người đó chính là Phật A Di Đà. Học được 

một chút giống Phật A Di Đà, thì họ sẽ đến thế giới Cực Lạc. Vậy tại sao lại ít 

người  học?  Vì  họ  hông  buông  bỏ  được  danh  văn  lợi  dưỡng  của  thế  gian,  còn 

muốn tham trước. Một niệm tham tâm này, làm cho công phu học Phật A Di Đà 

bị phá hoại, phá hoại triệt để. 

Ở trước chúng tôi đã giảng qua nhiều lần, thầy Lý thường đưa ra ví dụ một ly 

đề hồ. Trong kinh nói đề hồ là nước uống ngon nhất của chư thiên. Ly này là một 

ly đề hồ, là thức uống ngon nhất của thiên nhân, trong ly nước này giọt vào một 

giọt thuốc độc, thì ly đề hồ này sẽ biến thành thuốc độc. Hư hết. Trong tâm chúng 

ta  hoàn  toàn  là  Phật  A  Di  Đà,  đột  nhiên  có  một  tạp  niệm  xen  vào  thì  công  phu 

niệm  Phật  này  bị  phá  hoại  hết.  Không  phải  nói phá  hoại  một  bộ  phận  thì  tôi  sẽ 

đem nó sửa lại. Tôi cắt bỏ phần này đi không cần nó nữa, không phải như vậy, nó 

sẽ hư hết. Không thể xen vào chút tạp niệm nào. Tiêu chuẩn niệm Phật như vậy, 

có được mấy người? 

Chúng ta nghe kinh vì sao không khai ngộ? Nghe kinh hai tiếng đồng này đã 

khởi bao nhiêu tạp niệm? Nếu hai tiếng đồng hồ này không có chút tạp niệm nào, 

nhất  định  sẽ  khai ngộ.  Không  có  tạp  niệm  nghĩa  là  như  thế  nào?  Sẽ  được  niệm 

Phật  tam  muội.  Chúng  ta  ở  trong  định,  định  thì  làm  gì  có  lý  không  khai  ngộ! 

Chẳng những khi nghe kinh có tạp niệm, mà ở trong niệm Phật đường niệm Phật 

cũng đều có tạp niệm, lúc nghĩ chuyện này, lúc nghĩ chuyện khác, như vậy thì 

không được. Thật sự hiểu, thật sự minh bạch, thì phải tìm nơi để tu hành. Được, 

trước phải tìm một chỗ,  và giải quyết hết những việc cần làm. Buông bỏ, không 

còn ý niệm gì nữa. Rất nhanh, khoảng nửa năm, thời gian đủ để chuẩn bị tư lương 

cho  việc  vãng  sanh,  nghĩa  là  chuẩn  bị  đầy  đủ  điều  kiện  vãng  sanh  đến  thế  giới 

Cực  Lạc,  có  thể  làm  được.  Cư  sỹ  Hoàng  Niệm  Tổ  trước  khi  vãng  sanh  khoảng 

nửa năm, thị hiện như vậy, ông đã dạy chúng ta, muốn đến thế giới tây phương 

Cực Lạc cần bao nhiêu thời gian. Ông đã chứng minh cho mọi người thấy, thời 

gian nửa năm là đủ. 

Tập 356  101

3 



Thời gian nửa năm này ông đã sống như thế nào? Một ngày niệm 40 vạn danh 

hiệu Phật, không xen lẫn một chút tạp niệm nào. Vì sao vậy? Bởi ông đã buông 

bỏ hết, không còn điều gì vướng bận. Ông thị hiện để người niệm Phật thời nay 

thấy. Thời xưa không cần thời gian dài như vậy, chỉ cần một ngày đến bảy ngày, 

hoặc hai ba tháng là đủ. Ngài đã làm để cho người thời đại này của chúng ta thấy, 

thật sự làm giống như ngài nửa năm thì chắc chắn được vãng sanh. Phải triệt để 

buông bỏ, vì hết thảy là giả. 

Làm công đức chân thật, công đức chân thật là gì? Cần phải có huệ nhãn, phải có 

phước báo. Không có huệ nhãn, không có phước báo thì cơ hội ngay trước mắt 

cũng bỏ lỡ. Vì sao vậy? Vì không nhận thức được nó. Người thật sự phát tâm duy 

trì huệ mạng của Phật, thì ta toàn tâm toàn lực giúp họ. Còn không có? Không có 

thì thôi. 

Ở đây chúng ta cũng có  một đạo tràng,  cũng khó khăn cực khổ lắm  mới có 

thành tựu như ngày hôm nay. Hy vọng các bạn đồng học chúng ta thực sự nổ lực 

tu tập. Nếu không tinh tấn thì sao? Không tinh tấn thì thôi, không cần phải so đo 

tính toán! Nói tóm lại, cần phải bảo vệ tâm thanh của chính mình, còn những thứ 

khác thì không cần. Việc trước nhất là phải về thế giới Cực Lạc, còn những việc 

khác tính sau. 

Ở  Trung  quốc  có  người,  và  khắp  nơi  đều  có  ngườ,  xem  quý  vị  có  trí  tuệ  hay 

không, việc này không thể dùng tình cảm, xử lý theo tính cảm là sai lầm. Quí vị 

thương người này, ghét người kia, như thế thì không được, không nên có ý niệm 

này,  tất  cả  đều  phải  bình  đẳng.  Tâm  thanh  tịnh  bình  đẳng  mới  nhận  thức  đúng 

người khác. Họ thật sự nỗ lực thì nên giúp đỡ họ. Nếu không nhận thức đúng, có 

sự sai lầm, họ nổ lực giả tạo, có thể giúp họ được chăng? Được! Nếu sau này họ 

bị biến chất, thì nhân quả người nào người đó gánh chịu, chúng ta không có trách 

nhiệm. Phải luôn giúp đỡ họ, hướng dẫn cho họ, dụ dỗ họ, đây là tâm của Bồ tát. 

Họ  làm  sai,  nên  tha  thứ  cho.  Không  nên  đem  những  điều  sai  trái  để  trong 

lòng. Tâm ta thanh tịnh, nếu đem những sai lầm của họ để trong tâm mình, thì ta 

sẽ bị huỹ diệt, như vậy là sai.  Sai lầm  của họ không liên quan đến ta, ta không 

101

Tập 356 

4 



nên  để  trong  lòng,  càng  không  thể  để  trên  miệng,  để  trên  miệng  quý  vị  sẽ  tạo 

khẩu nghiệp. Để trong tâm là ý nghiệp, sẽ không thanh tịnh. 

Thật  sự  học  theo Phật  A  Di  Đà,  thì  chỉ  nên  nhìn  thấy  điểm  tốt  của  người  khác, 

không thấy chỗ sai lầm của họ. Nếu họ làm sai, trong kinh này Phật A Di Đà dạy 

rằng: “Tiên nhân bất thiện, bất thức đạo đức, vô hữu ngữ giả”. Không nên trách 

cứ họ, vì không có người nói cho họ biết.      Cha mẹ không biết, không nhận thức 

được đạo đức, những người đi trước họ cũng không biết. Vô tri ở đây nếu phải 

nói sâu xa, thì ít nhất cũng phải là 200 năm. 200 năm cũng gần mười đời, ít nhất 

là tám đời. Thời gian dài như vậy mà không có ai dạy. Đời này không bằng đời 

trước, nên ngày nay họ đã làm sai, làm sao có thể trách họ được? Nên hãy dùng 

tâm bình đẳng để nhìn người, không so đo tính toán. 

Đã từng có mấy người hỏi tôi rằng: Hiện nay xã hội rất loạn, nên dùng thái độ 

như  thế  nào  để  đối  đãi,  khiến  cho  mình  không  tạo  nghiệp,  mà  còn  có  thể  giúp 

được người khác? Tôi nói với họ: Tiến sĩ Thang Ân Tỷ người Anh nói_Đây là 

một nhà đại triết học nổi tiếng trên thế giới, một nhà triết học lịch sử. Ông ấy nói 

rằng:  Giải  quyết  vấn  đề  xã  hội  của  thế  kỷ  21,  chính  là  hiện  nay,  thì  chỉ  có  học 

thuyết  Khổng  Mạnh  và  Phật  pháp  đại  thừa.  Người  ta  lại  hỏi,  học  thuyết  Khổng 

Mạnh là gì? Tôi đưa ra bốn chữ là nhân nghĩa, trung thứ. Chúng ta dùng thái độ 

này để giải quyết. 

Nhân là gì? Là thương người. Thật sự thương người. Tạo nghiệp địa ngục vẫn 

yêu thương họ. Vì sao phải yêu thương họ? Bởi họ vốn là Phật. Trong kinh đại 

thừa nói, tất cả chúng sanh vốn là Phật, như vậy quý vị có thể không thương yêu 

họ chăng? Vì sao họ tạo nghiệp địa ngục? Bởi họ nhất thời hồ đồ, nên cần phải 

tha thứ cho họ, họ rất đáng thương vì không có người dạy. Họ phạm sai lầm, nên 

câu đầu tiên là lòng nhân từ, lòng thương người. Thứ hai là nghĩa, nghĩa là đối đãi 

với tất cả muôn sự muôn vật phải hợp tình, hợp lý, hợp pháp. Pháp là gì? Là phép 

tắc đại tự nhiên, nó thù thắng hơn pháp luật của con người thời nay. Pháp mà hiện 

nay con người định đều trái với nguyên tắc tự nhiên. Hợp với nhân tình, hợp với 

thiên lý, hợp với phép tắc đại tự nhiên. Phép tắc đại tự nhiên là gì? Là luân lý đạo 

đức. Chúng ta phải tuân thủ điều này, vì đây là nghĩa. Ngũ luân, ngũ thường, tứ 

duy, bát đức. Chúng ta hiểu nên cần phải tuân thủ, còn họ không hiểu nên có thể 

Tập 356  101

5 



không tuân thủ, vì không ai dạy họ, không thể trách họ, mà hãy tha thứ cho họ. 

Đây là tâm nhân nghĩa. Về mặt sự thì dung thái độ gì? Dùng trung thứ. Trung là 

không  thiên  lệch,  tà  nguỵ.  Ông  Bố  Lai  Đăng  người  Mỹ  nói:  “đoan  chánh  tâm 

niệm”.  Câu  này  nói  rất  hay.  Tâm  niệm  đoan  chánh  chính  là  trung,  không  thiên 

lệch không tà nguỵ. Cải tà quy chánh, đoạn ác tu thiện, đây là hành vi cụ thể. 

Điều sau cùng là thứ. Thứ là tha thứ người khác, không nên so đo tính toán. 

Không chấp nhận sự trừng phạt. Vì sao vậy? Vì họ chưa học qua. Chưa học mà 

làm sai việc, nếu trừng phạt họ là bất nghĩa, là tàn nhẫn, không nên trừng phạt. 

Nếu họ đã học, biết rồi mà cố phạm, thì  cần phải trừng phạt, vì sao? Bởi họ hiểu, 

hiểu  rồi  mà  làm  như  vậy  là  không  đúng,  nên  cần  phải  bị  trừng  phạt.  Họ  không 

hiểu, không hiểu mà làm sai thì cần tha thứ. Cách nói này của tôi rất nhiều người 

tán thành. 

Khổng Tử nói rất hay:“sự thành bất thuyết”. Bất luận là việc tốt hay việc xấu, 

đặc biệt là nói về việc xấu, họ đã làm rồi, quý vị còn nói họ để làm gì? Không cần 

nói.  “ Toại  sự  bất  gián”.  Khi  việc  chưa  làm  thành  công,  họ  quyết  định  sẽ  làm 

thành công, không nên khuyên họ, nhắc nhở một chút là được, không cần khuyên 

lơn. Họ có quyết tâm, nhất định sẽ làm thành công. 

Mấy  năm  trước,  tổng  thống  Bố  Thập  người  Mỹ  phát  động  chiến  tranh  I-rắc. 

Trước ba tháng khi phát động chiến tranh, tôi viết thư khuyên ông ta. Chiến tranh 

không  thể  giải  quyết  vấn  đề,  nhất  định  phải  dùng  phương  pháp  hài  hoà  để  giải 

quyết. Nhưng ông ấy không nghe. Sau này khi chúng tôi gặp mặt, ông ấy rất hối 

hận nhưng không còn kịp nữa. Phát động chiến tranh thì dễ, nhưng quay đầu lại 

thì  không  có  cách  nào  dàn  xế[  được,  thê  thảm  biết  bao!  Khi  tôi  gặp  ông  ấy  tôi 

cũng  có  nói  đến,  chiến  tranh  cũng  tốt,  cũng  là  việc  tốt.  Việc  tốt  như  thế  nào? 

Khiến cho những người muốn chiến tranh không dám đánh nữa. Quý vị làm sao 

để kết thúc nó? Afghanistan là một bài học, I-rắc là một bài học. Rất nhiều người 

muốn phát động chiến tranh nên suy nghĩ tường tận xem, quý vị làm sao để kết 

thúc sự việc? Nghĩa là họ đã có quyết tâm, nhưng vẫn nhắc nhở họ một chút, để 

sau này họ có thể nghĩ lại, trước đây đã từng có người nhắc nhở mà  họ không để 

trong lòng, nên mới dẫn đến sai lầm lớn như vậy. 

101

Tập 356 

6 



“Ký  vãng  bất  cữu”.  Những  việc  đã  làm  sai,  nên  bỏ  qua  hết  không  cần  truy 

cứu.  Làm  việc sai, nhưng tâm  phải an định để sửa đổi  chính  mình cho tốt.  Mọi 

người cùng học truyền thống văn hoá, mọi người cùng nhau học Phật pháp. Đây 

chính là việc tốt, không nên tìm lỗi lầm của họ. Như vậy xã hội sẽ từ chỗ an định 

hồi phục êm ấm. Nếu làm việc sai nhất định phải bị trừng phạt, phải bị pháp luật 

xử lý, thì xã hội này sẽ động loạn. Vì sao vậy? Vì người làm sai quá nhiều, quý vị 

phải làm thế nào? Khi ở trong tình hình này, phương pháp tốt nhất là bỏ qua hết, 

không nhắc chuyện cũ. Đây là phương pháp quyết đoán mà các bậc thánh hiền xử 

lý đại loạn, khiến nhân tâm hoàn toàn an định để nổ lực học tập. Đoạn ác tu thiện, 

cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm. Nên cần có vài năm như vậy thì xã hội sẽ 

trở lại ấm êm. 

Không  dùng  phương  pháp  này,  mà  cứ  mê  muội  đi  truy  cứu,  mê  muội  trừng 

phạt. Như vậy thế giới này ngày càng loạn không cách nào thu dọn được. Nhân 

nghĩa trung thứ và chân thành từ bi của Phật pháp đại thừa. Dùng tám chữ này, 

đây là điều tiến sĩ Thang Ân Tỷ đưa ra. Ông đưa ra học thuyết Khổng Mạnh và 

Phật pháp đại thừa. Trong học thuyết Khổng Mạnh chúng ta tìm ra bốn chữ, Phật 

pháp đại thừa cũng tìm ra bốn chữ, làm thành tám chữ. Tám chữ này có thể giải 

quyết mọi tranh chấp trong xã hội hiện tại, từ sự rối rắm của mỗi gia đình cho đến 

toàn thế giới. Ngạn ngữ nói rất hay: không nghe lời người lớn, thì thiệt thòi ngay 

trước  mắt. Người lớn là thánh hiền, người lớn là chư Phật Bồ Tát. Nếu thật sự 

nghe và thực hành theo bộ kinh này, thì thành Phật là chuyện đương nhiên. Lời 

của Thiện Đạo đại sư nói không sai “vạn tu vạn nhân khứ”, không sót một người 

nào. 

Nếu y theo pháp môn này mà không được vãng sanh, thì đó là nguyên nhân 

gì? Vấn đề không ở nơi pháp môn, mà là do chúng ta sai, đã làm trái với nguyên 

tắc. Vừa rồi tôi nói, nghe kinh có tạp niệm, niệm Phật có tạp niệm, có hoài nghi, 

đối với thế gian này có tham luyến không buông bỏ. Như vậy thì không còn cách 

nào  khác.  Lỗi  không  phải  trong  kinh  điển,  mà  do  chính  mình.  Học  Phật  chân 

chánh, trong tâm  chỉ  có Phật A  Di  Đà, chỉ có  thanh tịnh bình đẳng giác, chỉ có 

một  câu  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật.  Câu  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật  này,  khiến  thanh 

Tập 356  101

7 



tịnh bình đẳng giác của chúng ta hiện ra. Những điều này chúng ta có, nó là tánh 

đức của tự tánh. Như vậy là chúng ta đã thành công rồi. 

Nghiệp chướng quá nặng, thì đi từ cạn vào sâu. Trước tiên niệm câu A Di Đà 

Phật, niệm cách nào để khiến Đệ Tử Quy và tâm nhân nghĩa hiển lộ. Bản lĩnh cao 

hơn thì niệm cách nào cho trung thứ, chân thành và từ bi hiển lộ. Không những 

chính mình được độ, mà còn có thể cứu chúng sanh, cứu thế giới. Vì sao thế giới 

có nhiều thiên tai như vậy? Vì nhân tâm băng hoại, xã hội động loạn, nên thế giới 

thiên tai ngày càng nhiều, nguyên nhân chính là như vậy. Nếu nhân tâm chánh thì 

xã  hội  an  định,  thế  giới  cũng  an  ổn,  thiên  tai  sẽ  không  còn.  Hiện  tại  rất  nhiều 

thiên tai là do con người tạo ra. Vì sao có động đất mạnh như vậy? Động đất từ 

đâu mà có? Do tâm ngạo mạn nặng nề, tự tư nghiêm trọng và quan niệm sai lầm 

nghiêm  trọng.  Cho  rằng  nhân  định  thắng  thiên.  Họ  đã  hiểu  sai  về  câu  nói  của 

người  xưa,  con  người  nhất  định  có  thể  chiến  thắng  đại  tự  nhiên.  Phát  minh  ra 

những khoa học kỹ thuật rất ghê gớm, nhưng thiên tai của đại tự nhiên trên địa 

cầu này loáng qua một cái thì tất cả đều huỷ diệt. 

Quý  vị  chế  tạo  rất  nhiều  bom  nguyên  tử.  Tạo  ra  mười  ngàn  trái,  một  trăm 

ngàn trái trái. Nếu công viên Hoàng Thạch bị động đất, e rằng đó là mấy ức trái 

bom nguyên tử, chúng ta thắng không nổi đại tự nhiên. Nhân định thắng thiên này 

là ý cổ nhân nói, nếu tâm con người định là thì có thế thắng thiên, nhưng chúng ta 

không định được. Định này như Đức Phật nói: “trú tâm nhất xứ,vô sự bất biện”, 

chính là ý này. Tại sao quý vị lại hiểu sai ý người xưa? Chúng ta có thể để tâm 

nơi Phât A Di Đà, tức là chế tâm một chổ. Thay đổi vận mạng của chính mình, 

thân tâm mạnh khoẻ, không cần thuốc thang, không cần bất cứ loại thuốc bổ nào, 

chúng ta được đại tự tại. Chỉ cần chế tâm một chổ thì sẽ làm được. Còn nếu vọng 

niệm quá nhiều, suy nghĩ lung tung thì coi như xong, là mình tự huỷ mình. 

Đức  Phật  không  dạy  quý  vị  cách  huỷ  diệt  chính  mình.  Quý  vị  chế  tâm  một 

chổ, thân tâm an ổn, quý vị được định thì trí huệ khai mở, có trí huệ mới có thể 

giúp thế giới này. Có công phu thiền định và trí huệ, mới có thể hoá giải thiên tai. 

Thiên tai là cọng nhiệp của chúng sanh chiêu cảm ra. Tâm- Phật- chúng sanh là 

tam vô sai biệt, ba sức mạnh này ngang nhau, chỉ xem chúng ta kết hợp như thế 

nào.  Sức  mạnh  tâm  chúng  ta  kết  hợp  với  Phật,  trong  tâm  có  Phật  thì  vấn  đề  sẽ 

101

Tập 356 

8 



được giải quyết. Nếu chúng ta với chúng sanh kết hợp, với chúng sanh hiện tại 

kết hợp, tâm chúng sanh hiện tại là gì? Tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, ngũ dục 

lục trần, tham sân si mạn, là tâm này. Kết hợp với tâm này là hỏng hết. Tiền đồ 

của chúng ta là một bầu trời đen tối. 

Phật pháp rất tuyệt vời, Phật pháp rất đáng quý nhưng không ai biết. Chúng ta 

cùng nhau học tập, người thật sự nghe hiểu không nhiều, rất ít! Nghe hiểu họ sẽ 

thật  sự  thực  hành  và  chân  thật  đạt  được  lợi  ích.  Nguyên  nhân  nghe  không  hiểu 

chúng ta vừa nói. Do họ hoài nghi, do dự, xen tạp, những thứ này phá hoại công 

đức nghe kinh, phá hoại công đức niệm Phật. Vì họ vô tri nên nghe kinh nhiều 

năm mà không có hiệu quả, cho nên không muốn nghe nữa, vì nghe không được 

lợi ích. Niệm Phật đã mấy năm cũng không đạt được hiệu quả, thôi, đổi pháp môn 

khác tu vậy. Như thế thì trong Tịnh độ tông không có thiện căn, không có phước 

đức, họ học được mấy ngày, chê trách pháp môn này không linh. Như vậy là tạo 

tôi nghiệp rất nặng, đây chính là huỷ báng tam bảo. Tuy trồng thiện căn trong A 

lại da, thầy Lý nói, họ luân hồi nhiều kiếp trong lục đạo,  đang chịu khổ, chịu khổ 

là tiêu nghiệp chướng. 

Ở  dưới  nói  “la  phú”.  La  là  mở  ra  la  liệt,  phú  là  che  đậy.  Nó  như  một  mành 

lưới báu che đậy trên cây bồ đề. Trang sức của cây bồ đề rất đẹp, châu bảo phóng 

quang có trăm ngàn vạn màu sắc . “Như Quán Kinh viết, nhất nhất bảo châu hữu 

 thiên quang minh, nhất nhất quang minh bát vạn tứ thiên sắc. Như thị nhất nhất 

 diệu sắc hổ tương huy ánh, di tăng quang lệ, cố viết hổ tương ánh sức”.  Có người 

đọc đoạn kinh này đã sanh tâm hoài nghi rằng, người học Phật không phải đều rất 

đạm  bạc  sao?  Sao  lại  hoa  lệ  đến  thế,  như  vậy  là  hưởng  thụ  quá  đáng.  Bậc  đế 

vương ở nhân gian này cũng không bằng họ, thiên vương trên trời cũng không 

sánh được. Đối với người tu khổ hạnh, thì nơi đó quá hưởng thụ, không thể đi. 

Tôi  đã  gặp  được  những  người  như  thế  đến  chất  vấn  tôi.  Tôi  nói  nếu  quý  vị 

thật sự không muốn hưởng thụ, mà chỉ muốn ở nhà tranh để tu khổ hạnh. Trong 

trí tưởng tưởng của tôi, thế giới Cực Lạc nhất định có cảnh quan như vậy, có thể 

làm vừa ý quý vị. Vì sao vậy? Bởi tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Quý vị muốn ở 

nhà tranh, khi đến thế giới Cực Lạc sẽ có nhà tranh để ở. Thế giới như vây mà 

chúng ta không chịu đến hưởng thụ. Như vậy là sao? Ở đây cần nhân công, cần 

Tập 356  101

9 



tài  nguyên,  muốn  được  điều  này  không  dễ.  Thế  giới  Cực  Lạc  không  cần  nhân 

công, không có người thiết kế, tất cả đều là trong tánh đức tự nhiên hiển lộ ra. 

Quý vị không  muốn cũng không được.  Nếu không  muốn lập tức bị đoạ lạc vào 

trong luân hồi lục đạo, tiếp tục trôi lăn trong luân hồi. Điều này ở trước trong bộ 

kinh này có nói đến rất nhiều. Quý vị nhất định phải biết, người trong cõi phàm 

thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. Chúng ta có lý do tin 

rằng,  họ  có  khởi  tâm  động  niệm,  nhưng  chắc  chắn  họ  không  có  phân  biệt  chấp 

trước. Vì sao vậy? Vì được oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Tập khí 

kiến tư phiền não, trần sa phiền não ở thế giới Cực Lạc nếu không gặp duyên, nó 

sẽ không khởi hiện hành, nó không khởi tác dụng. Nên đến thế giới tây phương 

Cực Lạc, gặp được Phật A Di Đà, tâm ta tự nhiên sẽ định, không có vọng tưởng, 

không có phân biệt.Ở thế giới Cực Lạc lâu ngày thì tập khí của kiến tư phiền não, 

trần sa phiền não, vô minh phiền não tự nhiên sẽ bị đoạn tận. Nhất định chúng ta 

cần phải hiểu đạo lý và chân tướng sự thật này. Như vậy chúng ta mới biết đây 

thật sự là một nơi tuyệt vời. Tất cả mọi người mà chúng ta gặp ở đây đều là đại 

Bồ  Tát,  tuyệt  đại  đa  số  đều  là  đẳng  giác  Bồ  Tát.  Trong  kinh  nói  “chư  thượng 

thiện nhơn”. Thượng thiện là chỉ cho ai? Chỉ cho hàng đẳng giác. Bồ Tát không 

cao hơn họ. Đẳng giác Bồ Tát ở thế giới tây phương Cực Lạc, số đó vô lượng vô 

biên,  họ  không  có  khác  gì  chư  Phật  Như  Lai,  mỗi  ngày  ở  trong  hoàn  cảnh  như 

vậy để huân tập, sao có chuyện không thành tựu? 

Người xưa nói gần mực thì đen gần đèn thì sáng. Quý vị mỗi ngày tiếp xúc đều là 

Đẳng  Giác  Bồ  Tát,  sao  không  thành  tựu  được?  Tự  nhiên  cũng  nhiễm  tập  khí 

Đẳng Giác Bồ Tát. Nên quý vị cũng trở nên rất giống Đẳng Giác Bồ Tát. Thầy 

của Đẳng Giác Bồ Tát là Phật A Di Đà. Thế giới tây phương Cực Lạc là thế giới 

của Phật A Di Đà, nên mỗi người vãng sanh đều là Phật A Di Đà. Chúng ta học 

kinh Vô Lượng Thọ, không thể hiểu sai ý nghĩa của nó. 

Bên dưới giải thích chữ “viêm”. Viêm trong từ  hoả viêm.  “Hoả quang hướng 

 thượng” . Viêm_rất nóng.  “Cố quang viêm”,  đây có nghĩa là quang diệu.  “Nhất 

 nhất châu hữu thiên quang minh, kim hữu vô lượng bảo châu. Cố viết, vô lượng 

 quang,  chiếu  diệu  vô  cực.  Vô  cực  giả,  vô  hữu  cực  hạn”.   Hay  nói  cách  khác  là 

không  có  giới  hạn.  Ánh  sáng  này  có  chiếu  đến  thế  giới  chúng  ta  hay  không? 

102

Tập 356 

0 



Trong Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán nói, ta thấu hiểu chân tướng sự thật, trong 

Hoàn Nguyên Quán nói hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần chính là y báo 

chánh báo. Thể tánh của nó là tần suất, là hiện tượng dao động, là chấn động, tần 

suất  này  rất  nhanh.  Tần  suất  yếu  thì  chúng  ta  không  cách  nào  phát  hiện  được. 

Chẳng những không phát hiện, mà trong kinh Phật nói, bát địa Bồ Tát mới cảm 

nhận được.  Nói cách khác, định công trước thất địa đều không cảm nhận được, 

trên bát địa mới cảm nhận được. Đó chính là bát địa, cửu địa, thập địa, đẳng giác, 

diệu giác. Năm địa vị cao nhất này họ cảm nhận được. 

Họ biết hiện tượng dao động của A lại da. Tốc độ dao động lớn như thế nào? 

Vừa  mới  động  đã  chu  biến  pháp  giới,  khởi  tâm  động  niệm  chu  biến  pháp  giới, 

hiện tượng vật chất cũng chu biến pháp giới, không có giới hạn. Thế giới này của 

chúng  ta  có  đạt  được  chăng?  Đạt  được.  Vậy  tại  sao  chúng  ta  không  cảm  nhận 

được? Trong kinh nói thất địa Bồ Tát không cảm nhận, thì chúng ta làm sao cảm 

nhận được? Phải tu thành tựu bát địa, bát địa là bất động địa sẽ cảm nhận được. 

Bất luận ở đâu quý vị đều cảm nhận được ánh sáng báu biến chiếu khắp nơi của 

thế giới Cực Lạc. Đây là trong kinh Phật nói về khoa học, là thật không phải giả. 

       “Nhất thiết trang nghiêm tuỳ ứng nhi hiện”.  Đều là chúng sanh có cảm, trang 

nghiêm là tự nhiên mà hiện. Người ở thế giới Cực Lạc không nghĩ, tôi cần có một 

cung điện, không có, tôi cần một hoàn cảnh như thế nào đó, chọn một hoàn cảnh, 

không có. Không có khởi tâm động niệm, tự nhiên sẽ hiện tiền, vừa nhìn thấy đã 

cảm thấy hài lòng, rất vừa lòng, rất thích. Những thứ hiện ra hợp với ý của mỗi 

người, nghiệp cảm của họ không giống nhau, có người thích kim bích huy hoàng, 

phú lệ đường hoàng, có người thích điều này, có người thích nhà tranh để được 

thanh tịnh, không nhiễm chút bụi trần nào, họ thích điều này. Mổi người sở thích 

không  giống  nhau.              Mặc  dù  là  nhà  tranh,  nhưng  cũng  là  vô  lượng  trân  bảo 

thành tựu. Ở đó tìm chút đất cát cũng khôn thấy, không có. Chúng ta hiểu được 

đạo  lý  này  sẽ  không  có  mê  hoặc.  Đích  thực  là  tuỳ  theo  cảm  ứng  mà  hiện  ra. 

 “Kinh Hưng vân, Như Lai từ bi thiện báo sở hiện, cố ưng chúng cơ, hiện đại hiện 

 tiểu, trường, đoãn”.   “Hiện” ở đây đều tập quán, hiện  ngắn hiện dài.  “Nhất bảo 

 nhị  bảo  nãi  chí  chúng  bảo  đẳng,  vô  bất  thích  ý  cố  dã” .  Không  có  loại  nào  là 

không hợp với ý của chính mình. Cũng chính là nói nó sẽ tuỳ thuận tập quán, sở 

Tập 356  102

1 



thích của chúng ta, do tánh đức viên mãn hiển thị ra, chính là đạo lý này. Không 

có người thiết kế, cũng không cần tự mình nghĩ đến, trong tâm mình chỉ nghĩ đến 

Phật A Di Đà. Hình như tất cả điều này, đều là Phật A Di Đà giúp, ngài cung cấp 

cho chúng ta, thật đúng như vậy. Lời này nếu nói cỏi thật báo thì không sai chút 

nào. Tất cả đều là Phật A Di Đà cho chúng ta. Phật A Di Đà nhất định làm quý vị 

vừa lòng. Nói ra những điều này đều là tài bố thí của Phật A Di Đà. 

Chư Phật Bồ Tát dùng điều gì để giúp tất cả chúng sanh? Thứ nhất là tài bố 

thí, bố thí tiền tài, thứ hai là pháp bố thí, thứ ba là vô uý bố thí. Các bậc thượng 

thiện nhơn câu hội một chỗ. Đây là nơi rất tuyệt vời, nơi này không có người xấu, 

không có người nào có ác niệm, một ác niệm nhỏ cũng không có. Quý vị ở đây 

rất bình an, không sợ hãi. Ở đây không có chướng ngại, không ai làm phiền, yên 

tâm  học  đạo  thì  nhất  định  được  thành  tựu.  Thật  hy  hữu  khó  gặp!  Hoàn  cảnh  tu 

hành lý tưởng như vậy, trong mười phương thế giới cũng tìm không thấy. Nhất là 

trong lục đạo chúng sanh, cõi trời hay cõi người cũng không sánh được sự an tịnh 

của cõi đồng cư. Nói đến học tập của cõi trời và cõi người cũng không thù thắng 

như thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc mỗi ngày có thể nghe được Phật A Di Đà 

giảng kinh thuyết pháp. Điều này ở tha phương thế giới không có. 

Ở thế giới Cực Lạc ngày ngày được gặp Phật A Di Đà, được oai thần của ngài 

gia trì, nên hàng ngày có thể đến mười phương thế giới tham học. Vô lượng vô 

biên  quốc  độ  của  Chư  Phật  trong  mười  phương,  chúng  ta  đều  có  thể  phân  thân 

đến, nhưng thân thể chúng ta vẫn bất động trong giảng đường của Phật A Di Đà, 

chỉ  có  phân  thân  đến  mười  phương  thế  giới  để  cúng  dường  Phật.  Cúng  dường 

Phật là tu phước báo, nghe pháp cầu trí huệ. Phước huệ song tu! 

Trong kinh Di Đà nói, mỗi ngày có thể cúng dường mười vạn ức Đức Phật. 

Mỗi ngày nghe mười vạn ức Phật thuyết pháp. Không nhiều, một vị Phật nói một 

câu, quý vị mỗi ngày có thể học được mười vạn ức câu. Nên ở thế giới Cực Lạc 

thành tựu rất nhanh, môi trường tu học ở thế giới Cực Lạc ổn định, thù thắng, vi 

diệu không thể nghĩ bàn. Đọc nhiều kinh văn như thế này, khi đến thế giới cực 

Lạc không cảm thấy xa lạ, sanh về thế giới Cực Lạc sẽ cảm thấy môi trường này 

rất quen thuộc, rất yêu thích. 

102

Tập 356 

2 



       “Như thị diệu hiện, phổ ứng quần cơ”.  Chúng ta có thể hoàn toàn yên tâm, ở 

thế  giới  Cực  Lạc  không  có  điều  gì  là  không  xứng  tâm  như  ý.  Quần  cơ  là  mười 

phương,  trong  vô  lượng  vô  biên  quốc  độ  của  chư  Phật,  người  niệm  Phật  vãng 

sanh đến thế giới Cực Lạc, số người vãng sanh nhiều nhất là chúng sanh và chúng 

Bồ Tát trong lục đạo, đây là nhiều nhất. Ở trước chúng ta thấy đức Thế Tôn đưa 

ra ví dụ, ngài nói Thanh văn vãng sanh đến đó là ít nhất. Số ít mà đã không thể 

tính được, như vậy thì số nhiều không cần phải nói nữa. 

“Biến  hoá  bất  câu,  nhất  nhất  viên  diệu”.   “Biến  hoá  bất  câu”,  trong  Hoàn 

Nguyên  Quán  nói  là  “xuất  sanh vô tận”.  Biến  hoá  này  tuỳ  theo  khởi  tâm  động 

niệm của chúng ta. Cõi phàm thánh đồng cư có khởi tâm động niệm, cõi phương 

tiện hữu dư cũng có, nhưng đó là bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì khiến hằng 

ngày  được  nghe  kinh  nghe  pháp,  nên  khởi  tâm  động  niệm  đều  là  chánh  niệm, 

không có tà niệm, không có tà ý. Khởi tâm động niệm đương nhiên có biến hoá, 

nhưng sự biến hoá này đều tuỳ theo sở thích của quý vị. Sở thích này khi chưa 

đến thế giới Cực Lạc, những tập khí đó, đều có thể cảm ứng. Trong Lục Tổ Đàn 

Kinh ngài Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”. Ý nghĩa của nó 

hoàn  toàn  tương  đồng  với  xuất  sanh  vô  tận  trong  Hoàn  Nguyên  Quán.  Nói  rõ 

nguồn góc của hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần và hiện tượng tự nhiên. 

Nói rất rõ ràng. 

 “Nhất  nhất  viên  diệu”.   Viên  là  viên  mãn,  diệu  là  không  thể  nghĩ  bàn,  viên  là 

không  có  chút  khiếm  khuyết.  Mười  phương  thế  giới,  mỗi  ngày  mỗi  giờ  có  bao 

nhiêu người vãng sanh đến thế giới Cực Lạc? Không thể tính đếm được. Phật A 

Di Đà có thể quan tâm đến từng người, và quan tâm rất tường tận. Đây là năng 

lực gì? Đây là sức mạnh công đức không thể nghĩ bàn vốn có trong tự tánh. Thêm 

vào đó là đại hạnh đại nguyện của ngài khi còn ở trong nhân địa, mới có thành 

tựu thù thắng như vậy. 

       “Toàn hiển sự sự vô ngại”.  Trong kinh Hoa Nghiêm nói bốn loại vô ngại: Lý 

vô ngại, sự vô ngại, lý sự vô ngại,  sự sự vô ngại. Ở thế giới Cực  Lạc trong cõi 

đồng cư đều nhìn thấy, huống gì là ba cõi ở trên. Cõi đồng cư đều thấy được bốn 

loại  vô  ngại,  nói  cách  khác  đây  là  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm.  Nên  các  bậc  cổ  đức 

thường dạy, Hoa Nghiêm - mật nghiêm - Tịnh độ, một tức là ba, ba cũng là một. 

Tập 356  102

3 



Sanh vào cõi Tịnh độ chính là sanh vào thế giới Hoa Tạng, cũng chính là thế giới 

Mật Nghiêm mà trong Mật tông nói, là một không phải hai. Thật giống như trong 

Kinh  Hoa  Nghiêm  nói,  một  sanh  thì  tất  cả  đều  sanh.  Đến  thế  giới  Cực  Lạc  là 

đồng nghĩa đến được quốc độ của tất cả chư Phật. Điều này là thật không phải 

giả. Một điều thành tựu thì tất cả đều thành tựu. 

Đối với thế giới này không biết, không hiểu, không thấu triệt thì tâm nguyện 

không  sanh  khởi  được,  không  đoạn  trừ  được  nghi  hoặc.  Ở  trong  thế  gian  này, 

không  buông  bỏ  được  những  việc  vướng  bận.  Nếu  hiểu  rõ  rang  thấu  triệt  thì 

không có gì không buông bỏ được. Thật sự buông bỏ! Buông bỏ được thì công 

phu mới thật sự nâng cao, thật sự có thể từ một ngày đến bảy ngày sẽ thành tựu 

viên mãn. Chúng ta tin rằng Đức Phật không nói lời hư vọng. Từng câu từng chữ 

mà đức Phật nói đều là chân thật. 

Vì cảnh giới thật không thể nghĩ bàn, khiến cho người khác khó mà tin được. 

Đây  là  nghiệp  chướng  của  chính  mình.  Tin  chân  thật  thì  lập  tức  sẽ  thành  tựu. 

Trước mắt có rất nhiều người vãng sanh đã thị hiện cho chúng ta thấy. Họ đã thể 

hiện chứng chuyển trong tam chuyển pháp luân. Nếu còn không tin nữa thì không 

còn cách nào khác. Như vậy thì cứ từ từ, đời sau kiếp sau, còn đời này thì không 

có hy vọng. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta chỉ học đến đây. 





-------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 357 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:03.04.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

102

Tập 357 

4 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 424, hàng thứ năm. 

Kinh văn:  “Vi phong từ động, xuy chư chi diệp, diễn xuất vô lượng, diệu pháp 

 âm  thanh,  kỳ  thanh  lưu  bố,  biến  chư  Phật  quốc.  Thanh  sướng  ai  lượng,  vi  diệu 

 hoà nhã, thập phương thế giới, âm thanh chi trung, tối vi đệ nhất”.  

Đoạn kinh này nói, âm thanh của cây có lợi ích chúng sanh. Chúng ta xem chú 

giải của Hoàng Niệm Tổ.  “Hữu hiển thọ năng diễn thuyết diệu pháp, bất khả tư 

 nghị chi ích”.  Ích chính là lợi ích. Giải thích nghĩa diệu pháp trước.  “Diệu pháp 

 giả, đệ nhất tối thắng bất khả tư nghị chi pháp. Pháp Hoa Huyền Nghĩa Tự viết, 

 diệu  giả,  bao  mỹ  bất  khả  tư  nghì  chi  pháp  dã.  Phong  xuy  bảo  thọ  chi  diệp,  sở 

 phát âm thanh, diễn thuyết bất khả xưng lượng chi vi diệu pháp âm. Cố vân diễn 

 xuất  vô  lượng  diệu  pháp  âm  thanh”.   Chúng  ta  xem  đoạn  này.  Pháp:trong  quá 

trình dạy học của Đức Phật, pháp là đại danh từ chung. Muôn sự muôn vật trong 

vũ trụ, thông thường chúng ta nói là tánh tướng, lý sự, nhân quả trong vũ trụ bao 

gồm trong đó. Đức Phật chỉ dùng một đại danh từ chung gọi là pháp. Ngài Huệ 

Năng nói: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”. Vạn pháp là tất cả pháp. Trong 

tất cả pháp này, thực sự có bất khả tư nghì, nên gọi là diệu. Đệ nhất tối thắng là 

pháp  nào?  Phải  “khắc  thực  nhi  luận”,  nghĩa  là  nói  đúng  với  sự  thật,  không  có 

pháp nào chẳng phải là diệu pháp,  mỗi pháp đều là diệu pháp. Vì sao vậy? Bởi 

pháp pháp đều là bình đẳng. 

Trong kinh Kim Cang có dạy: “các pháp bình đẳng không có cao thấp”. Như 

vậy thì pháp nào không vi diệu? Đều là đệ nhất, đều là tối thắng, đều là không thể 

nghĩ bàn. Trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, pháp môn nào cũng có thể thành vô 

thượng đạo, pháp môn nào cũng có thể giúp chúng sanh minh tâm kiến tánh, nên 

không  có  pháp  nào  chẳng  vi  diệu.  Cũng  giống  như  thuốc  vậy,  quý  vị  đến  tiệm 

thuốc,  chúng  ta  dùng  thuốc  bắc  để  ví  dụ.  Dược  liệu  rất  nhiều,  phẩm  loại  vô  số. 

Mỗi loại thuốc đều có thể trị bệnh, chỉ cần trị lành bệnh thì gọi đó là diệu pháp. 

Chúng sanh có tám vạn bốn ngàn bệnh, Đức Phật có tám vạn bốn ngàn loại 

thuốc. Phật pháp chính là dược liệu để trị bệnh cho chúng sanh. Nhưng thuốc này 

Tập 357  102

5 



phải  trị  đúng  bệnh  mới  có  thể  hết  bệnh.  Nếu  dùng  sai  không  những  không  hết 

bệnh,  mà  bệnh  càng  thêm  nặng,  như  vậy  là  không  hay.  Nên  khái  niệm  về  chữ 

“diệu” này chúng ta cũng có, có khái niệm và nhận thức chính xác về diệu pháp. 

Trong tất cả các bệnh,có một loại thuốc, là loại thuốc bình thường, nhưng bệnh gì 

cũng đều có thể trị được, không đúng bệnh cũng không sao, cũng không có hại. 

Thuốc này là vi diệu trong vi diệu. Tục ngữ có câu “vạn linh cao, vạn ứng cao”, 

nó không có tác dụng phụ. Trong Phật pháp cũng có một loại pháp rất  đặc thù, 

diệu pháp này chính là niệm Phật. Bất luận là bệnh tật gì, thì niệm Phật chắc chắn 

không sai, chắc chắn không có tác dụng phụ, đối với quý vị chỉ cần có lợi không 

có hại. Như vậy chúng ta biết, ở đây nói  về vô lượng diệu pháp chính là nói pháp 

môn niệm Phật. 

Nói rộng ra, là giáo pháp của Chư Phật Bồ Tát đối với tất cả chúng sanh, cũng 

là  chỉ  cho  việc  dạy  học.  Nội  dung,  lý  luận  và  phương  pháp  dạy  học,  tất  cả  đều 

nằm trong một chữ pháp này. Nên ở đây có cách nói đơn giản nhất là đệ nhất tối 

thắng bất khả tư nghì. Chúng ta nhìn thấy câu này sẽ nghĩ đến câu, phát tâm bồ đề 

một lòng chuyên niệm. 

Ngày nay xã hội động loạn, động loạn quá mức. Phải nói như thế nào đây? Hoàn 

toàn  “thoát  tự”.  Tự  là  thứ  lớp,  nghĩa  là  hoàn  toàn  không  tuân  theo  thứ  lớp,  rất 

loạn. Tại sao không tuân theo thứ lớp? Vì không có người dạy. Trong xã hội ngày 

nay  cũng  không  có  ai  dám  dạy.  Nên  xã  hội  động  loạn,  chúng  sanh  thật  đáng 

thương. Quả báo họ chiêu cảm được chính là đại thiên tai. Vì nhân tâm không có 

thứ tự, trái với luân thường đạo đức nhân quả. Hành vi của chúng ta cũng không 

có  thứ  lớp,  chiêu  cảm  nên  đại  tự  nhiên  cũng  không  tuân  theo  thứ  tự,  bốn  mùa 

xuân hạ thu đông không bình thường, nên tất cả thiên tai đều bộc phát.      Núi 

không giống núi, biển không giống biển. Núi thì lún thấp xuống, còn biển thì nhô 

lên. Đây chính là thoát tự_không có trật tự. Tất cả những nguyên nhân rời xa trật 

tự. Điều này trong kinh điển đại thừa nói rất rõ, trong đại thừa kinh điển nói: “tất 

cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh”,  câu  nói  này  rất  quan  trọng.  Trong  tâm  thanh  tịnh, 

tâm thanh tịnh, tâm thiện lương, tất cả đều phù hợp với thứ tự, không học cũng 

phù hợp, thật tuyệt diệu! Nếu tâm không bình thường, đã bị nhiễm ô, bây giờ là 

nhiễm  ô  nghiêm  trọng.  Cái  gì  là  nhiễm  ô?  Tự  tư  tự  lợi  là  nhiễm  ô.  Chư  vị  cần 

102

Tập 357 

6 



biết, trong tự tánh thanh tịnh không có tự tư tự lợi, không tìm thấy, cũng không 

có danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, thất tình lục dục, tham sân si mạn đều 

không có. 

Tâm  nó  như  thế  nào?  Trên  đề  kinh  này  nói  rất  rõ:  tâm  là  thanh  tịnh,  bình 

đẳng, giác ngộ_thanh tịnh bình đẳng giác. Đây là chân tâm của mỗi người. Trong 

kinh Vô Lượng Thọ Đức Thế Tôn nói, thanh tịnh bình đẳng giác chính là danh 

hiệu của đức Phật A Di Đà. Tôi thường khuyên mọi người, đặc biệt là trong thời 

đại này, điều cần thiết nhất là phải thay đổi tâm. Đem Phật A Di Đà để trong tâm 

mình, tâm ta là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà là tâm ta. Phật A Di Đà là gì? Chính 

là  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác.  Hoặc  là  như  trước  đây  tôi  ở  Mỹ  thường  nói  chân 

thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Đây chính là Phật A Di Đà, chính 

là tâm vô thượng bồ đề. Nếu chúng ta khởi tâm động, phân biệt chấp trước là trái 

ngược với điều này, như vậy là sai. Tục ngữ nói là dụng tâm sai, quý vị dụng tâm 

bị sai. Học Phật tuyệt đối không thể dùng sai tâm. Kiến lập đạo tràng càng không 

thể dùng tâm sai. Tu hành dùng sai tâm là hại chính mình. Kiến lập đạo tràng mà 

dùng sai tâm thì thật đáng sợ, trách nhiệm nhân quả này rất lớn, chẳng những hại 

chúng sanh, mà còn dẫn dắt đại chúng sanh vào trong tà pháp, đó không phải là 

chánh  pháp,  mà  mang  trọng  tội  phá  hoại  chánh  pháp.  Khoảng  30  năm  trước, 

chúng tôi đưa ra 20 chữ làm tiêu chuẩn tu hành của chính mình. 

Giữ tâm, nghĩa là dụng tâm. Là chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, 

từ bi. Hành sự, đối nhân, xử thế, tiếp vật. Nhìn thấu, buông bỏ, tự tại, tuỳ duyên, 

niệm Phật. Hai mươi chữ này là khi còn ở Mỹ, tôi nhớ là vào niên đại 1980, tôi đã 

đề ra. Tâm có chủ định có sự lien quan rất lớn. Tà và chánh là y theo tiêu chuẩn 

này để phân biệt. Chân và vọng cũng theo tiêu chuẩn này để phân biệt. Tội phước 

vẫn  là  tiêu  chuẩn  này.  Nếu  tương  ưng  với  tiêu  chuẩn  này  là  chánh,  là  thiện,  là 

phước, còn trái với tiêu chuẩn này thì đó chính là tai hoạ. 

Chúng tôi học Phật 60 năm, mới đầu thì lấy triết học làm cơ sở, xem Phật pháp 

như  triết  học,  hoàn  toàn  đứng  trên  góc  độ  triết  học  để  nhìn  Phật  pháp.  Về  sau 

thâm  nhập  mới  phát  hiện  Phật  pháp  quá  thù  thắng,  như  ở  đây  nói  “đệ  nhất  tối 

thắng bất khả tư nghị”. Phật pháp vượt trên triết học, vượt qua khoa học. Từ từ 

thâm nhập vào thì sự hiểu biết về nó càng sâu càng rộng. Như vậy mới toàn tâm 

Tập 357  102

7 



toàn lực để học tập, thì ra Phật pháp hay đến như vậy. Đáng tiếc ở thế gian rất ít 

người nhận biết được giá trị của nó, không biết thì đương nhiên cũng không có 

hứng thú đối với nó. 

Trước khi tôi quen thầy Phương Đông Mỹ, cũng không có chút hứng thú nào. 

Không hiểu, không biết nên rất xa lạ. Sau khi tiếp xúc thời gian dài thì nhận thức 

càng rỏ ràng, càng sâu rộng. 60 năm mới lãnh ngộ thấu triệt, trong tám vạn bốn 

ngàn pháp môn, pháp môn nào đơn giản nhất, dễ nhất, ổn thoả nhất, nhanh nhất 

và  thành  tựu  cao  nhất?  Không  có  gì  qua  được  bộ  kinh  Vô  Lượng  Thọ  này. 

Phương pháp tu học không có gì hơn trì danh niệm Phật. Thế xuất thế gian pháp 

đều bỏ hết, không cần bất cứ thứ gì. Chỉ cần một bộ kinh Vô Lượng Thọ và câu 

danh hiệu Phật này, nó có thể giúp chúng ta đến thế giới Cực Lạc gặp Phật A Di 

Đà. Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc gặp Phật A Di Đà, thì tất cả pháp trong biến 

pháp giới hư không giới đều đạt được. 

Một  pháp  môn  này  đạt  được  thì  tất  cả  các  pháp  môn  đều  đạt  được.  Vì  sao 

vậy? Vì tất cả pháp môn đều là tự tánh biến hiện ra, tất cả pháp không rời tự tánh. 

Ở thế gian này chúng ta không minh tâm kiến tánh được, đến thế giới Cực Lạc sẽ 

kiến  tánh,  chứng  được  viên  mãn.  Đây  là  con  đường  nhanh  nhất  trong  các  con 

đường. Nên Tịnh tông lại được gọi “kính trung kính hựu kính”. Con đường tắt 

trong Phật pháp là đại thừa, đại thừa là con đường tắt. Thiền tông là con đường 

tắt trong đại thừa. Nên gọi là “kính trung kính”. Tịnh độ là con đường nhanh nhất 

trong  thiền  tông,  nên  nói  “kính  trung  kính  hựu  kinh”.  Đây  chính  là  vô  thượng 

diệu pháp, chúng ta phải hiểu cho rõ ràng. 

Chư  vị  tổ  sư  đã  nói  như  vậy,  nếu  chúng  ta  có  hoài  nghi  thì  cần  phải  chứng 

minh. Các ngài nói như vậy có đúng chăng? Có thực tế chăng? Có thể tin tưởng 

được chăng? Chúng tôi đã dùng mấy mươi năm công phu để chứng minh. Chẳng 

những chư vị tổ sư trong nhà Phật chứng minh cho chúng ta, mà hiện tại các nhà 

khoa học phương tây cũng đã chứng minh, thật không thể nghĩ bàn. Chúng ta y 

theo phương pháp này tu hành, không cần thời gian dài, năm ba năm hoặc tám 

mười năm là đủ, có thể chứng được cảnh giới này. Để chúng ta tự mình chứng, 

như vậy sẽ không còn hoài nghi. 

102

Tập 357 

8 



 “Pháp Hoa Huyền Nghĩa Tự viết, diệu giả, bao mỹ bất khả tư nghị chi pháp”.  

Bao mỹ là tán thán. Tán mỹ, tán thưởng, tán thán pháp môn không thể nghĩ bàn. 

Ai tán thưởng? Ai tán thán? Không ai khác, mà là mười phương chư Phật Như 

Lai. Bây giờ chúng ta biết diệu giác Phật quả là thánh trong các bâc thánh, là hiền 

trong các vị hiền. Thật sự là đại thánh đại hiền. Trong kinh Di Đà chúng ta thấy 

chư Phật trong sáu phương tán thán. Bản dịch của Huyền Trang đại sư là mười 

phương Phật tán thán. Như vậy chúng ta  mới biết, Đại sư  La  Thập phiên dịch, 

ngài  có  dịch  tứ  phương,  và  có  thượng  hạ.  Còn  lược  bớt  tứ  duy,  nên  gọi  là  sáu 

phương. Sáu phương thực tế chính là mười phương. 

 “Phong xuy bảo thọ  chi diệp”.  Những âm thanh phát ra giống như chuông gió 

của  thế  gian  chúng  ta  vậy.  Một  cái  chuông  gió  treo  trên  cành  cây,  khi  gió  thổi, 

quý vị nghe thấy âm thanh này, giống như nhạc giao hưởng vậy, rất tuyệt diệu, 

nhưng nó không biết nói pháp. Vì cây ở thế giới Cực Lạc đều là cây báu, cành lá 

đều là trân bảo, nên khi gió thổi cành lá va chạm vào nhau mà phát ra âm thanh 

rất hay. Phật A Di Đà lấy oai thần bổn nguyện gia trì khiến cho âm thanh này nói 

pháp, giống như đang ca hát vậy. Quý vị nghe tỷ mỷ thấy nó đang nói pháp, nó 

đang ngâm thơ, đang đọc kệ. Quá tuyệt diệu! Vi diệu nhất là    chúng ta muốn 

nghe  gì  nó  sẽ  nói  cho  chúng  ta  nghe  điều  đó.  Muốn  nghe  Hoa  Nghiêm,  nó  nói 

kinh Hoa Nghiêm, muốn nghe Pháp Hoa, không sai, nghe không sai chút nào, nó 

đang giảng kinh Pháp Hoa, tất cả đều không chướng ngại. Chúng ta mấy người 

cùng  nhau  nghe,  mỗi  người  muốn  nghe  khác  nhau,  nhưng  đều  không  nghe  sai. 

Như thế mới gọi là vi diệu không thể nghĩ bàn. 

Trong kinh có câu:  “diễn xuất vô lượng diệu pháp âm thanh”.  Nên chú ý hai chữ 

“diễn xuất”, nó diễn xuất giống như đoàn nhạc giao hưởng vậy. Thế giới Cực Lạc 

rất tuyệt vời nói không cùng tận! Yêu thích âm nhạc ca múa thì đến gốc cây, có 

thể làm quý vị mãn nguyện. Thích quy củ ngồi yên nghe Phật thuyết pháp thì đến 

giảng đường. Bất luận ở đâu, ở nơi nào, quý vị đều không ngừng nghe pháp. Điều 

này ở sau sẽ giới thiệu từng đoạn từng đoạn cho chúng ta. Nước chảy cũng biết 

nói pháp, chim kêu cũng nói pháp. Không có thứ nào là không thuyết pháp. Điều 

này nói lên ý gì? Không nghe pháp sẽ không khai ngộ, nghe pháp mới khai ngộ. 

Tập 357  102

9 



Sau  khi  đại  triệt  đại  ngộ,  thì  chúc  mừng  quý  vị,  quý  vị  đã  trở  về  thường  tịch 

quang, đã chứng được cứu cánh viên mãn. 

Cõi thật báo trang nghiêm được ví như nghiên cứu sở trong Phật giáo, 41 vi pháp 

thân đại sĩ là nghiên cứu sinh. Có lớp thạc sĩ, có lớp tiến sĩ. Tam hiền vị là lớp 

thạc sĩ, thập địa là lớp tiến sĩ. Cõi phương tiện hữu dư ví như đại học. Cõi phàm 

thánh  đồng  cư  được  ví  như  trung  tiểu  học.  Nhưng  ở  thế  giới  Cực  Lạc  là  cùng 

nhau lên lớp, điều này tuyệt diệu không sao nói được. Người này không trở ngại 

người kia, mỗi người nghe Phật nói pháp, chính là môn cá nhân mình muốn học. 

Chúng ta biết thế giới Cực Lạc giảng kinh thuyết pháp chắc chắn không có sách 

giáo khoa, không dùng sách. Thầy giảng pháp đều là từ trong tự tánh hiển lộ ra. 

Học sinh hấp thụ cũng hấp thụ từ tự tánh, không có một pháp nào không trở về tự 

tánh. Tự tánh có thể sanh ra vạn pháp, tự tánh vốn tự đầy đủ. 

 “Đàm sư viết, thử thanh vi Phật sự, yên khả tư nghì”.  Âm thanh ở thế giới Cực 

Lạc.  Thanh  là  đối  với  nhĩ  căn.  Chương  Quán  Âm  Bồ  Tát  Nhĩ  Căn  Viên  Thông 

trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:“thử  phương  chân  giáo  thể,  thanh  tịnh  tại  âm 

văn”.Quán Âm Bồ Tát nghe âm thanh mà cứu khổ, âm thanh khổ nạn của chúng 

sanh ngài đã nghe được, nên ngài đưa bàn tay ấm áp ra để cứu giúp. Phương pháp 

giúp đỡ của ngài có vô lượng vô biên, nhưng vấn đề quý vị phải đồng ý tiếp nhận 

mới được. Nếu không tiếp nhận thì ngài không giúp được. Tiếp nhận bằng cách 

nào? Chân thành cung kính. Ấn Quang đại sư nói, một phần thành kính thì có thể 

tiếp nhận một phần. Mười phần thành kính có thể tiếp thu mười phần. Bồ Tát bố 

thí bình đẳng, pháp bố thí, tài bố thí, vô uý bố thí đều là bình đẳng. Tiếp nhận bao 

nhiêu  là  do  cá  nhân  mỗi  người,  căn  tánh  chúng  sanh bất  đồng,  thiện  căn  phước 

đức nhân duyên không giống nhau, nên tiếp nhận lợi ích cũng không giống nhau. 

Tất cả đều ở mình, nên tự mình phải tu cho thật tốt. Phải đầy đủ những điều kiện 

để tiếp nhận chư Phật Bồ Tát, chúng ta mới thật sự đạt được lợi ích pháp thí của 

Chư Phật Bồ Tát. Như trong kinh nói “huệ dĩ chân thật lợi ích”. Chúng ta có thể 

đạt được lợi ích chân thật của Chư Phật Bồ Tát. 

 “Phật sự giả, chỉ chư Phật chi giáo hoá”.  Tốt nhất là ở đây thêm vào một chữ 

 “chánh chỉ chư Phật chi giáo hoá”.  Đây gọi là Phật sự. Hiện nay danh từ Phật sự 

này bị mọi người hiểu sai. Như thế nào gọi là Phật sự? Pháp hội là Phật sự, tụng 

103

Tập 357 

0 



kinh bái sám là Phật sự, như vậy là sai. Trong kinh điển nói Phật sự là dạy học. 

Hoá là dạy học thành tựu. Dùng phương pháp dạy học, khiến cho người tiếp thu 

dạy học hoá mê thành ngộ, hoá ác thành thiện, hoá phàm thành thánh. Đây gọi là 

hoá.  Hoá  là  dạy  học  thành  tựu.  Mục  tiêu  dạy  học  đã  đạt  được.  Đối  với  hàng 

thượng thượng căn, tiêu chuẩn là hoá phàm thành thánh. Đối với hàng trung căn 

là hoá mê thành ngộ. Đối với hàng hạ căn là hoá ác thành thiện. Nên Phật giáo là 

giáo dục của Đức Phật, nó không phải là tôn giáo. Điều này chúng ta nhất định 

cần phải hiểu cho rõ ràng, nếu không chúng ta học Phật sẽ học sai, học lệch lạc, 

học  tà  nguỵ.  Học  lệch  lạc  là  học  tiểu  thừa,  không  thiên  lệch  là  đại  thừa,  học  tà 

nguỵ là học những điều trái ngược với Phật pháp,  không phải Phật pháp mà tự 

cho là Phật pháp. Điều này trong Phật pháp cũng rất nhiều. Người ta ngộ nhận, 

xem Phật Bồ Tát giống như thần minh, nên hàng ngày đều cầu Phật Bồ Tát gia hộ 

cho được thăng quan phát tài, như vậy là sai lầm. Đó là học tà, không phải học 

lệch lạc. Còn nghiêm trọng hơn lệch lạc, lệch lạc là lệch khỏi đại thừa. Còn tà là 

lệch lạc luôn cả tiều thừa. Nói cách khác là sai, là ngộ nhận, không phải học Phật. 

Điều này chúng ta không thể không biết. Nếu không thể phân biệt rõ ràng, chúng 

ta  học  Phật  nhất  định  sẽ  đi  đường  cong.  Đường  cong,  trước  là  thiên  lệch,  sau 

chính là tà nguỵ. Kết quả sau cùng thì sao? Kết quả là vào trong tam đồ. Quý vị 

nói  có  oan  uổng  hay  không.  Học  Phật  mà  học  vào  trong  ngạ  quỷ  súc  sanh  địa 

ngục. Đây thật sự gọi là oan uổng, nên chỗ này quá sai. 

Câu bên dưới nói: “diệc tức nhất thiết hữu ích ư Phật đạo chi sự”.  Phật đạo là 

gì? Là con đường thành Phật, giúp chúng ta, thành tựu chúng ta hướng đến Phật 

đạo. Việc thành Phật đạo chính là làm Phật sự. Tám vạn bốn ngàn pháp môn đều 

giúp chúng ta thành Phật, giúp chúng ta đoạn phiền não, giúp chúng ta minh tâm 

kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Chúng ta vốn là Phật. Trong kinh đại thừa đức 

Phật nói rất rõ ràng: tất cả chúng sanh vốn là Phật. Hoàn toàn là thật. Vốn là Phật 

vì sao bậy giờ lại như vậy? Một câu nói của Đức Phật đã nói rõ hết thảy: “vì vọng 

tưởng chấp trước mà không thể chứng được”. Ngày nay chúng ta ra nông nỗi này, 

nguyên nhân là gì? Là vọng tưởng phân biệt chấp trước. 

Vọng tưởng, thông thường trong kinh điển đại thừa nói là vô minh phiền não, 

phân  biệt  là  trần  sa  phiền  não,  chấp  trước  gọi  là  kiến  tư  phiền  não.  Đây  đều  là 

Tập 357  103

1 



danh từ Phật học trong Phật giáo. Vì quý vị có ba loại phiền não này nên không 

thể kiến tánh. Tánh có tồn tại hay không? Có. Tuy có nhưng không nhận ra nó, 

không nhìn thấy nó, vì quý vị đã mê. Quý vị không biết tánh ở đâu, cũng không 

biết tánh rất đáng quý. Trong tự tánh có trí huệ viên mãn, tuy mê nhưng trên thực 

tế vẫn khởi tác dụng, tác dụng méo mó, tác dụng sanh biến hoá. Biến thành điều 

gì? Biến thành phiền não. Vô lượng vô biên trí huệ, biến thành vô lượng vô biên 

phiền não, sự việc chính là như vậy. 

Đức năng của chúng ta cũng đã thay đổi, biến thành như thế nào? Biến thành 

tạo nghiệp. Quả báo chúng ta là cõi thật báo trang nghiêm, nay đã thay đổi, biến 

thành  luân  hồi  lục  đạo,  biến  thành  khổ  báo  trong  tam  đồ.  Sao  lại  thay  đổi?  Là 

thức  biến.  Như  thế  nào  gọi  là  thức?  Thức  chính  là  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp 

trước. Có những thứ này nó sẽ biến chất. Biến thành luân hồi lục đạo, biến thành 

tam  đồ,  biến  thành  địa  ngục.  Khi  nào  giác  ngộ,  sau  khi  giác  ngộ  thì  địa  ngục 

không còn, lục đạo không còn. Cao hơn nữa thì mười pháp giới cũng không còn. 

Như vậy thì chúc mừng quý vị, quí vị đã trở về tự tánh, quý vị ở trong cõi thật 

báo  trang  nghiêm.  Tuy  đã  trở  về  với  tự  tánh,  nhưng  tập  khí  vô  minh  vẫn  chưa 

đoạn. Nếu tập khí đoạn rồi thì cõi thật báo cũng là giả, cũng không có. Chỉ có 

một cái là thật, cõi thường tịch quang là thật. Cõi thường tịch quang chính là tự 

tánh, là bản tánh, là chân như, là như như. Trong cõi thật báo có 41 địa vị là: thập 

trụ,  thập  hạnh,  thập  hồi  hướng,  thập  địa  và  đẳng  giác.  Còn  diệu  giác  thì  sao? 

Thường  tịch  quang  chỉ  có  một  địa  vị  đó  là  diệu  giác  Như  Lai  trong  kinh  Hoa 

Nghiêm. Chân thật bình đẳng. Đức Phật A Di Đà dạy cho chúng ta phương pháp 

thật tuyệt diệu, chính là rốt ráo niệm một câu A Di Đà Phật. Ở thế gian này bất 

luận là thuận cảnh hay nghịch cảnh, chúng ta ở trong hoàn cảnh này, thuận cảnh 

thì xứng tâm như ý, là hoàn cảnh tốt, nghịch cảnh là cảnh giới  không tốt, thiên 

tai nhiều, nhiều khủng bố, đây là nghịch cảnh.        Thiện duyên, ác duyên. Người 

thiện đối với quý vị rất tốt, quan tâm chu đáo. Ác duyên đều là oan gia trái chủ, 

hủy báng, sỉ nhục, hãm hại quý vị. Bất luận là cảnh giới nào đều thành tâm thành 

ý  niệm  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật.  Đối  với  người  cũng  A  Di  Đà  Phật,  đối  với  vật 

cũng A Di Đà Phật, đối với thiên địa vạn vật cũng A Di Đà Phật. Ngoài Phật A 

Di Đà ra, tôi không có gì cả. Những thứ mắt tôi nhìn thấy toàn là Phật A Di Đà. 

Thuận cảnh cũng A Di Đà Phật, nghịch cảnh cũng A Di Đà Phật, người thiện A 

103

Tập 357 

2 



Di Đà Phật, người ác cũng A Di Đà Phật. Quý vị thật sự trở về thanh tịnh bình 

đẳng giác. Đây chính là điều tôi thường nói, tâm chúng ta đã chuyển đổi, chuyển 

thành Phật A Di Đà. Không cần, tôi cho rằng trong tâm tôi đều là Phật A Di Đà. 

Như vậy không được, quý vị cho rằng thì không được. Trong tâm phải thật sự là 

Phật A Di Đà, thì hành vi sẽ thay đổi. 

 “Thành ư trung nhất định hội hình ư ngoại”.  Bên ngoài có thể nhìn thấy nội tâm 

của quý vị. Bên ngoài nghĩa là gì? Đối với người thanh tịnh, chân thành. Lấy tâm 

thanh tịnh, chân thành, hoà hợp, từ bi đối với tất cả chúng sanh. Như vậy sẽ thấy 

trong tâm quý vị thật là Phật A Di Đà, đây là công phu, là thật sự niệm Phật, là 

thật  sự  chuyển.  Chuyển  điều  gì?  Trong  kinh  nói  đem  trí  huệ,  quang  minh,  thần 

thông, đạo lực và công đức tu hành của Phật A Di Đà chuyển thành của mình. 

Cũng chính là nói Phật A Di Đà gia trì, tôi đều nhận được hết và đều đang hưởng 

thụ, như vậy thì hoan hỷ biết bao! 

Chưa chuyển được thì Phật A Di Đà nhất định gia trì, việc gia trì này xưa nay 

chưa  từng  gián  đoạn,  nhưng  chúng  ta  chưa  bao  giờ  nhận  ra,  chưa  bo  giờ  được 

hưởng thụ. Nếu nói có một chúng sanh tạo ngũ nghịch thập ác, chúng sanh đoạ 

địa ngục A Tỳ  mà Phật A Di Đà không gia trì, thì bổn nguyện của ngài không 

viên mãn. Mặc dù đoạ địa ngục A tỳ, nhưng khi ánh sáng của Phật chiếu đến họ, 

Phật A Di Đà gia  trì họ. Nhưng vì sao? Vì nghiệp chướng của họ quá nặng, họ 

nhận được, nhưng không nhận ra được giá trị, nên không hưởng thụ được. Như 

vậy thì nhận được cũng như không nhận được. Hiện tại chúng ta có chút giác ngộ, 

có chút thấu triệt mới biết là thật, không hề hư vọng. 

Người huỷ báng, hãm hại ta, ở đây ta có cúng bài vị để hàng ngày hồi hướng 

cho họ. Họ ghét ta, nhưng ta thích họ, tôn trọng họ. Vì sao vậy? Vì họ tiêu nghiệp 

chướng  giùm  ta.  Họ  làm  nhiều  điều  bất  thiện  đối  với  ta,  khiến  ta  thường  phản 

tỉnh: ta thật sự có  sai lầm  chăng? Họ nhắc nhở ta.  “Hữu  tắc  cải  chi,  vô tắc  gia 

 miễn”.  Có, ta phải thay đổi, cám ơn họ nhắc nhở ta. Ta không có thì cần khuyến 

khích  rằng,  họ  đang  tạo  tội  nghiệp,  còn  ta  đang  nâng  cao  cảnh  giới.  Ta  có  thể 

không cảm ơn họ chăng? Sau đó quý vị sẽ hiểu tại sao Nhẫn Nhục Tiên Nhân lại 

cảm ơn vua Ca Lợi, chính là đạo lý này. 

Tập 357  103

3 



Không có vua Ca Lợi cắt thân thể, chính ngài cũng không biết, sự nhẫn nhục 

ba  la  mật  của  ngài  có  được  viên  mãn  hay  không.  Chính  ngài  cũng  không  biết, 

điều này giống như kiểm tra vậy, vua Ca Lợi là thầy giáo kiểm tra bài, kiểm tra 

rồi  thì  thông  qua.  Tuy  đây  là  đề  mục  rất  khó  nhưng  đã  thông  qua.  Quý  vị  nghĩ 

xem  hoan  hỷ  biết  bao,  nên  phải  cám  ơn  thầy.  Thầy  không  phải  có  thiện  ý  đến 

giúp  quý  vị,  nâng  cao  quý  vị,  họ  không  có  ý  này,  họ  thật  sự  muốn  hại  và  huỷ 

nhục quý vị. Đó là họ đang tạo nghiệp, họ đang tạo nghiệp nhưng Bồ Tát thì được 

nâng cao cảnh giới, nên Bồ Tát cảm ơn họ. Nghiệp họ tạo có cần thọ báo chăng? 

Phải thọ báo. Tuy thọ báo nhưng họ ít đau khổ. Chính là đoạ địa ngục nhưng họ 

chịu khổ không nhiều. Vì sao vậy? Vì được Bồ Tát cảm ơn. Vì sao đoạ địa ngục? 

Vì tâm họ bất thiện. Đoạ địa ngục nhưng chịu khổ không nhiều, là do Bồ Tát gia 

trì cho họ. Đạo lý này mới có thể nói thông suốt, mới có thể nói một cách viên 

mãn. Nên Bồ Tát đối đãi với tất cả chúng sanh, chúng sanh làm tổn thương mình, 

cũng không có tâm oán hận, đây là tiêu chuẩn tu học của chúng ta. Trong cuộc 

sống hằng ngày, Bồ Tát ở đâu cũng khiến cho chúng sanh sanh tâm hoan hỷ, họ 

không thích tôi thì tôi sẽ tránh, khiến họ sanh tâm hoan hỷ. Đây là pháp đại thừa, 

là Chư Phật giáo hoá, là việc có ích đối với Phật đạo, nhất định phải hiểu. Không 

hiểu thì không thể tu được. Đây chính là nói về Phật sự. 

Bên  dưới  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ  cũng  rất  hay.  “Thông  thường  dĩ  kỳ 

 phước siêu tiến đẳng pháp hội, xưng vi Phật sự”.  Đây là nói đến hiện tại, là ngộ 

nhận. Nhưng hiện tại thực sự có những điều này. Chúng ta cũng không thể không 

biết, cần phải biết. Cực Lạc quốc độ, là Phật sự chân chánh.  “Thọ phát âm thanh 

 năng tác Phật sự”.  Phật sự này là giáo hoá đại chúng, khai ngộ đại chúng, đây là 

Phật sự. Trong kinh Pháp Hoa nói: “khai thị ngộ nhập”. Cây cối ở đây phát ra âm 

thanh là khai thị, người nghe có thể ngộ. Nhập là gì? Nhập là chứng quả. Đã khai 

ngộ, đã chứng quả. Người phiền não nhẹ chứng quả, người phiền não nặng cũng 

khai ngộ. Mỗi ngày đều nghe kinh, mỗi ngày đều đang học tập. Như vậy thì có ai 

không chứng quả? Đến cuối cùng thì ai cũng chứng quả. 

Chúng ta đều biết, cõi thật báo trang nghiêm có 41 quả vị. Nói cách khác, đại 

triệt đại ngộ 41 lần, chứng quả vị Bồ Tát 41 lần. Sau khi được sơ quả thì chứng 

nhị quả, hang nhị quả thì chứng tam quả, hàng tam quả chứng tứ quả. 41 địa vị, 

103

Tập 357 

4 



địa vị cuối cùng là đẳng giác. Đẳng giác vẫn cần khai ngộ và tiếp tục chứng quả 

là diệu giác. Diệu giác không còn trong cõi thật báo. Diệu giác thì ở cõi thường 

tịch  quang.  Bây  giờ  chúng  ta  có  thể  hiểu  rõ  ràng  điều  này,  chỉ  đến  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc mới ổn thoả, thọ  mạng dài lâu, có là thời gian, nên nhất định 

trong một đời thành tựu. Không như thế giới này, đời đời kiếp kiếp luân hồi trong 

lục đạo, khổ không sao nói hết! 

Đông  phương,  ở  trong  thời  kỳ  thiên  tai  này,  bị  tình  trạng  quỷ  thần  ám  rất 

nhiều. Tây phương thì những quỷ thần này cũng để lộ ra tin tức, đa phần là trong 

lúc thôi miên, trong lúc thôi miên, quỷ thần ở đây khởi tác dụng. Những quỷ thần 

này  cũng  thuận  theo  chúng  sanh,  càng  có  nhiều  thiên  tai  thì  tin  tức  lộ  ra  càng 

nhiều, từ nhiều phương diện. Hiện nay chúng ta có nhiều công cụ khoa học, cách 

truyền bá tin tức  khoa học kỹ thuật cao, nên hương linh để  lộ ra những tin tức. 

Chúng ta cũng chưa coi trọng nó. Nếu một khi đại thiên ta xảy ra, như người ta 

phát  hành  bộ  phim  “năm  2012”,  cho  thấy  tất  cả  văn  minh  khoa  học  đều  bị  huỷ 

diệt,  điện  thoại  bàn  không  có,  di  động  cũng  không,  ti  vi  cũng  không.  Tin  tức 

ngoài 20 dặm chúng ta đều không biết. Lúc này như cổ nhân nói là ma thuật, họ 

thông với thần linh, loại tin tức này sẽ rất nhiều. Trong đó không nhất định đều là 

thiện, cũng có rất nhiều ác quỷ bày trò, giả mạo Phật Bồ Tát, giả mạo thần tiên 

đến báo tin cho chúng ta. Thật sự có điều này! Lúc đó ta phải làm thế nào? Khi 

đó sẽ có một hiện tượng rất tự nhiên, nghĩa là người tâm chơn chánh thì có cảm 

ứng với Phật Bồ Tát, người tâm tà thì có cảm ứng với ma quỷ. Chúng ta thấy từ 

xưa đến nay, hiện tượng này phổ biến khắp trong và ngoài nước.      Chánh với 

chánh tương ưng, tà với tà tương ưng. Nên chánh tâm thành ý hết sức quan trọng! 

Ý  phải  thành,  tâm  phải  chánh  thì  tà  môn  ngoại  đạo  sẽ  không  xâm  nhập  được. 

Thực  tế  mà  nói  thì  họ  cũng  rất  tôn  trọng  quý  vị,  quý vị  là  chánh  nhân quân  tử, 

không thể dễ dàng mạo phạm được. Nếu trong tâm có tư tưởng tà vạy, họ sẽ đến 

lôi  kéo,  đến  quyến  rũ,  họ  mong  chúng  ta  đoạ  ác  đạo,  chư  Phật  Bồ  Tát  mong 

chúng ta giải thoát, mong chúng ta thành Phật. Còn hàng ma vương ngoại đạo lại 

cầu cho chúng ta ở trong luân hồi lục đạo, cầu mong chúng ta đoạ vào trong ba 

đường  ác,  họ  dụ  chúng  ta  đi  vào  đó.  Sức  mạnh  cám  dỗ  đó  rất  lớn,  nó  rất  hiện 

thực, danh văn lợi dưỡng ngay trước mắt chúng ta. Người xưa nói danh cao nhiều 

lợi, quý vị có thể không động tâm sao? Tài sắc danh thực thuỳ để ngay trước mắt, 

Tập 357  103

5 



nếu không động tâm thì tâm quý vị mới có thể đạt được sự chơn chánh. Nếu động 

tâm thì tâm sẽ bị tà nguỵ, tâm bị cong vạy thì ma liền nhập vào. Đối với điều này 

Phật có thể giúp được chăng? Không thể. Đức Phật là một vị thầy, thầy chỉ có thể 

dạy quý vị, nói ra chân tướng sự thật, thầy chỉ là người chỉ đường, nhưng phải tự 

ta đi, thầy không thể đi thay ta được. Điểm này quý vị nhất định phải hiểu! Phật 

pháp như vậy, thần đạo cũng như vậy. 

Thần có thể bảo hộ con người chăng? Không thể. Thần, vì chúng ta làm việc 

tốt,  tích  đức,  nên  họ  khuyến  khích,  còn  làm  việc  ác  họ  sẽ  trừng  phạt,  họ  giống 

như quan viên chính phủ vậy, không thể tuỳ tiện, không thể tuỳ theo ý họ để khen 

thưởng hay trừng phạt, mà phải xem hành vi của quý vị. Nếu thiện, họ khen ngợi 

là đúng, nếu làm ác thì họ trừng phạt là không sai, tất cả đều là do chúng ta tạo ra 

mà  nó  cảm  vời  như  thế,  không  phải  họ  có  quyền.  Chư  Phật  Bồ  Tát  là  thầy  dẫn 

đường, các ngài không phải là chính phủ nên không có quyền. Nhưng các ngài 

dạy chúng ta nên làm như thế nào, quý vị hành thiện, mục đích hành thiện không 

phải để được tán thưởng, ta nên hành thiện, không nên làm việc ác. Đức Phật dạy 

chúng ta đạo lý này. 

Y theo lời Phật dạy, siêng năng nỗ lực tu học sẽ được nhiều lợi ích. Được lợi 

ích  gì?  Chắn  chắn  đưa  quý  vị  đến  học  ở  trường  đại  học  Phật  giáo  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc chính là trường đại học Phật giáo mà Chư Phật Như Lai thành 

lập. Phật A Di Đà là hiệu trưởng, nhất định đưa quý vị đi học. Sau khi tốt nghiệp 

đạt được học vị Phật đà, đạt được học vị Phật đà, ví dụ này không khó hiểu, rất 

thiết  thực.  Mục  đích  học  Phật  của  chúng  ta  không gì  khác,  ngoài  việc  đạt  được 

học vị này. A la hán, Bồ Tát, Phật từng cấp từng cấp nâng cao lên. Phật là học vị 

cao nhất, mỗi người đều có thể đạt được. Mỗi người đều cần phải đạt được. Nên 

trong đại thừa giáo Đức Phật thường nói, tất cả chúng sanh vốn là Phật, vốn thành 

Phật. Đây không phải là giả. 

 “Cực Lạc quốc độ thọ phát âm thanh năng tác Phật sự”.  Ở đây Phật sự là việc 

giáo  hoá  chúng  sanh,  chúng  sanh  nghe  pháp  khai  ngộ  chứng  quả.  “Cố  Đàm  sư 

 tán vi bất khả tư nghị dã”. “Hựu thử âm thanh, thanh sướng ai lượng, vi diệu hoà 

 nhã”.  Âm thanh này nghe rất hay, rất êm tai.  “Nghĩa Tịch sư vân, hựu thử âm 

 thanh thanh sướng ai lượng vi diệu hoà nhã”.  Nghĩa Tịch đại sư giải thích rằng:  

103

Tập 357 

6 



Thanh là thanh tịnh, văn là không sanh tâm ô nhiễm cấu trược, gọi là âm thanh 

hoà nhã. Thời xưa âm nhạc, ca vũ,  hí kịch, hiện nay  gọi là văn nghệ diễn xuất, 

trong đó bao gồm hát xướng nghệ thuật. Trung quốc gọi là Đại Cổ Thư, đều phải 

tuân thủ nguyên tắc chung. Điều này Khổng Tử nói gọi là “tư vô tà”. Quý vị diễn 

xuất  khiến  người  nghe,  người  xem  không  khởi  tư  tưởng  tà  nguỵ,  không  khởi  ý 

niệm xấu. Lấy điều này làm nguyên tắc. Nên xã hội hài hoà, nhân tâm chánh trực. 

Còn  hiện  nay  biểu  diễn,  tương  phản  180  độ  với  tiêu  chuẩn  của  người  xưa. 

Người diễn chỉ sợ không thể dẫn khởi tư duy tà nguỵ của con người, họ lấy điều 

này làm mục tiêu, không đáng sợ sao được. Mọi thứ biểu diễn đều hy vọng khơi 

gợi sát đạo dâm vọng trong nội tâm của quý vị. Như vậy xã hội làm sao không 

loạn. Vì sao ngày  nay xã hội lại như vậy? Chỉ có  một  câu, giáo dục có vấn đề, 

nên đã dạy hư con người. 

Thời cổ đại  mấy ngàn năm nền trị an lâu dài. Người ngoại quốc nghiên cứu 

lịch sử Trung quốc, họ rất khâm phục đối với trí huệ của người xưa, một quốc gia 

lớn như vậy, nhiều dân tộc như vậy, nhân khẩu nhiều như vậy, nhưng tại sao lại 

trị tốt như vậy? 

Trường đại học Nam Côn Sĩ Lan, ở đầu con đường này, chúng ta ở đầu này còn 

trường đó ở đầu kia. Hình như là năm trước, hiệu trưởng mời tôi ăn cơm. Trường 

này tặng cho tôi học vị tiến sĩ. Ngày đó trưởng phòng giáo vụ của trường tiếp tôi, 

còn có hai vị giáo thọ, họ nói với tôi một việc, họ nói trước chiến tranh thế giới 

lần thứ hai, Úc Châu có một tập thể học giả, rất siêng năng nghiên cứu, họ nghiên 

cứu vì sao Trung quốc mấy nghìn năm, có thể duy trì được nền trị an lâu dài cho 

xã  hội,  nguyên  nhân  gì?  Họ  rất  siêng  năng  nghiên  cứu  và  cuối  cùng  đưa  ra  kết 

luận, có thể người Trung quốc coi trọng giáo dục gia đình. Họ đem điều này nói 

với tôi.Lúc đó tôi trả lời rằng: Kết luận này không hề sai. Đích thực là thời xưa 

rất coi trọng giáo dục gia đình, xã hội Trung quốc lấy việc giáo dục gia đình làm 

cơ sở. Quý vị thấy nhà nhà đều có từ đường, nhà nhà đều có gia phổ, trong gia 

phổ nhất định có gia quy, gia huấn, đó chính là tông chỉ giáo dục gia đình của họ. 

Tổng cương lĩnh và nguyên tắc chung của giáo dục gia đình, mỗi nhà đều có. Dạy 

con người tốt từ khi còn nhỏ, nên làm quan rất nhẹ nhàng. 

Tập 357  103

7 



Khi Lục Khắc Văn làm thủ tướng, ông mời tôi đến tham quan quốc hội, Ông 

tiếp đãi tôi ở đó. Khi gặp tôi ông bưng trên tay một ly cà phê lớn nói, mỗi ngày 

phải uống năm ly lớn như vậy cho có tinh thần, nếu không công việc quá nhiều, 

không đủ tinh thần xử lý. Lúc đó tôi nơi chơi với ông ta, tôi nói xã hội ngày nay, 

trong các ngành nghề, ngành nghề này của quý vị là cực khổ nhất. Họ đồng ý. Tôi 

nói làm nghề này của tôi là an vui nhất. Hai người chúng tôi so sanh khiến họ đều 

bật cười. Chúng tôi đều là bạn cũ. Tôi nói, nhưng thời cổ đại làm quan là nghề 

hạnh phúc nhất. Vì sao vậy? Làm quan trong xã hội đó có địa vị, họ là người lãnh 

đạo của một địa phương, lương bổng cũng không tệ, lại không có việc làm. Quý 

vị nghĩ xem không hạnh phúc là gì. 

Trên một nửa bộ Tứ Khố Toàn Thư, đều là văn của mấy người làm quan viết, 

không có việc làm  mới viết văn, làm thơ, viết từ. Lấy  điều này làm vui.  Vì sao 

không có việc làm? Vì ai ai trong xã hội cũng là người tốt, không có người phạm 

pháp, không có người nào là phạm nhân. Đều được mỗi gia đình giáo dục thật tốt, 

trong  xã  hội  nếu  quý  vị  làm  sai  điều  gì  thì  cả  đại  gia  đình  cảm  thấy  bị  sỉ  nhục 

rằng: “Nhà đó, gia đình đó không có giáo dục.” Nên mỗi người đều rất coi trọng 

giáo dục gia đình, hy vọng làm một người tốt trong xã hội, được mọi người tán 

thán. Con cháu nhà ai mà giỏi thì tổ tông vinh quang, nở mặt nở  mày. Còn làm 

việc xấu là sỉ nhục, mất mặt tổ tông. Nên khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác 

đều rất cẩn thận, không dám làm việc gì sai. Vì dạy con người rất tốt, nên người 

làm quan không có việc làm. 

Quý vị xem, thời đại Đường Thái Tông, Trinh Quán trị vì. Nghe nói có một 

năm, nhà tù trên toàn quốc chỉ có 20 người, ít người phạm tội. Con người không 

đồng ý làm việc phạm tội, nên làm  quan là việc an vui nhàn nhã nhất, ai cũng 

muốn làm quan. Học hành cho tốt, học tốt có thể đi thi cử nhân tiến sĩ. Làm quan 

là điều vui và nhàn nhã nhất. Hiện nay làm quan quá khổ, người xưa không làm 

những  điều  này,  quá  khổ.  Nguyên  nhân  là  gì?  Giáo  dục  có  vấn  đề,  chứ  không 

phải điều gì khác có vấn đề, vấn đề là ở giáo dục. Người xưa nói rất hay: “kiến 

quốc quân dân, giáo học vi tiên”. Kiến lập một chính quyền, lãnh đạo nhân dân cả 

nước  thì  điều  gì  quan  trọng  nhất?  Giáo  dục.  Dạy  học  là  việc  làm  trước  tiên. 

Nên  từ  xưa  đến  nay,  việc  giáo  dục  đặt  ở  vị  trí  đầu  tiên.  Nói  cách  khác  mỗi  bộ 

103

Tập 357 

8 



phận cơ cấu của chính phủ, đều phục vụ cho nền giáo dục, nên thời đại mới được 

hưng  thịnh.  Hiện  nay  không  phải,  hiện  nay  giáo  dục  để  ở  cuối  cùng,  còn  công 

thương xí nghiệp để vị trí đầu tiên. Đây là gì? Đây là sự tranh giành tất yếu của 

con người. Mọi người đều tranh đua, tranh giành thì xã hội sẽ động loạn. 

2500 năm trước, Mạnh Tử gặp Lương Huệ Vương đã nói rất rõ ràng, không 

thể đem lợi ích để ở hàng đầu. Lợi để ở hàng đầu thì trên dưới giao tranh vì lợi, 

mọi người đều tranh dành vị lợi, thế thì quốc gia này rất nguy hiểm. Xã hội hiện 

nay là như vậy, điều này 2500 năm trước Mạnh Tử cũng đã nhìn thấy. Đem luân 

lý  đạo  đức  đặt  ở  hàng  đầu,  thì  mọi  người  sống  nhường  nhau,  họ  không  tranh 

giành mà nhường nhau. Nên trẻ em từ nhỏ đã học nhường nhịn, lớn hơn một chút 

thì biết khiêm nhường, khiêm tốn, khi thật sự có học vấn thì lễ phép. Người xưa 

nhường  đến  cùng,  không  tranh.  Nhường  nhịn  có bị  thiệt  thòi  chăng?  Tuyệt  đối 

không bị thiệt. Nên cần phải tin, phải tin nhân quả. Số mạng có thì nhất định có, 

trong số mạng không có thì dùng phương pháp gì cũng không đạt được. Dùng thủ 

đoạn bất chánh đạt được cũng là số mạng có, như vậy không phải là oan uổng ư? 

Sai, thật là sai lầm trầm trọng, hoàn toàn sai. 

Tôi đầu năm ngoái, đây là việc của trước năm này. Có một bạn đồng tu tặng tôi 

một cuốn sách, do ông Cao ở Cam Túc viết. Là một bài báo cáo về việc bị ma ám. 

2100 năm trước, đại đế Khải Tát La Mã phái một đoàn quân đến xâm lược Trung 

quốc.  Đoàn  quân  này  hoàn  toàn  bị  tiêu  diệt  ở  Trung  quốc.  Những  linh  hồn  này 

hiện tại vẫn rất linh hoạt, họ nhập vào thân người khác, đem chuyện trước đó nói 

ra, và người ta đã viết thành sách. Binh đoàn này hoàn toàn gọi là cô hồn dã quỷ, 

rất đáng thương. Nhưng họ rất có nghĩa khí, họ không ra khỏi tổ chức. Đây là quỷ 

binh_binh đoàn của quỷ. Gặp được một vị Bồ Tát, gọi là Lợi Tân Bồ Tát, chắc là 

hoá thân của Bồ Tát Quán Thế Âm, đã cứu họ, tiếp xúc với họ, câu đầu tiên hỏi: 

Trung quốc không phải của quý vị,  quý vị đến làm  gì? Tôi đọc đến câu  này có 

cảm  xúc  rất  sâu  sắc.  Đây  chính  là  nhân  quả  báo  ứng  không  sai  chút  nào.  Chỗ 

dùng  vũ  lực  đoạt  lấy  đều  là  của  mình,  đều  là  số  mạng  mình  có.  Còn  số  mạng 

không có thì không phải của quý vị, nên quý vị đến đây, toàn quân đã bị tiêu diệt. 

Dụng ý câu này rất sâu! Nói cách khác, Người Nhật Bản kháng chiến tám năm tại 

Trung quốc, cuối cùng cũng đầu hàng. Trung quốc không phải của quý vị, quý vị 

Tập 357  103

9 



đến làm gì? Mãn Thanh làm chủ Trung quốc, như vậy chính là nói Trung quốc là 

của quý vị, đến Trung quốc thật sự làm hoàng đế, số mạng có thì chắc chắn có, 

còn số mạng không có thì không nên cưỡng cầu. Cưỡng cầu là tạo tội nghiệp, như 

vậy là sai lầm. 

Chiến tranh giết chóc, đó là quả báo trong địa ngục ở tương lai. Danh lợi mà 

quý vị đạt được, là số mạng quý vị có. Bất luận dùng thủ đoạn gì, tất cả đều là số 

mạng có. Nhưng thủ đoạn không chính đáng thì sẽ tạo tội nghiệp. Mà còn như thế 

nào? Lợi ích  mà quý vị đạt được bị giảm sút. Ví dụ số mạng quý vị có 100 ức, 

nhưng nếu dùng thủ đoạn không chánh đáng thì chỉ đạt được 50 ức, đã cảm thấy 

quá nhiều rồi, nhưng thật ra đã tổn thất một nữa. Quý vị nghĩ xem oan uổng biết 

bao, đáng tiếc biết bao. 

Làm người không nên dùng thủ đoạn không chính đáng, không được lừa gạt. 

Lừa  gạt  làm  tổn  hại  chính  mình  rất  lớn.  Đức  Phật  dạy  chúng  ta  làm  sao  để  đạt 

được của cải? Trong số mạng có. Tại sao số mạng quý vị có? Vì trong quá khứ tu 

bố thí, nên trong đời này được của cải. Nếu số mạng không có sẽ không đạt được. 

Mấy năm trước tôi giảng kinh ở HongKong, quen một vị cư sĩ tên Trần Lãng, 

năm trước đã qua đời, tuổi tác khoảng bằng tôi. Ông ta nói với tôi, mãi sau này 

tôi  mới  biết.  Quan  hệ  của  ông  ta  và  Lý  Gia  Thành  rất  tốt.  Ông  ta  nói,  Lý  Gia 

Thành là người Sán_người Triều Sán. 30 tuổi đến HongKong buốn bán, mới đến 

đã gặp được. Ông ta là người xem tướng, rất giỏi xem phong thuỷ. Ông nói với 

Lý Gia Thành: Ông mong trong tương lai kinh doanh sở hữu bao nhiêu của cải thì 

ông vừa lòng? Lý Gia Thành nói, có được 3000 ngàn vạn là tôi vừa lòng. Trần 

Lãng nói, ông không chỉ có bấy nhiêu đó đâu, số của ông tài sản đầy nhà, bất luận 

ông làm ngành nghề nào cũng được lợi. Tương lai ông giàu nhất HongKong. Lý 

Gia Thành suốt đời không rời Trần Lãng, việc lớn hay nhỏ đều hỏi ý Trần Lãng. 

Đây là số mạng có! 

Quý vị và Lý Gia Thành kinh doanh giống nhau, nhưng ông ta thì lời còn quý 

vị lại lỗ. Vì sao vậy? Bởi số quý vị không có, còn ông ta thì có. Số mạng có, nó từ 

đâu đến? Là đời đời kiếp kiếp trong quá khứ thích tu hạnh tài bố thí, đạt được nhờ 

như vậy. Điều này trong kinh Đức Phật nói rất rõ ràng. Thông minh trí tuệ là quả 

104

Tập 357 

0 



báo của pháp bố thí. Mạnh khoẻ trường thọ là quả báo của vô uý thí. Nếu có thể 

tu ba loại bố thí, thì giàu có, trí huệ, thọ mạng của quý vị đều tăng trưởng. 

Đạo lý này khi tôi mới học Phật, Chương Gia đại sư đã nói với tôi. Đại sư này 

cũng rất giỏi. Năm tôi theo đại sư, tôi 26 tuổi, còn Chương Gia đại sư 65 tuổi, lớn 

hơn tôi 39 tuổi, thuộc hàng tổ phụ. Ngài xem tướng tôi, thật đáng thương, không 

có chút phước báo nào, cũng chính là không có tài sản gì, mà lại còn đoãn mạng. 

Điều này tôi biết, rất nhiều người xem tướng nói thọ mạng của tôi chỉ có 45 tuổi. 

Tôi rất tin điều này, vì người lớn trong gia đình tôi đều không quá 45 tuổi. Tổ phụ 

45 tuổi chết, bác cũng 45 tuổi ra đi, ba tôi cũng 45 tuổi, không có ai sống quá 45 

tuổi. Nên họ nói thọ  mạng tôi được 45 tuổi tôi rất tin. Tôi học Phật chính là hy 

vọng năm 45 tuổi đó tôi vãng sanh. Năm đó quả nhiên bệnh suốt một tháng, tôi 

niệm Phật cầu vãng sanh, nhưng sau một tháng tôi khoẻ lại. 

Khi chưa bệnh, tôi giảng kinh Lăng Nghiêm trong chùa Đại Giác ở Cơ Long, 

giảng  mới  một  nửa  thì  bị  bệnh,  tôi  biết  thọ  mạng  tôi  đã  đến,  nên  không  khám 

bệnh,  cũng  không  uống  thuốc,  chỉ  đóng  cửa  để  niệm  Phật  cầu  vãng  sanh.  Tôi 

quan niệm rằng, bác sĩ chỉ có thể trị bệnh chứ không thể trị mạng, khi thọ mạng 

đến tìm họ cũng vô dụng. Niệm Phật cầu vãng sanh, niệm suốt một tháng thì hết 

bệnh. Nên 45 tuổi về sau của tôi là kéo dài, đây là Phật Bồ Tát gia trì. Cũng được 

Phật  sống  Cam  Châu  chứng  minh,  ông  cũng  là  học  trò  của  Chương  Gia  đại  sư, 

lớn  hơn  tôi  mười  mấy  tuổi.  Có  lần  gặp  được  trong  pháp  hội  Nhân  Vương  Hộ 

Quốc, ông tìm tôi nói chuyện và nói với tôi. Ông nói, Tịnh Không pháp sư, khi 

không có ông, chúng tôi đều nói chuyện về ông. Tôi nói, nói về tôi đều gì? Ông ta 

nói, chúng tôi nói về con người của ông, có chút thông minh trí tuệ, nhưng rất tiếc 

là không có phước báo, lại bị đoản mạng. Tôi nói điều này không cần phải lo ngại, 

tôi biết rất rõ, nói trước mặt tôi cũng được, tôi đều có thể tiếp nhận. Ông ta nói, 

pháp sư những năm gần đây (lúc đó tôi đã giảng kinh khoảng mười mấy năm, đã 

mười hai mười ba năm) công đức giảng kinh của pháp sư rất lớn, nên đã thay đổi 

vận mệnh. Ông ta nói, phước báo của pháp sư chính là tài nguyên, giống như ống 

nước máy vậy, nó cứ chảy mãi không ngừng, bây giờ thọ mạng của Pháp sư rất 

dài. Ông ta nói với tôi điều này. 

Tập 357  104

1 



Sự việc này sau khi tôi  ở  Mỹ cũng được  một người  coi tướng chứng  minh. Tôi 

đem điều này nói với ông ta, ông ta coi giùm tôi và nói Phật sống Cam Châu nói 

rất đúng. Sự thật thọ mạng của Pháp sư chỉ có 45 tuổi, nhưng đã kéo dài, thật sự 

là  trường  thọ.  Ông  ta  nói  của  cải  của  pháp  sư  là  không,  chính  pháp  sư  không 

hưởng thụ một phần nào, tất cả đều làm việc công ích từ thiện. Ông ta nói điều 

này rất tốt, của cải này rất tốt. Nếu tự mình hưởng thụ thì của cải này sẽ không tốt. 

Chính mình không hưởng thụ một phân một hào nào mới đúng, nên quan niệm 

suốt đời không có tài sản. Tôi tuyệt đối không cầu, tôi cũng không hy vọng người 

khác đưa tiền cho tôi. Đưa tiền cho tôi, tôi còn phải suy nghĩ tiền này nên dùng 

thế nào để cho họ có phước. Không thể làm sai nhân quả, phải lo lắng đủ điều. 

Không có tiền tự tại biết bao, an nhiên biết bao, không cần phải lo lắng điều gì cả, 

tâm mới có thể được thanh tịnh. Suốt đời học Đức Thế Tôn. Điều này là Chương 

Gia đại sư dạy tôi. 

Đức Thế Tôn suốt một đời giảng kinh giáo hoá, từ năm 30 tuổi khai ngộ là bắt 

đầu. 79 tuổi viên tịch. Ngài giảng kinh hơn 300 hội, thuyết pháp 49 năm. Tôi thấy 

được chân tướng sự thật này, đức Thế Tôn không phải Tôn giáo, hoàn toàn không 

liên quan gì đến tôn giáo. Ngài là nhà giáo dục, hoàn toàn tương đồng với Khổng 

Lão Phu Tử và Mạnh Phu Tử. Ngài rất đơn thuần. Khổng Lão Phu Tử sau khi học 

thành tựu muốn ra làm quan, đi chu du các quốc là hy vọng có vị minh quân có 

thể mời ông giúp họ làm việc. Trong lòng ông ta kính ngưỡng nhất, bội phục nhất 

chính  là  Chu  Công,  ông  ta  rất  muốn  học  chu  công.  Chu  du  các  quốc  gia  suốt 

mười  mấy  năm,  nhưng  không  ai  mời  ông,  nên  già  rồi  mới  trở  về  quê  dạy  học. 

Năm trở về quê ông 68 tuổi. 73 tuổi ông ra đi. Thời gian ông dạy học chỉ có năm 

năm. Đức Thế Tôn dạy học suốt 49 năm. Lịch sử này cần phải biết. 

Đức Thế Tôn lúc còn tại thế không xây chùa, không kiến lập đạo tràng, khiến 

cho hàng hậu học chúng ta phải suy nghĩ. Ngài suốt đời sống cuộc sống du mục, 

buổi tối ngồi thiền dưới gốc cây, ban ngày ra bên ngoài khất thực, ngày ăn một 

bửa, đêm nghĩ dưới góc cây. 1255 người đệ tử, phương thức sinh hoạt cũng giống 

như ngài, đi khất thực, ngày ăn một bửa. Sau khi ăn xong ngồi lại một chỗ, Đức 

Phật vì đại chúng mà giảng kinh thuyết pháp. Chúng ta tin rằng, ngoài chúng đệ 

tử tháp tùng, còn có chúng đến tham gia đột xuất, đột xuất đến tham gia. Tôi tin 

104

Tập 357 

2 



rằng  nhân  số  không  ít  hơn  chúng  tháp  tùng.  Tính  như vậy  thì  đoàn  thể  này  của 

Đức Thế Tôn phải là gần trên dưới 3000 người. 

Một đoàn thể lớn như vậy, hàng ngày dạy học, không có ngày nào nghỉ. Dạy 

học, nghiên cứu, thảo luận, chia sẽ, làm những công việc này, lấy điều này làm 

vui và không thấy mệt mỏi. Nên dùng thái độ học thuật ngày nay để nhìn, thì Đức 

Thế Tôn là một nhà giáo dục xã hội. Nội dung dạy học bao hàm hết tất cả, điều gì 

ngài cũng có thể dạy, cái gì cũng có thể giảng. Có hỏi là có đáp. Tất cả những 

nghi vấn khó giải đến đâu, ngài cũng đều được giải đáp được hết. Thật là một nhà 

đại giáo dục! 

Đại vị của ngài, dùng cách nói như hiện nay thì ngài là một nhà giáo dục thiện 

nguyện,  dạy  về  giáo  dục  xã  hội  đa  nguyên  văn  hoá.  Ngài  không  thu  học  phí. 

Khổng Tử còn thu một ít học phí_tiền trả công cho thầy. Đức Thế Tôn không thu 

học phí. Sống nhờ vào khất thực, vô cùng đơn giản. Điều này đã lưu lại cho hàng 

hậu học chúng ta một tấm gương rất tốt, chúng ta cần nên học tập. Đạo tràng dạy 

học đơn giản là được. 

Sức khỏe của con người hiện nay không bằng cổ nhân, thời đại Đức Thế Tôn, quý 

vị xem đêm đến nghỉ dưới gốc cây, bão táp, mưa sa hay nắng cháy đều không có 

gì chướng ngại. Sức khỏe rất tốt, thân tâm mạnh khoẻ. Chúng ta bây giờ không 

thể  sánh  được.  Ra  gió  một  chút  liền  bị  cảm  bị  gió,  còn  họ  ngày  ngày  đều  sống 

như vậy vẫn không sao. 

Trong  kinh  Phật  có  y  học,  khi  bị  bệnh,  phương  pháp  trị  liệu  thông  thường 

nhất  là  dùng  thần  chú.  Điều  này  có  căn  cứ  khoa  học  chăng?  Có.  Quý  vị  thấy 

thông  thường  là  dùng  cách  xoa  bóp,  không  cần  dùng  y  dược.  Bây  giờ  bị  gió 

chúng  ta  đều  biết.  Cảm  mạo  thương  hàn,  hiệu  quả  nhất  là  gì?  Dùng  khăn  ướt 

nóng hoặc túi nước nóng đắp lên sau phần cổ, đắp lên khoảng mười phút sẽ khỏi, 

sẽ  hồi  phục  bình  thường.  Tống  được  khí  hàn  ra  ngoài  thì  cảm  mạo  không  còn, 

không cần dùng thuốc. Thần chú là cao nhất, chú ngữ là dùng âm thanh. Nơi khí 

quản này, chỗ nào bị giữ khí lạnh. Âm thanh đó rất chuẩn, âm thanh phát ra làm 

chấn  động  khí  quản  này.  Nó  liền  mở  ra,  vấn  đề  đã  được  giải  quyết_dùng  âm 

thanh. Nên trong kinh điển những thần chú trị bệnh này rất nhiều. Bây giờ niệm 

Tập 357  104

3 



không có linh nghiệm như vậy. Vì sao? Điều đó cần phải truyền khẩu, âm thanh 

phải  chính  xác.  Âm  thanh  này  dài  hay  ngắn,  nó  phải  đánh  trúng  bộ  vị.  Sai  một 

chút cũng không có hiệu quả. Cho nên phương pháp này đến đời nhà Đường vẫn 

còn,  sau  đời  nhà  Đường  từ  từ  đã  bị  thất  truyền.  Nhất  định  phải  truyền  miệng, 

dùng âm thanh làm chấn động, nên gân cốt rất đau. Đau không phải là xương đau, 

cũng không phải đau thịt mà là gân đau. Sợi gân nó mắc lại với nhau, làm nó giãn 

ra là không sao, đau chỗ nào dùng phương pháp xoa bóp, làm nó giãn ra. 

Châm  cứu  là  dùng  kim,  dùng  phương  pháp  châm,  nguyên  lý  giống  nhau, 

nhưng phương pháp không giống nhau. Hay nhất là dùng âm thanh niệm chú, tiện 

lợi  mà  bệnh  gì  cũng  có  thể  trị.  Đáng  tiếc  hiện  nay  những  người  trị  bệnh  này 

không  còn.  Tìm  không  thấy  thầy  giáo  như  vậy  nên  quý  vị  không  học  được. 

Nhưng có một nguyên tắc chung là tâm niệm đoan chánh, tâm phải tốt, không có 

ác niệm thì sẽ không bị bệnh. Đây là nguyên tắc chung, là tổng cương lĩnh. Thanh 

tịnh bình đẳng giác sao bị bệnh được? Đây là điều không thể. Nên nắm bắt được 

tổng cương lĩnh này, siêng năng học tập thì thân tâm mạnh khoẻ. Không có phiền 

não,  không  có  lo  lắng,  không  có  ác  niệm.  Tức  là  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  bệnh 

nghiệp chướng này không còn. 

Quý  vị  xem  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  cây  cối  phát  ra  âm  thanh,  có  thể 

khiến người nghe không sanh tâm ô trược cấu nhiễm. Điều này rất tốt! Đây chính 

là tư duy không có tà niệm. Cây cũng có công đức lớn như vậy. 

       “Dương  giả  tuyên  dương,  do  năng  tuyên  dương  thật  tướng  pháp  cố”.   Công 

đức này thù thắng biết bao. Thật tướng chính là chân tướng của vụ trụ nhân sinh. 

Nếu thường nghe, thường thấy thì chân tướng nhân sinh vũ trụ sẽ sáng tỏ. Sáng tỏ 

này chính là kiến tánh. Thật tướng chính là bản tánh. 

       “Bỉ  bổn  tác  thanh  dương”.   Đây  là  dẫn  chứng  kinh  Pháp  Hoa  để  nói.  Trong 

kinh Vô Lượng Thọ nói là  “thanh sướng”, có nghĩa là tương thông.  “Kim bổn thị 

 thanh sướng. Sướng giả thông sướng, năng linh văn giả thư sướng. Hựu cụ thông 

 hiểu chi nghĩa, năng linh văn giả thông đạt bảo tướng pháp cố”.  Ý này còn hay 

hơn ý của chữ thanh dương, ý của chữ sướng rất hay. Không những là nghe một 

104

Tập 357 

4 



cách thư thái,  mà sau khi nghe rồi còn có thể giác ngộ được thật tướng, có thể 

giúp chúng ta khai ngộ. 

 “Ai giả bi ai, văn giả năng sanh đại bi tâm cố”.  Khi nghe có thể sanh tâm đại từ 

đại bi. Trong âm thanh này, trong âm thanh nhất định cũng tuyên dương những 

tin tức khổ nạn của chúng sanh trong tam đồ lục đạo. Sau khi nghe âm nhạc này 

tự nhiên sanh khởi tâm lân mẫn. Chúng sanh có cảm Bồ Tát liền có ứng. Chúng 

sanh có tâm là họ có phiền não, đầy đủ tất cả vọng tưởng phân biệt chấp trước. 

Bồ Tát vô tâm, Bồ Tát đều là pháp thân Bồ Tát sanh đến thế giới Cực Lạc đồng 

cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh, được nguyện thứ 20 trong 48 nguyện của Phật A Di 

Đà gia trì, đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. Nguyện này rất quan trọng! A Duy 

Việt  Trí  là  Bồ  Tát  như  thế  nào?  Biệt  giáo  nói  là  Địa  Thượng  Bồ  Tát.  Hay  nói 

cách khác, tuy họ ở cõi đồng cư, nhưng trí tuệ, thần thông, đạo lực, công đức của 

họ không khác gì với cõi thật báo. Hay nói cách khác, họ thật sự biến trí tuệ, thần 

thông, đức năng của Phật A Di Đà thành của mình, đích thực dung hợp thành một 

thể với Phật A Di Đà, mình và người không hai. Nên họ có năng lực giúp tất cả 

lục đạo chúng sanh trong biến pháp giới hư không giới quốc độ của chư Phật. Họ 

có năng lực này. 

Chúng ta học tịnh độ, cần phải học được chiêu này, như vậy là đã học đúng. 

Danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, thất tình lục dục của thế gian này, ai muốn 

thì cho họ hết, không cần chướng ngại họ, họ thích thì cho họ hết, còn chúng ta 

không cần. 

Tôi tiếp xúc với cô Hàn 30 năm, chúng tôi giao tiếp rất hoà hợp. Nguyên nhân là 

vì không có lợi hay hại. Cái cô ấy cần thì tôi không cần, những thứ tôi cần thì cô 

ấy không cần. Hợp tác như vậy sẽ rất tốt. Cô muốn danh văn lợi dưỡng thì cho cô 

hết. Tôi cần là điều gì? Mỗi ngày tìm cơ hội để tôi có thể thăng toà thuyết pháp. 

Điều  kiện  đơn  thuần  như  vậy  thôi.  Thính  chúng  năm  ba  người  hay  tám  mười 

người cũng được. Luyện tập giảng kinh, học giảng kinh. Chúng tôi tiếp xúc 30 

năm. Thật sự 30 năm chưa từng gián đoạn. 30 năm đã thành tựu, sau khi thành 

tựu thì cô ấy ra đi. 

Tập 357  104

5 



Vì ý đây chính là ý niệm hưởng phước, cô ấy không hề quên. Nên cô ấy chết, 

không phải đến thế giới Cực Lạc, mà sanh lên cõi trời tiếp tục hưởng phước báo. 

Bây  giờ  đã  đến  thế  giới  Cực  Lạc.  Chắc  bây  giờ  cũng  đã  giác  ngộ  rồi.  Cõi  trời 

không phải cảnh giới cứu cánh, thế  giới Cực Lạc vẫn  tốt hơn. Hộ trì pháp  môn 

tịnh độ, có nhân duyên rất sâu với Phật A Di Đà. Chỉ cần muốn đi là cô ấy có thể 

đi  được,  nghiệp  nhân  quả  báo  không  hề  sai  chút  nào.  Trong  đời  này  chúng  ta 

không cần gì cả. Cô Hàn vãng sanh rồi, đạo tràng khi cô còn sống, đều dùng tên 

của cô ấy, chúng tôi không thành lập ban giám đốc, con cái cô ấy cần thì cho họ 

hết. Lúc đó Ngộ Đạo, người hàng chữ Ngộ người ta không phục, nên muốn kiến 

cáo, tôi phải cúi lạy sát đất, khẩn cầu họ tuyệt đối không nên làm điều này, làm 

điều  này  thì  chúng  ta  không  giống  người  học  Phật.  Người  học  Phật  tin  tưởng 

nhân quả, số mạng có thì nhất định có, không mất được. Chúng tôi  trao cho họ 

hết,  chúng  tôi  đến  Singapore,    đến  Singapore  ở  gần  bốn  năm  thì  chúng  tôi  đến 

đây. 

Như  vậy  hoàn  cảnh  tu  học,  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  của  chúng  ta  không  ngừng 

nâng cao. Mọi người đã giác ngộ, đã minh bạch. Thật như vậy không hề giả. Số 

mạng có thì đi đến đâu cũng đều có người hộ trì. Tin tưởng vận mệnh sẽ không 

làm điều sai trái. Tâm an thì không mong cầu. Thật sự làm được đối với người 

không tranh, đối với thế gian không cưỡng cầu. Ai muốn, chỉ cần tôi có là cho họ 

hết, tôi không bỏn xẻn, cho càng nhiều càng tốt. Đây là kinh nghiệm 60 năm của 

tôi. Bố thí thì càng thí càng nhiều. Bố thí tài, tôi cũng không biết của đó từ đâu 

đến. 

Hai năm nay, quý vị xem tôi mua 200 bộ Tứ Khố Toàn Thư, 500 vạn tiền Mỹ. 

Lần này tôi lại đặt 200 bộ Hội Yếu. Tứ Khố Toàn Thư Hội Yếu 200 bộ. In mười 

vạn  bộ  Quần  Thư  Trị  Yếu  của  Đường  Thái  Tông.  Mười  vạn  Bộ  Quốc  Học  Trị 

Yếu. Tổng cộng hơn 500 vạn tiền Mỹ. Hai cái này hợp lại là hơn 1000 vạn. Tiền 

đều trả xong hết, tôi không cần ai đưa tiền thêm cho tôi. Nếu đưa tôi tiền, tôi phải 

thay quí vị nghĩ cách phải dùng như thế nào. Tôi bây giờ đã già, không muốn làm 

điều này, việc gì cũng không muốn làm. Ngoài việc giảng kinh ra thì không muốn 

làm gì nữa, cũng không tham gia hoạt động. Hiện nay tốt ở chỗ nào? Có hậu nhân 

kế thừa. Tôi để những người trẻ thay tôi tham gia hoạt động quốc tế. Bây giờ tôi 

104

Tập 357 

6 



đồng ý ở đây,  mỗi ngày giảng kinh bốn tiếng. Tốt, rất thoải  mái. Lấy điều này 

làm vui không hề mệt mỏi. 

Tương lai tôi vãng sanh, hy vọng vãng sanh ở trên bục giảng, sau khi giảng 

xong thì cáo biệt mọi người: Tôi đi đây, đến thế giới Cực Lạc. Quý vị nghĩ xem 

tự tại biết bao. Cho nên học Phật thành tựu được nhiều hay ít, đều ở chỗ chúng ta 

buông bỏ ít hay nhiều. Đây là kinh nghiệm tôi đạt được trong 60 năm học Phật. 


Quý vị buông bỏ càng nhiều thì quý vị đạt được càng nhiều, và ngộ được cũng 

nhiều. Bất luận ở phương diện nào quý vị cũng được đại tự tại. Bí quyết chính là 

buông bỏ. Quý vị không chịu buông bỏ, đó chính là nghiệp chướng, đó chính là 

phiền phức. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

 

Tập 357  104

7 



Tập 358 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:03.04.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 425 giữa hàng thứ hai. Bắt đầu xem từ  câu “ai giả bi 

ai”. Đây là kinh văn “thanh sướng ai lượng”. Chú giải của Hoàng Niệm Tổ. 

 “Ai  giả  bi  ai,  văn  giả  năng  sanh  đại  từ  bi  cố.  Lượng  giả  minh  lượng,  hưởng 

 lượng, hựu vi thâu triệt hiển lộ. Do năng khai phát trí huệ minh cố”.  

Đây đều là nói gió thổi cành lá của cây báu, diễn ra vô lượng âm thanh diệu pháp. 

Tất cả đều là  miêu ta điều này. Cây báu thực sự giống như chuông gió vậy, âm 

thanh còn thanh thoát tuyệt diệu hơn nhiều, hơn nữa trong âm thanh còn thuyết 

pháp, phảng phất giống như ca kịch vậy, khiến người nghe khởi tâm đại bi. Tâm 

đại bi là tánh đức. Từ câu này khiến chúng ta nghĩ đến, trong âm thanh chắc chắn 

tiết lộ tình huống của lục đạo chúng sanh trong quốc độ của  mười phương Chư 

Phật. Lục đạo khổ, tam đồ càng khổ. Như vậy dẫn dắt người nghe, người nghe là 

Bồ Tát ở thế giới tây phương Cực Lạc. Chủ yếu là đối với Bồ Tát trong cõi đồng 

cư mà nói, làm khởi dậy tâm lân mẫn, tâm đại bi của những vị Bồ Tát này. 

Lượng là sáng chói. Chẳng những khởi tâm đại bi, mà trí huệ và tâm đại bi đồng 

thời sanh khởi. Đây chính là nhân duyên khai phát trí tuệ. 

 “Vi diệu hoà nhã”.  Bên dưới giải thích,  “vi giả vi mật, kỳ âm vi mật như phạm 

 hưởng cố” . Phạm hưởng này chính là âm nhạc của Phạm thiên, âm nhạc của chư 

thiên  cõi  đại  phạm.  “Diệu  giả  diệu  thiện.  Kỳ  hỷ  diệu  thiện  tợ  loan  thanh  cố”.  

Người xưa thường nói loan phụng hoà minh. Đây là tán thán khen ngợi tiếng kêu 

của chim Phụng hoàng.  “Hoà giả điều hoà, âm vận khắc điều, cung thương hoà 

 cố”.  Đều là tán thán âm thanh mỹ miều.  “Nhã giả nhã chánh. Kỳ âm nhã chánh, 

 thuận Phật pháp cố”.  Cũng chính là những thứ  mà người trong thời cổ  đại đều 

có. Dùng cách nói như hiện nay là biểu diễn văn nghệ. Thi ca, âm nhạc, vũ đạo, 

104

Tập 358 

8 



hý kịch, thậm chí là tạp kỷ, kịch nói. Đều phải tuân thủ một nguyên tắc,  nguyên 

tắc này chính là điều Khổng Tử nói trong Luận Ngữ “vô tư tà”, khiến người nghe, 

người thưởng thức không có tư duy hay ý niệm tà nguỵ. Đây là những văn nghệ 

biểu diễn phổ biến trong xã hội mấy ngàn năm nay, nhất định phải tuân thủ. Nên 

gọi  là  nhã  chánh_đoan  chánh.  Như  vậy  đặc  tính  của  xã  hội  mới  tốt  được.  Âm 

nhạc  không  chỉ  dùng  để  giải  trí,  mà  trong  đó  còn  có  giáo  dục,  ngụ  ý  giáo  dục 

trong âm nhạc. Trung quốc mấy ngàn năm, xã hội có nền trị an lâu dài. Nền giáo 

dục phát sanh tác dụng chủ đạo, vì cả văn nhã và thô tục đều cùng thưởng thức. 

Trung quốc thời xưa không có nhiều trường học, cũng không có nhiều thầy giáo. 

Số nghệ nhân biểu diễn này giúp nếp sống của quốc gia, xã hội đoan chánh hơn. 

Đích thực đã tích được vô lượng công đức, đã làm được rất nhiều việc tốt. 

Hiện nay xã hội điên đảo. Duy chỉ sợ quý vị không có tư duy tà vạy, để quý vị 

nhìn thấy biểu diễn nghệ thuật này, sanh khởi đều gì? Sanh khởi tham sân si mạn, 

sanh khởi thất tình lục dục. Nó khiến chúng ta sanh khởi những điều này. Vì thế 

xã hội mới loạn. Vì sao xã hội ngày xưa quá tốt, còn hiện nay lại loạn như vậy? 

Hết thảy đều là do giáo dục. Giáo dục ở thế giới tây phương Cực Lạc có những 

biểu diễn văn nghệ này chăng? Có. Bản thân thế giới Cực Lạc không có, chỉ có 

chư  thiên  cúng  dường.  Như  chúng  ta  thấy  tranh  tường  của  người  xưa.  Tranh 

tường ở Đôn Hoàng vẽ kiểu này rất nhiều. 

Đức Thế Tôn ở đó thuyết pháp dạy học, giữa không trung có chư thiên múa 

hát để cúng dường. Cúng dường Đức Thế Tôn, cúng dường đại chúng và cúng 

dường đạo tràng. Nên chúng ta tin rằng thế giới tây phương Cực Lạc nhất định 

có. Ngoài điều này ra thì bản thân thế giới Cực Lạc, quý vị xem gió thổi cành lá 

của cây có thể phát ra âm thanh vi diệu. Những âm thanh này và pháp mà Như 

Lai nói hoàn toàn tương ưng. Dùng phương thức âm nhạc để diễn đạt. Điều này ở 

sau  nhất  định  sẽ  nói  đến.  Đây  đều  là  bổn  nguyện  công  đức  của  Di  Đà  Như  Lai 

thành tựu. Thật không thể nghĩ bàn. 

       “Thượng  thuật  âm  thanh  chi  đức,  phi  đãn  ư  thiên  trung  tối  vi  thù  thắng”.  

Thiên ở đây là chư thiên. Dục giới thiên, sắc giới thiên.  “Diệc ư thập phương thế 

 giới trung tối vi đệ nhất” . Trong mười phương thế giới cũng không sánh được sự 

thù  thắng  của  thế  giới  Cực  Lạc.  “Cố  vân,  thập  phương  thế  giới  âm  thanh  chi 

Tập 358  104

9 



 trung,  tối  vi  đệ  nhất”.   Thế  giới  này  của  chúng  ta  là  nhân  công  chế  tạo,  chuông 

gió, đem chuông gió treo lên, khi gió thổi tiếng nhạc của chuông gió nghe rất êm 

tai, nhưng nó không thể thuyết pháp, chư thiên tán thán là thiện pháp, nhưng pháp 

đó không thể khiến quý vị minh tâm kiến tánh, không thể giúp chúng ta khai ngộ. 

Nhưng âm thanh ở thế giới Cực Lạc đã êm tai, lại còn có thể giúp chúng ta khai 

trí huệ. Điều này rất khó có được. 



Chúng ta đoạn văn bên dưới. 

       “Nhược  hữu  chúng  sanh,  đổ  bồ  đề  thọ.  Văn  thanh,  khứu  hương,  thường  kỳ 

 quả vị, xúc kỳ quang ảnh, niệm thọ công đức, giai đắc lục căn thanh triệt, vô chư 

 não  hoạn,  trú  bất  thoái  chuyển,  chí  thành  Phật  đạo.  Phục  do  kiến  bỉ  thọ  cố, 

 hoạch  tam  chủng  nhẫn.  Nhất  âm  hưởng  nhẫn,  nhị  nhu  thuận  nhẫn,  tam  giả  vô 

 sanh pháp nhẫn”.  

Đoạn này nói về cây báu làm lợi ích cho chúng sanh. Thật đúng là bảo thọ, do vô 

lượng  trân  bảo  thành  tựu.  Trân  bảo  đó  không  đáng  quý,  nhưng  cây  này  có  thể 

giúp chúng ta thành Phật. Đó mới thật sự là báu, là của báu vô thượng. Chúng ta 

xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ. 

       “Hựu hiển thọ tác nhiêu ích”.  Hiển thị bồ đề thọ. Đoạn này nói về đạo tràng 

thọ_Đạo tràng Phật A Di Đà giảng kinh thuyết pháp. Bên ngoài đạo tràng là Bồ 

đề  thọ.  “Quảng  thí  chân  thật  chi  lợi”.   Nó  đem  đến  cho  tất  cả  đại  chúng,  đại 

chúng ở đây là Bồ Tát ở cõi đồng cư, Bồ Tát ở cõi phương tiện, còn có Bồ Tát ở 

cõi  thật  báo.  Nhân  số  vô  lượng  vô  biên  vô  số  vô  tận,  không  ai  có  thể  đếm  kể 

được. 

Địa cầu này của chúng ta không lớn, trong vũ trụ nó chỉ là một hòn đảo nhỏ, 

một hòn đảo rất nhỏ. Nhân số chưa đến 70 ức, không thể so sánh với thế giới Cực 

Lạc, thế giới đó quá lớn. Trong thế giới đó, những thứ lục căn tiếp xúc đến đều có 

thể giúp chúng ta tiêu trừ nghiệp chướng, đoạn phiền não, khai trí huệ, thành Phật 

đạo. Đây là lợi ích chân thật. 

105

Tập 358 

0 



 “Chúng sanh nhược hữu mục kiến thự thọ, nhĩ văn kỳ thanh, tỷ khứu kỳ hương, 

 khẩu thường kỳ quả vị, thân xúc kỳ quang ảnh. Hoặc ý căn ức niệm thọ chi công 

 đức”.  Quý vị xem mấy câu này, nhãn nhĩ thỷ thiệt thân ý. Lục căn tiếp xúc cây 

đại thọ này, cầy Bồ đề này, quý vị có thể gặt hái được công đức không thể nghĩ 

bàn.  Chú  giải  ở  dưới  nói:   “Như  thị  nhãn  nhĩ  tỷ  thiệt  thân  ý  lục  căn.  Kỳ  trung 

 nhậm hà nhất căn, năng duyên thử thọ giai đắc bất thoái. Đắc nhẫn, thành Phật 

 chi thắng ích” . Được bất thoái chuyển, đây là lợi nhỏ, được vô sanh pháp nhẫn, là 

lợi ích bậc trung, thành Phật là lợi ích vô thượng. 

Người vãng sanh về thế giới Cực Lạc, chúng ta chỉ nói cõi phàm thánh đồng 

cư, chúng ta vãng sanh là sanh đến chỗ này. Sanh về thế giới Cực Lạc, chư vị nên 

biết,  từng  giờ  từng  phút  không  rời  Phật  A  Di  Đà.  Đến  thế  giới  Cực  Lạc  không 

phải để hưởng phước, đó là đất phước, đất phước thì người có phước ở. Quý vị có 

phước lớn như thế, thì ở thế giới Cực Lạc. Đến đó làm gì? Đến để học tập, để đi 

học. Phật A Di Đà là thầy, đại chúng Bồ Tát đều là đồng học. Trong các bạn đồng 

học, kinh Di Đà nói rằng: “chư thượng thiện nhơn câu hội nhất xứ”. Trong những 

cuốn  chú  giải  của  chư  vị  cổ  đức,  cho  rằng  “thượng  nhơn”  chính  là  hàng  Đẳng 

giác Bồ Tát. Nói cách khác, là người chứng được quả vị đẳng giác, những người 

đi trước chúng ta như thế số lượng rất đông, hằng ngày đều ở với những người 

này, nếu nghe Phật giảng kinh không hiểu, thì những bậc đàn anh này đều có thể 

giảng giải tường tận cho chúng ta. 

Tu học nghe pháp ở thế giới Cực Lạc, còn có năng lực đến mười phương thế 

giới  tham  vấn  học  hỏi.  Đi  cúng  dường  Phật  là  tu  phước,  nghe  pháp  là  tu  huệ, 

phước huệ song tu, cho đến khi chúng ta thành vô thượng đạo, thành Phật. Việc 

học tập không bao giờ bị gián đoạn, cũng không bị thoái chuyển. Nói cách khác, 

giống như đi học vậy, mỗi năm đều lên lớp, không bị ở lại, cũng không bị bỏ học, 

chắc chắn được tốt nghiệp, tốt nghiệp chính là thành Phật. Nên một người vãng 

sanh đến thế giới Cực Lạc, thì người này đã thành Phật. Do đây mà biết, công đức 

đưa người vãng sanh lớn biết bao. Thật sự đưa một người đến thế giới tây phương 

Cực Lạc, là thành tựu được  một vị  Phật. Điều này là  Thật không phải giả. Đưa 

người vãng sanh, cơ duyên này rất nhiều, đến đâu cũng có thể nhìn thấy, nhưng 

người  thật  sự  vãng  sanh  thì  không  nhiều.  Toàn  thân  mềm  mại,  trên  đỉnh  đầu 

Tập 358  105

1 



nóng, có phải người này được vãng sanh chăng? Người vãng sanh có hiện tượng 

này. Nhưng hiện tượng này không thể nói lên là thật sự vãng sanh. Vì sao vậy? Vì 

sanh thiên cũng có đoan tướng này, cho đến tương lai họ đầu thai làm người, đời 

này  họ  tích  luỹ  rất  nhiều  công  đức,  đời  sau  đến  thế  gian  là  đại  phú  đại  quý,  họ 

cũng có đoan tướng này. 

Trong  các  đoan  tướng,  chỉ  có  một  điều  chắc  chắc  họ  được  vãng  sanh,  đó 

chính là bản than họ nói với mọi người, khi sắp mạng chung nói với mọi người rõ 

ràng  minh  bạch:  “Phật  A  Di  Đa  đến  tiếp  dẫn  tôi,  cáo  từ  mọi  người    tôi  phải  đi 

đây.” Như vậy là thật, hoàn toàn không giả dối. 

Ngày xưa vào thời Đông Tấn, Ngài Huệ Viễn kiến lập niệm Phật Đường đầu tiên 

ở  Lô  Sơn.  Sau  này  chúng  ta  tôn  xưng  ngài  làm  sơ  tổ  Tịnh  độ  tông.  Cùng  chí 

hướng có 123 người, lấy Hổ Khê làm ranh giới. Mọi người đều phát thệ không ra 

khỏi giới hạn, ở ngay tại đây niệm Phật cầu sanh thế giới Cực Lạc. Họ thật sự đã 

thành công, ai ai  cũng vãng sanh. Người vãng sanh  trước người vãng sanh sau 

đều nhìn thấy, thấy người trước       có Phật A Di Đà đến tiếp dẫn, họ đi theo 

ngài. Đây là thật, tuyệt đối không phải giả. Khi ngài Huệ Viễn vãng sanh đã nói 

với  mọi người.  Trước đây ngài đã từng thấy thế giới  Cực Lạc ba lần, nhìn thấy 

trong định, khi niệm Phật đến tâm được định, trong định nhìn thấy, thấy hết thảy 

ba lần. Ngài nói hôm nay lại thấy, lại hiện ra, hoàn toàn giống như trước đây thấy 

ở trong định, duyên đã thuần thục, tôi phải vãng sanh, còn nhìn thấy người vãng 

sanh trước của Liên Xã đều đến, theo Phật A Di Đà đến tiếp dẫn. Khi gặp mặt 

còn  hỏi,  tại  sao  ông  đi  trễ  thế?  Tại  sao  bây  giờ  mới  đến?  Vui  vẻ  cáo  biệt  mọi 

người.  Đại  chúng  hỏi  ngài,  thế  giới  Cực  Lạc  như  thế  nào?  Ngài  nói  hoàn  toàn 

giống như trong kinh nói. 

Chúng ta cần phải biết, thời đại của ngài Huệ Viễn chỉ có Kinh Vô Lượng Thọ. 

Kinh  Di  Đà  và  Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  truyền  đến  Trung  Quốc  bằng 

phiên  bản  tiếng  phạn,  chưa  phiên  dịch.  Đại  chúng  của  Đông  Lâm  Niệm  Phật 

Đường chưa nhìn thấy, chỉ nương theo kinh Vô Lượng Thọ. Kinh Vô Lượng Thọ, 

là bộ kinh thuộc về Tịnh độ được truyền đến Trung Quốc sớm nhất, cũng là phiên 

dịch sớm nhất. Chuyện  vãng sanh này là thật không phải giả. 

105

Tập 358 

2 



Doanh  Khả  pháp  sư  đời  nhà  Tống  là  tỳ  kheo  phá  giới.  Người  này  có  thiện 

căn. Thiện căn gì? Sợ đoạ địa ngục. Nghĩ đến hành nghiệp của mình chắc chắn 

phải đoạ địa ngục A tỳ, thầy sợ hãi  nên cầu cứu với các vị  đồng tu, có  phương 

pháp gì khiến cho tôi không bị đoạ địa ngục? Thầy ấy sợ cái khổ của địa ngục. Có 

vị  đồng  tu  đưa  thầy  một  cuốn  Vãng  Sanh  Truyện,  mỗi  lần  xem  xong  thầy  đều 

khóc, rất cảm động. Sau khi xem xong sách này liền hạ quyết tâm, nhất tâm niệm 

Phật  cầu  sanh  tịnh  độ.  Dốc  lòng,  suốt  ba  ngày  ba  đêm  không  ngủ  nghỉ,  cũng 

không ăn. Một câu Phật hiệu niệm rốt ráo ba ngày ba đêm, rất thành tâm, có câu 

chí thành cảm thông, niệm khiến Phật A Di Đà đến. Ngài nói với thầy, ngươi còn 

tuổi thọ mười năm ở nhân gian, mười năm sau khi ngươi mạng chung ta sẽ đến 

tiếp  dẫn.  Doanh  Khả  pháp  sư  nghe  như  vậy,  liền  thỉnh  cầu  Phật  A  Di  Đà:  Con 

không cần mười năm ở nhân gian, bây giờ con đi với ngài. Vì sao vậy? Vì thói hư 

tật xấu của thấy ấy  rất nhiều, không vượt qua được  cám  dỗ. Mười năm  bị cảnh 

giới  bên  ngoài  quyến  rũ,  không  biết  lại  làm  bao  nhiêu  điều  xấu,  cho  nên  con 

không cần, bây giờ con đi. Phật A Di Đà đồng ý và nói rằng:. Thôi được! Ba ngày 

sau ta đến đón ngươi. 

Chúng  tôi  biết  vì  sao  đức  Phật  không  dẫn  thầy  ấy  đi  liền.  Dẫn  đi  liền  thì 

không ai biết, họ lại cho rằng Doanh Khả pháp sư chắc là tự sát, vì ba ngày ba 

đêm không mở cửa, khi mở cửa thì ngài đã chết, chắc là tự sát. Người ta sẽ nghi 

hoặc, không biết sự thù thắng của việc niệm Phật. Đức Phật nói ba ngày sau đến 

đón ngươi. Có thời gian ba ngày để thông báo với mọi người. Thấy ấy cũng rất 

hay,  mở cửa phòng ra và nói với đại chúng: Tôi đã gặp Phật A Di Đà, ba ngày 

sau  tôi  vãng  sanh.  Trong  chùa  không  ai  tin.  Hạng  người  như  ông,  cũng  may  là 

thời gian ba ngày không dài, thử coi ba ngày sau ông đi hay không. Đến ngày thứ 

ba,  thầy  thành  khẩn  yêu  cầu  đại  chúng  niệm  Phật  đưa  thầy  vãng  sanh.  Đương 

nhiên  mọi  người  rất  vui.  Đưa  vãng  sanh  rất  thù  thắng,  mổi  người  đều  rất  thích. 

Xem thầy rốt cuộc là thật hay giả? 

Niệm được  một khắc, ngày xưa  một khắc là nửa tiếng ngày nay. Bây giờ là 

nửa tiếng. Thầy liền nói với đại chúng, Phật A Di Đà đến rồi, cám ơn mọi người 

trợ niệm. Nói xong liền ra đi. Điều này là thật không phải giả. Không hề bị bệnh. 

Chư vị nên biết, thầy là một tỳ kheo phá giới. 

Tập 358  105

3 



Người xuất gia ngày nay một thân tội nghiệp. Tuyệt đối không ít hơn Doanh 

Khả pháp sư. Chúng ta khởi ác niệm, làm việc xấu, nhiều hơn thầy ấy rất nhiều. 

Chúng ta có thể vãng sanh như thầy chăng? Đáp án là khẳng định. Chúng ta phải 

biết niệm, nếu không niệm mấy mươi năm cũng uổng công. Người xưa nói miệng 

niệm Di Đà tâm tán loạn, hét hư cổ họng cũng phí công. Ngày nay chúng ta niệm 

Phật đều như vậy, vọng niệm quá nhiều, thất tình lục dục không buông được. Đọc 

kinh  nghe  kinh  thì  không  hiểu,  nên  không  có  hiệu  quả.  Không  có  hiệu  quả  thì 

sao?  Liền  nghi  hoặc.  Rốt  cuộc  pháp  môn  này  là  thật  hay  giả?  Nếu  không  hoài 

nghi điều này thì hoài nghi căn tánh của chính mình, chắc pháp môn này không 

thích hợp với tôi,  tôi phải chọn pháp  môn khác. Đây  là nguyên nhân không thể 

thành tựu. 

Phải  niệm  Phật  như  thế  nào  mới  tương  ưng?  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  nói  rất  rõ 

ràng minh bạch. Bồ Tát Đại Thế Chí tu pháp môn niệm Phật và thành Phật. Ngài 

nói cho chúng ta biết phương pháp chỉ có tám chữ. “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm 

tương tục”. Doanh Khả pháp sư đóng cửa phòng ba ngày ba đêm, chính là dùng 

pháp môn này. Đô nhiếp lục căn là gì? Là buông bỏ vạn duyên, kẻ phàm phu lục 

căn cứ rong ruổi bên ngoài, mắt duyên sắc, tai duyên âm thanh, nó thích rong ruổi 

bên ngoài, tâm của họ rất tán loạn. Đô nhiếp lục căn là gì? Là quay trở về tâm. 

Mắt  không  duyên  sắc,  tai  không  duyên  âm  thanh,  tâm  quý  vị  là  định.  Không 

buông bỏ sao được? 

Đường Chủ trong niệm Phật đường thường nhắc nhở mọi người: “Buông bỏ 

thế giới thân tâm, giữ vững chánh niệm”. Đây là câu nói lặp đi lặp lại của Đường 

Chủ trong niệm Phật đường. Từng giờ từng phút đều cảnh tỉnh mọi người. Tịnh 

niệm, dùng tâm thanh tịnh niệm Phật. Như thế nào gọi là thanh tịnh? Thứ nhất là 

không hoài nghi, thứ hai không xen tạp niệm. Người thường chúng ta không làm 

được, có hoài nghi mà chính mình không biết, không rõ ràng. Nhưng xen lẫn tạp 

niệm thì quá rõ ràng. Khi niệm Phật có vọng tưởng trong đó, xen lẫn vọng niệm, 

khi  nghe  kinh  xen  tạp  vọng  tưởng,  khi  đọc  kinh  xen  tạp  vọng  tưởng.  Điều  này 

khó tránh. 

Quý  vị  xem  trong  Văn  Sao  của  Ấn  Quang  đại  sư,  có  một  người  cư  sĩ  niệm 

Phật đến thỉnh giáo ngài. Tu tịnh độ niệm ba năm, một lần niệm một cây hương. 

105

Tập 358 

4 



Ngươi xưa tính thời gian là dùng hương để tính. Bây giờ khoa học kỷ thuật tiến 

bộ, đồng hồ rất rẻ, thời xưa đồng hồ rất quý trọng. Đối với thời gian, trong nhà 

Phật,  trong  chùa  đều  dùng  hương.  Một  cây  nhang  dài  khoảng  một  tiếng  rưỡi. 

Nhang  thường  là  một  tiếng,  nên  gọi  là  một  cây  hương.  Trong  một  cây  hương 

niệm danh hiệu Phật, nếu còn có năm sáu vọng tưởng, như vậy đã là không tệ. Ấn 

Quang đại sư nghe nói như vậy cũng cho là hiếm thấy. Công phu không tệ. Nếu 

trong một cây hương mà không có vọng tưởng nào. Công phu đó đã thuần thục, 

chúng ta mới có thể có cảm ứng. 

Vì sao lại bị xen tạp vọng tưởng? Bởi không buông bỏ, thật sự buông bỏ sẽ 

không có vọng tưởng. Nên công phu là  ở chỗ buông bỏ hay không! Nhiều năm 

nay, tôi thường khuyên các bạn đồng học, buông bỏ tự tư tự lợi, buông bỏ danh 

văn lợi dưỡng, buông bỏ ngũ dục lục trần, buông bỏ tham sân si mạn. Tôi nói 16 

chữ này. Mười sáu chữ này là công phu cơ bản, chứ không phải là rất thâm sâu, 

nghĩa là quý vị vừa đạt được tiêu chuẩn này. Nếu có thể buông bỏ những thứ này, 

trong  một  cây  hương,  nhiều  nhất  là  1,2  lần  vọng  niệm,  không  nhiều  lắm.  Công 

phu niệm thuần thục, sau năm ba năm thì trong một cây hương đó, không còn một 

tạp  niệm  nào  nữa,  sẽ  đạt  được  niệm  Phật  tam  muội.  Được  niệm  Phật  tam  muội 

không  cần  vui  mừng.  Vì  sao  vậy?  Bởi  khi  không  niệm  Phật  vẫn  còn  tạp  niệm. 

Cần  phải  niệm  đến  khi  không  niệm  Phật  cũng  không  có  vọng  niệm,  đó  gọi  là 

công phu thành phiến. Công phu thành phiến là nhất tâm bất loạn thấp nhất. Sanh 

vào cõi phàm thánh đồng cư, nhất định vãng sanh. 

Công  phu  thành  phiến  cũng  có  sâu  cạn  không  giống  nhau.  Người  công  phu 

thâm  sâu,  có  thể  vãng  sanh  tự  tại,  muốn  đi  lúc  nào  thì  đi,  muốn  lưu  lại  đây  vài 

ngày cũng không sao. Họ có thể đi bất cứ lúc nào, bất cứ chỗ nào. Nên pháp môn 

này, Thiện Đạo đại sư nói vạn người tu thì vạn người đi, không có ai không thành 

tựu.  Pháp  môn  rất  thù  thắng.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  đều  không  thể  sánh 

với nó. Như vậy hiện nay vấn đề do đâu? Vấn đề là chúng ta không chịu buông 

bỏ. Bồ Tát dạy chúng ta đô nhiếp lục căn, nhưng ta lại không chịu đô nhiếp lục 

căn.  Như  vậy  thì  không  chẳng  làm  gì  được.  Nên  người  tu  hành  chơn  chánh,  họ 

buông bỏ hết, không để ý đến bất cứ điều gì, ngay cả ý niệm độ chúng sanh cũng 

phải buông bỏ. Vì sao vậy? Vì quý vị không độ được! 

Tập 358  105

5 



Quý vị phát tâm độ chúng sanh. Có câu” “lực bất tong tâm”, chính mình chưa 

độ  được  mình  thì  làm  sao  có  thể  độ  người?  Nên  phàm  phu  chúng  ta  nhất  định 

phải thừa nhận, phàm phu lấy tự độ làm đệ nhất, độ chúng sanh là việc phụ. Đức 

Phật không độ người không có duyên. Như thế nào gọi là có duyên? Người này 

tôi biết, họ có thể tin, có thể lý giải, có thể buông bỏ và họ chịu niệm Phật. Người 

này  có  thiện  căn,  độ  một  người  tốt  một  người.  Người  có  thiện  căn  phước  đức 

nhân duyên như vậy, không phải nhiều, không phải nhiều đâu. Đích thực trong 

ngàn  vạn người,  hiếm  có  được  một  hai  người.  Đại  đa  số  người  học  Phật  đều  là 

đến chơi, không phải thật. Nếu làm thật họ sẽ không đến. Điều này từ trước khi 

tôi học với thầy Lý, thầy Lý thường nói, hiện tại những người niệm Phật này, họ 

đến làm gì? Họ đến tiêu khiển. Ở nhà buồn không biết đi đâu, đến chùa đến đạo 

tràng để tiêu khiển. Họ không phải thật tu. 

Người đến tiêu khiển, chúng ta cứ để họ đến. Tại sao vậy? Để họ trồng chút ít 

thiện căn. So với đến những chỗ vui chơi khác tiêu khiển vẫn tốt hơn. Chỉ để họ 

trồng chút ít thiện căn, không nên hy vọng nhiều về họ, đời này có vãng sanh hay 

không,  đó  là  điều  không  chắc.  Nên  người  niệm  Phật  nhiều,  nhưng  người  vãng 

sanh ít. Chúng ta hiểu rõ những chân tướng sự thật này, thì chúng ta phải tránh. 

Phải đoạn tận nhưng duyên làm chướng ngại việc vãng sanh, còn duyên thành tựu 

việc  vãng  sanh  chúng  ta  phải  nắm  chặt,  mới  nhất  định  được  vãng  sanh!  Trong 

Tịnh Độ Hiền Thánh Lục, hoặc Vãng Sanh Luận không phải toàn bộ, nhưng có 

rất nhiều người thật sự vãng sanh mà không ai biết. Những điều ghi chép đó chỉ 

là  một  số  người  biết  được.  Biết  được  pháp  môn  này  rộng  lớn,  thật  sự  muốn  tu 

muốn thành tựu không phải là việc khó, vì nó không bắt chúng ta phải đoạn phiền 

não. Đoạn đó là việc khó. Có thể nói chúng ta không có bản lĩnh này. 

Phương pháp của nó là điều phục phiền não. Dùng câu Phật hiệu này, niệm 

đắc lực câu Phật hiệu này sẽ chế phục được phiền não, phiền não không có không 

gian để xen lẫn vào. Đây gọi là chế phục phiền não. Còn có vọng tưởng tạp niệm 

xen vào, thì công phu chưa rốt ráo, chúng ta chưa chế phục được phiền não, nên 

nó  vẫn  xen  vào,  tạp  niệm  vẫn  xen  vào.  Chúng  ta  hiểu  được  đạo  lý  này,  nên 

thường dùng điều này để kiểm nghiệm công phu chính mình, tự mình sẽ rõ ràng 

minh  bạch,  không  cần  đi  thỉnh  giáo  người  khác,  đi  hỏi  người  khác,  hỏi  người 

105

Tập 358 

6 



khác, người ta cũng không nói với quý vị, người ta nói đều là chúc mừng và tán 

thán quý vị. Họ sẽ không nói là quý vị chưa đạt.  Nên  hiện nay tu học đều phải 

dựa vào chính mình. 

Ngày xưa thầy giáo nói thật với quý vị, các bạn đồng tu cũng nói thật với quí 

vị,  cha  mẹ  cũng  nói  thật  với  quí  vị.  Hiện  nay  không  còn,  hiện  nay  không  giám 

nói, sợ quý vị không vui. Hà tất phải kết oán thù với quý vị? Vì oan gia nên giải 

không nên kết. Họ thích nghe điều gì thì tán thán vài câu, dù gì cũng không phải 

là lời thật. Đây là tu hành trong thời đại này, người giúp ta không nhiều, phải dựa 

vào chính mình, phải dựa vào kinh giáo. Ngày ngày không rời kinh giáo, đối với 

kinh  giáo  phải  dùng  tâm  chân  thành  cung  kính,  mới  có  thể  đạt  được  lợi  ích. 

Không có tâm chân thành, không có tâm cung kính sẽ không đạt được lợi ích. 

Chúng ta nói đến lục căn.  “Thủ vân giai đắc lục căn thanh triệt. Hội Sớ thích 

 viết, nhĩ căn vô cấu vi thanh, triệt thính chúng âm viết triệt. Y thử dĩ liệt dư căn”.  

Trong Hội Sớ chỉ nhắc đến hai căn. Lục căn đưa ra một ví dụ. Hoàng Niệm Tổ y 

theo ví dụ này nói rất hay.  “Tắc nhãn căn vô cấu viết thanh, triệt kiến chúng sắc 

 viết triệt. Nãi chí ý căn, tắc ý căn vô cấu viết thanh, triệt liễu chư pháp viết triệt. 

 Lục căn các pháp thắng trí giai đắc thanh triệt, cố viết lục căn thanh triệt”.  Đoạn 

này chúng ta phải học! Cấu là cấu uế, hiện nay gọi là nhiễm ô. Nhĩ căn có nhiễm 

ô. Điều gì làm nó nhiễm ô? Tam độc tham sân si nhiễm ô nó. Lục căn nhiễm ô 

đều là tham sân si, là tam độc này. 

Quý vị xem nhĩ căn, thích nghe âm nhạc êm tai khởi tham ái, bị tham nhiễm 

ô. Hoặc là nghe âm thanh không hay, cảm thấy ghét, khởi tâm sân hận. Bị sân hận 

ô  nhiễm,  bị  ngu  si  ô  nhiễm.  Đây  là  căn.  Còn  duyên  thì  sao?  Duyên  là  thất  tình 

ngũ dục. Sẽ từ trong tham sân si sanh khởi những dục vọng này. Khi dục vọng 

sanh  khởi,  thích  thì  muốn  chiếm  hữu,  muốn  khống  chế,  không  thích  thì  muốn 

đem nó, thậm chí sát hại nó, tiêu diệt nó. Như vậy là sai, đây là không thanh tịnh. 

“Triệt thinh chúng âm”,  Điều này chúng ta thường nói là đầu óc thông suốt, 

nhãn  quang  mẫn  tiệp.  Tai  mắt  thông  minh  sáng  suốt.  “Triệt  kiến,  triệt  thinh”  là 

hiểu rõ chân tướng sự thật. Nếu hàm hồ chung chung thì không phải là nghe. Lục 

căn đều bế tắc. Hiện tượng này hiện nay rất phổ biến, kinh để họ đọc, để họ xem. 

Tập 358  105

7 



Đọc  bao  nhiêu  biến  cũng  không  hiểu,  nghe  bao  nhiêu  lần  cũng  không  thông. 

Nghe không hiểu nên không có hứng thú. Con người bây giờ thích nghe gì? Giáo 

huấn của thánh hiền nghe không lọt vào tai, nhã nhạc của người xưa nghe không 

hiểu, nghe không có hứng thú. 

Nếu mở cổ nhạc cho quý vị nghe, sẽ khiến mọi người chạy hết. Trong nhạc có 

cảnh giới, nếu không tu, không có trí huệ, thì làm sao nghe hiểu được? Người xưa 

nói, chí ở trên núi cao, chí ở nơi nước chảy, quý vị có thể nghe hiểu chăng? Âm 

nhạc không phải dùng ngôn ngữ câu thông, là dùng tâm linh câu thông. Bây giờ 

xem đồ vật cũng như vậy, chỉ xem nhiều màu sắc bên ngoài, còn hàm ý trong đó 

không biết gì, xem không hiểu. Người biết nhìn chỉ cần thấy sắc nghe âm thanh 

thì  biết  được  lành  dữ  hoạ  phước  trong  đó.  Biết  nghe,  biết  nhìn  trong  âm  thanh 

hiển  lộ  ra.  Đây  là  thật  sự  biết,  là  người  trong  nghề.  Nên  trong  nghề  thì  nghe 

phong cách, không phải nghề thì nghe náo nhiệt. Con người bây giờ đều thích náo 

nhiệt. không biết cách, không biết lề lối. Đây là không có trí huệ. 

Có trí huệ thì “lục căn các phát thắng trí”. Vừa nhìn liền sanh trí huệ, liền hiểu 

rõ ràng  minh bạch. Nhĩ căn nghe rõ  ràng  minh bạch, hiểu được ý  của nó gọi là 

triệt.  Trong  âm  thanh  này  bao  hàm  điều  gì?  Cây  báu  phát  ra  âm  thanh.  Tin  tức 

đến từ biến pháp giới hư không giới. Ở trước chúng ta đã nói, khổ vui của lục 

đạo, của mười pháp giới trong quốc độ của tất cả chư Phật. Nhân quả ở trong đó 

đều có thể đạt được tin tức từ mắt thấy tai nghe. Đây gọi là triệt, gọi là phát thắng 

trí. Nhãn ở chỗ sắc phát thắng trí, tai ở nơi âm thanh mà phát thắng trí. Cho đến ý 

ở trong các pháp phát thắng trí, nên kinh văn nói “lục căn thanh triệt”. 

“Vô chư não hoạn”.  Não là phiền não. Tiên Chú của cư sĩ Đinh Phước Bảo. 

Giải  thích  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  trong  Tiên  Chú . “Não,  tâm  sở  danh,  tiểu  phiền 

não địa phát chi nhất”. Phiền não có băn bản phiền não. Căn bản phiền não có sáu 

loại. Tuỳ phiền não có hai mươi, trong 20 loại có đại tuỳ có trung tuỳ và có tiểu 

tuỳ. Điều này trong chú giải có.  “Vô minh, phóng dật, giải đãi, bất tín, hôn trầm, 

 trạo  cử.  Thử  lục  giả  danh  vi  đại  phiền  não  địa  pháp”.   Đây  gọi  là  đại  tuỳ.  Vô 

minh là không thấu triệt, là si. Si trong tham sân si. Nói thật với quý vị, tự tánh 

mỗi người đều là quang minh. Nhà Phật gọi là tự tánh, nhà Nho gọi là minh đức. 

Ý nghĩa rất tương đồng. 

105

Tập 358 

8 



Khi lục Tổ Huệ Năng của Thiền tông thời nhà Đường kiến tánh, ngài báo cáo 

với Ngũ tổ tự tánh là gì. Ngài đã nói năm câu, 20 chữ: “Đâu ngờ tự tánh vốn tự 

thanh tịnh”, câu đầu tiên là “vốn tự thanh tịnh”. Câu thứ hai là “vốn không sanh 

diệt”. Câu thứ ba là “vốn tự đầy đủ”. Đầy đủ điều gì? Đầy đủ vạn pháp, không 

thiếu  bất  cứ  thứ  gì.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  cụ  thể  hơn,  tất  cả  chúng  sanh 

đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai. Đây chính là vốn tự đầy đủ. Trong chân 

tâm  tự  tánh  của  mỗi  người,  trí  tuệ  đều  giống  Như  Lai,  đức  năng  cũng  giống, 

tướng hảo cũng giống, không hề sai biệt, đây là minh đức. 

Hiện nay thì sao? Hiện tại không còn minh đức nữa, nên gọi là vô minh. Vốn 

là minh, nhưng hiện nay không còn minh. Vì sao không minh? Trong kinh Hoa 

Nghiêm Đức Thế Tôn dạy rằng: “Vì có vọng tưởng chấp trước nên không chứng 

được”. Vọng tưởng trong kinh Hoa Nghiêm nói, ở đây gọi là vô minh. Vô minh 

chính là vọng tưởng_vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Có ba thứ này là không 

sang suốt, nên gọi là vô minh. Ba thứ này trong kinh điển đại tiểu thừa thường gọi 

là ba loại đại phiền não. Thứ nhất là vô minh, vọng niệm quá nhiều. Trong kinh 

Đức Phật ví tâm chúng ta như nước, ví dụ rất hay. Nước thanh tịnh, nước không 

có  sóng,  nước  không  có  gợn  sóng  giống  như  tấm  gương  vậy,  cảnh  bên  ngoài 

chiếu vào rất rõ ràng. Đây là minh, là chiếu kiến. Còn nước của chúng ta hiện tại 

thì sao? Nước đục, nước dơ, lại có sóng gió, có sóng gió, nên chiếu vào nước này 

không thấy được, mất đi tác dụng chiếu kiến gọi là vô minh, là bất minh. Ví dụ 

này Đức Phật ví rất hay. 

Cái  gì  không  sạch?  Tự  tư  tự  lợi  là  không  sạch,  danh  văn  lợi  dưỡng  là  dơ  bẩn, 

tham sân si mạn là ô nhiễm, thất tình lục dục là cấu uế. Sao lại không sạch? Động 

là gì? Cảnh giới phong động. Mê hoặc ở bên ngoài làm khởi dậy phiền não, gọi là 

cảnh giới phong động, nghĩa là không làm chủ được chính mình. Còn người kiến 

tánh thì tâm như thế nào? Tâm bất động. Huệ Năng đại sư nói: “đâu ngờ tự tánh 

vốn không dao động”. Xưa nay chưa từng bị động. Đây gọi là gì? Là tự tánh vốn 

định. Chân tâm là định, là tịnh. Không phải động, động là vọng tâm. Câu cuối 

cùng là “năng sanh vạn pháp”. Năm câu hai mươi chữ đã nói ra chân tâm. Ngũ tổ 

Hoằng Nhẫn đem y bát truyền cho ngài. Truyền y bát cho ngài là đời tổ thứ sáu. 

Tập 358  105

9 



Năm Đức Thế Tôn 30 tuổi, dưới cội cây bồ đề, khi sao mai vừa mọc ngài đại 

triệt  đại  ngộ.  Cảnh  giới  đó  hoàn  toàn  tương  đồng  với  cảnh  giới  của  ngài  Huệ 

Năng. Ngài Huệ Năng báo cáo 20 chữ, còn Đức Thế Tôn có một báo cáo tường 

tận. Bài báo cáo này là gì? Là Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm, nói rõ 

cảnh giới của tự tánh, nói tỷ mỷ tường tận. Ngài Huệ Năng là nói giản lược. Nếu 

quý  vị  hỏi,  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  những  gì?  Dùng  20  chữ  của  ngài  Huệ 

Năng  là  được,  kinh  Hoa  Nghiêm  chính  là  nói  về  điều  này.  Quy  nạp  Kinh  Hoa 

Nghiêm  chính  là  20  chữ  này,  20  chữ  này  triển  khai  rộng  ra  chính  là  Kinh  Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm. Không tăng không giảm. Người Ấn Độ thích 

tường tận, muốn hỏi cho rốt ráo. Người Trung quốc thích ngắn gọn dể hiểu, thích 

đơn giản không thích dài dòng. Quý vị xem chỉ 20 chữ. 

Vô minh chúng ta có, không dể phá trừ.  Dùng cách nào để phá vô minh? Phải 

dùng  trí  Huệ.  Trí  huệ  từ  đâu  mà  có?  Trí  huệ  từ  thiền  định  mà  có,  cho  nên  tâm 

không định thì không có trí huệ. Giống như nước vậy, nhất định phải tịnh, nhất 

định phải bất động sạch sẽ, thì mới khởi tác dụng chiếu kiến. Chiếu chính là trí 

huệ chiếu kiến. Tâm động thì không thể có trí huệ, tâm nhiễm ô cũng không thể  

có trí huệ? 

Xã hội ngày nay thiên tai rất nhiều, xã hội loạn động, địa cầu tai biến, rất nhiều 

người lo lắng. Chúng ta là người học Phật, gặp hoàn cảnh đó phải làm thế nào? 

Nên biết tâm phải định, tuyệt đối không thể để ngoại cảnh nhiễu loạn. Nhiễu loạn 

quý vị sẽ chịu khổ. Phải như như bất động, thì từ định sanh huệ, huệ chiếu kiến. 

Như  vậy  mới  có  năng  lực  giải  quyết  vấn  đề  này.  Tâm  không  được  hoảng  hốt, 

không thể dao động. Đây là phương pháp tốt nhất để ứng phó tất cả nguy cơ. 

Các  bậc  đại  thánh  hiền  trong  thế  xuất  thế  gian  đều  dạy  chúng  ta  như  vậy. 

Thiên tai xảy ra ngay trước mắt vẫn có thể giữ được bình tĩnh, không bị nó làm 

dao  động.  Đây  gọi  là  nhân  định  thắng  thiên.  Vì  sao  vậy?  Vì  định  khai  trí  huệ, 

dùng trí tuệ giải quyết vấn đề. Đây là ý nghĩa của câu nhân định thắng thiên, là ý 

nghĩa đích thực của nó. Trong căn bản phiền não, quý vị xem loại đầu tiên. Điều 

này rất phiền phức. 

106

Tập 358 

0 



Trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, pháp môn nào cũng thành đạo vô thượng. 

Nên trong Kinh Kim Cang nói, pháp môn bình đẳng không có cao thấp. Điều này 

tuyệt  đối  chính  xác.  Pháp  môn  tuy  bình  đẳng,  nhưng  căn  tánh  của  chúng  sanh 

không bình đẳng, căn tánh không bình đẳng, nghĩa là nói mỗi pháp môn không 

nhất định khế hợp căn cơ quý vị, pháp môn không khế cơ thì không đạt được lợi 

ích. Nhất định phải chọn pháp môn thích hợp với căn tánh của mình, mới có thể 

được lợi ích. Như bệnh phải uống thuốc vậy. Mỗi loại thuốc đều là thuốc tốt, đều 

để trị bệnh, đều có thể trị lành bệnh. Nhưng  mỗi người  mắc bệnh không giống 

nhau, nên dùng thuốc cũng không tương đồng. Nếu dùng sai chẳng những bệnh 

không lành, mà bệnh còn nặng thêm. Như vậy là sai. Điều này không thể không 

biết. 



Chúng ta thực sự là phàm phu ngu muội, trong tám vạn bốn ngàn pháp môn này, 

phải  chọn  pháp  môn  nào  cho  thích  hợp?  Nếu  chúng  ta  không  hiểu  y  học,  cũng 

không hiểu dược lý, thì thuốc để đó, có người bị bệnh, ta phải chọn thuốc gì cho 

họ? Không biết phải làm sao. Phải người trong nghề, người trong nghề nghĩa là 

người  tu  hành  chơn  chánh,  người  thật  sự  chứng  quả  mới  được.  Tu  hành  chưa 

chứng quả đều không đáng tin cậy. 

Đi  đâu  để  tìm  người  chứng  quả?  Tìm  không  thấy.  Bất  đắc  dĩ,  đức  Thế  Tôn 

đưa ra pháp phương tiện, đây là tâm từ bi vô tận mà Đức Như Lai lưu lại cho hậu 

thế khi ngài rời xa thế gian này. Chúng ta không có năng lực chọn lựa. Ngài dạy 

rằng: thời kỳ chánh pháp giới luật thành tựu, thời kỳ tượng pháp thiền định thành 

tựu, thời kỳ mạt pháp Tịnh độ thành tựu, trong Đại Tập Kinh có nói như vậy. Đây 

là nói cho chúng ta một phương hướng, thời kỳ chánh pháp là gì? Đức Thế Tôn 

diệt  độ  1000  năm,  giai  đoạn  thứ  nhất  1000  năm,  nghiêm  trì  giới  luật  là  có  thể 

chứng  quả_có  thể  khai  ngộ,  có  thể  chứng  quả.  Nhân  giới  sanh  định,  nhân  định 

phát huệ, rất nhiều người đã thành tựu. Chúng sanh trong thời kỳ tượng pháp căn 

tánh chậm lụt, nghĩa là nhiều phiền não, nhiều vọng tưởng, nên khó lòng trì giới, 

mà chỉ tu định. Phật pháp truyền đến Trung quốc là thời kỳ tượng pháp. Đức Như 

Lai diệt độ 1000 năm thì Phật pháp truyền đến Trung quốc. Bây giờ người ngoại 

quốc  ghi  chép,  chúng  ta  cũng  tuỳ  thuận,  họ  ghi  chép  Đức  Thế  Tôn  diệt  độ  đến 

Tập 358  106

1 



nay là hai ngàn năm trăm năm mươi mấy năm. Năm 2006 là 2550 năm. Nhưng 

theo ghi chép của người xưa thì năm nay, Đức Thế Tôn diệt độ đến nay là 3038 

năm. Tôi không nhớ ghi chép của người ngoại quốc, Trung quốc tôi còn nhớ. Các 

vị hoà thượng lớn hơn chúng ta đều dùng niên đại này, dùng niên đại của Trung 

Quốc. Phật diệt độ đến nay là 3038 năm, đúng vào thời kỳ  mạt pháp. Thời  mạt 

pháp đã qua 1000 năm, bắt đầu qua giai đoạn 1000 năm thứ hai. Thời mạt pháp 

có mười ngàn năm, giai đoạn 1000 năm thứ hai đã qua 38 năm rồi. 

Thời kỳ mạt pháp Tịnh độ thành tựu. Chúng ta sanh trong thời kỳ mạt pháp, 

đặc biệt là sanh vào giai đoạn mở đầu của 1000 năm thứ hai trong thời kỳ  mạt 

pháp. Chúng ta nghe lời không cần lãng phí tư duy để chọn pháp môn cho mình. 

Chúng ta thật thà nghe lời thì tu pháp môn tịnh độ. Trong pháp môn tịnh độ, tổng 

cộng có năm bộ kinh, một bộ luận, phân lượng rất ít, rất thích hợp với chúng sanh 

trong  thời  hiện  đại.  Người  bây  giờ  công  việc  bận  rộn,  kinh  luận  quá  nhiều  họ 

không  sao  học  hết.  Tịnh  độ  đơn  giản,  trong  sáu  bộ  kinh  chỉ  cần  học  một  bộ  là 

được. Nếu đặc biệt bận rộn thì chọn một bộ. Bộ kinh ít nhất là Đại Thế Chí Bồ 

Tát Viên Thông Chương, tổng cộng 244 chữ, còn ít hơn cả Bát Nhã Tâm Kinh, 

Bát Nhã Tâm Kinh có 260 chữ. 244 chữ, rất đơn giản, thật sự có thể thành tựu. 

Làm nguyên tắc chỉ đạo tu học cao nhất cho ta. 

Nếu có thời gian, thì tốt nhất nên học kinh Vô Lượng Thọ. Có thể nói Kinh 

Vô Lượng Thọ là khái luận của pháp môn Tịnh độ. Giới thiệu rất rõ ràng mạch 

lạc về thế giới tây phương tịnh độ. Trong đó có lý luận, có phương pháp, có lịch 

sử_lịch sử của thế giới tây phương Cực Lạc. Lý luận trở thành tư duy của chúng 

ta. Phương pháp là chỉ đạo chúng ta hành động. Y giáo phụng hành thì không có 

điều gì không thành tựu. Thật là vạn người tu vạn người thành tựu. Đức Thế Tôn 

đã mở cánh cửa phương tiện cho chúng ta, khiến chúng sanh trong thời mạt pháp 

có nơi nương tựa. 

Thứ  hai  là  phóng  dật.  Nói  đơn  giản  thì  phóng  dật  chính  là  dùng  tâm  không 

chuyên,  tản  mạn.  Đây  là  đại  phiền  não.  Đối  trị  phóng  dật  chính  là  thiền  định. 

Trong lục độ ba la mật, thiền định chuyên trị căn bệnh phóng dật này. Dùng thiền 

định trị nó. Tinh tấn đối trị giải đãi, trí huệ đối trị hôn trầm, đây là phiền não rất 

nghiêm trọng. Bố thí đối trị tham lam, đối phó keo kiệt, bố thí đối phó keo kiệt, 

106

Tập 358 

2 



trì  giới  đối  phó  ác  nghiệp,  không  còn  tạo  nghiệp.  Tất  cả  đều  là  đại  phiền  não. 

Chúng  ta  dùng  tâm  thiền  định_nhất  tâm,  mới  có  thể  học  được.  Phóng  dật  biểu 

hiện bên ngoài là tâm trôi nổi, tâm trôi nổi đó chính là phóng dật. Học tất cả pháp 

trong  thế  xuất  thế  gian,  nó  đều  làm  chướng  ngại,  khiến  ta  không  học  được,  bất 

luận học như thế nào cũng chỉ biết sơ sài, không cách nào thâm nhập được. 

Nói cách khác, chúng ta nói một cách rất thô thiển mọi người sẽ dể hiểu hơn 

là,    không  tôn  trọng  những  điều  mình  học,  không  có  tâm  cung  kính,  không  có 

thành ý, không có tâm cung kính đối với môn học mà mình học. Đối với những 

tài  liệu  sách  giáo  khoa  cũng  không  cung  kính,  đối  với  thầy  giáo  cũng  như  vậy, 

cho nên thì không học được điều gì cả. 

Ngày nay chúng ta thường nói, trên miệng nhiều người cũng đang nói: Cần 

phải phục hưng truyền thống văn hoá, cần khôi phục Thích Nho Đạo, có thể làm 

được chăng? Rất khó! Có thể làm được, nhưng rất khó. Khó ở chỗ nào? Khó ở 

chỗ hiện nay đối với Thích Nho Đạo không có tâm cung kính, không có tâm chân 

thành. Dù cho thầy giáo có giỏi đến mấy cũng không dạy được học sinh giỏi. Ấn 

Quang đại sư dạy rằng:  “một phần thành kính được một phần lợi ích.” Đây là nói 

về học trò, học trò có mười phần thành kính, họ được mười phần lợi ích. Như vậy 

ngày  nay  chúng  ta  nói,  trong  số  học  trò  muốn  tìm  một  phần  thành  kính  cũng 

không  dễ,  họ  không  có  tâm  thành  kính.  Dùng  để  hình  dung  hai  chữ  phóng  dật 

này. Họ chính là thái độ này, họ là đến chơi, từ mẫu giáo đến thạc sĩ đều là đến 

chơi, làm gì có chuyện siêng năng học tập? 

Tôi có dạy ở trường đại học Đài Loan 5 năm. Trong Phật Học Viện cũng dạy 

khoảng 5 năm. Trước sau chỉ dạy như vậy, về sau tôi không dạy nữa. Vì sao vậy? 

Học sinh đều không phải siêng năng học tập, số lượng lẫn lộn. Khi thi muốn thầy 

phải nói đề thi cho họ. Thầy giáo có nói không? Có. Vì sao vậy? Không nói thì 

lần sau tôi dạy, ( là môn học tự chọn) họ sẽ không học, họ không đến. Cái mà học 

sinh  cần  là  điểm,  ngoài  ra  đều  là  giả,  họ  chỉ  cần  điểm  thôi.  Như  vậy  thầy  giáo 

trong trường thì sao, thầy giáo thì cần lương bổng, cần công việc để kiếm cơm. 

Dù gì thì mọi người đều như vậy! 

Tập 358  106

3 



Tôi  học  triết  học  với  thầy  Phương,  thầy  Phương  nói  với  tôi.  Hiện  nay  trong 

trường, thầy không giống thầy, học trò không trò. Tôi muốn đến trường dự thính 

môn  của  thầy,  thầy  nói  anh  đến  trường  nghe  giảng  sẽ  rất  thất  vọng.  Lúc  đó  tôi 

nghe như vậy trong lòng rất buồn, bị thầy cự tuyệt rồi, tin rằng biểu hiện của tôi 

lúc đó rất thất vọng. Ôm hy vọng rất lớn, lại bị thầy dội một thau nước lạnh, rất 

buồn. Chúng tôi im lặng khoảng 5 phút, thầy nói, thôi thì như vầy, chủ nhật hằng 

tuần anh đến nhà, tôi sẽ dạy anh hai tiếng. Đây là mở khoá học đặc biệt, triết học 

của  tôi  là  học  trên  bàn  tròn,  trong  phòng  khách  nhỏ  nhà  thầy.  Chúng  tôi  cũng 

không có sách giáo khoa, giống như người xưa dạy học vậy, chỉ một thầy một trò 

học như vậy, không đến trường. Đây là điều chúng tôi nằm mơ cũng không dám 

nghĩ, mười mấy năm sau nghĩ lại việc này, vì sao thầy lại dạy tôi như vậy? Chắc 

là thấy tôi còn chút tâm  thành kính,         nếu không có chút thành kính đó, thầy 

không để ý đến chúng tôi. Tôi quen thầy là tự mình viết thư giới thiệu mình. Tôi 

viết  thư  bằng  thể  văn  cổ,  dùng  bút  lông  cung  cung  kính  kính  viết  bằng thể  chữ 

khải  nhỏ.  Thầy  trả  lời  thư  kêu  bảo  gặp  mặt,  thấy  thái  độ  của  tôi,  chính  là  một 

phần tâm cung kính đó. Phần tâm cung kính này là do ngày xưa ở nhà được cha 

mẹ dạy, không có tâm cung kính này thì ai them để ý đến chúng ta? Tôi có ba vị 

thầy, đều cảm động do tâm cung kính này. Chương Gia đại sư, Chương Gia đại 

sư dạy tôi, cũng là đặc biệt rút ra thời gian trong một tuần, dù bận rộn đại sư cũng 

dạy một tiếng đồng hồ, khi không bận thì hai tiếng. Khi tôi theo thầy Lý. Thầy lý 

mở lớp dạy học_lớp học kinh điển. Chính là lớp bồi dưỡng nhân tài giảng kinh 

hoằng pháp. Thầy muốn tôi tham gia lớp này, các bạn đồng học có hơn 20 người. 

Một tuần lên lớp một lần 3 giờ đồng hồ, một tuần học một buổi. Nên con người 

không  biết  hiếu  thuận  cha  mẹ,  không  biết  tôn  kính  sư  trưởng,  không  tôn  trọng 

khoá trình mình học, như vậy sẽ không đạt được bất cư lợi ích nào. Dù thầy giáo 

có giỏi cũng không được, đều không cách nào dạy quý vị. Đây là điểm khó khăn 

trong việc khôi phục truyền thống dạy học. Vì người bây giờ từ nhỏ đã phóng dật. 

“Tập quán thành tự nhiên”, không có quy cũ. 

Thời  xưa  dạy  học,  từ  nhỏ  đã  học  quy  củ.  Ngồi  có  tướng  của  ngồi,  đứng  có 

tướng của đứng. Từ nhỏ đã chịu sự trói buộc rất nghiêm khắc, làm sao có thể tuỳ 

tiện?  Làm  sao  có  thể  không  có  trên  dưới,  không  có  quy  củ?  Nên  Đệ  Tử  Quy 

chính là quy củ. Dạy khi nào? Trẻ con mới chào đời. Khi chúng vừa mở mắt là 

106

Tập 358 

4 



bắt đầu biết nhìn, lổ tai chúng biết nghe. Tuy chưa biết nói, nhưng chúng quan sát 

cách nói và sắc mặt người khác, đã biết học hỏi. Nên người xưa nói, dạy con từ 

thưở còn trong nôi. Không phải trẻ con, mà lúc đứa trẻ vừa mới chào đời. Giáo 

dục cắm rể là 1000 ngày, tức là ba năm. Từ lúc mới sanh đến năm ba tuổi. Cắm rể 

suốt ba năm này. Ngạn ngữ cổ có câu “tam tuế khan bát thập”. Nếu giáo dục cắm 

rể này làm tốt, đến 80 tuổi cũng không thay đổi. Nên Đệ Tử Quy không phải để 

dạy  các  bạn  nhỏ  đọc,  mà  là  cha  mẹ  thực  hiện  trước  mặt  các  bạn  nhỏ  để  chúng 

thấy,  hoàn  toàn  là  thân  giáo.  Cha  mẹ,  quý  vị  xem  họ  hiếu  thảo  cha  mẹ  như  thế 

nào, trẻ nhỏ đều hiểu hết. Tương lai lớn lên chúng cũng hiếu thảo cha mẹ.  Nên 

cha mẹ hay người nhà trước mặt trẻ con, nhất định phải giữ lễ, phải biết quy củ. 

Vì sao vậy? Vì chúng đang học tập. Tuyệt đối không được để chúng thấy được 

mặt trái, nghe được mặt trái, không thể được. Chúng nhìn thấy, nghe thấy và tiếp 

xúc được toàn là điều tốt. Hiện nay giáo dục này không còn. Từ nhỏ trẻ em vừa 

mở mắt chào đời, chúng thấy, nghe và tiếp xúc được, toàn điều xấu xa. 

Các bậc cha mẹ hiện nay cứ mãi bận rộn với công việc chính mình, không có 

thời gian dạy con cái. Con cái giao cho ai? Giao cho người giúp việc. Người giúp 

việc dạy chúng những điều gì? Người ở sợ chúng làm ồn, sợ chúng khóc lóc, nên 

thích cái gì thì cho cái đó, để chúng ăn chơi thoải mái. Bảo chúng xem ti vi, xem 

càng say thì người giúp việc càng vui. Vì sao vậy? Vì được bớt công việc không 

cần phải lo. Xem những thứ đó, chúng học hết những điều như bạo lực, sắc tình, 

sát đạo dâm vọng. Nên cha mẹ hiện nay luôn than thở con cái khó dạy. Thầy giáo 

cũng than học sinh khó dạy. 

Ngày  xưa  cha  mẹ  và  thầy  giáo,  hình  như  không  nghe  họ  than  thở  như  vậy. 

Làm gì có đạo lý này? Đây là xã hội hiện nay. Xã hội ngày xưa lấy việc đọc sách 

hiểu  đạo  lý  làm  đầu.  Xã  hội  bây  giờ  không  phải  như  vậy,  ai  có  nhiều  tiền  thì 

người đó là số một, nên không từ bất kỳ thủ đoạn nào để đoạt lấy tiền tài phú quý. 

Lợi là điều mà con người luôn tranh giành. Như vậy thì thế giới này còn có hoà 

bình được chăng? Còn có an định chăng? Không thể. Nên hai chữ cạnh tranh này 

có thể hại chết người! 

Hình  như  là  năm  2003,  hiệu  trưởng  trường  đại  học  Côn  Sĩ  Lan  tìm  tôi.  Tôi 

tiếp xúc với đại học Cách Lý Phi trước đó, hình như là năm 2000, chúng tôi đã 

Tập 358  106

5 



tiếp xúc năm 2000. Đại học Côn Sĩ Lan là năm 2003. Học viện Hoà Bình của họ, 

giáo thọ cử hành một buổi toạ đàm, mời tôi tham gia, đến đó tôi mới biết trường 

có học viện Hoà Bình, trước đó chưa từng nghe. Biết được trên toàn thế giới có 

tám trường đại học, có học viện Hoà Bình, họ cũng chiêu sinh, cũng có học vị 

tiến sĩ. Sinh viên tốt nghiệp rồi, đa phần đều phục vụ trong Liên Hiệp quốc, điều 

đình sự phân tranh của quốc tế. Mười mấy vị giáo thọ ngồi đối diện trước mặt tôi, 

tôi thấy vị giáo thọ này địa vị rất cao, ông được xếp hàng thứ hai, người Mỹ. Tôi 

đến thỉnh giáo ông ấy. Tôi nói: giáo dục của Mỹ, từ mẫu giáo, tiểu học, trung học, 

đại học đến thạc sĩ, có phải là tất cả đều dạy cạnh tranh chăng? Ông ta nói: Phải! 

Tôi nói cạnh tranh, nếu tiếp tục lên cao hơn là gì ông có biết chăng? Họ đều chưa 

nghĩ đến. Cạnh tranh lên  một cấp nữa là đấu tranh. Đấu tranh lên nữa là chiến 

tranh. Hiện nay chiến tranh là vũ khí hạt nhân, là sinh hoá học, đó chính là sự huỹ 

diệt  của  tất  cả  nhân  loại.  Giáo  dục  này  là  chỉ  có  con  đường  chết,  thật  đáng  sợ. 

Giáo dục phương đông là lấy Trung quốc và Ấn độ làm đại biểu. Giáo dục đông 

phương không phải dùng cạnh tranh, mà dùng nhường nhịn. Từ nhỏ đã dạy các 

bạn nhỏ nhường nhịn, lớn hơn một chút thì dạy chúng khiêm nhường, biết khiêm 

tốn nhường nhịn người khác, sau khi lớn lên thì lễ nghĩa. Không có tranh, chúng 

không  cạnh  tranh,  nên  không  có  đấu  tranh,  cũng  không  có  chiến  tranh.  Lịch  sử 

này đã mấy ngàn năm nay là hoà bình thạnh thế, từ không tranh giành mới tạo 

nên hiện tượng như vậy. 

Tôi nói nhường nhịn, lễ nghĩa mới là con đường sống. Mọi người đều thích. 

Tâm con người là thanh tịnh, là định, là lương thiện, là hài hoà. Cạnh tranh thật 

đáng  sợ.  Nhất  định  là  anh  chết  tôi  sống.  Hậu  quả  không  đáng  sợ  sao?  Người 

người đều cạnh tranh, như vậy xã hội này làm sao có thể thái bình? Nên tôi đã 

tham gia hai lần. Sau đó trường mời tôi làm giáo thọ của họ. Tôi hoá giải vấn đề 

này,  dùng  những  phương  pháp,  những  lý  niệm  cổ  xưa  của  Trung  quốc.  Cũng 

chính  là  nền  tảng  triết  học  “thành  kính  khiêm  hoà”.  Dùng  tâm  thành  kính  đối 

người tiếp vật. Dùng cung kính, khiêm hư, hài hoà để hoá giải đấu tranh. Trên 

quốc tế, từ gia đình đến quốc gia, nước này với nước kia hàng ngày đều đối lập, 

đấu tranh. Làm sao để hoá giải vấn đề này. Tiêu trừ xung đột là nghiên cứu chủ 

yếu  của  họ,  nhưng  nguồn  gốc  xung  đột  họ  không  biết.  Tôi  nhắc  nhỏ  họ,  nguồn 

gốc xung đột là ở gia đình. 

106

Tập 358 

6 



Quý vị xem ngày nay, các nơi trên thế giới, số người ly hôn nhiều hay ít. Vì 

sao ly hôn? Vợ chồng xung đột, vợ chồng xung đột chắc chắn diễn biến thành cha 

con xung đột, anh em xung đột, gia đình xung đột với láng giềng, quý vị làm việc 

trong xã hội xung đột lợi ích với người khác. Đây là xung đột trên mặt danh lợi, 

lan rộng đến các dân tộc, lan rộng đến quốc gia này và quốc gia khác. Mọi diễn 

biến chính là như vậy. Tôi nói chuyện với họ, họ được nghe những điều xưa nay 

chưa từng nghe, xưa nay chưa từng nghĩ đến phương diện này. Hoá giải xung đột 

của quốc tế, nên bắt đầu làm từ gia đình, quý vị mới có thể có năng lực giải quyết 

vấn đề này. 

Giải quyết vấn đề này phải cần có trí huệ. Tri thức không làm được, trí huệ 

mới thể làm được. Vấn đề này nếu không giải quyết thì xã hội vĩnh viễn không an 

định. Ngày nay toàn bộ thế giới chịu ảnh hưởng kiểu giáo dục này của phương 

tây,  chính  là  cạnh  tranh,  thật  đáng  sợ.  Lý  niệm  cạnh  tranh  sẽ  huỹ  diệt  thế  giới. 

Đừng xem thường nó, đây là một sai lầm lớn! Thật là trái với phương hướng giáo 

dục truyền thống của người xưa đến 180 độ. Điều này không đáng sợ sao? Từ sau 

khi  tôi  tham  gia  hai  lần  hội  nghị  này,  tiếp  nhận  lời  mời  của  nhà  trường,  nhà 

trường tặng tôi học vị tiến sĩ tôi đều chối từ. Tôi nói, tôi cầm thứ này cũng vô 

dụng, người xuất gia chúng tôi không cần những thứ này. Nhưng cả hai vị hiệu 

trưởng đều nói với tôi là nhất định cần. Tôi nói tại sao? Họ nói, lý niệm này của 

pháp sư, họ suy nghĩ đích thực có đạo lý, có thể giúp thế giới hoá giải xung đột, 

tiến tới hoà bình. Hy vọng pháp sư đại diện cho nhà trường tham gia hội nghị hoà 

bình của Liên Hợp quốc. Hội nghị hoà bình của Liên Hiệp quốc, thỉnh mời đều là 

chuyên gia học giả, đều có học vị tiến sĩ, có giáo thọ đại học, họ không mời hoà 

thượng. Như vậy tôi mới tiếp nhận. Vì sao vậy? Đây là một việc tốt. Thế giới này 

vấn đề rối rắm quá lớn. Chúng ta có thể góp một chút sức lực mỏng manh, cũng 

đồng  ý  cống  hiến.  Vì  vậy  nên  mới  chấp  nhận.  Trong  mười  năm  tham  gia  hơn 

mười lần hội nghị, hầu như mỗi lần tôi đều có bài báo cáo, giúp cho họ chủ trì hội 

nghị Liên Hiệp quốc. Hình như có hai lần, nhưng một lần họ mời tôi làm chủ hội 

nghị. 

Ở  Pari,  năm  2006  tại  Pari,  là  lần  tham  gia  chủ  hội  nghị  do  Liên  Hiệp  quốc 

giáo khoa văn tổ chức. Tình hình cơ bản tôi dần dần đã hiểu rõ. Những chuyên 

Tập 358  106

7 



gia  học  giả  tham  dự  hội  nghị  này  cũng  quen  không  ít  người.  Họ  đưa  ra  với  tôi 

một vấn đề. Nghe báo cáo của tôi họ rất thích, vì rất có lý, nhưng rốt cuộc họ đã 

nói như thế nào? “Đây là lý tưởng, không làm được”. Vấn đề này đã làm tôi ưu tư 

rất nhiều. Vì sao vậy? Vì họ không có lòng tin. Trong Phật pháp nói: “niềm tin là 

mẹ  của  các  công  đức”.  Con  người  nếu  mất  lòng  tin,  thì  việc  gì  cũng  không  thể 

thành  tựu.  Điều  này  thật  đáng  sợ.  Làm  thế  nào  để  xây  dựng  niềm  tin  cho  họ? 

Nhất định phải làm  gương  mẫu, người Trung quốc nói gương  mẫu. Làm  gương 

cho họ thấy thì họ sẽ tin. Nên điều này ép chúng tôi dùng thời gian hai năm, đi 

khắp  nơi  để  tìm  một  thị  trấn  nhỏ  làm  thí  nghiệm.  Ở  nước  ngoài  tìm  không  có, 

nguồn gốc văn hoá không tương đồng. 

Mùa  xuân  năm  2005  tôi  trở  về  quê.  70  năm  chưa  trở  về,  nay  trở  về  quê  nhà 

thăm. Đem những khó khăn tôi đã gặp nói với các hương thân phụ lão. Không 

ngờ họ rất hoan hỷ, khuyên tôi nên trở về quê làm thí nghiệm. Chính điều này đã 

thúc đẩy đưa đến thành lập trung tâm ở thị trấn Thang Trì, thật không ngờ. Vì tổ 

chức dạy học này, hoàn toàn dùng truyền thống văn hoá để dạy. Xem có hiệu quả 

chăng? Tôi biết ngày xưa các bậc tiền bối đã từng làm nhưng chưa thành công. 

Đào  Hành  Tri  đã  làm  một  lần  nhưng  không  thành  công.  Còn  có  một  vị  nhưng 

cũng làm không thành. Nên tôi nghĩ, họ làm không thành công nguyên nhân vì 

đâu, chúng tat thay đổi nguyên nhân này. 

Họ làm là có đối tượng đặc biệt, lấy các bạn trẻ làm đối tượng. Dạy các bạn 

trẻ, các bạn trẻ học rồi nhưng thấy mọi người đều không làm, nên họ không có 

lòng tin. Vì thế chúng tôi nghĩ ra  một cách, cư dân nơi thị trấn nhỏ này có bốn 

vạn tám ngàn người. Bốn vạn tám ngàn người này, nam nữ già trẻ, các ngành các 

nghề đều cùng nhau học, cho nên đã thành công. Học Đệ Tử Quy, thâm nhập một 

môn,  không  ngờ  ba  tháng  sau  thì  nếp  sống  nơi  trấn  nhỏ  này  đã  chuyển  biến, 

chuyển biến rỏ rệt. Những vị giáo thọ này đều rất kinh ngạc, đem tình hình này 

nói với tôi. Tôi nói, điều này có thể chứng minh một việc, trong Tam Tự Kinh nói 

“nhân chi sơ, tánh bổn thiện”. Bổn tánh con người nó vốn thiện. Chỉ là không ai 

dạy họ, khi có người dạy thì lương tâm đều trổi dậy. 

Vốn không biết như thế nào gọi là lương tâm, bây giờ lương tâm đã xuất hiện. 

Cảm  thấy xấu hổ  khi làm điều không tốt, sức  mạnh này lớn biết bao! Hiệu quả 

106

Tập 358 

8 



thành  tựu  quá  nhanh,  vượt  ra  ngoài  dự  định.  Lúc  tôi  cũng  không  biết  phải  làm 

sao. Tôi nói làm sao đây? Làm sao báo cáo với Liên Hiệp Quốc? Liên Hiệp quốc 

không phải đơn giản dể tìm như vậy. Nên tôi nói là tổ tông sắp đặt, Chư Phật Bồ 

Tát làm công tác này. Liên Hiệp quốc đến tìm tôi, điều này quá tốt.       Tháng 5 

năm 2006, Liên Hiệp quốc tìm tôi, yêu cầu tôi chủ trì tổ chức hoạt động này trong 

tháng mười. Hoạt động này lần đầu tiên Liên Hiệp quốc tổ chức. Kỷ niệm chu 

niên 2550 của Đức Thế Tôn. Chủ đề hoạt động này là “Cống hiến của Phật giáo 

đồ đối với xã hội”. Chủ đề này thật là hiếm có. Được cơ hội này, chúng ta có thể 

đem thành tích nơi thị trấn Thang Trì, đưa ra báo cáo với Liên Hiệp quốc. Đây là 

thật không phải giả, không phải lý tưởng, là điều có thể thực hiện. Chúng tôi đã 

làm một  bài báo cáo tám tiếng đồng hồ, triển lãm bốn ngày. Dùng một nhà lớn 

của Liên Hiệp quốc, để làm triển lãm bốn ngày. 192 quốc gia trên toàn thế giới 

làm đại sứ đại biểu của Liên Hiệp quốc, đều muốn đến Thang Trì xem thử. Lòng 

tin đã khởi lên. 

Chúng tôi làm bài báo cáo ở Liên Hiệp quốc lần này, tiếng tăm rất lớn. Vì sao 

vậy? Vì thí nghiệm đã thành công. Lúc đó tôi có hai câu nói, mang đi tham gia 

chủ trì tổ chức hoạt động lần này. Câu thứ nhất là tôn giáo có thể đoàn kết. Câu 

thứ  hai  là  con  người  có  thể  dạy  được.  Nên  tôi  mời  đại  biểu  chín  tôn  giáo  của 

Singapore,  ở  nơi  đại  sảnh  của  Liên  Hiệp  quốc  làm  lễ  cầu  nguyện  thế  giới  hoà 

bình. Cũng là lần đầu tiên, mọi người nhìn thấy nên họ rất hoan hỷ. Chứng minh 

truyền thống văn hoá xưa, đối với thế giới ngày nay có tác dụng cứu vãn. Đích 

thực như Thang Ân Tỷ nói: giải quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21. Hiện nay còn 

có thể nói, bao gồm vấn đề thiên tai của địa cầu, thì học thuyết Khổng Mạnh và 

Phật pháp đại thừa có thể giải quyết. 

Điều đáng tiếc chính là, mọi người đối với học thuyết Khổng Mạnh và Phật 

pháp đại thừa quá xa lạ, đều không biết. Chúng tôi tuyên dương đại thừa đến nay 

là  53  năm.  Chúng  tôi  dùng  internet  cũng  mười  mấy  năm,  khoảng  gần  20  năm. 

Dùng truyền hình  vệ  tinh chín năm.  Bắt đầu từ tết nguyên đán năm  2003. Điều 

này có được một vài tác dụng, truyền hình trước mặt mọi người trên toàn thế giới, 

quí vị lên mạng. Hầu như hàng ngày chúng ta đều gặp nhau. Quần chúng trong xã 

Tập 358  106

9 



hội rộng lớn chúng ta đều có thể quen biết. Đều có thể siêng năng học tập và phổ 

biến, thì xã hội có thể hoà bình, thiên tai của địa cầu có thể hoá giải. 

Bây giờ tuổi tôi đã lớn, năm nay 85 tuổi rồi. Nên các hoạt động tôi không thể 

tham  gia.  Những  năm  về  già  tôi  sẽ  làm  một  việc  là  giảng  kinh dạy  học.  Vẫn  là 

dùng  internet,  dùng  truyền  hình.  Tôi  không  có  giảng  đường.  Tôi  chỉ  có  một 

phòng thu hình nhỏ, đối diện với các vị đồng học có duyên. Như thế nào gọi là có 

duyên? Quý vị chịu mở ti vi, mở internet là có duyên. Quý vị không mở ra, không 

xem là không có duyên. Chúng ta cùng nhau học tập là vì thiên tai quá nhiều, đặc 

biệt đã dừng giảng Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Hoa Nghiêm chưa giảng xong, phải 

chuyển qua giảng bộ kinh Vô Lượng Thọ này. Lần này giảng tường tận, chọn tài 

liệu chú giải của cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, cũng là nhân duyên chúng tôi quen biết. 

Thật là đến già mới gặp được tri kỷ. 

Trước đây tôi ở hải ngoại hoằng dương bộ kinh này. Hoàng Niệm Tổ ở trong 

nước cũng hoằng dương bộ kinh này. Chỉ có hai chúng tôi hoằng dương bộ kinh 

này, không có người thứ ba. Nên chúng tôi gặp nhau vô cùng hoan hỷ. Bây giờ 

ông ấy đã vãng sanh. Bộ chú giải này, có thể tôi là người đầu tiên được ông ấy 

tặng, chúng tôi gặp nhau ở Mỹ. Ở Mỹ gọi điện thoại mà chưa gặp mặt. Tôi ở Đức 

Châu,  ông  ta  ở  Ma  Lý  Lan  Châu.  Ở  Mỹ  một  tháng  ông  ấy  về  nước,  còn  tôi  ở 

khoảng hai ba tháng thì về, tôi đến Bắc Kinh thăm ông. Ông ấy bắt đầu chú kinh 

điển  này.  Sau  khi  chú  giải  hoàn  thành,  liền  chuẩn  bị  để  mình  niệm  Phật  vãng 

sanh. Thật hiếm có, vô cùng từ bi. Đúng là người tu hành chơn chánh. 

Nên  lần  này,  giảng  tường  tận  về  chú  giải  này  để  kỷ  niệm  Hoàng  Niệm  Tổ, 

cũng báo đáp ân tri ngộ của chúng tôi. 9000 năm của thời kỳ mạt pháp, chúng tôi 

có  lòng  tin.  Chắc  chắn  bản  hội  tập  này,  bộ  chú  giải  này,  Đại  Kinh  Giải  Diễn 

Nghĩa này, sẽ giúp chúng sanh trong 9000 năm của thời kỳ mạt pháp, niệm Phật 

vãng sanh tịnh độ. Đây cũng là điều rất hiển nhiên, chúng ta đến thế gian này là 

để làm điều này. Nên hiện nay một ngày tôi giảng bốn tiếng, dự định cuối năm 

này giảng xong bộ kinh này. Mất khoảng 1200 tiếng. 

Mấy  ngày  trước,  phó  hiệu  trưởng  trường  đại  học  Cách  Lý  Phi  Tư  đến  thăm 

tôi. Ông ấy biết tôi mỗi ngày dạy 4 tiếng. Tôi nói đây là một môn học mà trường 

107

Tập 358 

0 



các ông không có. Môn học này ở trong lớp học, vượt qua 1200 tiếng. Trong Phật 

pháp đại thừa là môn học vô cùng quan trọng, hy hữu khó gặp. Các bạn đồng học 

có duyên gặp được, nên nắm bắt cơ hội này, nhất định sanh đến thế giới Cực Lạc, 

nhất định trong một đời thành tựu vô thượng bồ đề. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây.  



 

Tập 358  107

1 



Tập 359 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:04.04.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  426,  hàng  thứ  ba.  Chúng  ta  giảng  đến  phiền  não. 

Tiên Chú kinh Vô Lượng Thọ của cư sĩ Đinh Phước Bảo. Hoàng Niệm Tổ dẫn 

chứng  ở  đây.  Đoạn  này  nói  về  sáu  loại  căn  bản  phiền  não.  Hai  mươi  loại  tuỳ 

phiền não. Đây là những điều Pháp tướng tông nói. Đầu tiên chúng ta giới thiệu 

sơ lược về tư tưởng của Pháp tướng tông để mọi người cùng nhau học tập, sau đó 

trở lại xem  tiếp đoạn kinh văn này  sẽ dễ lý giải hơn.  Chúng ta nói sáu loại căn 

bản phiền não trước, đây là điều nghiêm trọng nhất. 

Trong  Bách  Pháp  Minh  Môn  nói,  Bồ  Tát  Thiên  Thân  đem  Du  Già  Sư  Địa 

Luận  mà  Bồ  Tát  Di  Lặc  sáng  tác,  Bồ  Tát  Di  Lặc  sáng  tác.  Có  100  quyển  phân 

lượng rất lớn. Trong đó đem tất cả pháp quy nạp thành 660 pháp. Thiên Thân Bồ 

Tát cho rằng, 660 pháp quá nhiều, không tiện để dạy cho hàng sơ học. Ngài lại 

quy nạp 660 pháp thành 100 pháp. Điều này đối với hàng sơ học rất có lợi, gọi 

Bách Pháp Minh Môn Luận. Tôi tin rằng rất nhiều các bạn đồng học đã học qua. 

Đây là một phần tài liệu nhập môn rất hay của Đại Thừa. Trong Bách Pháp nói 

thiện tâm có 11 loại, ác tâm có 26 loại. Ác tâm sở này chính là phiền não, 26 loại 

phiền não, 6 căn bản phiền não, 20 tuỳ phiền não. Tiểu tuỳ phiền não có 10 loại, 

trung tuỳ phiền não có 2 loại, đại tuỳ phiền não có tám loại, tổng cộng có 20 loại. 

Từ đó chúng ta có thể lãnh hội được, tật xấu thâm căn cố đế của con người rất 

nặng, đó là vì tâm sở bất thiện quá nhiều. Quý vị xem 26 loại, mà thiện tâm sở chỉ 

có 11 loại. So sánh giữa thiện và bất thiện thì thiện chưa bằng một nữa bất thiện, 

chỉ có 11 loại, đương nhiên sức mạnh bất thiện lớn còn sức mạnh thiện thì yếu ớt 

bạc nhược. Xưa nay thiện không hơn ác, chúng ta biết rõ điều đó không tốt, tại 

sao nhất định cứ làm? Thiện niệm trong nội tâm ít hơn ác niệm. Ác niệm nhiều và 

rất  mạnh.  Điều  này  phát  sanh  chướng  ngại  rất  nghiêm  trọng,  chướng  ngại  đạo 

107

Tập 359 

2 



hạnh, không những chướng ngại sự chứng quả mà còn chướng ngại chúng ta khai 

ngộ, thậm chí chướng ngại tín tâm. Nó nghiêm trọng như thế đấy. 

Ngày  nay  chúng  ta  biết  nhất định  phải  đoạn  phiền  não  mới  có  thể  nâng  cao 

cảnh giới. Nên đối với 26 loại tâm sở phiền não này không thể không biết. Những 

điều này học khi mới bắt đầu học Đại Thừa phải học. 



Sáu căn bản phiền não chính là tham sân si mạn nghi và ác kiến. Trong kiến tư 

phiền não gọi là lợi độn thập sử. Điều này thường nói nhất, giới thiệu đơn giản 

nhất, tư hoặc là tư tưởng sai lầm. Mê hoặc có năm loại là tham sân si mạn nghi. 

Ác kiến là kiến giải sai lầm, xem xét sự việc không đúng cũng có năm loại. Ác 

kiến cũng chia ra năm loại là thân kiến, biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà 

kiến. Năm loại này gọi là ác kiến. Phá được ác kiến sẽ chứng được Tiểu Thừa sơ 

quả. Trong đại thừa viên giáo là sơ tín vị Bồ Tát. Đây chính là thánh nhân, nên 

mới  nói  là  nhập  vào  dòng  thánh.  Quý  vị  nhập  vào  dòng  của  thánh  nhân.  Trong 

tam bất thoái chứng được đệ nhất vị bất thoái. Họ tuyệt đối không thoái chuyển 

đến phàm phu. Nổ lực tinh tấn về sau có tiến chứ không thoái. Chứng được quả vị 

này.  Quả  vị  này  tuy  rất  cạn,  chưa  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo  nhưng  quyết  định 

không đoạ vào ba đường ác. Trong lục đạo đã bảo đảm, bất luận có Phật xuất thế 

hay không cũng không thành vấn đề. Không có Phật xuất thế thì có Bồ Tát, A la 

hán đến dạy. Họ sẽ quan tâm quý vị. Có Phật xuất thế thì quý vị thường theo Phật 

để học. 

Ác kiến là kiến hoặc, tham sân si mạn nghi là tư hoặc, gọi là kiến tư phiền não. 

Ác kiến là kiến phiền não, cái thấy hoàn toàn sai lầm. Tham sân si mạn nghi này 

khiến chúng ta nghĩ sai. Tư tưởng sai lầm. Hay nói cách khác nếu đoạn tận tất cả 

những điều này thì lục đạo sẽ không còn. Do đó chúng ta có thể biết lục đạo từ 

đâu đến? Lục đạo là từ trong kiến giải sai lầm, tư tưởng sai lầm biến hiện ra, nên 

nó là giả không phải thật. Nếu không có tư tưởng sai lầm này thì luân hồi lục đạo 

lập tức không thấy. Giống như giấc mộng vậy, trong mộng thì có nhưng tỉnh lại 

thì không còn nữa. 

Tập 359  107

3 



Chúng ta biết những thứ này nên phải thường phản tỉnh chính mình xem có 

hay không. Nếu có thì không ra khỏi luân hồi lục đạo, bất luận tu pháp môn nào 

cũng không được. Tám vạn bốn ngàn pháp môn không nói còn phiền não mà có 

thể khai ngộ chứng quả, không nói như vậy. Chỉ có duy nhất pháp môn Tịnh độ là 

đới nghiệp vãng sanh. Như vậy chưa đoạn kiến tư phiền  não cũng có thể  vãng 

sanh. Điều kiện là gì? Chế phục được nó, không tiêu diệt nó nhưng phải chế phục 

nó, có nhưng không khởi tác dụng, như vậy là thành công, có thể vãng sanh thế 

giới  tây  phương  Cực  Lạc.  Có  thể  chiêu  cảm  để  Phật  A  Di  Đà  đến  nghênh  tiếp. 

Nếu không chế phục được những điều này thì nó vẫn khởi tác dụng. Đến khi lâm 

mạng  chung  vẫn  khởi  tác  dụng,  như  vậy  thì  đời  này  không  thể  vãng  sanh.  Đức 

Phật  sẽ  không  đến  tiếp  dẫn.  Ngài  không  phải  không  từ  bi,  có  những  thứ  này  là 

nhiễm ô, đếnThế giới Cực Lạc, nơi đó là môi trường trong lành, sợ quý vị làm ô 

nhiễm thế giới Cực Lạc, nên có những thứ nhiễm ô này thì không vào được thế 

giới Cực Lạc. Chế phục nhiễm ô này thì vào được, vì chế phục nó không khởi tác 

dụng. Như vậy được. Cõi phàm thánh đồng cư cho phép quý vị đem theo. 

Dùng cách nào để chế phục? Một câu danh hiệu Phật, thật tuyệt diệu. 



Cổ  nhân  nói  không  sợ  niệm  khởi,  chỉ  sợ  giác  chậm.  Niệm  khởi  là  tập  khí  nên 

đương  nhiên  nó  sẽ  khởi,  không  khởi  thì  quý  vị  là  thánh  nhân  chứ  không  phải 

phàm phu. Nhất định sẽ khởi, khởi thì phải làm sao? Niệm thứ nhất khởi lên là ác 

niệm, nếu ý niệm tham sân si mạn nghi khởi lên, niệm thứ hai là A Di Đà Phật, sẽ 

đè bẹp nó xuống. Đây gọi là thật niệm Phật, gọi là biết niệm Phật. Chính là dùng 

câu Phật hiệu này để chế phục tập khí phiền não. Đây là lấy đá đè cỏ. Còn công 

phu thành phiến thì niệm niệm đều là Phật A Di Đà, tạp niệm nhất định không thể 

xâm nhập, xâm nhập là xen tạp, nó nhất định không xen tạp. 

Quý vị xem, chúng ta đang niệm Phật, đang đọc kinh. Thường có vọng niệm 

xen vào, như vậy không được. Xen vào một vọng niệm, sẽ làm cho công phu bị 

phá hoại. Nên công phu niệm Phật, niệm đến tạp niệm này không thể xâm nhập 

vào, không xen vào được. Đây gọi là công phu thành phiến. Đây không phải là 

nhất tâm bất loạn mà là công phu thành phiến. Công phu thành phiến cũng có tam 

107

Tập 359 

4 



bối  cửu  phẩm.  Thượng  tam  bối  chính  là  thượng  thượng  phẩm,  thượng  trung 

phẩm, thượng hạ phẩm. Công phu thành phiến là đới nghiệp vãng sanh. Người ở 

nơi tam phẩm này công phu cao có thể chế phục được, họ tuỳ ý vãng sanh thế 

giới Cực Lạc. Chính là nói muốn đi khi nào thì đi. Ý niệm vừa động thì Phật A Di 

Đà liền biết ngay. Quý vị muốn đi thì Phật A Di Đà sẽ đến. Do đó người học Phật 

chúng ta biết học Phật là học điều gì? Chính là học điều này. 

Mọi thứ trong thế gian này đều là giả, bao gồm cả thân thể cũng là giả. Buông 

bỏ  tất  cả  thế  giới  thân  tâm,  đời  này  nhất  định  có  phần  vãng  sanh.  Sanh đến  thế 

giới Cực Lạc, một đời thành Phật, công đức viên mãn. Không gặp pháp môn Tịnh 

độ thì điều này rất khó. Vì sao vậy? Vì quý vị cần phải đoạn hết, không thể đới 

nghiệp vãng sanh, nhất định phải đoạn hết. Đới nghiệp chỉ có pháp môn Tịnh độ. 

Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  chỉ  có  duy  nhất  pháp  môn  này  cho  phép  đới 

nghiệp. Ngày nay chúng ta muốn thành tựu trong một đời, ngoài pháp môn này ra 

thì không có pháp môn thứ hai. 

Tôi  học  Phật  đã  60  năm,  kinh  luận  đại  tiểu  thừa  đều  đề  cập  đến,  biết  rằng 

không có năng lực đoạn phiền não. Nên thật thà ngoan ngoãn quay đầu nương tựa 

Phật  A  Di  Đà,  nương  tựa  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Tất  cả  kinh  luận  tôi  đều  có  thể 

buông bỏ, tôi chỉ cần  một bộ kinh Vô Lượng Thọ là  đủ. Ở thế gian này còn có 

không ít bạn đồng học, khoảng trên một nữa, có thể đến hai phần ba thích kinh A 

Di Đà. Sau khi tôi giảng xong bộ kinh này, bây giờ giảng đến một nửa rồi. Nếu 

còn thời gian, tôi sẽ giảng một biến kinh Di Đà. Để xem thời gian dài hay ngắn. 

Nếu thời gian dài thì tôi giảng một biến Sớ Sao của ngài Liên Trì, giảng một biến 

Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư. Còn nếu thời gian ngắn, tôi chỉ giảng Yếu Giải của 

Ngẫu Ích đại sư. Giảng lại từ đầu một lần. Mười mấy năm trước có giảng một lần. 

Cảnh giới bây giờ và ngày xưa hoàn toàn không giống nhau. Điều này có thể giúp 

rất nhiều người tu Tịnh độ, cầu vãng sanh có lợi ích. 

Loại thứ nhất của căn bản phiền não là tham.  “Ư hữu hữu cụ tham trước vi 

 tánh. Năng chướng vô tham, sanh khổ vi nghiệp” . Ư hữu hữu cụ, “hữu” ở đây là 

gì? “Hữu cụ” lại là gì? Hữu là tam giới hữu, dục giới hữu, sắc giới hữu, vô sắc 

giới hữu. Đây gọi là tam hữu. Ở trong kinh thấy tam hữu chính là nói về điều này. 

Nếu có đủ cả ba loại này thì không thể ra khỏi dục giới. Dù tu có giỏi, phước báo 

Tập 359  107

5 



có lớn bao nhiêu, cao nhất là tầng trời thứ sáu cõi dục giới_tha hoá tự tại thiên, 

không lên cao hơn được nữa. Vì sao vậy? Quý vị có dục. Dục là gì? Là ngũ dục 

tài sắc danh thực thuỳ. 

Hữu cụ, cụ là trợ duyên. Ở trong quý vị có dục vọng, bên ngoài thật có. Tài 

sắc danh thực thuỳ để trước mắt chúng ta, khiến chúng ta khởi tham trước_tham 

ái,  chấp  trước.  Đây  chính  là  bản  tánh  của  tham.  Trong  kinh  Lăng  Nghiêm  Đức 

Thế Tôn nói, nguyên nhân chính của đại tam tai chính là tham sân si. Nên tất cả 

mọi thiên tai trên thế giới, quý vị nói thiên tai tự nhiên, điều này nhà Phật không 

thừa nhận. Trong Phật pháp nói không có thiên tai tự nhiên. Tai hại đều do con 

người tạo ra, đều là ý niệm bất thiện của chính mình chiêu cảm ra. Việc này rất 

khó  hiểu.  Trước  đây  chúng  tôi  cũng  nghĩ  không  thông  nhưng  vì  Phật  nói  nên 

không  giám  phản  đối.  Cho  đến  khi  tôi  học  kinh  Hoa  Nghiêm,  học  Vọng  Tận 

Hoàn Nguyên Quán mới hoát nhiên đại ngộ, mới hiểu được chân tướng sự thật. 

Hoàn Nguyên Quán quá hay! 

Kinh Hoa Nghiêm một bộ kinh lớn như vậy. Hiền Thủ quốc sư viết bài luận 

văn này. Bài luận văn này là Tu Hoa Nghiêm Áo Chỉ Vọng Tận Hoàn Nguyên 

Quán. Có sáu cương lĩnh, đem bộ kinh Hoa Nghiêm này giảng một cách rõ ràng 

minh bạch. Quá tuyệt vời! Hiển nhất thể, hiển nhất thể ngày nay khoa học và triết 

học  đều  chưa  đạt  được.  Còn  khởi  nhị  dụng  thì  khoa  học  ngày  nay  đã  đạt  được. 

Nhị dụng này nói đơn giản chính là nguồn gốc của vũ trụ, vũ trụ từ đâu mà có? 

Sanh mạng từ đâu mà có? Ta từ đâu mà có? Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán đoạn 

thứ hai nói rất rõ, nói còn hay hơn cả khoa học. Ngày nay các nhà lượng tử học 

nói đến vấn đề này, chính là tam tế tướng của A lại da, nhưng khoa học nói không 

rõ căn nguyên của tam tế tướng này. Căn nguyên là tự tánh thanh tịnh viên minh 

thể. Điều này các nhà khoa học vĩnh viễn không tìm được. 

Khoa học có thể tìm được nhất định phải có hiện tượng, không có hiện tượng 

thì  tìm  không  thấy.  Hiện  tượng  có  ba  loại  lớn.  Hiện  tượng  vật  chất,  hiện  tượng 

tinh  thần  và  hiện  tượng  tự  nhiên.  Trong  tự  tánh  thanh  tịnh  viên  minh  thể  cả  ba 

loại  này  đều  không  có  nên  khoa  học  không  biết  phải  làm  sao?  Cả  ba  loại  đều 

không có thì làm sao có thể tìm được? Đức Phật nói buông bỏ là tìm được. Nếu 

buông bỏ tất cả vọng tưởng phân biệt chấp trước thì sẽ nhìn thấy. Các nhà khoa 

107

Tập 359 

6 



học chưa buông bỏ. Lý luận mà họ nghiên cứu là y cứ vào toán học nên toán học 

là mẹ của khoa học. Người Trung quốc gọi là kinh dịch, kinh dịch là toán học. Từ 

toán học phát hiện ra lý luận đạo lý này, sau đó lại dùng phương pháp khoa học 

để cầu chứng. Nó dùng phương pháp này nên nó không rời đệ lục thức, tác dụng 

của đệ lục thức, trong kinh Đức Phật nói rất hay, đối ngoại nó có thể duyên đến 

vũ trụ, đối nội nó có thể duyên đến A lại da nhưng không duyên tới tự tánh. 

Đức  Phật  nói  3000  năm  trước,  ngày  nay  đã  chứng  minh.  Các  nhà  khoa  học 

xác thực, đối với hồng quan vũ trụ họ thấy được biên giới của vũ trụ. Vi quan thế 

giới, họ thấy được A lại da. Đây là khoa học của nhà Phật, thực sự là khoa học tối 

cao.  Ngày  nay  nghiên  cứu  hồng  quan  vũ  trụ,  báo  cáo  của  họ  nói,  các  máy  móc 

của khoa học cận đại, có thể quan sát được vũ trụ. Trên thực tế là chỉ một phần 

mười của vũ trụ, còn chín phần mười không nhìn thấy. Đây là báo cáo của họ. 

Sau khi chúng ta nghe sẽ hiểu, 90 phần trăm không thấy, vậy nó đi đâu? Trở về 

thường tịch quang. Trở về thường tịch quang thì không thấy. Trở về thường tịch 

quang thì ba loại hiện tượng đều không có, không tìm thấy. 

Vi quan vũ trụ, là nói lượng tử lực học. Hiện nay họ đã biết rốt cuộc vật chất 

là gì. Bản chất của vật chất là ý niệm, chính là ý niệm. Ý niệm là hiện tượng tinh 

thần.  Hiện  tượng  vật  là  từ  hiện  tượng  tinh  thần  biến  hiện  ra.  Điều  này  họ  cũng 

hiểu. Nhưng hiện tượng tinh thần từ đâu mà có? Các nhà khoa học nói là bịa đặt. 

Chúng ta nghe hiểu, thật là bịa đặt. Nó là thường tịch quang biến hiện, chính là tự 

tánh biến hiện. Tự tánh là phi vật chất, phi tinh thần, phi hiện tượng tự nhiên. Họ 

chỉ dùng vật chất, họ không thấu triệt được chân tướng sự thật nên mới nói là bịa 

đặt, thật tuyệt vời! 

Báo cáo của họ hổ trợ rất lớn đối với người tu học đại thừa. Trước đây chúng 

ta  nghi  hoặc  việc  này,  hiện  nay  nghe  báo  cáo  này  mới  hoàn  toàn  minh  bạch, 

không còn chút hoài nghi nào. Đối với trí huệ, thần thông, đạo lực của Đức Thế 

Tôn họ khâm phục lạy sát đất. Như thầy Phương Đông Mỹ nói, hoàn toàn khẳng 

định thừa nhận Đức Thế Tôn là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới. Ngày nay 

chúng  tôi  trải  qua  60  năm  học  tập,  chúng  tôi  khẳng  định  Đức  Thế  Tôn  là  nhà 

khoa học vĩ đại nhất của thế giới. Phật pháp không những là triết học tối cao mà 

đồng thời cũng là khoa học tối cao. 

Tập 359  107

7 





Khởi  nhị  dụng  chính  là  ba  loại  hiện  tượng  xuất  hiện.  Trong  hiện  tượng  tự 

nhiên xuất hiện hiện tượng tinh thần. Trong hiện tượng tinh thần xuất hiện hiện 

tượng vật chất. Như vậy làm sao biến thành thế giới phồn hoa của mười pháp giới 

y chánh trang nghiêm? Ở sau nói ba loại chu biến chúng ta đã nói đến. Tổng thể 

mà nói, bất luận là hiện tượng tự nhiên, hiện tượng tinh thần hay hiện tượng vật 

chất, nó đều là hiện tượng dao động. Hiện nay có vài nhà khoa học cho rằng toàn 

bộ vũ trụ là dao động, như sợi dây đàn vậy, đàn cầm, dây đàn, định luật của dây 

đàn. Tự tánh nó bất động, nên các nhà không học không tìm thấy. Chỉ cần động 

thì khoa học liền có thể phát hiện. 

Ba loại châu biến này. Thứ nhất là nghiệp tướng của A lại da. Nghiệp tướng 

chính là động, chấn động. Tần suất rất cao, tốc độ vô cùng nhanh. Di Lặc Bồ Tát 

nói với chúng ta, một khảy móng tay có 32 ức trăm ngàn niệm. Nếu một phút có 

thể khảy năm lần, nhân thêm năm, chúng ta đã tính ra một phút nó chấn động bao 

nhiêu lần? 1600 triệu lần. Người thường không sao biết được. 1600 triệu. Mỗi lần 

chân động, bất luận là tinh thần hay vật chất. Tốc độ của nó đều chu biến pháp 

giới. Nói cách khác ý niệm vi tế của chính mình mà mình còn chưa biết. Ý niệm 

thô chúng ta mới biết được, tự mình mới cảm nhận được, còn ý niệm vi tế chắc 

chắn không cảm nhận được. 

Quý vị xem ý niệm vi tế, một phút là 1600 triệu, nghĩa là một giây trên 1600 

triệu. Như vậy làm sao biết được? Không cách nào biết được. Nhưng một ý niệm 

vi tế như vậy, nó giống như điện vô tuyến phóng xạ, lan khắp biến pháp giới hư 

không giới, chu biến pháp giới. Chúng ta khởi tâm động niệm, nếu nói con người 

không biết là giả, mỗi ý niệm đều đã phóng xạ ra thì biến pháp giới hư không giới 

đều nhận được. Không có chướng ngại, người không có phiền não, tâm họ tịnh, 

thì năng lực họ nhận được rất mạnh. Bất luận là tâm niệm của chúng ta, hay cây 

cỏ hoa lá, nó đều có ý niệm, đều có chấn động, kể cả sơn hà đại địa cũng có. Nên 

chúng ta mới hiểu được trong kinh Hoa Nghiêm nói   “ tình dữ vô tình đồng viên 

chủng trí”. 

107

Tập 359 

8 



Toàn bộ vũ trụ có cơ thể, nghĩa là nó có sự sống chứ không phải chết. Đến 

một hạt vi trần đều là sống. Điều này tiến sĩ Giang Bổn Thắng đã làm thí nghiệm, 

thí  nghiệm  nước.  Khoáng  vật  này  có  kiến  văn  giác  tri,  nên  nó  sống  chứ  không 

phải chết, đồng thời thân thể này của chúng ta cũng là cơ quan tiếp thu, sự dao 

động của vũ trụ chúng ta đều có thể tiếp thu được hết. Như chư Phật Bồ Tát vậy, 

tất cả đều nhận được. Có thể phát ra và có thể tiếp thu. Bây giờ chúng ta phát xạ 

nhưng không biết, tiếp nhận cũng không biết. Đây là nguyên nhân gì? Đây là bản 

thân chúng ta chướng ngại, chứ không phải cơ khí này không nhận được. Cơ khí 

này của ta có sự cố nên khi nhận được nó không có phản ứng, không có cảm xúc 

nên trở thành như vậy. Đây gọi là gì? Đây gọi là ngu si, chẳng phải không tiếp 

nhận được. 

Chướng  ngại  này  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  Đức  Phật  dạy.  Ngài  nói:  “tất  cả 

chúng sanh đều có đức tướng trí tuệ của Như Lai”. Đây chính là nói chúng ta vốn 

là  Phật,  bây  giờ  tại  sao  lại  trở  thành  như  vậy?  Vì  vọng  tưởng  chấp  trước  mà 

không thể chứng đắc. Hay nói cách khác ngày nay chúng ta có “vọng tưởng phân 

biệt chấp trước nên không chứng được”. Vọng tưởng là vô minh phiền não, phân 

biệt là trần sa phiền não, chấp trước chính là kiến tư phiền não. Hiện nay chúng ta 

đang học đây là kiến tư phiền não, 26 phiền não này là kiến tư phiền não. Nếu có 

ba  loại  phiền  não  lớn  này  thì  sẽ  biến  thành  phàm  phu.  Tuy  hoàn  toàn  tiếp  thu 

được  nhưng  không  có  cảm  xúc.  Chính  mình  cũng  phát  xạ  rất  viên  mãn  nhưng 

không có cảm giác. Chúng ta đọc Hoàn Nguyên Quán rồi mới lạnh xương sống, 

mới  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật,  thì  ra  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  mà  chính 

mình cũng không biết. Hết thảy  mọi người trong biến pháp giới hư không giới 

đều biết hết, chỉ có phàm phu tuy biết những cũng mơ hồ. 

Người  có  công  phu  thiền  định,  định  công  càng  sâu  thì  biết  càng  rõ.  Hạng 

người  nào  có  định  công?  Vừa  nói  buông  bỏ  phiền  não  kiến  hoặc,  nhưng  chưa 

buông  bỏ  tư  hoặc,  là  tiểu  thừa  Tu  Đà  Hoàn,  ăng  lực  của  họ  không  phải  người 

thường có thể sánh được, thiên nhân đều không thể sánh. Họ đã đoạn năm loại 

kiến hoặc. Thứ nhất họ không còn chấp trước thân này là ta, cũng chính là những 

điều trong phần trước của Kinh Kim Cang nói:  “vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô 

chúng sanh tương, vô thọ giả tướng”. Họ đã chứng được. Cảnh giới này là tiểu 

Tập 359  107

9 



thừa tứ quả chứng, sơ quả chứng cạn, A la hán chứng được sâu hơn. Đều là phá 

tứ tướng, nhưng công phu phá tứ tướng có sâu cạn không đồng. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm thì đây là thập tín vị- sơ tín Bồ Tát. Công phu đoạn 

chứng ngang bằng với tiểu thừa Tu Đà Hoàn nhưng thông minh trí tuệ thì cao hơn 

tiểu thừa rất nhiều. Nguyên nhân do đâu? Hàng đại thừa ngày ngày thân cận Phật 

Bồ Tát, ngày ngày nghe kinh điển đại thừa. Tuy không thể chứng được nhưng họ 

biết. Đây gọi là giải ngộ. Hàng tiểu thừa không nghe kinh giáo đại thừa, nên họ 

hoàn  toàn  không  biết,  nên  đại  thừa  thông  minh  hơn  tiểu  thừa  nhưng  công  phu 

đoạn chứng thì bình đẳng. Tất cả  đều là đoạn ác kiến. Chúng ta đề  cập đến ác 

kiến và nói về điều này trước. Đây là kiến phiền não của kiến tư phiền não, trong 

thuật ngữ Phật giáo gọi là thập sử. Sử của đại sử, mười cái, thập sử. 

 “Ác kiến, ư chư đế  lý, điên đảo suy độ, nhiễm huệ  vi tánh. Năng chướng thiện 

 kiến, sanh khổ vi nghiệp, diệc danh bất chánh kiến, hoặc vân ác giác”.  Đế là tứ 

đế Khổ Tập Diệt Đạo. Họ mê hoặc đối với đạo lý tứ đế. Hoàn toàn điên đảo, lấy 

khổ  làm  vui.  Tứ  đế  là  nói  về  thế  xuất  thế  gian  pháp.  Hai  điều  đầu  Khổ  Tập  là 

nhân quả thế gian. Quả để  ở trước, sau đó  mới nói nhân. Thế gian tam giới lục 

đạo  đều  là  khổ,  ở  đó  không  có  vui,  tam  giới  thống  khổ.  Trong  dục  giới  có  bát 

khổ, hoại khổ, hành khổ đều đủ cả. Người ở cõi trời tuy không có khổ khổ, nhưng 

họ có hoại khổ, hành khổ. Người ở cõi trời vô sắc giới đến thân thể cũng không 

có, họ không cần ở cung điện, chúng ta nói là Linh Giới. Họ là linh hồn_linh giới, 

họ không cần thân thể, nên không có hoại khổ, không có khổ khổ, nhưng có hành 

khổ. 

Hành khổ là gì? Là cảnh giới này của họ không thể duy trì vĩnh viễn, khi công 

phu thiền định của họ mất đi vẫn phải luân hồi. Đây gọi là hành khổ, không cách 

nào duy trì được miên viễn. Đức Phật dạy tam giới thống khổ. Còn vui thì sao? 

Khi  khổ  vừa  ngưng  sẽ  cảm  giác  được  vui.  Khổ  không  ngừng  thì  cảm  thấy  quá 

khổ.  Chỗ  nào  khổ  không  ngừng?  Khổ  của  địa  ngục  không  ngừng,  nghĩa  là  một 

ngày một đêm muôn lần chết đi muôn lần sống lại. Điều này trong kinh Địa Tạng 

đã nói như vậy, ở đó chịu khổ không ngừng. Từ khi đoạ địa ngục, chúng ta chịu 

khổ đã chịu hết, nghiệp báo cũng báo hết, khi rời địa ngục sẽ được an vui, quý vị 

cảm thấy rất an vui. Chưa rời địa ngục thì khổ không sao nói được. 

108

Tập 359 

0 



Ngoài địa ngục ra thì các nơi khác cũng khổ nhiều hơn vui, người đời thường 

nói khổ vui xen nhau. Năm mươi phần trăm là khổ, còn năm mươi phần trăm là 

lạc. Hướng lên cõi trời thì vui nhiều hơn khổ. Đến tứ thiền thiên, tứ không thiên 

hầu như đều không có khổ. Chỉ có điều gì khổ? Khi thọ mạng hết sẽ cảm thấy rất 

khổ. Người ở cõi trời sắc giới, trước khi lâm chúng bảy ngày cảm thấy khổ, họ 

cảm thấy khổ không quá bảy ngày thì mạng chung. Còn trước đó họ không nghĩ 

đến có thọ khổ. Điều này chúng ta dần dần có thể lãnh hội được. Càng lên trên thì 

vui nhiều hơn khổ, càng đi xuống thì khổ nhiêu hơn vui. Toàn khổ không có vui 

là  địa  ngục.  Thuần  vui  không  có  khổ  là  vô  tưởng  thiên,  tứ  không  thiên.  Chân 

tướng sự thật này chỉ có Phật mới nói rõ ràng, khoa học nghiên cứu không được, 

khoa  học  chỉ  có  thể  nghiên  cứu  hiện  tượng.  Vô  sắc  giới  thiên  không  có  hiện 

tượng,  nên  họ  không  cách  nào  hiểu  được.  Sắc  giới  thiên  có  hiện  tượng.  Nên 

không hiểu được chân tướng sự thật, cho rằng thế gian này rất đáng yêu nên tham 

luyến, như vậy là sai. 



Nhiễm huệ, huệ là thông minh trí huệ, toàn là nhiễm ô. Cũng chính là thông 

minh trí huệ này đã dùng tâm bị sai. Dùng điều gì? Dùng tham sân si mạn. “Năng 

chướng thiện kiến”, thiện kiến là chánh kiến, chánh tri chánh kiến. Đối với chân 

tướng sự thật này rất rõ ràng, thấu triệt, đây là chánh kiến. Nhưng bị chướng ngại 

nên  hoàn  toàn  thấy  sai.  “Sanh  khổ  vi  nghiệp”,  là  vì  thấy  sai,  nghĩ  sai.  Do  đó 

chúng ta làm sai, nói sai. Chiêu cảm quả báo là tam đồ ác đạo, đi vào trong đó. 

Ác kiến cũng gọi là bất chánh kiến, cũng gọi ác giác. Phân ra làm năm loại lớn. 

Thân, cho rằng thân là ta. Sai! thân không phải ta, thân là ta sở hữu, sanh tử luân 

hồi, sanh tử là thân, luân hồi là linh hồn của quý vị. Thân có sanh diệt, linh hồn 

không có sanh diệt, nhưng linh hồn không ra khỏi lục đạo. Vì sao vậy? Vì nó mê, 

nó mê mà không giác, nên phiền não rất nghiêm trọng, chính là tập khí của sáu 

loại căn bản phiền não này. Rất nghiêm trọng, nên nó không ra khỏi luân hồi lục 

đạo. Nếu đoạn hết tập khí phiền não, họ sẽ vượt ra được, luân hồi tự nhiên không 

còn.  Nên  chúng  ta  biết  luân  hồi  là  sáu  loại  phiền  não này  biến  hiện  ra,  sáu  loại 

phiền não này không còn thì luân hồi cũng không còn. Người thông minh họ sẽ 

buông bỏ những điều này. Buông bỏ đều này thì chứng quả A la hán. 

Tập 359  108

1 



Cái đầu tiên gọi là kiến phiền não, đối với xuất thế gian pháp,  diệt đạo. Diệt 

trong kinh Phật gọi là niết bàn. Niết bàn là tiếng phạn, dịch thành chữ hán là diệt. 

Diệt  là  gì?  Diệt  phiền  não.  Chính  là  diệt  tận  sáu  loại  phiền  não  này,  quý  vị  sẽ 

chứng được quả A la hán. Nếu càng cao hơn, diệt được kiến tư phiền não, trần sa 

phiền não và vô minh phiền não. Như vậy thì chúc mừng quý vị, quý vị đã thành 

Phật. Đây là đại thừa chứ không phải tiểu thừa. Là hiện tại chúng ta đang học tập 

trong kinh, quý vị sẽ sanh đến cõi thật báo trang nghiêm của Chư Phật Như Lai, 

đây là cõi báo của Chư Phật Như Lai, cũng là cõi báo của chính chúng ta. Mình 

và người là một không phải hai. Vì quý vị vốn là Phật nên mình và người không 

phải hai. Buông bỏ là thành Phật. 

Suốt đời tôi không bao giờ quên ơn Chương Gia đại sư. Những điều này ngày 

đầu tiên khi tôi gặp ngài đã nói với tôi. Đây là lời ngài nói với tôi: Nhìn thấu suốt, 

buông bỏ được, như vậy thì phàm phu sẽ thành Phật. Nhìn thấu suốt là gì? Thấy 

rõ ràng, thấy minh bạch, chính là chánh tri chánh kiến. Buông bỏ được chính là 

buông bỏ hết tất cả vọng tưởng phân biệt chấp trước, nó là giả không phải thật, 

buông bỏ lục đạo, buông bỏ mười pháp giới vì nó là giả. Những thứ này không 

còn,  thì  cảnh  giới  trước  mắt  mình  bây  giờ  là  gì?  Chính  là  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm của chư Phật. 

Thế giới Cực Lạc, Thế Giới Hoa Tạng trong kinh Hoa Nghiêm. Hoa Tạng thế 

giới là cõi báo của đức Phật Tỳ Lô Giá Na. Thế giới Cực lạc là cõi báo của Phật 

A Di Đà. Bất cứ cõi nước Phật nào chúng ta cũng đều có thể tuỳ ý đi. Vì sao vậy? 

Vì quý vị đã đến cảnh giới này, quý vị sẽ ở trong cảnh giới này một thời gian, và 

đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, liền trở về thường tịch quang, trở về tự tánh. Trở 

về thường tịch quang chính là trở về tự tánh. Người Ấn Độ gọi là đại bát niết bàn. 

Đây là công đức viên mãn. Đại bát niết bàn có khởi tác dụng chăng? Có. Chúng 

sanh trong biến pháp giới hư không giới có cảm, thì lập tức liền có ứng. Chúng 

sanh, mỗi chúng sanh, bao gồm cả sơn hà đại địa, những khoáng vật này, nó đều 

có dao động, tất cả hiện tượng dao động quý vị đều nhận được, mà còn rất rõ ràng 

minh bạch, không có chút hàm hồ nào. Cảnh giới của Phật Bồ Tát thật không thể 

nghĩ bàn. 

108

Tập 359 

2 



Chúng sanh có cảm, lập tức liền có ứng. Có ứng liền sanh biến hoá, thứ hai 

trong ba loại chu biến là xuất sanh vô tận. Trong báo cáo của ngài Huệ Năng là 

“năng sanh vạn pháp”, vạn pháp từ  đâu sanh ra? Trong cảm  ứng tự  nhiên phát 

sanh,  không  thông  qua  tưởng  tượng,  nghĩa  là  không  thông  qua  khởi  tâm  động 

niệm, phân biệt chấp trước, tự nhiên phản ứng. Điều này trong thí nghiệm nước 

của tiến sĩ Giang Bổn, chúng ta có được sự minh chứng rất đầy đủ, nên chúng ta 

đã lý giải được. 

Tâm  lượng,  hiện  nay  chúng  ta  đang  mê  nên  tâm  lượng  trở  nên  rất  nhỏ,  hai 

người cũng không thể bao dung mà còn bất đồng ý kiến. Tâm lượng vốn có của 

chúng  ta  là  gì?  Loại  thứ  ba  trong  ba  loại  chu  biến  nói  “hàm  dung  không  hữu”. 

Hàm dung không hữu, nhà Phật thường nói hai câu: “tâm bao thái hư, lượng châu 

sa giới”_Tâm lượng họ còn lớn hơn cả hư không pháp giới. Quý vị xem lớn biết 

bao! Tâm của chúng ta ôm trọn cả hư không. Trong kinh Lăng Nghiêm ví dụ rất 

hay, đem tâm lượng chúng ta ví như hư không, hư không ví như một đám mây. 

Quý vị nói bên nào lớn? Hư không quá nhỏ, tâm lượng quá lớn! Đây là gì? Đây là 

bổn tánh, là chân tâm của quý vị. Lượng là có thể dung nạp, dung nạp điều gì? Có 

thể bao dung hết biến pháp giới hư không giới, quý vị đã thành Phật. 

Phật và pháp thân Bồ Tát có tâm lượng lớn như vậy. Nên biết biến pháp giới 

hư không giới với chính mình có quan hệ gì? Một thể. Chúng ta học Phật, nên đạt 

được nhiều tin tức trong kinh giáo, chúng ta đã hiểu được, sự hiểu được này gọi 

là  giả  ngộ,  nghĩa  là  nhờ  học  tập  kinh  giáo  mà  biết  được,  chứ  không  phải  là  tự 

mình chứng ngộ, chứng ngộ sẽ được lợi ích. Thông thường  sáu loại thần thông 

xuất hiện, đó là chứng ngộ. Đối với chúng ta thì đây là giải ngộ. Giải ngộ có thể 

giúp ta tín tâm. Chúng ta thật tin, thật nguyện, vãng sanh đến thế giới  Cực  Lạc 

liền chứng quả. Vừa sanh đến thế giới liền chứng quả. 

Ở trong mười pháp giới, tứ thánh pháp giới Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, 


Phật.  Đối  với  “hướng  thượng  nhất  trước”,    là  cảnh  giới  cao  nhất.  Giống  như 

chúng ta, đều là giải ngộ. Vì sao vậy? Vì chưa buông bỏ vô thỉ vô minh. Vô thỉ 

vô  minh  chính  là  khởi  tâm  động  niệm.  Điều  đó  quá  vi  tế.  Hiện  tượng  khởi  tâm 

động niệm trong kinh đại thừa nói, bát địa Bồ Tát mới cảm nhận được, Thất địa 

Bồ Tát vẫn không cảm nhận được. Bát địa mới cảm nhận được, tâm đó thanh tịnh 

Tập 359  108

3 



biết bao! Nói cách khác, trước thất địa đều thuộc giải ngộ. Bát địa mới là chứng 

được, tự thân chứng cảnh giới. Trên bát địa, bát địa, cửu địa, đẳng giác, diệu giác. 

Năm địa vị cao nhất này họ đều chứng được.      Bồ Tát, bao gồm cả Phật, tổng 

cộng là 52 địa vị. Năm địa vị cao nhất chứng được, còn bên dưới đều là giải ngộ. 

Chương  Gia  đại  sư  nói  với  tôi,  giải  chính  là  nhìn  thấu,  nhìn  thấu  suốt  là  giải, 

buông bỏ là chứng đắc. Nên công phu thật sự không có gì khác, chính là buông 

bỏ. Buông bỏ ác kiến, sau đó bắt đầu phải buông bỏ tư tưởng sai lầm. Tư tưởng 

sai lầm là tham sân si mạn nghi. Nhìn thấu suốt tam hữu, nhìn thấu tam hữu chính 

là thấu suốt lục đạo, không chấp trước lục đạo. Không chấp trước lục đạo, có thể 

ở trong lục đạo, tuy chưa đoạn kiến hoặc nhưng có thể sống cuộc sống của A la 

hán, được đại tự tại. Không sánh bằng Bồ Tát nhưng phàm nhân không sánh bằng 

quý vị. Vì sao vậy? Vì được an lạc, tự tại, hạnh phúc. Đối với mọi việc trong lục 

đạo rõ ràng phân minh. Ở trong lục đạo có thể hưởng thụ, có thể thưởng thức, có 

thể làm mọi việc nhưng trong tâm vẫn thanh tịnh, không nhiễm chút trần. Vì sao 

vậy? Vì nó là giả không phải thật. 

Trong  lục  đạo  tuyệt  đối  không  có  ý  niệm  tôi  khống  chế  nó,  chiếm  hữu  nó. 

Không  có  ý  niệm  này.  Vì  khống  chế,  chiếm  hữu  là  phiền  não,  họ  không  sanh 

phiền não, chỉ sanh trí huệ, không sanh phiền não. Họ biết là giả. Nói cách khác, 

đối với thân này cũng không thể khống chế, nếu khống chế được thân này thì ai là 

người  muốn  già  yếu?  Ai  cũng  muốn  trẻ,  không  ai  muốn  già  yếu.  Nếu  có  thể 

khống chế, điều thứ nhất tôi khống chế là không già yếu. Sống 100 tuổi, 200 tuổi 

cũng như thanh niên vậy. Như vậy ta có thể khống chế. Ta có thể chiếm hữu cái 

này, nó là của ta, ta muốn nó vĩnh viễn tồn tại. Điều này không thể, vẫn là từng 

ngày từng ngày bị lão hoá. Không cách nào thay đổi trạng thái  thường của sanh 

lão bệnh tử. Đây chính là điều quý vị không thể khống chế, không thể chiếm hữu. 

Đã không thể chiếm hữu, không thể khống chế thì hà tất phải làm điều ngu ngốc 

này? Chiếm hữu như vậy thống khổ biết bao. Không đạt được thì  muốn có, khi 

được  rồi lại sợ  mất đi. Suy tính thiệt hơn,  chẳng phải là tự  tìm phiền  não sao? 

Khống chế cũng như vậy. Buông bỏ tất cả thì được đại tự tại! 

Chư Phật Bồ Tát, người tu hành chân chánh, vì sao an vui như vậy? Bởi họ 

đã buông bỏ những điều này. Bất luận là cuộc sống vật chất hay cuộc sống tinh 

108

Tập 359 

4 



thần,  tất  cả  đều  tuỳ  duyên,  không  có  đều  gì  không  tốt,  mọi  thứ  đều  tốt.  Thuận 

cảnh tốt, nghịch cảnh cũng tốt, thiện duyên tốt, ác duyên cũng tốt, tất cả đều tốt, 

không có điều gì không tốt. Nên rất an lạc, rất tự tại. Làm gì cho bản than mình? 

Làm  cho  chính  mình  là  nhất  định  phải  nghĩ  đến,  cái  gì  đem  theo  được  thì  học, 

đem theo không được thì không cần. Tất cả hiện tượng vật chất đều không đem 

theo được, tuy có đó nhưng hãy nghĩ như là không có, đừng chấp trước. 

Tôi giảng kinh cũng giảng qua rất nhiều lần. Khuyến cáo mọi người, hiện nay 

tôi đang thực hành theo cách này: Y phục tôi mang trên người là của tôi, không 

mang  trên  người  thì  không  phải  của  tôi,  không  cần  nghĩ  đến  nó.  Tôi  ở  trong 

phòng này thì phòng này là của tôi, rời khỏi nơi đây thì phòng này không phải là 

của tôi. Tâm như vậy thanh tịnh biết bao! Thế gian này là gì? Là quán trọ, không 

có  thứ  gì  là  của  tôi  cả.  Tôi  có  thể  sử  dụng,  có  thể  hưởng  thụ,  nhưng  tất  cả  đều 

không  phải  mình.  Quá  hoan  hỷ!  Không  có  gì  phiền  toái  cả.  Tâm  thanh  tịnh  là 

chính mình, tâm bình đẳng là chính mình. Đại triệt đại ngộ chúng ta không làm 

được, thì giữ lại đến thế giới Cực Lạc, bây giờ chỉ có thể đạt được thanh tịnh bình 

đẳng.  Không  phân  biệt  là  bình  đẳng,  không  chấp  trước  là  thanh  tịnh.  Cho  nên 

buông bỏ chấp trước thì tâm thanh tịnh hiện tiền, buông bỏ phân biệt thì tâm bình 

đẳng hiện tiền. Càng đi thì mức độ khó càng cao, nhưng đến thế giới Cực Lạc tự 

nhiên sẽ thành tựu. 

Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  tâm  tham,  tham  lam.  Tham  không  có  biên  giới,  nên 

cảm ứng là thuỷ tai. Địa cầu tương lai nước biển dâng cao, là do nguyên nhân gì? 

Người sống trên địa cầu tâm tham quá nặng. Nước lớn dìm chết chúng ta. 

 “Sân hận, ư khổ khổ cụ, tăng nhuế vi tánh”.  Ở trước  “hữu cụ” là thuận cảnh. Sân 

đối với điều gì? Là nghịch cảnh. Người ác quý vị không thích, quý vị ghét, như 

vậy sẽ cảm thấy khổ. Khổ cụ, là tất cả các hiện tượng khổ đều hiện tiền, đều là 

điều ta không thích. Nó hiện tiền, nên đối với nó ta sân hận. Thông thường chúng 

ta nói là có oán hận, đây là tánh của sân. Trong kinh Lăng Nghiêm nói, sân nhuế 

chiêu cảm lấy hoả tai. Hoả tai trong đại tam tai. Hiện nay đã hiện tiền, nhiệt độ 

của địa cầu không ngừng gia tăng. Núi lửa bộc phát, khí hậu khác thường. Đây 

toàn là sân nhuế. 

Tập 359  108

5 



Các  nhà  khoa  học  nói,  địa  cầu  xuay  quanh  thái  không,  nó  không  phải  đứng 

yên. Sang năm ngày 21 tháng 12 năm 2012, điều chỉnh ngân hà. Hiện tượng này 

mấy vạn năm mới có một lần. Như vậy chúng ta đã gặp được. Đây là trung tâm 

ngân  hà  và  thái  dương,  địa  cầu  xếp  thành  một  đường  thẳng.  Đây  là  một  hiện 

tượng thiên văn tự nhiên. Trong thái không tinh cầu vận hành, đúng lúc này xếp 

thành một hàng thẳng. Trung tâm ngân hà là hắc động, lực hút vô cùng lớn. Đến 

đường ánh sáng đều bị nó hút vào. Điều mà các nhà khoa học lo lắng là gì? Sức 

hút này sẽ khởi lên bão mặt trời. Bão mặt trời sẽ ảnh hưởng địa cầu. Nếu bão mặt 

trời  mãnh liệt, thông thường bão  mặt trời là bão nhỏ, có tính chu kỳ,  mười  một 

năm một lần. Điều này có thể trở thành bão lớn. Thông thường bão cần khoảng 

hai đến ba ngày nó mới ảnh hưởng địa cầu, nhưng từng có một lần, đây là các nhà 

khoa học ghi chép. Có một lần chỉ nửa tiếng đã đến địa cầu, ảnh hưởng địa cầu. 

Sợ  loại  bão  này  sang  năm  có,  khiến  địa  cầu  có  sóng  thần,  nó  sẽ  làm  cho  nước 

biển dâng cao, dâng cao 100 mét thì thật đáng sợ, nó hút cao lên, có thể dẫn phát 

núi  lửa  bộc  phát.  Núi  lửa,  động  đất,  sóng  thần  cùng  khởi  lên.  Đây  là  thiên  tai. 

Hiện nay các nhà khoa học chưa có phương pháp gì để phòng bị, chỉ biết có tình 

trạng này. 

Trong Phật pháp nói, đều là do tham sân si của chúng ta mà có. Nếu chúng ta 

hoá giải sân nhuế thì nhiệt độ hạ thấp rất nhiều, không đến nỗi nghiêm trọng như 

vậy. Chế phục được tâm tham thì không đến nỗi có đại thuỷ tai. Thuỷ tai này rất 

có thể là sóng thần, sóng thần thật là đáng sợ. Sân nhuế khiến nhiệt độ trên địa 

cầu  gia  tăng.  Các  nhà  khoa  học  nói,  nếu  thiên  tai  này  lớn  có  thể  khiến  cho  từ 

trường của địa cầu biến đổi, nghĩa là nam bắc cực đổi vị trí cho nhau. Nam bắc 

cực đi về đâu? Đến xích đạo hiện nay, cũng chính là một dãy xích đạo hiện nay, 

tương lai sẽ lạnh nhất. 

Nóng nhất thì sao? Nóng nhất chính là hiện nay nam cực và bắc cực. Hai bên 

này chuyển đổi lẫn nhau. Sự chuyển đổi này phiền phức rất lớn! Động thực vật ở 

bắc cực không thể sanh tồn, khí hậu quá ấm. Động thực vật ở vùng xích đạo nhiệt 

đới cũng sẽ tử vong, vì nó quá lạnh nên không thể sanh tồn, không thể thích ứng. 

Đó chính là thiên tai đại diệt của địa cầu. Tháng tám năm ngoái có năm nhà khoa 

học ở Tuyết Lê Úc Châu, mở hai ngày hội nghị để thảo luận về vấn đề này. Học 

108

Tập 359 

6 



viện chúng tôi có bảy tám người đi tham gia. Khi trở  về viết  một phần báo cáo 

cho tôi. Một nữa ở trước trong bài viết này của họ, chính là nói về phát hiện của 

khoa  học  cận  đại  giống  như  trong  kinh  Đức  Phật  nói.  Chúng  tôi  nhìn  thấy  vô 

cùng hoan hỷ. Nửa đoạn sau là thảo luận về thiên tai của năm 2012. Đối với vấn 

đề này thì ý kiến của các nhà khoa học không đồng nhất. Một nửa cho rằng đây là 

hiện tượng của thiên văn, hiện tượng bình thường. Sẽ không xảy ra đại thiên tai 

cho địa cầu. Nhưng có một nửa cho rằng, trung tâm ngân hà là hắc động, có sức 

ảnh hưởng rất lớn. Giống như vừa mới nói là sợ xảy ra thiên tai. Bố Lai Đăng nhà 

khoa học của Mỹ nói. Ông nói phương pháp này giống như trong kinh Phật nói. 

Ông  hy  vọng  người  trên  toàn  thế  giới  đều  có  thể  bỏ  ác  dương  thiện,  tức  trong 

Phật pháp nói đoạn ác tu thiện. Đây là điều thứ nhất. Điều thứ hai là cải tà quy 

chánh, thứ ba là đoan chánh tâm niệm. Không những có thể hoá giải thiên tai, mà 

địa cầu lại trở thành tốt đẹp hơn. 

Các nhà khoa học người Mỹ và trong kinh đại thừa nói về điều này, thái độ 

đối đáp hoàn toàn tương đồng. Phương pháp cụ thể chính là niệm Phật. Công đức 

niệm  Phật  rất thù  thắng. Trong kinh Vô  Lượng Thọ nói rất rõ ràng,  minh bạch. 

Đối với điều này còn hoài nghi, thì nên cố gắng học kinh Vô Lượng Thọ. Thật sự 

thông  suốt  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  sẽ  đoạn  nghi  sanh  tín.  Nhất  định  giúp  quý  vị 

trong đời này dễ dàng vãng sanh Tịnh độ, viên thành Phật đạo. Thông thường nói 

là  bất  thoái  thành  Phật.  Phương  pháp  này  trong  khoa  học  không  có,  không  nói 

đến. Một câu Phật hiệu, trong tâm chỉ có danh hiệu Phật. Ngoài danh hiệu Phật 

ra, còn lại đều buông bỏ hết. 

Tôi thường nói, đem tâm chúng ta đổi thành Phật A Di Đà. Tâm ta chính là 

Phật A Di Đà, Phật A Di Đà chính là tâm ta. Trong tâm ngoài Phật A Di Đà ra, 

còn  mọi  thứ  đều  không  cần.  Thái  độ  niệm  Phật  này,  chính  là  Thiện  Đạo  đại  sư 

nói,  vạn  người  tu  thì  vạn  người  vãng  sanh,  không  sót một  người  nào.  Hiện  nay 

người học nhiều, nhưng người tu hành chơn chánh lại ít. Nguyên nhân là gì? Bởi 

họ không hiểu đạo lý này. Niệm Phật cũng niệm rất cần mẫn khẩn thiết, thậm chí 

niệm suốt ngày từ sáng đến tối. Ngày xưa tôi ở miền Nam Đài Loan giảng kinh, 

có  một  vị  cư  sĩ  hàng  ngày  đến  nghe  kinh  nói  với  tôi,  ông  đã  hơn  80  tuổi,  mỗi 

ngày niệm ba vạn danh hiệu Phật. Ông là người ở nông thôn, Ông niệm Phật mỗi 

Tập 359  108

7 



bước đi một danh hiệu Phật. Cũng chính là nói mỗi ngày đi ba vạn bước,  hơn 80 

tuổi mà da dẻ hồng hào, thân thể mạnh khoẻ, vận động đủ. Một ngày đi ba vạn 

bước, niệm ba vạn danh hiệu Phật. Đây chính là bài tập hằng ngày của ông. Vị cư 

sĩ này có thể đã vãng sanh từ lâu, hiện nay không còn nữa. Tôi lúc đó hình như 

năm sáu mươi tuổi, còn ông ta hơn 80 tuổi. 

Các nhà khoa học nói, nhiệt độ trên địa cầu sẽ sanh ra biến hoá rất lớn. Có vài 

nơi từ 30 độ đến 40 độ. Có vài chỗ từ 50 đến 60 độ. Như vậy là sao? Con người 

cống cao ngã  mạn và tâm sân nhuế  rất nặng. Tính khí rất lớn nên nơi họ ở chỗ 

nhiệt độ tăng lên từ năm đến sáu mươi độ. Người niệm Phật, người tâm địa thiện 

lương,  người  tâm  địa  thanh  tịnh  thì nhiệt  độ  đều  khoảng  30 đến  40 độ. Đây  là 

cung cấp cho chúng ta một kiến nghị rất hay. Ông ta nói những người học Phật 

cùng nhau, nhân số càng nhiều càng tốt, ý thức tập thể sẽ sanh tác dụng rất lớn, 

không thể hoá giải tất cả thiên tai, thì cũng có thể giảm nhẹ mức độ lớn của thiên 

tai.  Điều  này  các  nhà  khoa  học  cũng  đã  thừa  nhận.  Nhưng  phương  thức  cầu 

nguyện này là trị ngọn, không phải trị gốc. Khi thiên tai qua đi mọi người lại hời 

hợt, ác niệm và hành vi ác lại khởi lên. Nên đây không phải là cách tốt. 

Phương  pháp  trị  gốc  chính  là  giáo  dục,  cần  phải  dạy  học.  Đối  với  toàn  thể 

tánh tướng, lý sự, nhân quả của vũ trụ đều có thể thông đạt thấu suốt, thì chúng ta 

sẽ hiểu phải làm người như thế nào, phải tu hành như thế nào. Biết được bí quyết 

để ra khỏi lục đạo, mười pháp giới, biết được phương pháp tu hành để chứng quả 

trong một đời. Như vậy thì làm gì có chuyện không thành công! Thâm tín nhân 

quả, nhất tâm hướng thiện, điều này là đúng. Tốt nhất là tự mình làm gương để 

người khác noi theo, được lợi ích nhất vẫn là chính mình. 



Người  khác  thấy  được  họ  cảm  động  và  sẽ  quay  đầu.  Không  quay  đầu  thì  cũng 

trồng  được  thiện  căn.  Nên  sân  nhuế  “năng  chướng  vô  sân”.  Quý  vị  nên  biết  vô 

tham, vô sân, vô si là ba thiện căn. Tất cả thiện pháp của thế gian đều từ đây sanh 

ra. Sân có thể làm chướng ngại thiện căn vô sân. 

 “Bất an ổn, ác hành sở y vi nghiệp”.  Chính là họ tạo nghiệp. Họ tạo nghiệp gì? 

Tánh không an ổn. Tâm của họ trôi nổi ngày nay chúng ta gọi là tánh tình nông 

108

Tập 359 

8 



nổi,  làm  việc  không  chắc  chắn.  Không  chịu  được  sự  biến  đổi  nên  liền  phát  tác. 

Sân nhuế liền bị phát tác. 

Thứ  ba  là  ngu  si.  “Ư  chư  lý  sự,  mê  ám  vi  tánh”.   Trong  Phật  pháp  nói  tánh 

tướng lý sự nhân quả, họ hoàn toàn không hiểu. Mê hoặc điên đảo. Vì mê hoặc 

điên đảo, nên họ nghĩ sai lầm, thấy sai, nói sai và làm sai. Vì thế họ tạo nhiều ác 

nghiệp.  “Năng chướng vô si”.  Vô si chính là trí tuệ. Trí tuệ có thể phá vô minh, 

tức là phá ngu si. Thiền định có thể phá trừ sân nhuế, trì giới có thể phá tham dục. 

Nên tam học giới định tuệ, chính là đối trị tham sân si. Tham sân si là bệnh, giới 

định tuệ là thuốc. Đức Thế Tôn đã đưa ra phương thuốc. Nên nguồn gốc căn bản 

của giới luật quý vị nhất định phải hiểu, đó là Đệ Tử Quy. 

Ngày nay Phật pháp suy yếu, suy yếu ở điểm nào? Chúng ta bỏ giới luật, vứt 

bỏ căn bản nên người tại gia học Phật không thực hành được mười thiện nghiệp, 

còn xuất gia học Phật không hành trì luật nghi của sa di. Vì sao không thực hành 

được? Vì không có căn bản. Căn bản của giới luật này còn có nền tảng. Nền tảng 

này chính là Đệ Tử Quy, là Cảm Ứng Thiên. Ngày nay chúng ta học Nho, học 

Đạo không trái ngược Phật pháp. Vì sao vậy? Vì nguyên tắc chỉ đạo cao nhất của 

Tịnh tông, chính là Tịnh Nghiệp Tam Phước. 

Trong Quán Kinh Đức Phật dạy: “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”, 

là  câu  đầu  tiên.  Người  mà  bất  hiếu  với  cha  mẹ,  không  tôn  trọng  sư  trưởng  thì 

không còn cách nào khác, vô phương cứu chữa. Nếu chúng ta không hiểu được 

một chút tôn sư trọng đạo thì dù gặp được thầy giỏi họ cũng không đồng ý dạy. 

Trong đời tôi gặp được ba vị thầy, ba vị thầy này đã thay đổi vận mệnh của đời 

tôi. Mười mấy hai mươi năm thường phản tỉnh, vì sao thầy tốt với tôi như vậy? 

Tôi không phải thân thích của các thầy. Lúc đó cuộc sống của tôi rất khốn khổ, 

không có một đồng tiền để nộp, tại sao thầy nhiệt tâm dạy tôi như vậy? Nghĩ tới 

nghĩ lui thì chắc là tôn sư trọng đạo. 

Tôi theo thầy Phương Đông Mỹ, trước kia nghe nói đây là  một nhà đại triết 

học thời nay, là vị giáo thọ nổi tiếng. Nghe nói thầy là người Đồng Thành, tôi là 

người Lô Giang, thầy là người Đồng Thành. Khoảng cách của chúng tôi rất gần, 

50 dặm Trung Quốc, chưa đến 30 cây số. Nhà chúng tôi ở gần như vậy, là đồng 

Tập 359  108

9 



hương. Tôi viết một lá thư, viết một bài văn gởi cho thầy xem. Mục đích là có thể 

đến trường dự thính môn học của thầy. Quý vị xem nhờ nhân duyên này mà tuần 

sau  thật  sự  ông  đã  trả  lời  thư  tôi.  Chỉ  thử  xem,  không  có  bât  kỳ  ước  mong  gì, 

không dám ước mong quá cao, chỉ thử xem, không ngờ thầy thật đã trả lời thư, 

hẹn tôi đến nhà thầy. Tôi liền đến nhà thầy thăm hỏi. Thư tôi viết dùng thể văn 

cổ, dùng bút lông viết theo thể chữ khải một cách cung kính. Có thể điều này đã 

khởi tác dụng. Có thể khi học trò của thầy nộp bài tập đã không viết tề chỉnh như 

tôi, khiến thầy có thiện cảm với mình. 

Khi  gặp  mặt  nói  chuyện,  trong  lòng  thầy  chắc  đã  có  dự  định.  Tôi  thật  tâm 

muốn học không phải giả, nhưng không có nhân duyên. Thầy nói với tôi. Thầy 

nói, trường học hiện nay, thầy không giống thầy, trò không ra trò, nếu anh muốn 

đến trường nghe giảng, anh sẽ thất vọng nặng nề. Thầy nói như vậy chẳng khác 

nào dội nước lạnh vào đầu tôi, chính là không đồng ý. Lúc đó tôi nghe như thế 

cảm thấy rất buồn phiền. Hy vọng duy nhất, hình như thầy trả lời thư hẹn tôi gặp 

mặt  chắc  là  có  mục  đích.  Không  ngờ  khi  nghe  mấy  câu  này  khiến  tôi  rất  buồn. 

Chúng tôi trầm mặc mấy phút thì thầy nói. Thôi thì như vậy, mỗi ngày chủ nhật 

anh  đến  nhà,  tôi  sẽ  dạy  anh  hai  tiếng.  Triết  học  của  tôi  là  học  trên  bàn  nhỏ  ở 

phòng  khách  nhà  thầy,  một  thầy  một  trò,  và  cứ  thế  người  dạy  người  học.  Điều 

này nằm mơ cũng không dám cầu, không phải học trong trường. Sau này những 

học sinh của thầy Phương đều rất thành tựu, đều đạt được học vị tiến sĩ, họ nghe 

nói  thầy  Phương  dạy  tôi  như  vậy  nên  đối  với  tôi  đặc  biệt  tôn  trọng.  Tôi  nói  vì 

sao? Họ nói mắt của thầy Phương mọc trên đỉnh đầu, không coi ai ra gì, thầy có 

thể coi trọng anh, thì nhất định anh có chỗ đáng nễ. Tôi có gì khiến người khác có 

cảm tưởng tốt? Không có điều gì khác ngoài tâm chân thành cung kính. 

Những thứ khác tôi không có, nhưng hai điều này tôi thật sự làm được. Tâm 

chân thành cung kính làm thầy cảm động. Dạy tôi, tôi không nộp một đồng tiền 

học phí nào. Hiện nay học phí của lớp học thêm rất cao, tôi cũng học thêm nhưng 

không  nộp  một  đồng  học  phí  nào.  Ở    trường  đại  học  An  Huy,  tôi  thành  lập 

Nghiên Cứu Sở Phương Đông Mỹ Tiên Sinh. Tôi dùng 200 vạn nhân dân tệ thành 

lập nghiên cứu sở này để tưởng nhớ thầy, không quên ân của thầy. 

109

Tập 359 

0 



Vốn là hoàn toàn bài xích, không thể tiếp thu Phật giáo, nhưng thầy đã thay 

đổi tôi, nói với tôi trong kinh điển có những điều rất hay. Thật giống như trong 

bài  kệ  khai  kinh  nói,  vô  thượng  thậm  thâm  vi  diệu  pháp,  ở  trong  kinh  điển  đại 

thừa,  làm  sao  có  thể  bỏ  qua  những  điều  tốt  đẹp  đó?  Chương  Gia  đại  sư  là  một 

người bạn, nên thầy Phương dẫn tôi đến thăm. Vừa gặp như đã quen lâu ngày, lần 

đầu tiên gặp mặt, đại sư dặn dò tôi, đại sư coi tôi như con cháu, đối đãi như đứa 

bé, tôi 26 tuổi, đại sư 65 tuổi. Lớn hơn tôi 39 tuổi, thuộc hàng tổ phụ. Ngài liền 

dặn tôi chủ nhật hàng tuần đến thăm, ngài cũng dành cho tôi hai tiếng. Tôi theo 

đại sư học ba năm. 

Nền tảng học Phật của tôi là do đại sư đặt để, không có nền tảng này thì khi 

theo thầy Lý, tôi sẽ không học được gì. Nên giáo dục cắm rễ vô cùng quan trọng. 

Ba vị thầy là người chỉ đường, tôi biết đường, biết phương hướng nên đi như thế 

nào. 

Cư sỹ Hàn hộ trì, không có cô Hàn hộ trì 30 năm sẽ không có ngày hôm nay. Lúc 

đó người ta đã ép tôi thật sự đến chỗ ranh giới nguy cấp của sự tồn vong, một là 

từ  bỏ  nghiên  cứu  kinh  giáo,  để  làm  Phật  sự  tụng  kinh  bái  sám,  điều  này  trong 

chùa  rất  hoan  nghênh.  Còn  tiếp  tục  nghiên  cứu  kinh  giáo,  thì  chùa  không  hoan 

nghênh, vì thế tôi đến lúc bị ép một là hoàn tục, hai là phục tùng từ bỏ kinh giáo 

để làm phật sự tụng kinh bái sám. Tôi rất buồn rầu, rất đau khổ. 

Cô Hàn hỏi tôi, pháp sư có điều gì phiền lòng ư? Tôi đem sự tình này nói với 

cô ta. Cô ta trở về thương lượng với chồng cô ấy, sau đó đến nói với tôi, nhà cô ta 

còn một phòng trống, cũng có một phòng khách nhỏ. Cô hỏi tôi có thể đến ở nhà 

cô  ta  không?  Tự  chúng  tôi  tìm  chỗ  giảng  kinh.  Thuê  giảng  đường,  mượn  giảng 

đường. Tôi không có cách làm chủ đành dẫn cô ta đến gặp thầy Lý. Thầy Lý tán 

thành đồng ý. Đây là nguyên nhân tôi đến ở nhà cô  Hàn. Tôi ở nhà cô ta 17 năm, 

chúng ta mới có một thư viện. Hộ trì 30 măm. Suốt 30 năm, hy vọng duy nhất của 

tôi  chính  là  ngày  ngày  được  lên  đài  giảng  kinh.  Luyện  tập,  không  luyện  không 

được, năm ba người nghe cũng không sao. Tôi nói, cô giúp tôi tìm chỗ, đừng để 

việc giảng kinh của tôi gián đoạn nên thay tôi tìm thính chúng. 

Tập 359  109

1 



Cô ấy vào cửa Phật cũng quen rất nhiều người học Phật. Suốt 30 năm không gián 

đoạn. Nhờ vậy kinh giáo của tôi mới thật sự vững chắc, mới có nền tảng sâu dày 

như vậy. Vì vậy mới chịu đựng được sóng gió trùng trùng và những ghập ghềnh 

khúc khỉu trong cuộc đời để có thể thuận lợi vượt qua. Đường đi không phải bằng 

phảng  mà  rất  gập  ghềnh.  Nhưng  mỗi  lần  gặp  thất  bại,  thì  chính  bản  thân  mình 

được nâng cao rất nhiều, nên tôi rất hoan hỷ. Đối với người huỷ báng, sỉ nhục và 

hãm hại chân thành cảm tạ, tôi đều lập bài vị của họ để cám ơn. Đây là gì? Đây là 

nghịch  tăng  thượng  duyên  giúp  tôi  nâng  cao,  giúp  tôi  thành  tựu.  Bất  luận  họ  là 

thiện ý hay ác ý đều không quan tâm những điều này, luôn dùng tâm chân thành 

cảm ân để đối đãi. 

Đến Úc Châu, giúp trường học Úc Châu làm công tác đoàn kết tôn giáo, đoàn 

kết chủng tộc. Mười năm, cơ sở này làm rất tốt. Thêm mười năm nữa, tôi tin tôn 

giáo và chủng tộc Úc Châu đều đoàn kết thành một nhà. Xã hội này có thể duy trì 

an định vĩnh viễn lâu dài. Chúng tôi còn  muốn làm  thí nghiệm dạy học  ở  đây, 

dùng phương pháp dạy học truyền thống cổ lão để làm thí nghiệm. Thâm nhập 

một môn, huân tu lâu ngày. Chúng tôi rất muốn làm điều này. 

Khi ông Lục Khắc Văn làm tổng thống, tôi có bàn vấn đề này với ông, ông ta 

rất tán thành, hy vọng tôi làm được thành tích thật tốt, có thể ở quốc gia này tiến 

hành phổ biến công tác cải cách giáo dục. Đây là một xã hội dân chủ nên cần phải 

thông qua quốc hội, họ sẽ cho những người trong quốc hội đến tham quan để mọi 

người đều hiểu, đều tán thành. Vùng đất Úc Châu này sẽ ảnh hưởng toàn thế giới. 

Đây là một việc rất tốt. Phương pháp dạy học trong tư thục cổ đại Trung Quốc, 

hiện nay không thấy nữa. 

Tôi từ đâu đến? Quý vị xem, thầy Phương Đông Mỹ dạy tôi là phương pháp 

dạy học tư thục là điều này tương ứng với điều kia. Tôi theo thầy Lý mười năm, 

thầy  dạy  tôi  cũng  là  phương  pháp  dạy  học  tư  thục,  tuy  có  lớp  học  kinh  hơn  20 

người nhưng thầy vẫn dạy từng người từng người. Một lần thầy dạy một người, là 

mặt  đối  mặt  với  thầy,  còn  các  bạn  đồng  học  khác  là  dự  thính.  Thầy  dạy  bằng 

phương pháp này, rất có hiệu quả! Khi tôi vào học lớp đó, rất thích phương pháp 

dạy học này, xưa nay chưa từng cảm nhận qua. 

109

Tập 359 

2 



Khi tôi ở Singapore đã làm thí nghiệm, chính là lớp bồi dưỡng huấn luyện.Tôi tổ 

chức một lớp, một lớp nhỏ_ lớp bồi dưỡng huấn luyện nhân tài hoằng pháp. Học 

sinh  không  quá  20  người.  Khoá  thứ  nhất  có  chín  người,  khoá  thứ  hai  khoảng 

mười  mấy  người.  Số  lượng  tuyệt  đối  không  quá  20  người.  Tổ  chức  rất  thành 

công! Nên chúng tôi nghĩ cách tổ chức một trường như vậy. Trường học này là 

trường học liên kết. Bắt đầu từ mẫu giáo đến thạc sĩ. Không chiêu sanh cứ như 

vậy học lên.  Mỗi năm chỉ chiêu học sinh mẫu giáo, học xong mẫu giáo lớn, phải 

học năm lớp một tiểu học. Chúng tôi sắp xếp tiểu học năm thứ nhất. Sau khi học 

xong  lớp  một  tiểu  học,  chúng  ta  tổ  chức  lớp  hai.  Không  mệt  chút  nào,  rất  nhẹ 

nhàng  thoải  mái.  Mỗi  năm  tăng  thêm  một  lớp,  không  chiêu  thêm  học  sinh  bên 

ngoài. Vì học sinh bên ngoài không có nền tảng, nhất định phải cắm rễ từ nhỏ. 

Chúng tôi  muốn làm thí nghiệm. Đây là  một loại thí nghiệm rất có ý nghĩa. 

Chính  phủ  ủng  hộ.  Hiện  nay  rất  nhiều  bạn  đồng  học,  vì  khắp  nơi  thiên  tai  quá 

nhiều, mọi người hy vọng di dân đến Úc Châu ngày càng đông. Tôi liền nghĩ để 

các bạn đồng học cùng ở với nhau, kiến lập một thôn Di Đà, sau đó chuẩn bị xây 

dựng trường học. Trước xây trường mẫu giáo và tiểu học, sáu năm sau xây dựng 

trung học, cùng học cũng được,  mà phân ra cũng được.  Ngoài ra còn xây dựng 

một trường trung học nữa. 

Con người không thể không có trí huệ. Có trí huệ mới có thể giải quyết vấn 

đề, ngu si không thể giải quyết vấn đề. Ngu si còn có tên là vô minh, vô minh 

phiền não chủ yếu chính là nói về nó. 

Thứ tư là  mạn.  “Thị kỷ ư tha cao cử vi tánh”,  gọi là ngạo mạn. Mạn, phiền 

não này sanh ra đã có, không phải học được, sanh ra đã có. Khởi nguồn của vũ 

trụ, nguồn gốc sanh mạng chúng ta cũng có từ ngày đó. Pháp tướng tông A lại da 

nói. A lại da chính là nói về nguồn gốc, nguồn gốc của vũ trụ, nguồn gốc của sinh 

mạng. Tôi từ đâu đến là nguồn gốc của tôi. A lại da nói về vấn đề này. Vô minh 

nghiệp  tướng.  Đây  là  gì?  Nhất  niệm  bất  giác  chính  là  vô  minh  nghiệp  tướng. 

Niệm  này  không  có  nguyên  nhân,  không  có  trước  sau,  nên  gọi  nó  là  vô  thỉ  vô 

minh, thật không dễ hiểu. Đây cũng là nguồn gốc của Phật pháp. Một động này, 

trong tự tánh cũng gọi là pháp tánh, trong đó lại biến ra A lại da. A lại da từ đâu 

mà có? A lại da từ trong tự tánh biến hiện ra. A lại da không phải là chân tâm, nó 

Tập 359  109

3 



là vọng tâm, không phải chân tâm. Một động này liền sanh chuyển tướng, chuyển 

tướng là thức thứ bảy. Chuyển tướng là tứ đại phiền não thường tương tuỳ. Đây 

thật  sự  là  căn  bản,  căn  bản  của  căn  bản.  Cái  thứ  nhất  là  ngã  kiến,  cho  rằng  có 

thân, gọi là ngã kiến, thứ nhất là ngã kiến. Thứ hai là ngã ái, ngã ái chính là tham. 

Yhứ ba chính là ngã mạn, ngã mạn và sân nhuế cùng một ý nghĩa là ngạo mạn. 

Thứ tư là ngã si. Nên ái mạn si chính là tham sân si, vi thế tham sân si là phiền 

não từ khi sanh ra đã có, rất khó đoạn. Mạt na thức. Từ mạt na thức sanh ra cảnh 

giới tướng, kiến phần, tướng phần của A lại da. Cảnh giới tướng chính là tướng 

phần  của  A  lại  da.  Tướng  phần  chính  là  vũ  trụ  bên  ngoài,  kiến  phần  chính  là 

nguồn gốc của sinh mạng. Nghiệp tướng của A lại da chính là chấn động, các nhà 

khoa học gọi là năng lượng, kiến phần gọi là tin tức, tướng phần gọi là vật chất. 

Những thứ này đã khởi lên. Nhưng phải biết, trong tự tánh không có những thứ 

này,  tất  cả  đều  là  giả.  Chỉ  có  tự  tánh  là  thật.  Thật  là  gì?  Thật  là  bất  động,  còn 

vọng là động, vĩnh viễn ở trong động, chấn động. Không chấn động, nó sẽ không 

có.  Giống  như  sóng  vậy,  sóng  trên  mặt  nước,  sóng  nhất  định  phải  động,  không 

động thì sẽ không có sóng, nước sẽ bình lặng. 

Nước bình lặng gọi là tự tánh, khởi gợn sóng gọi là A lại da. Dùng ví dụ này 

quý vị sẽ dễ lãnh hội. Sóng chính là nước, nước chính là sóng. A lại da chính là tự 

tánh, tự tánh chính là A lại da. Bản tướng của A lại da là bất động, khi động gọi 

là A lại da. Nên ngạo mạn là sanh ra đã có. 

Hữu  ngã,  luôn  cảm  thấy  mình  hơn  người.  Dù  người  khác  có  giỏi  cũng  cảm 

thấy họ không bằng mình, họ luôn đề cao bản tánh của mình. Phật pháp là phải 

đoạn. Vì sao vậy? Vì không đoạn thì tâm bình đẳng không sanh khởi được. Đoạn 

tận  tham  thì  tâm  thanh  tịnh  xuất  hiện.  Đoạn  tận  mạn  thì  sân  nhuế  và  ngạo  mạn 

đoạn tận, tâm bình đẳng sanh khởi. Đoạn tận nghi và si, thì đại triệt đại ngộ, minh 

tâm  kiến  tánh  hiện  tiền.  Những  thứ  này  là  chướng  ngại,  chướng  ngại  chúng  ta 

minh tâm kiến tánh, chướng ngại chúng ta thành Phật, quý vị còn muốn nó sao? 

Còn không buông bỏ sao? Nếu không buông bỏ thì đâu phải là người học Phật? 

Mục  đích  học  Phật  không  phải  là  muốn  thành  Phật  sao?  Muốn  thành  Phật  mà 

không  buông  bỏ  được  như  vậy  học  Phật  là  giả.  Thật  sự  học  Phật  thì  nhất  định 

phải biết về nó. 

109

Tập 359 

4 



Có những thứ này, chúng ta vốn là Phật, nhưng hiện nay đang lăn lộn trong 

tam đồ lục đạo, chịu khổ não vô lượng vô biên. Đều là bị tham sân si mạn nghi 

hại. Không thể trách người khác, đây là trong tự tánh của chính mình mang đến. 

Tự tánh không có, sau khi biến thành A lại da thì sanh ra những thứ này. Căn bản 

đều là từ trong ngã kiến sanh ra, nếu không có ngã kiến thì ngã ái, ngã mạn, ngã 

si  ở  sau  đều  không  có,  đều  từ  trong  ngã  kiến  sanh  ra,  điều  này  nhất  định  phải 

hiểu. Tu hành không thể một lần đoạn sạch, cũng phải năm này ít hơn năm kia, 

nhất  định  phải  khống  chế  nó,  đây  chính  là  chỗ  công  phu  đắc  lực  của  quý  vị. 

Không  thể  phóng  dật,  không  thể  để  nó  tăng  trưởng,  để  nó  tăng  trưởng  là  hỏng, 

như vậy thì công phu tu hành của chúng ta hoàn toàn bị huỷ diệt. Người tu hành 

có thể thành tựu hay không đều là dựa vào quý vị có chế phục được những thứ 

này hay không. 

Cái ở sau là nghi.  “Ư như đế lý do dự vi tánh”.  Nghi ở đây, nói đơn giản là 

hoài nghi đối với giáo huấn của thánh hiền, hoài nghi đối với giáo huấn của Phật 

Bồ Tát, như vậy là hỏng. Quý vị nên biết, Chư Phật  Bồ Tát, thánh hiền, những 

điều họ nói và dạy toàn là trong tự tánh hiển lộ ra, những thứ đó là thật, là trí tuệ 

chân thật. 

Trong kinh này nói ba loại chân thật. “Chân thật chi tế”, đó là chân tướng sự 

thật chân thật. Danh từ khác trong Kinh Bát Nhã gọi là thật tướng các pháp, chân 

tướng của tất cả pháp. Quý vị không thể không biết, biết thì không hoài nghi. Nên 

chỉ cần có chút hoài nghi thì chúng ta không thể nào học được bất cứ điều gì. 

Thầy gặp mặt học sinh này, nhìn thấy học sinh này. Đối với những lý sự này 

vẫn không rõ lắm. Như vậy thì phải dạy như thế nào? Không thể dạy. Thấy thái 

độ học sinh này trôi nổi, như vậy thì thôi, từ bỏ. Người như thế nào có thể dạy? 

Họ  nhìn  thấy  tuyệt  đối  không  thể  từ  bỏ.  Như  Ấn  Quang  đại  sư  nói,  họ  có  tâm 

thành kính, cung kính chân thành, một phần thành kính, được  một phần lợi ích, 

như vậy thì dạy thật tốt cho một phần, hai phần thành kính thì dạy họ hai phần, 

dạy nhiều cũng vô dụng, họ tiếp thu không được, mười phần thành kính nếu dạy 

họ chín phần sẽ có lỗi với họ, họ vẫn có thể tiếp thu một phần nữa. Quý vị không 

thể  keo  kiệt  đối  với  pháp.  Đây  là  thầy  đối  với  học  sinh,  dạy  học  chừng  mực 

không giống nhau. 

Tập 359  109

5 



Chúng  tôi  theo  thầy  Lý  mười  năm,  có  hơn  20  học  sinh,  nhưng  thầy  đối  với  

mỗi học sinh dạy đều không giống nhau. Sau đó chúng tôi mới biết, vì căn tánh 

học sinh không giống nhau, nên thầy tuỳ người mà dạy. Vì vậy dạy học không có 

pháp cố định. Ngộ tánh cao thì phải dùng ngộ tánh tốt của họ, hy vọng ngộ nhập 

cảnh  giới.  Ký  ức  tốt  thì  ngộ  tánh không  tốt,  như  vậy  thì  dạy  họ  đọc nhiều,  nhớ 

nhiều một chút, nên từ từ. Quan trọng nhất là ngộ tánh, nếu người ngộ tánh thật là 

kém một chút, đó gọi là nói ký tánh. Bất đắc dĩ mới phải học lần thứ hai. Tôi học 

tập  từ  nhỏ  chính  là  ngộ  tánh  cao,  cùng  nghe  một  điều  nhưng  các  bạn  đồng  học 

nghe không hiểu mà tôi thì hiểu. Học kinh với thầy Lý cũng như vậy. Chúng tôi 

tuy dự thính, thầy một lần chỉ dạy một người, còn những người khác đều ngồi bên 

cạnh nghe. Tôi ngồi sau nghe đều hiểu hết, tôi còn học được nhiều hơn cả người 

được thầy dạy. Nên tôi ở trong lớp đó, đại khái chưa đến một tháng đã trở thành 

trợ giáo. Khi các bạn đồng học không hiểu, không giám hỏi thầy, thầy sẽ đánh sẽ 

mắng, đánh mắng nhưng cũng không dạy, đánh mắng mà dạy thì không sao, đằng 

này đánh mắng mà không dạy. Ép quý vị làm gì? Ép chúng ta không thể không cố 

gắng nghe giảng, chúng ta không thể nghe lần thứ hai. Các bạn học này gặp khó 

khăn nên sau đó đến tìm tôi, tôi có thể nói cho họ lần thứ hai, nói cũng gần giống 

như thầy. 

Mức độ tiến bộ rất nhanh, thật là pháp hỷ sung mãn. Nên sáu căn bản phiền 

não này, chúng ta chỉ học đến đây. Bên dưới là 20 tuỳ phiền não, chúng ta sẽ học 

vào tiết sau. Điều này nhất định phải hiểu rõ ràng minh bạch, để trong quá trình 

học tập kinh giáo không có chướng ngại. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





-------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

109

Tập 360 

6 



Tập 360 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:04.04.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải,trang 426 hàng thứ ba. 

Trong  Tiên  Chú  nói  về  phiền  não:   “Não,  tâm  sở  danh.  Tiểu  phiền  não  địa 

 pháp chi nhất” . Tiểu phiền não có mười loại. Vì sao gọi là tiểu tuỳ phiền não? Vì 

mười phiền não này mỗi loại khởi khác nhau, phạm vi của nó không lớn, không 

như trung tuỳ. Trung tuỳ bao trùm cả những điều bất thiện, đều có. Đại tuỳ nhiễm 

hết tất cả tâm, nghĩa là tám thức 51 tâm sở. Chúng ta xem  mười tiểu tuỳ trước, 

đây là y theo thứ tự của pháp số. 

Thứ nhất là phẫn, chúng ta thường nói phẫn nộ. Thứ hai là hận, tánh nghiêm 

trọng của nó gần giống với tướng. Thứ ba là não, chúng ta thường nói, hận một ai 

đó, não một người nào đó. Có khi não và hận đi liền với nhau, có khi phẫn hận đi 

liền với nhau. Phú là che đậy, mình đã làm điều bất thiện nhưng lại cố gắng che 

dấu,  không  để  người  khác  biết  được  gọi  là  phú.  Thứ  năm  là  cuống,  cuống  là 

cuồng vọng, cũng có nghĩa là lừa gạt. Thứ sáu là xiểm, chúng ta thông thường gọi 

là xu nịnh. Thứ bảy là kiêu, kiêu mạn. Thứ tám là hại, hoặc là có ý, hoặc là vô ý 

làm tổn hại người khác. Thứ chín là tật đố. Thứ mười là san lận, Mình có nhưng 

không đành lòng cho người khác. Nó với tham thường nói liên kết với nhau, gọi 

là san tham. Tham là tham cầu, không đạt được thì hy vọng đạt được, đạt được 

rồi thì không nỡ giúp người khác. Những thứ này gọi là tiểu tuỳ phiền não. 

Đừng tưởng rằng nó là tiểu tuỳ nên coi thường. Thật ra chướng ngại của nó 

rất lớn. Khi lâm mạng chung, nếu những phiền não này khởi hiện hành, thì niệm 

Phật cũng không thể vãng sanh. Nên trong sinh hoạt hằng ngày rất dễ đụng chạm 

những thứ này. Tốt nhất thì trong cuộc sống hằng ngày, phải cẩn thận chế phục 

Tập 360  109

7 



nó. Khi những phiền não này khởi lên, dùng môt câu Phật hiệu để thay thế. Như 

cổ nhân thường nói, không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm, giác ngộ phải nhanh. 

Tịnh tông, giác ngộ chính là khởi câu Phật hiệu, đây là chánh giác của Tịnh 

độ tông. Trên thực tế đây là nói đến 26 tâm sở phiền não, thiện tâm sở cũng như 

vậy, bất luận là ý niệm thiện hay là ác khởi lên, đều dùng câu Phật hiệu này để 

chế phục nó, đây là bình thường huấn luyện. Ngạn ngữ có câu: “luyện binh ngàn 

ngày  dùng  ở  một  lúc”.  Bình  thường  nếu  không  luyện,  thì  khi  lâm  mạng  chung 

không nắm chắc, có thiện hữu trợ niệm cũng không đáng tin cậy. Thiện hữu trợ 

niệm  thì  người  này  bình  thường  cũng  phải  có  công  phu,  thật  sự  chế  phục  được 

phiền não, như vậy mới quyết định được vãng sanh. Thật sự cầu sanh Tịnh độ thì 

đối  với  điều  này  không  thể  không  coi  trọng,  không  thể  không  lưu  tam.  Lâm 

chung đi theo phiền não, thì thật là phiền phức. Đó gọi là gì? Là tuỳ nghiệp lưu 

chuyển, tự mình không làm chủ, nên luân lạc trong lục đạo. 

Thiện niệm, đó là thiện tâm sở. Khi lâm chung mà thiện tâm sở xuất hiện, thì 

vào trong ba đường lành. Phiền não tâm sở khởi hiện hành, chính là vào trong ba 

đường ác nên đây là việc rất phiền phức. Từ vô thỉ kiếp đến nay chúng ta ở trong 

lục đạo nên tập khí phiền não này thâm căn  cố đế. Cảnh giới bên ngoài thường 

gọi là cảnh giới phong động. Lấy cảnh giới ví như gió, tâm ví như nước. Gió vừa 

động, nước liền bị thổi mà nổi gợn sóng. Tâm sở bất thiện, gợn sóng này chính là 

26 loại tâm sở phiền não, chắc chắn cùng khởi lên với căn bản phiền não, nên gọi 

nó là tuỳ phiền não. Nó tuỳ theo căn bản phiền não mà khởi tác dụng. Những điều 

này dùng thuật ngữ hiện nay để nói, thì điều này thuộc hiện tượng tâm lý. Pháp 

tướng duy thức có thể nói là tâm lý học Phật giáo, nói rất thấu triệt và tường tận. 

Khoa tâm lý học trong trường đại học nghiên cứu không bằng những điều pháp 

tướng tông nói. Pháp tướng nói tỷ mỷ rõ ràng. 

Trung tuỳ phiền não có hai loại. “Biến bất thiện cố”, tất cả bất thiện nhất định 

có  nó.  Thứ  nhất  gọi  là  vô  tàm,  thứ  hai  là  vô  quý.  Vô  tàm,  vô  quý,  ngạn  ngữ 

thường nói người này không có lương tâm, lương tâm đã tuyệt diệt. Vô tàm, dùng 

cách nói thông thường của nhà Phật là không biết sám hối. Tạo ra mọi điều bất 

thiện nhưng không có tâm sám hối, đây là thuộc về vô tàm. Tục ngữ nói là không 

có lương tâm, có lương tâm họ sẽ biết sám hối. Tuy khống chế không được tập 

109

Tập 360 

8 



khí  phiền  não  nên  làm  sai,  nhưng  sau  khí  làm  sai  họ  hối  hận,  đó  chính  là  tàm. 

Quý là dư luận chỉ trích, họ không chịu nổi trách cứ của người khác, đây là vô 

quý. 

Người khác chỉ trích khi làm sai, chúng ta thường nói là tàm quý.  Tàm  quý 

nói  đơn  giản  chính  là  lương  tâm  vẫn  còn  chưa  mất.  Người  này  vẫn  còn  lương 

tâm,  vẫn  còn  cứu  được,  chóng  quay  đầu.  Nếu  lương  tâm  không  có,  vô  tàm  vô 

quý, như vậy thì rất khó hồi đầu. Làm sai nhiều việc nhưng họ cho rằng là bình 

thường, họ không cảm thấy họ sai, nên hai loại này gọi là trung tuỳ. 

Đại tuỳ “biến nhiễm tâm cố”. Nhiễm là nhiễm ô, 8 tâm là A lại da, Mạt na, Ý 

thức,  nhãn,  nhĩ,  tỷ,  thiệt,  thân  gọi  là  bát  thức.  Bát  thức  này  còn  gọi  là  8  tâm 

vương. Bất cứ loại nào trong tám loại này, thì tám tâm đều bị nó nhiễm ô, nên gọi 

là đại tuỳ. 

Loại thứ nhất là bất tín. Bất tín tức là không tin thiện pháp. Họ tin ác không 

tin thiện, cho rằng tự tư tự lợi là đúng, tổn mình lợi người là đúng, họ tin những 

điều này, còn đối với luân lý, đạo đức, nhân quả hay giáo huấn của thánh hiền, 

giáo huấn của Phật Bồ Tát thì họ không tin, thông thường chúng ta nói họ không 

có thiện căn. Tâm người vốn thiện, sao lại trở nên như vậy? Đến cả chính họ cũng 

không tin họ là người thiện, mà cho rằng thiện nhân là gạt người. Từ đó cho thấy, 

điều này và giáo dục có sự liên quan rất lớn. Hiện nay không tin là thời này, trong 

xã hội hiện nay có được mấy người tin Phật, tin thánh nhân? Người bên ngoài đều 

nói quý vị mê tính. Quý vị sao lại tin những điều này! 

Khi tôi mới học Phật, còn rất trẻ. Ở trong phòng làm việc xem kinh Phật, cấp 

trên và đồng sự thấy đều nói, những thứ này có thể xem, nhưng tuyệt đối không 

được mê, mê vào trong đó là sai. Không biết bao nhiêu người khuyên tôi. Sau đó 

tôi từ bỏ công việc để xuất gia, không biết bao nhiêu người đều cảm thấy tiếc nói 

rằng: Quý vị xem người đó- chỉ vào tôi, mê quá như vậy! Không có ai nó làm sai 

đường tôi đi là chính xác, đường tôi đi đúng, không có, không có ai nói như vậy. 

Chỉ có một người, là thầy Phương Đông Mỹ. Sau khi tôi xuất gia, mặc áo quần 

người xuất gia đến thăm thầy, đến nhà thăm thầy, vừa gặp mặt thầy nói: Anh làm 

thật à! Tôi nói phải! Chẳng phải thầy nói học Phật là sự hưởng thụ cao nhất của 

Tập 360  109

9 



đời người à!  Tôi  có thể  không làm  chăng? Chỉ  duy  nhất  mình thầy nói: Đúng! 

Anh đã làm đúng! Chỉ mình thầy nói, ngoài ra không ai biết. 

Đến những năm về già, những người bạn của tôi đều về hưu. Khi gặp lại tôi 

họ đều nói rằng: đường thầy đi là đúng! Quý vị xem sau 30 năm họ mới giác ngộ, 

nói rằng tôi đi con đường này là đúng. Quý vị xem họ năm sáu mươi tuổi đã về 

hưu,  còn  tôi  85  tuổi  vẫn  chưa  nghĩ  hưu,  nghành  nghề  này  không  có  nghĩ  hưu, 

càng làm càng có sức. Trong nhà Phật thường nói, hoà thượng càng già càng có 

giá trị, mọi người tôn trọng. Đích thực đây là một nghành nghề. Nghành nghề gì? 

Giáo dục xã hội, nó thuộc về giáo dục là thuộc nghành giáo dục của xã hội. 

Khổng Phu tử cũng là 30 năm học nghiệp thành tựu. “mười lăm tuổi chuyên 

tâm vào việc học,  ba  mươi tuổi tự lập, bốn  mươi tuổi  không còn  mê hoặc, năm 

mươi tuổi nhận ra mệnh trời, sáu mươi tuổi hoàn hảo về tri hành, bảy mươi tuổi 

hoàn hảo về cách xử thế”. Quý vị xem, cảnh giới của ông không ngừng nâng cao 

lên. Thực sự ông đã lập chí lớn, là vì nhân dân mà lập mệnh, vì duy trì việc học 

của người xưa, vì mở mang thái bình cho thiên hạ. Chu Công là người trong lòng 

ông ngưỡng mộ nhất nên rất muốn học Chu Công. Ông chu du các nước, hy vọng 

có  các  vị  vương  hầu  mời  ông  giúp  họ  trị  quốc  bình  thiên  hạ.  Mười  mấy  năm 

không ai dùng ông. Đây là nhân duyên, cũng là vận mệnh mà  người Trung quốc 

nói. Khổng Tử không có mạng làm quan, cầu quan cầu không được. Đến năm 68 

tuổi, lớn tuổi rồi mà vẫn không có người tri ngộ nên đã bỏ ý niệm này trở về quê 

dạy học, bồi dưỡng nhân tài đời sau. 

68  tuổi  bắt  đầu  dạy  học,  73  tuổi  ra  đi,  trên  thực  tế  ông  chỉ  dạy  học  được  5 

năm. Dạy học 5 năm, nhưng được hậu thế tôn xưng là Đại Thánh Chí Thánh Tiên 

Sư. Tôi nói Phu Tử lúc còn tại thế nằm mơ cũng không ngờ đến. Nếu nghĩ đến có 

thành tựu này, tôi tin rằng ông sẽ làm giống như Đức  Thế Tôn, 30 tuổi bắt đầu 

dạy học rồi, ông không ngờ! Sự nghiệp giáo dục quá vĩ đại. Nếu ông ấy làm quan, 

cao nhất chỉ làm đến như Chu Công, ảnh hưởng không lớn, phạm vi ảnh hưởng 

không lớn, thời gian cũng rất ngắn. 

Đức Thế Tôn là người thông minh, ngài xuất thân vương tử. Nếu không xuất 

gia thì trở về kế thừa vương vị, nhưng ngài không làm như vậy! Ngài dùng thân 

110

Tập 360 

0 



Phật, xuất hiện ở thế gian để giáo hoá chúng sanh.  Ở đây quý vị nhất định phải 

hiểu rõ Phật, Bồ Tát, La hán là danh xưng học vị trong giáo dục Phật giáo. Học vị 

cao nhất gọi là Phật. Hai chữ Phật Đà dịch thành chữ hán có nghĩa là giác giả là 

người  đại  triệt  đại  ngộ.  Người  Ấn  Độ  tôn  xưng  là  Phật  đà,  là  người  giác  ngộ. 

Ngài không phải là thần, cũng không phải tiên mà Ngài  là con người, đại triệt đại 

ngộ nên tôn xưng là ngài Phật Đà. 

Bồ  Tát:  đại  sư  Huyền  Trang  dịch  là  giác  hữu  tình.  Ngài  là  hữu  tình  chúng 

sanh nhưng họ đã giác ngộ, giác mà không mê nên gọi là Bồ Tát. Cũng có nghĩa 

là chưa đến đại triệt đại ngộ, đến đại triệt đại ngộ thì gọi là Phật, Bồ tát đã giác 

ngộ, nhưng chưa đạt đến đại triệt đại ngộ gọi là Bồ Tát. Bồ Tát là vẫn còn đang 

học, chưa tốt nghiệp. Như hiện nay học vị thạc sĩ ở trường của chúng ta vậy, lên 

nữa vẫn còn có học vị tiến sĩ mà họ chưa học hoặc là vẫn chưa tốt nghiệp. A la 

hán là học vị thứ ba, A la hán dịch chữ hán có nghĩa là vô học, đã tốt nghiệp tiểu 

học, tốt nghiệp tiểu học của nhà Phật, học xong chương trình tiểu học là tiểu thừa, 

Tiểu thừa là tiểu học. Học xong chương trình tiểu thừa, đã tốt nghiệp nên gọi là 

vô học. Nó là danh xưng của ba học vị. 

Nên  A  La  hán,  Bồ  Tát,  Phật  không  phải  thần,  cũng  không  phải  tiên  nhân. 

Thông thường trong xã hội hiện nay đều xem ngài như thần, như vậy là sai. Đến ý 

nghĩa căn bản cũng không rõ ràng. Nếu hiểu thật sự, sẽ biết Phật giáo hoàn toàn 

là giáo dục. 

Thông thường quý vị xưng với một người xuất gia là hoà thường. Sai, họ làm gì 

có  tư  cách  để  gọi  là  hoà  thượng?  Hoà  thượng,  trong  một  ngôi  chùa,  một  đạo 

tràng, chỉ có một người được xưng là hoà thượng, ngoài ra không thể gọi là hoà 

thượng. Hoà thượng là tiếng Ấn Độ, dịch thành chữ hán nghĩa là thân giáo sư, 

ngang bằng với hiệu trưởng của trường đại học hiện nay. Hiệu trưởng gọi là hoà 

thượng. Còn một người có thể gọi là hoà thượng, trong trường đại học gọi là giáo 

thọ  chỉ  đạo,  ông  ta  là  hoà  thượng  của  quý  vị.  Không  trực  tiếp  dạy  quý  vị  thì 

không thể tôn xưng như vậy. Nên hiện nay đối với danh tự và danh nghĩa xưng 

hô đều không biết, thông thường đối với người xuất gia gọi là pháp sư, như vậy là 

đúng, như thế là rất tôn trọng, rất khách khí. Như chúng ta thì thường gọi là giáo 

thọ, họ là giáo thọ trong trường này. Giáo thọ không nhất định phải là người dạy 

Tập 360  110

1 



ta môn học. Trong trường giáo thọ rất nhiều. Nếu xưng là A xà lê thì lại khác, A 

xà lê cũng là giáo thọ, nhưng người này từng dạy tôi, tôi đã từng học với ông ấy 

nên gọi là A xà lê. Không dạy tôi, như vậy thì gọi là pháp sư. Hoà thượng là tôn 

kính nhất, là thân giáo sư. Những điều này chúng ta đều phải hiểu, hiểu rồi thì ta 

sẽ biết được rõ sự việc, như vậy học tập không phạm sai lầm, phải thật sự hiểu rõ 

ràng minh bạch. 

Cổ nhân quá tuyệt, người xưa dạy từ nhỏ, họ ghi nhớ từng giờ từng phút tôn sư 

trọng đạo, hiếu dưỡng phụ mẫu.      Đối với cha mẹ không thể không tin, đối với 

thầy giáo không thể không tin, không tin thầy thì không học được điều gì. Không 

tin cha  mẹ, thì giáo dục cắm  rễ  của  quý vị nhất định chưa chắc chắn. Biết hiếu 

thảo cha mẹ, hoàn toàn thuận tùng cha mẹ. Như vậy là do học cắm rễ chặt chẽ. 

Nhưng giáo dục thời hiện đại đã lãng quên giáo dục truyền thống 200 năm rồi. 

Một  trăm  năm  sau  cuối  đời  nhà  Thanh,  Từ  Hy  thái  hậu  chấp  chánh  thì  đối  với 

truyền  thống  giáo  dục  không  còn  tôn  trọng,  đối  với  Phật  giáo  cũng  không  tôn 

trọng. Quý vị xem Từ Hy thái hậu tự xưng là lão Phật gia, đây chính là không tôn 

trọng Phật. Lão Phật gia này lớn hơn bất cự vị Phật nào. Điều này đã làm một tấm 

gương không tốt, khiến xã hội hoài nghi đối với Phật giáo. Nói cách khác, phá 

hoại Phật giáo bà ta là người khởi đầu. 

Các triều đại đế vương không ai không tôn kính Phật giáo. Một số các vị cao 

tăng trong Phật giáo đều được phong làm quốc sư. Đối với các bậc cổ đức này, 

tuy là đế vương nhưng cũng tự xưng đệ tử. Chỉ có Từ Hy đi lên đầu Phật, xưng là 

lão Phật gia. Tội này quá sâu nặng, khởi đầu này thật là không tốt, không biết ai 

thay bà ta đưa ra chủ ý này, bà ta đã làm theo. Tuy không tôn trọng, nhưng không 

phá hoại nó, không diệt Phật pháp, chỉ là không tôn trọng. 

Sau  khi  nhà  Thanh  mất  nước,  đến  năm  dân  quốc.  Chính  sách  nhà  nước  đối 

với tôn giáo không ủng hộ cũng không phản đối, họ đã lập ra chính sách như vậy, 

để  chúng ta tự  sanh tự  diệt, quốc gia không còn hộ  trì.  Trụ  chống đỡ  của Phật 

giáo không còn, thói hư tật xấu bắt đầu nảy sanh và việc dạy học cũng mất đi. 

Cuối đời nhà Thanh, pháp sư giảng kinh thuyết pháp còn có vài người, đến năm 

dân quốc càng ít hơn, kháng chiến về sau hầu như không còn nữa, đã từ bỏ kinh 

110

Tập 360 

2 



giáo. Nói cách khác, Phật giáo đã từ giáo dục biến chất thành tôn giáo. Hiện nay 

nói Phật giáo là tôn giáo chúng ta không thể không thừa nhận, nhưng nó đích xác 

là  tôn  giáo.  Người  học  Phật  chúng  ta  không  thể  không  biết.  Trong  xã  hội  hiện 

nay, Phật giáo có sáu hình thức bất đồng sinh tồn trong xã hội này. Thứ nhất là 

truyền thống Phật giáo của Đức Thế Tôn, đó là dạy học. Một đời chúng tôi đi con 

đường này, đây là con đường Chương Gia đại sư chỉ định, tôi nghe lời và y giáo 

phụng hành. Cũng chính vì như vậy, tôi đối với nó rất có hứng thú và nắm vững 

không buông. Nếu làm viện Phật sự tụng kinh bái sám, tôi đã không làm từ lâu, 

có thể đã hoàn tục, vì đó không phải là lý tưởng học tập của tôi, không phải. Mới 

đầu học với thầy Phương Đông Mỹ, khoảng ba năm chịu ảnh hưởng của thầy rất 

lớn. Hoàn toàn xem Phật giáo như triết học, về sau dần dần phát hiện nó vượt trên 

cả triết học. 

Những năm về già, thầy Phương càng học càng thâm nhập. Khi tôi theo thầy 

học, thầy mới hơn 40 tuổi. Tấm hình ở đây là chụp khi tôi học với thầy. Thầy nói 

với tôi trong Kinh Phật có một phần là cao đẳng triết học, một phần là mê tín. Khi 

thầy  dạy  tôi  đã  dạy  như  thế.  Bộ  phận  nào  là  triết  học?  Tánh  tông  là  triết  học, 

tướng tông là triết học. Hai tông tánh tướng, thiền tông là triết học. Ngoài ra thầy 

đều để vậy không quan tâm đến, chuyên tìm những kinh điển của các tông như 

Thiên Thai, Hoa Nghiêm, Pháp tướng duy thức, Thiền tông. Thầy xem sách của 

những tông phái này, nên thầy có sự lựa chọn. Đến những năm về già mới hoàn 

toàn tiếp nhận. 

Ban đầu cho rằng là triết học. Đây là cửa lớn của Phật pháp, trong đó có sự 

nguy nga tráng lệ nên không bước vào trong. Về sau khi đã vào rồi, thấy trong đó 

không  phải  mê  tín,  mà  là  Phật  pháp  thù  thắng,  là  việc  dạy  học  thù  thắng.  Khi 

chúng tôi mới học, không có hứng thú với Tịnh độ tông, cho rằng đây là mê tín, 

cho  rằng  pháp  môn  này  của  Phật  giáo  chỉ  dành  cho  những  bà  già,  vì  trong  đó 

không có đạo lý gì. Không ngờ chư vị cổ đức thời Tuỳ Đường, những người thật 

có học vấn đã tu theo pháp môn này. Đây không phải là giả. Hoa Nghiêm, Pháp 

Hoa  tất  cả  đều  dẫn  trở  về  Cực  Lạc.  Xem  đến  đây  chúng  tôi  cảm  thấy  thật  kinh 

ngạc. Đích thực Pháp tướng, Hoa Nghiêm, Pháp Hoa có giá trị rất cao trong triết 

học  kinh  điển  nhưng  rốt  cuộc  đều  quy  về  tịnh  độ.  Đây  là  đạo  lý  gì?  Điều  này 

Tập 360  110

3 



chúng ta cần phải nổ lực nghiên cứu, và cuối cùng kết luận Tịnh độ là nơi trở về 

của đại thừa. 

Tịnh độ là thành tựu cứu cánh viên mãn của đại thừa. Làm thế nào để thành 

tựu  Hoa  Nghiêm?  Niệm  Phật  có  thể  thành  tựu,  có  thể  nhập  cảnh  giới  Hoa 

Nghiêm. Nếu không thật tu thì những thứ ta học được chỉ là tri thức. Triết học, 

khoa học là tri thức nên không nhập vào được cảnh giới Hoa Nghiêm. Nhập cảnh 

giới của nó, Hoa Nghiêm tu pháp giới quán, mấy ai có thể tu thành? Pháp Hoa tu 

Ma  Ha  chỉ  quán,  đó  đều  không  dễ,  rất  khó!  Nên  trên  thế  giới  này  có  rất  nhiều 

trường đại học, có những môn học này. Tôi có nhân duyên đi tham quan trường 

Hán học Âu Châu, ở Luân Đôn nước Anh. Tôi thấy đại học Ngưu Luật, đại học 

Kiếm Kiều, đại học Luân Đôn, phỏng vấn khoa Hán học và giao lưu với các vị 

giáo  thọ,  thấy  được  điểm  tương  đồng  giống  ba  năm  lúc  tôi  mới  học  với  Thầy 

Phương, đều xem triết học trong kinh Phật như tri thức để nghiên cứu. Họ đi con 

đường này, nhưng thật sự Phật học không phải là tri thức, nó là trí tuệ, nó là thực 

tiễn. Từ nhận thức cho đến thực hành, họ có thể đem những điều học được, hoàn 

toàn ứng dụng trong cuộc sống như công tác xử sự, đối nhân, tiếp vật. Phật pháp 

đều biểu hiện ở đây. Là thực học, không phải huyền học, không phải nói không. 

Thật sự được lợi ích. 

Chúng ta càng học càng thâm nhập, hai ba mươi năm sau mới phát hiện, học 

Phật đích thực như thầy Phương nói, thật sự là học vấn vĩ đại nhất trên thế giới, 

mà  còn  là  học  vấn  thực  dụng  nhất.  Chẳng  trách  tiến  sĩ  Thang  Ân  Tỷ  nói,  giải 

quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp 

đại thừa. Phật pháp đại thừa cũng ở Trung quốc, nhưng ở Ấn Độ thì không còn 

nữa. Tiến sĩ Thang Ân Tỷ tu học uyên bác thâm nhập, chúng ta chẳng thể không 

khâm  phục.  Lời  này  không  dễ  nói  ra  được.  Khi  tôi  phỏng  vấn  ở  nước  Anh,  tôi 

đem lời nói của ông nói lại một lần với học sinh của lớp hán học. Tất cả các bạn 

đồng học này, bao gồm giáo thọ của họ. Tôi nói lời tiến sĩ Thang Ân Tỷ nói, quý 

vị có thể tin được chăng? Là người nước Anh nói đấy! Không ai trả lời tôi mọi 

người chỉ nhìn tôi cười. Trái lại tôi nói, chẳng lẽ Thang Ân Tỷ đã nói sai sao? 

Quý vị có cho rằng ông ta nói sai chăng? Cũng không ai trả lời. Sau cùng tôi giải 

thích với mọi người, tiến sĩ Thang Ân Tỷ nói không sai, rất có thể chúng ta đọc 

110

Tập 360 

4 



và hiểu sai. Vì sao vậy? Vì những thứ mà quý vị hiện đang nghiên cứu, toàn là 

văn hoá truyền thống xưa. Kinh điển Nho giáo, kinh điển Đạo giáo và kinh điển 

Phật giáo. 

Có  một  bạn  học  nói  với  tôi  rằng,  anh  ta  viết  luận  văn  tiến  sĩ  về    Kinh  Vô 

Lượng Thọ. Lúc đó tôi hỏi anh ta Kinh Vô Lượng Thọ có chín loại bản dịch khác 

nhau, anh dùng bản nào? Anh ta dùng bản hội tập của Hạ Liên Cư. Tôi nói anh 

chọn đúng. Còn một người thì dùng học thuyết Mạnh tử viết luận văn. Thêm bạn 

học khác nói với tôi, anh ta dùng Vương Duy, nhà văn học thời nhà Đường. Thật 

hiếm có! Người nước ngoài nói lưu loát tiếng Bắc Kinh. Có thể xem thể văn cổ 

và đọc sách cổ của Trung Quốc, chẳng thể không khâm phục! 

Thời gian giao lưu với họ chỉ một tiếng đồng hồ, thời gian không dài, tôi phải 

nắm chắc thời gian nói với họ. Hiện nay chúng ta tu học, vấn đề xảy ra  ở đâu? 

Một mặt là thái độ, một mặt là phương pháp. Thái độ rất quan trọng, phải tôn sư 

trọng đạo. Tôn sư là tôn trọng học thuật của quý vị. Nếu không tôn trọng môn học 

này  thì  học  nó  làm  gì?  Đây  là  điều  kiện  thứ  nhất.  Điều  kiện  thứ  hai  là  phương 

pháp, phương pháp trong Tam Tự Kinh nói  “ giáo chi đạo, quý dĩ chuyên”. Dạy 

và  học  đều  quý  ở  chổ  chuyên  cần.  Hiện  nay  nhà  trường  sắp  xếp  bài  học,  giáo 

trình đều là xen kẽ, sáng một vị thầy dạy, chiều đổi một vị thầy khác dạy môn 

khác, nên tinh thần và ý chí học tập không thể tập trung, vì cùng một lúc học quá 

nhiều thứ, học quá tạp loạn. Như vậy tâm không chuyên thì không thể thâm nhập 

được. Vì thế những thứ ta học được đều sơ sài. 

Người  xưa  không  dùng  phương  pháp  này.  Họ  chỉ  dùng  một  bộ  sách,  chưa 

nghiên  cứu  hoàn  tất  bộ  sách  này  thì  không  học  bộ  sách  khác.  Tinh  lực  của  họ 

dùng ở một điểm, đi sâu vào một chuyên môn. Họ có thể được định, có thể khai 

ngộ. Học tập như  chúng ta ngày nay, tuy  rất nỗ lực nhưng không đạt được  tam 

muội, không khai ngộ được nên học chỉ là tri thức không phải trí huệ. Ở phương 

đông như Ấn Độ và Trung Quốc, người xưa học tập quan trọng nhất chính là khai 

trí huệ. Ví thế chương trình học tập là thâm nhập một môn, đó là phương pháp, 

đó chính là giới luật. Quý vị tuân thủ phương pháp này, do giới sanh định, nhờ 

định phát tuệ, đây mới là mục đích chính. Trí huệ khai chẳng những quán thông 

những điều mình học, mà đến những điều chưa học vừa nhìn cũng đã thông suốt, 

Tập 360  110

5 



đây chính là thông một kinh thì tất cả các kinh đều thông. Không thể thông hết, 

thì  ít  nhất  cũng  hiểu  thấu  những  thứ  giống  như  ta  đang  học.  Như  vậy  khi  học 

không cảm thấy khó khăn. 

Sau khi họ nghe tôi diễn giảng, tôi tin rằng rất có lợi ích, chỉ ra quan niệm và 

phương  pháp học tập  cho  họ.  Mục đích  học  tập  của chúng  ta  không  phải  là  tri 

thức, mà là trí huệ. Trí huệ có thể giải quyết tất cả mọi vấn đề, mà không có thói 

hư tật xấu. Tri thức nó có giới hạn, có thể giải quyết vấn đề nhưng rất giới hạn, 

không rộng rãi, không viên mãn,  mà còn có di chứng về sau. Nên phương pháp 

của  cổ  nhân  rất  hay,  người  bây  giờ  không  biết,  không  nhận  thức.  Các  bậc  cao 

tăng thạc đức đều đã ra đi, không còn người giảng dạy, càng không có ai có thể 

đem những điển tịch trong kinh điển này, làm gương cho chúng ta thấy. 

Về hàng hậu học chúng ta tin rằng sẽ có người, những người này là chư Phật 

Bồ Tát tái sanh, là đại thánh đại hiền theo nguyện lực mà tái sanh. Chúng ta chỉ 

cần  lấy  đạo  của  truyền  thống  văn  hoá,  đốt  lên  không  bao  giờ  tắt  và  truyền  mãi 

đến đời sau, tương lai nhất định có ngày rạng rỡ. Có thể giúp xã hội trở về sự an 

định, hồi phục hoà bình, hồi phục cuộc sống bình thường nhưng hạnh phúc mỹ 

mãn. Giúp địa cầu hoá giải thiên tai. Điều này không phải là giả. 

Chúng  ta  tu  học  có  lien  quan  gì  với  thiên  tai  trên  địa  cầu?  Thật  sự  có  liên 

quan.  Trong  kinh  Hoa  Nghiêm  nói  rất  thấu  triệt,  thật  là  cảnh  tuỳ  tâm  chuyển. 

Hiệu quả đầu tiên đạt được chính là thân và tâm chúng ta, quả nhiên có thể đem 

Phật pháp đại thừa thực hành trên thân tâm, khiến thân thể mạnh khoẻ trường thọ, 

không để già yếu, đầu óc sáng suốt, không chút mê hoặc. Có thể nhìn mọi vấn đề 

một  cách  thấu  triệt,  nguyên  nhân  và  hậu  quả  của  các  vấn  đề  này  đều  thấu  suốt. 

Đây chính là điều Thang Ân Tỷ nói: học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp đại 

thừa có thể giải quyết vấn đề. 

Chúng ta học, “Học dĩ trí dụng”. Thực ra tôi nói, đối với Phật pháp sanh niềm 

hứng thú là do tin tưởng vào câu nói của thầy Phương. Tôi đã thực hiện câu nói 

của  thầy.  Thầy  rất  hoan  hỷ.  Học  Phật  là  sự  hưởng  thụ  tối  cao  của  đời  người. 

Hưởng thụ tối cao nhất phải là địa vị, không phải làm quan lớn, không phải phát 

tài nhiều. Vậy là gì? Là an vui. Nhân sinh an lạc, đây là hưởng thụ cao nhất. Làm 

110

Tập 360 

6 



bạn với các bậc thánh hiền xưa, triển khai Tứ Khố Toàn Thư là làm bạn với các 

bậc  thánh  hiền.  Triển  khai  Đại  Tạng  Kinh  thì  là  làm  bạn  với  chư  Phật  Bồ  Tát. 

Chúng ta dùng tâm khiêm tốn để theo chư Phật Bồ Tát, theo các bậc thánh hiền. 

An vui biết bao! Niềm an vui này chúng ta tìm không có, không phải dùng tiền có 

thể  mua  được,  không  phải  quan  cao  tước  dày  có  thể  gặp  được,  an  vui  vô  cùng. 

Suốt đời vì điều này mà thấy an vui không cảm thấy mệt nhọc. Lòng tin này càng 

học càng kiên định, nguyện lực càng học càng kiên cố. Học mấy mươi năm, biết 

rằng mình sanh ra từ đâu? Thân thể này sau khi chết đi về đâu? Không có chút 

vướng bận nào. Nhân sinh làm gì có được niềm an vui này! 

Phật pháp dùng sáu chữ để tổng kết toàn thể vũ trụ. Tánh và tướng. Tánh là 

thể,  tướng  là  hiện  tượng.  Lý  và  sự.  Thấu  hiểu  muôn  sự  muôn  pháp.  Thấu  hiểu 

tướng, cũng thấu hiểu đạo lý. Trong này nhân quả rất phức tạp, nhưng đều biết 

hết, đều hiểu hết. Trồng thiện nhân được thiện quả. Chẳng những chúng ta không 

làm điều bất thiện, mà đến ý niệm bất thiện cũng không có. Tâm địa thanh lương 

tự tại, lục căn tiếp xúc với cảnh giới lục trần, chỉ sanh trí huệ không sanh phiền 

não.  Đây  chính  là  những  điều  thầy  Phương  nói,  hưởng  thụ  cao  nhất  của  đời 

người. Nên không tin thì không còn cách nào khác, đó thật gọi là đại phiền não, 

chứ không phải tiểu phiền não. 

Trí huệ, phương pháp, kinh nghiệm  mấy ngàn năm của thánh hiền đều tổng 

kết ở trong điển tịch này. Nếu tin tưởng học tập, không phải tất cả đều trở thành 

của chính mình sao? Không tin, không cần nó thì thật là kiến văn hẹp hòi, những 

điều  biết  được  quá  ít,  không  có  kinh  nghiệm.  Toàn  dựa  vào  kinh  nghiệm  nhân 

sinh của mình thì sống 60 năm, chỉ có 60 năm kinh nghiệm. Còn sống 80 năm thì 

chỉ có 80 năm kinh nghiệm. Cổ nhân đọc những cuốn sách thánh hiền này là kinh 

nghiệm mấy ngàn năm, chúng ta làm sao có thể sánh được! 

Kinh  Phật  bao  trùm  biến  pháp  giới  hư  không  giới,  không  phải  cục  bộ.  Hạn 

chế của các giới khoa học, thực tế nói hiện nay xem ra có thể nói rằng, nó giới 

hạn trong một đại thiên thế giới. Bên ngoài đại thiên thế giới họ không tìm thấy, 

như vậy cũng rất tuyệt rồi. Chỉ sợ là chưa đến một đại thiên thế giới. Vì sao vậy? 

Một đại thiên thế giới là mười ức hệ ngân hà. Khoa học hiện nay đến một hệ ngân 

hà vẫn chưa thấu triệt, huống gì là mười ức hệ ngân hà. Đây là đơn vị nhỏ nhất 

Tập 360  110

7 



trong  Phật  giáo.  Đến  thế  giới  Hoa  Tạng,  như  vậy  thì  bao  nhiêu  hệ  ngân hà.  Vô 

lượng vô biên vô số vô tận. Quý vị nói lãnh vực mà học được lớn bao, bao hàm 

tất  cả,  dung  chứa  tất  cả  những  thứ  trong  đại  thiên  thế  giới.  Trong  kinh  Phật 

thường dùng không thể nghĩ bàn để hình dung. Nên lòng tin là mẹ công đức của 

nguồn  gốc  chánh  đạo,  trưởng  dưỡng  tất  cả  thiện  căn,  không  tin  không  được. 

Không tin thì điều gì cũng không học được. 

Nếu tin vào tự tư tự lợi, tin vào danh văn lợi dưỡng, tin những điều này, tin 

thất tình ngũ dục. Như vậy là hoàn toàn đang tạo nghiệp. Tin cạnh tranh, không 

tin khiêm nhường. Đức Phật dạy chúng ta nhẫn nhường thì nhất định không có 

tranh  giành.  Nên  học  Phật  nghĩa  là  phải  học  nhường.  Nhường  có  chịu  thiệt 

chăng? Không. Càng nhường càng nhiều, càng xả  thì  càng nhiều. 60 năm kinh 

nghiệm của tôi rất phong phú, quý vị cần, tôi cho quý vị hết, nhưng khoảng một 

hai năm sau, những thứ tôi được còn nhiều hơn những điều tôi đã xả bỏ. Trong 

kinh điển nói không sai chút nào, của cải càng bố thí càng nhiều. Phương pháp tu 

học, tôi giới thiệu cho mọi người, đây là pháp bố thí. Pháp bố thí làm tăng trưởng 

thông minh trí huệ, mỗi năm cảnh giới không giống nhau. 

Tôi nghe nói nhiều người có lưu giữ các băng đĩa thu âm, ghi âm bài giảng 

của  tôi.  Quý  vị  xem  tôi  giảng  mười  năm  trước,  20  năm  trước  và  hiện  nay  khác 

nhau rất nhiều. 20 năm trước tôi giảng kinh Vô Lượng Thọ, bắt đầu giảng từ đầu, 

hết  bao  nhiêu  thời  gian?  Hơn  100  tiếng.  Bây  giờ  quý  vị  xem,  hai  ba  mươi  năm 

sau, lần này tôi giảng kinh Vô Lượng Thọ thời gian gấp mười lần, ít nhất là 1200 

tiếng. Như vậy thì làm sao giống nhau được? Trí  tuệ,  kiến giải  mỗi năm không 

tương  đồng,  vì  thế  mà  rất  an  vui.  Vô  uý  bố  thí  đạt  được  sức  khoẻ  trường  thọ. 

Giảng kinh dạy học, ba loại bố thí này có thể hoàn thành cùng một lúc. Nên hiện 

nay chúng ta thật sự lãnh hội được. Trong thế gian người thật sự thông minh, họ 

chọn nghành nghề, nghề tốt nhất chính là dạy học làm giáo viên là tốt nhất. 

Tôi không thích làm hiệu trưởng, làm hiệu trưởng phải lo lắng, có nghiệp vụ 

hành chánh. Làm giáo viên được tự tại, lương bổng tuy không cao nhưng cuộc 

sống  cũng  tạm  được.  Cuộc  sống  càng  đơn  giản  thì  đối  với  thân  tâm  mình  càng 

mạnh khoẻ. Cuộc đời Đức Thế Tôn ngày ăn một bữa, nhưng vẫn trường thọ mạnh 

khoẻ. Hiện nay tôi không ăn tối, cơm sáng và trưa đều ăn rất ít, cũng không ăn 

110

Tập 360 

8 



vặt. Hằng ngày không có điều gì lo lắng, mỗi ngày đọc kinh, đọc sách, để dành 

bốn tiếng để chia sẻ cùng mọi người. Mỗi ngày đọc sách khoảng bốn tiếng, thêm 

bốn tiếng chia sẻ, an vui biết bao! Các bạn đồng tu ở các nơi đến tham vấn, như 

trong Luận Ngữ nói, “có bằng hữu ở phương xa đến, như vậy mà không vui sao”. 

Học mà được thực hành thì có gì vui hơn nữa. Cuộc sống của tôi chính là học mà 

được thực hành nên không có gì vui hơn việc này. Đây là cuộc sống của thần tiên. 

Mọi người thường tiếp xúc tôi đều rất hâm mộ, nên tôi vô cùng cảm ơn thầy, 

nếu  không  phải  thầy  dạy  tôi,  không  phải  thầy  chỉ  điểm  con  đường  này,  ngành 

nghề này thì tôi không sao có được cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn như thế, không 

đạt được. 

Chọn ngành nghề này là Chương Gia đại chọn cho tôi. Lúc đó tôi sống một mình 

ở Đài Loan, không có gì lo lắng về sau. Có thể buông bỏ vạn duyên, chuyên tâm 

học kinh giáo. Cuộc sống khổ cực có thể bồi dưỡng nên đạo tâm, đạo tâm kiên cố. 

Đối với thế xuất thế gian, không có chút ý niệm tham luyến nào. Vì sao vậy? Nên 

biết  “phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng”,  “nhất  thiết  hữu  vi  pháp  như  mộng 

huyễn bào ảnh”. Thiên tai đối với tôi không hề ảnh hưởng nhưng ảnh hưởng đến 

những người khác. Hoá giải thiên tai chỉ có niệm Phật. Tu các pháp môn khác sẽ 

không  kịp,  cần  phải  có  thời  gian.  Pháp  môn  niệm  Phật  vô  cùng  thù  thắng.  Nên 

đặc biệt chọn ra bộ kinh này để chia sẻ với mọi người, giúp mọi người phá mê 

khai ngộ, đoạn mê sanh tín. Quý vị thật tin, thật phát nguyện thì vấn đề của quý 

vị đều được giải quyết, giải quyết một các thù thắng là đến thế giới Cực Lạc làm 

Phật. Đến thế giới Cực Lạc là thật không phải giả. Đến đó mỗi ngày cùng ở với 

các vị đẳng giác Bồ Tát, không như chúng ta hiện nay đọc kinh điển, chúng ta ở 

cùng với họ, là trong kinh điển. Còn đến thế giới Cực Lạc, không phải kinh Phật, 

chúng ta cùng ở là người thật. Chư đại Bồ Tát ngày ngày ở cùng với họ. Quý vị 

nghĩ  xem  tự  tại  biết  bao,  hoan  hỷ  biết  bao!  Trong  kinh  này  Đức  Thế  Tôn  giới 

thiệu  rất  tường  tận.  Đây  là  hướng  dẫn  quảng  cáo  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc. 

Chúng ta xem tiếp ở dưới. 

Thứ hai là giải đãi, đây cũng là điều rất phiền phức. Biết bao nhiêu người học 

tập nhưng không thể thành tựu đều do giải đãi. Nên trong chùa thời xưa, hiện nay 

không có, thời xưa mọi người cùng nhau học tập, đều theo chúng, nương chúng, 

Tập 360  110

9 



không  thể  biếng nhác.  Thời  khóa  có  quy  định,  3  giờ  sáng  mọi  người  cùng  thức 

dậy, 3 giờ thức dậy là tiêu chuẩn thông thường. 

Ngày xưa khi tôi từ bỏ công việc, vẫn chưa xuất gia, ở nhà tranh với Sám Vân 

pháp sư, nhà tranh không có đèn điện, điện nước đều không có, nhà ở trên núi. 

Buổi tối thắp đèn dầu, thắp đèn dầu như thời kỳ kháng chiến vậy. Dùng đèn cỏ và 

tim đèn. Một sợi tim đèn, ánh sáng đó giống như hạt đậu vậy, ánh sáng rất nhỏ. 

Nói cách khác, trong phòng ánh sáng đó chỉ soi đủ để thấy vách tường. Buổi tối 

mấy giờ đi ngủ? 8 giờ đi ngủ, nhưng 2 giờ sáng đã thức dạy rồi. Thức dậy, trong 

Phật đường nhỏ chỉ có hai cây đèn sáp. Công phu khuya quy định lạy Phật 300 

lạy. Rất tốt! Thể dục đấy! Tôi ở trên núi như vậy hơn năm tháng, lạy mười mấy 

vạn lạy. Một ngày 800 lạy. 

Sáng sơm 300 lạy, trưa ăn cơm trưa xong đi kinh hành, sau đó lạy Phật 200 

lạy. Buổi tối 300 lạy. Bài tập mỗi ngày là lạy Phật 800 lạy, thời gian mọi người 

cùng nhau tụng niệm không nhiều, suốt ngày nhiều nhất chỉ hơn một tiếng đồng 

hồ, là thời khoá đơn giản vào buổi tối. Lạy Phật thì mỗi người tự lạy riêng, không 

yêu cầu mọi người tập trung, vì tình trạng sức khỏe của mỗi người không giống 

nhau. Có người lạy nhanh, có người lạy chậm. Ngoài công việc này ra, tôi ở trong 

nhà tranh còn chăm sóc sinh hoạt cho năm người. Ba người xuất gia, Chu Kính 

cư sĩ và thêm tôi nữa là năm. Chúng tôi năm người ở nhà tranh. Lúc đó tôi nhỏ 

nhất, 30 tuổi. Nên việc trong nhà bếp và dọn dẹp toàn bộ trong ngoài nhà tranh 

đều là tôi làm. Tôi còn trồng rau, vì nấu bếp lò không cần chặt củi. Muốn đi lượm 

củi đốt thì trên núi cành cây rớt xuống rất nhiều. Trên núi này có dòng suối, gánh 

nước rất khổ. Chúng tôi nghĩ cách chặt cây tre, sau đó đục thủng mắt tre, rồi ống 

này nối ống kia, làm giống như nước  máy vậy, nó đã  chảy xuống, rất tốt, dùng 

nước rất dễ dàng. Một ống nước như vậy, tre nối thành ống nước, thường bị thú 

rừng phá hư, chúng nhảy qua nhảy lại đã làm gảy ống nước.  Nên  một hai ngày 

phải  lên  núi  kiểm  tra  rồi  nối  lại.  Trên  núi  có  thú  rừng.  Trong  đời  tôi,  khi  chưa 

xuất gia đã sống nửa năm đời sống của người xuất gia, rất có ích, cuộc sống chân 

thật đơn giản. Trên núi thanh tịnh, không có âm thanh. Người xung quanh, cách 

người trong thôn ít nhất là ba dặm đường, nên không nghe được âm thanh, thật sự 

gọi là thanh tu. Nửa năm sau, Sám Vân Pháp sư khuyến khích tôi học giảng. Thầy 

111

Tập 360 

0 



nói tôi rất thích hợp dạy học, nên đến Đài Trung thân cận Thầy Lý. Thầy Lý vừa 

mới mở lớp bồi dưỡng nhân tài giảng kinh, là lớp học kinh Liên Xã ở  Đài Trung. 

Lớp này hơn 20 người. 

Tôi đến Đài Trung tham dự lớp này và như vậy tôi đã đi vào con đường học 

kinh giáo. Tham dự lớp này là đề nghị của Sám Vân pháp sư. Trên thực tế thầy 

Lý  là  người  khuyến  khích  tôi  nhiều  nhất.  Muốn  học  nhưng  không  giám,  học 

những điều này quá khó những thứ này làm sao chúng tôi có thể học được. Thầy 

đã dùng phương tiện thiện xảo nói với tôi: Khi lớp vào học anh nên đến đó xem 

thử. Tôi nói: Được! Đi tham quan và ngồi hàng sau cùng. Khi nghe xong tiết học 

này, tôi nói với Thầy: Được! Tôi có thể tham dự lớp này. Thì ra lớp này khoảng 

hai  phần  ba  học  sinh,  trình  độ  quốc văn  không  như  tôi,  lòng  tin  tôi  đã  khởi  lên 

đầy đủ. 

Lớp  học  này  của  thầy  đã  mở  hai  năm,  huấn  luyện  khoảng  20  người  có  thể 

giảng  kinh.  Liên  Xã  Đài  Trung  ở  bắc  bộ  Đài  Bắc,  có  hai  mươi  mấy  cơ  cấu  chi 

nhánh.  Họ  có  lớp  niệm  Phật,  học  sinh  chúng  tôi  luân  lưu  đến  các  có  cấu  đó  để 

giảng kinh, một tháng một lần. Nhiều năm như vậy không ngừng, việc này phải 

luyện tập. Giảng kinh không thể gián đoạn, tốt nhất là mỗi ngày đều giảng, như 

vậy  sẽ  không  giải  đãi.  Ngày  ngày  giảng,  mỗi  ngày  đều  có  thính  chúng.  Nếu 

không siêng năng chuẩn bị, dự bị bài giảng thì lên bục giảng không giảng được. 

Thính chúng đốc thúc chúng ta, nhất định phải nổ lực chuẩn bị. 

Mới đầu học giảng kinh thì giảng một tiếng, đại khái là dùng kinh nghiệm của 

mình,  cần  dùng  40  tiếng  đồng  hồ  để  chuẩn  bị,  nhưng  lên  bục  giảng  chỉ  giảng 

được  một  tiếng.  Tôi  tiến  bộ  rất  nhanh,  một  năm  sau  tôi  lên  bục  giảng  giảng 

khoảng hai tiếng thì có khoảng ba tiếng chuẩn bị là đủ. Giảng năm sáu năm sau, 

một ngày chuẩn bị tám tiếng là có thể giảng đến một tuần. Ngày càng nhẹ nhàng 

thoải mái, nhưng nhẹ nhàng thoải mái thì dễ dàng giải đãi. Như vậy phải làm sao? 

Giảng đại kinh, giảng sâu hơn. Vì thế phải cần thời gian dài hơn để chuẩn bị. 

Hiện nay tôi giảng kinh, mỗi ngày tôi đọc bốn tiếng. Nhưng những thứ tôi đọc 

trong bốn tiếng đó, có thể giảng một tuần. Một ngày bốn tiếng đã có hiệu quả tốt 

như vậy. Phải có thời gian tiếp khách. Kinh, nhất định không thể gián đoạn, ngày 

Tập 360  111

1 



ngày cần phải học, ngày ngày cần đọc. Tập thành thói quen thì học không chán, 

dạy không mệt. Điều này Khổng Lão phu tử đã nói như thế. Người làm công tác 

giáo dục phải thực hiện được hai câu này. Niềm vui ở trong đó, thật an vui! Khi 

còn trẻ đích thực thể lực tốt, tinh thần tốt. Có khi đọc kinh đọc đến trời sáng mà 

không  hề  biết,  thời  gian  sao  lại  qua  nhanh  như  vậy,  mới  một  chút  đã  sáng  rồi. 

Như việc này vậy, trong một tháng ít nhất có hai ba lần. Quên đi, không biết mệt 

mỏi. 

Nói  về  giải  đãi,  phương  pháp đối  trị  của  tôi  là  lên  bục  giảng kinh,  bắt  buộc 

chúng  ta  không  thể  không  làm.  Không  dùng  phương  pháp  này  thì  rất  khó.  Tôi 

không nghĩ ra phương pháp thứ hai. Đối lập với giải đãi chính là tinh tấn. Chúng 

ta tinh tấn thì không dám bàn, nhưng trị lành giải đãi, là dùng phương pháp này. 

Bên dưới phóng dật, ở trước chúng ta cũng có nói đến. 

Thứ  16  là  hôn  trầm.  Hôn  trầm  là  không  nhấc  nổi  tinh  thần.  Ngủ  gục,  nghe 

kinh là ngủ gục. Khi niệm Phật, thậm chí là nhiễu Phật họ cũng đều ngủ gục. Như 

vậy thì thật có bản lĩnh, họ có thể vừa đi vừa ngủ. Đứng ngủ đã khó, đằng này họ 

đi  mà  cũng  ngủ.  Hiện  tượng  này  rất  nhiều,  thường  nhìn  thấy.  Phương  pháp  tốt 

nhất để đối trị hôn trầm, là để họ hoạt động. Phương pháp tốt nhất khi hoạt động 

là để  họ  lạy Phật. Khi lạy Phật trong  miệng niệm  Phật đừng phát ra âm thanh, 

phát ra âm thanh là tổn thương âm khí. Không phát âm thanh nên thường gọi là 

Kim  Cang  trì.  Lạy  Phật  miệng  động  nhưng  không  phát  ra  âm  thanh.  Sám  trừ 

nghiệm chướng cũng được Phật lực gia trì. 

Bên  dưới  trạo  cử,  trạo  cử  là  thân  tâm  không  an  định,  vọng  niệm  quá  nhiều. 

Bình  thường  tự  mình  không  biết.  Không  ngồi  thiền  thì  hình  như  không  sao, 

nhưng vừa ngồi thiền thì vọng niệm lại quá nhiều, không chế  phục được. Tình 

trạng này là không phải bình thường không có vọng niệm, bình thường có vọng 

niệm nhưng vì lơ là nên không phát hiện, bây giờ tịnh tâm lại mới thấy rõ. Để quý 

vị ở đây nghe kinh tịnh tâm, phát hiện vọng niệm quá nhiều. Giờ chỉ tịnh niệm 

Phật trong niệm Phật đường, ngồi xuống, lúc này mới phát hiện. Đây đều là phiền 

não, vì sao vậy? Vì nó chướng ngại sự nổ lực và chướng ngại ta tu định. Đương 

nhiên cũng chướng ngại ta khai ngộ. 

111

Tập 360 

2 



Bên  dưới  là  thất  niệm.  Thất  niệm  là  gì?  Là  quên  mất.  Chúng  ta  phát  tâm  ở 

trong đó niệm Phật, niệm một cây hương. Trong đạo tràng, hương dài thì 1tiếng 

30 phút, hương ngắn thì một tiếng, Nhưng dùng hương dài đa phần thời gian đều 

là một tiếng rưỡi. Niệm khoảng mười mấy phút thì quên mất, đã nghĩ đến những 

chuyện khác, không biết đến khi nào mới đột nhiên nhớ lại. Thời gian thất niệm 

dài,  số  lần  thất  niệm  nhiều.  Như  vậy  công  phu  không  đắc  lực.  Vọng  tượng 

nghiêm trọng xen lẫn vào trong, muốn tu cũng không tu được. 

Tình trạng này lúc tôi trẻ cũng có, thường có. Dùng phương pháp gì để đối trị? 

Dùng phương pháp giống như phương pháp đối trị giải đãi, nên tôi nghiên cứu 

kinh giáo không bị thất niệm. Niệm Phật trì chú không bị thất niệm. Nghiên cứu 

kinh giáo, tinh thần chú ý đến từng hàng từng chữ. Như vậy sẽ không thất niệm, 

phương pháp này rất hay, dùng phương pháp này mấy tiếng qua đi như một sát na 

vậy, qua đi rất nhanh. Thường làm điều này, có khi đến trời sáng, nhưng tinh thần 

tốt, công việc ngày mai vẫn không chậm trễ. 

Thứ  mười  chín  là  bất  chánh  tri,  bất  chánh  tri  là  tà  kiến.  Trong  đó  có  những 

điều gì? Phần nhiều là thành kiến, tự cho là đúng. Điều này rất phiền phức. Phàm 

phu tri kiến hoàn toàn trái với tánh đức. Có một phương pháp hay để đối trị bất 

chánh kiến là nghe kinh, đọc kinh, nghiên cứu chú sớ của các bậc cổ đức, từ đây 

mà có chánh tri chánh kiến. Học tập không có người chỉ đạo thật sự rất khó khăn. 

Chúng ta không biết bắt đầu đọc từ đâu, đặc biệt cái gì cũng muốn đọc là hỏng. 

Vì sao vậy? Vì tuy  rằng quý vị không phải bất chánh tri nhưng vì biết  quá tạp, 

quá nhiều. Điều này nó cũng làm phá hoại chánh tri kiến của chúng ta. Không sai, 

đều là kinh điển, đều là chú sớ của các bậc cổ đức, nhưng cần nên biết, Đức Phật 

thuyết pháp mỗi đối tượng không giống nhau. Chúng ta biết được nhiều nhưng độ 

không  được  chính  mình,  không  giúp  được  người  khác.  Vì  chúng  ta  không  đạt 

được tam muội, không thể khai ngộ. 

Lúc  nãy  nói,  không  có  khai  ngộ,  thì  những  thứ  đạt  được  chỉ  là  tri  thức.  Trí 

thức của kinh luận, chứ không phải trí huệ trong kinh luận. Điều này sai biệt rất 

lớn!  Trí  huệ  của  kinh  luận  là  chánh  tri  chánh  kiến.  Tri  thức  thì  không  phải,  tri 

thức quý vị sẽ dùng sai. Trí huệ sẽ không dùng sai. Khi tri thức dùng sai, thì hậu 

di chứng phiền phức không sao nói hết. Không phải tự tư tự lợi thì mình và người 

Tập 360  111

3 



đều bất lợi. Đây là điều không phải dễ. Thiện tri thức sẽ  chỉ  cho ta con đường 

chính đáng. Không phải thiện trí thức thì dù có cầu họ, có thể họ chỉ chúng ta đi 

vào con đường bất chánh, chỉ vào đường cong ngõ hẹp. Đây đều là việc rất bình 

thường, chúng ta thấy rất nhiều. Nhưng đằng sau là trách nhiệm nhân quả. 

Khổng Tử nói rất hay “tri chi vi tri chi, bất tri vi bất tri”, không thể làm mặt 

được. Không biết mà cho rằng mình biết, như vậy là hại mình hại người. Như vậy 

phải chịu trách nhiệm về nhân quả. Tôi biết thì nói với quý vị, không biết cũng 

không sao. Tôi học tiếp, tôi đi sưu tầm tài liệu. Hiểu rồi tôi nói tiếp với quý vị, 

không có gì mất mặt cả. Đây là thái độ học vấn chính xác nhất. 

Cái  cuối  cùng  là  tán  loạn.  Tán  loạn  chính  là  tinh  thần  ý  chí  không  thể  tập 

trung. Vọng tưởng và vọng niệm quá nhiều. Hiện tượng này trong xã hội hiện tại 

rất phổ biến. Trong mười mấy năm lại đây, tôi phát hiện sinh viên, vì tôi thường 

tiếp xúc với sinh viên, đến trường thấy sinh viên tâm tán loạn. Người thật tâm đọc 

sách cầu học không nhiều, đa phần đều là đối phó với thi cử. Đối phó với thi cử 

rất dễ, giáo thọ bây giờ rất dễ dàng. Đề thi có thể nói trước cho quý vị, cho nên tất 

cả đều đủ điểm. Thầy giáo cũng rất rõ ràng, mục đích đến trường của quý vị là gì? 

Lấy văn bằng. Giúp quí vị dễ dàng lấy được văn bằng, còn việc có học được kiến 

thức hay không, thầy không chịu trách nhiệm. Mỗi người đều lấy thứ mình cần. 

Thầy giáo cần điều gì? Cần thời gian, học phí, cần công việc để nuôi gia đình. 

Mỗi người đều muốn thứ mình cần nên hợp tác qua lại. Hiện nay nhà trường đều 

như vậy. Đây là điều trước đây thầy Phương_chẳng qua lúc đó còn tốt_Nhưng đã 

có hiện tượng này, tuy không phổ biến, hiện nay rất phổ biến. Học sinh thời này 

không dạy được, không có cách nào để dạy. Chúng ta không dễ dàng, học sinh sẽ 

kiến  nghị  lên  nhà  trường  không  mời  chúng  ta  dạy.  Như  vậy  thì  cuộc  sống  sinh 

hoạt của ta thành vấn đề rồi. 

Ngày xưa là học trò tôn trọng thầy, bây giờ thì thầy giáo tôn trong học sinh. 

Thật  là  điên  đảo.  Nên  tôi  sợ  không  dám  đến  trường,  đến  Phật  học  viện  cũng 

không dám dạy. Hình như tôi dạy ở học viện khoảng ba bốn năm, sau đó không 

dạy nữa. 

111

Tập 360 

4 



Như vậy là đã giới thiệu xong 20 loại tuỳ phiền não. Nếu quý vị muốn hiểu 

tường tận, có thể tham khảo Tam Tạng Pháp Số. Trong Tam Tạng Pháp Số mỗi 

điều đều có chú giải là một bộ tài liệu tham khảo rất tốt cho việc tu học Phật pháp. 

Chúng ta đọc tiếp đoạn chú giải này. 

 “Tiên Chú viết, não, tâm sở danh”.  Chính là tiểu tuỳ phiền não.  “Tiểu phiền não 

 địa pháp chi nhất” , một trong mười tiểu tuỳ phiền não.  “Vô minh, phóng dật, giãi 

 đãi, bất tín, hôn trầm, trạo cử thử lục giả, danh vi đại phiền não địa pháp”.  Đại 

tuỳ có tám loại, ở đây chỉ đưa ra sáu loại. Tám loại chúng ta đều giới thiệu . “Vị tự 

 kỷ nhân tự thân, tri ác sự vi ác sự nhi bất cải. Chấp trước chí bảo”.  Bảo có nghĩa 

là mãn. Đại tuỳ phiền não này, tự mình chẳng phải không biết. Biết! Biết như thế 

nào?  Biết  rõ  nhưng  vẫn  cố  ý  phạm,  không  làm  được.  Biết  được  tám  loại  này 

không tốt. Đây là việc ác của chính mình, nhưng vẫm cứ tuỳ thuận, không thay 

đổi được. 

Chấp trước điều gì? Chấp trước đến viên mãn.  “Bất dụng tha nhân chi gián 

 ngôn”  Người khác khuyến cáo, chúng ta không tiếp nhận. Trong quá khứ vẫn có 

người khuyến cáo, hiện nay không có ai khuyến cáo cả. Vì sao vậy? Bởi hiện nay 

nếu khuyên nhủ là kết oán với họ, họ hận chúng ta, nên không ai dám khuyên nhủ. 

Ngày nay chúng tôi trong lúc giảng kinh, giảng đến điều này, nên đem nó giảng 

rõ ràng minh bạch. Cũng là khuyến cáo mọi người, không phải chỉ định một ai đó. 

Người  nói  không  có  sai  lầm,  người  nghe  cũng  sẽ  không  trách  cứ  tôi.  Vì  trong 

kinh nói như vậy, chư vị tổ sư đều nói như vậy. 

Như  Hoàng  Niệm  Tổ  chú  thích  bộ  Đại  Kinh  Giải  này.  Trong  đó  dẫn  chứng 

193 loại kinh luận. Ông có thể nói đây đều là các bậc thánh hiền nói, không phải 

tôi nói. Ông dụng tâm cực khổ, cũng là làm chú giải tập đại thành. Khiến chúng 

ta từ trong cuốn sách này, có thể nhìn thấy rất nhiều khai thị và giáo huấn của cổ 

nhân.  “Đãn tự áo não phiền muộn dã”. Quả nhiên chính mình còn áo não phiền 

muộn. Hay nói cách khác, người này còn chút lương tâm, lương tâm chưa mất hết, 

chỉ là tự mình cống cao ngã mạn. Bên ngoài thì như không tiếp nhận bất cứ lời 

khuyến cáo của ai, tự cho mình là đúng nhưng vẫn còn chút lương tâm_chưa mất 

hết lương tâm. 

Tập 360  111

5 



 “Hựu vi nhị  thập tuỳ  phiền não chi nhất”.  Đây là đại tuỳ phiền não. Bên dưới 

 “tham, sân, si, man, nghi, ác kiến danh vi căn bản phiền não. Tùng căn bản phiền 

 não lưu xuất giả, danh vi tuỳ phiền não”. Tuỳ phiền não từ trong căn bản phiền 

não mà sanh khởi.  “Vị truy tưởng quá khứ chi hành sự, hoặc do hiện tại chi sự 

 vật bất mãn ư ý, tự áo não chi tinh thần tác dụng dã”.  Đây là nói rõ nguồn gốc 

của tuỳ phiền não. Đại khái là tình trạng này. Nghĩ về quá khứ, nghĩ về hiện tại, 

nghĩ đến vị lai, mà không biết rằng trong kinh Kim Cang Đức Phật dạy, tâm quá 

khứ  bất  khả  đắc,  tâm  hiện  tại  bất  khả  đắc,  tâm  vị  lai  bất  khả  đắc.  Vì  thế  nghĩ 

những điều này để làm gì. Quá khứ thì đã qua rồi. Đến Không Tử trong cách xử 

sự đối nhân tiếp vật cũng có câu danh ngôn,  ở trong thời đại hiện nay, rất đáng 

cho  chúng  ta  học  tập.  Chính  là  “thành  sự  bất  thuyết”.  Việc  này  đã  làm  xong, 

không nên nói hay phê bình gì nữa. Những điều này đều chỉ cho việc không tốt, 

không nói, không nhắc đến. Nhưng việc tốt đương nhiên có thể tán thán, điều đó 

không có gì để nói, còn việc không tốt không cần phải nói. Nói thêm kết oán thù. 

“Toại sự bất gián”. Tuy việc này không tốt nhưng họ đang làm, mà họ làm thì 

nhất định thành công. Như vậy nên không cần khuyên họ, điều này rất có lý. “Ký 

vãng bất cữu”. Mọi việc bất thiện đã qua thì không cần nhắc đến, không cần truy 

cứu. Như vậy có thể sống hoà mục với người khác, được người khác tín nhiệm. 

Người ta thật sự là một người tốt, người có lương tâm, họ đang gặp chuyện không 

thể giải quyết, nên đến thỉnh giáo, như vậy quý thì vị có thể khuyên cáo họ. Nếu 

họ không đến thỉnh giáo thì tốt hơn là đừng nhắc đến. Quan trọng nhất là lấy đức 

phục nhân, lấy đức cảm phục người khác, giúp người hồi đầu hướng thiện. Đặc 

biệt là ở trong tình thế như hiện nay, thiên tai nghiêm trọng, làm sao để độ mình? 

Làm sao để giúp người khác? Trên thực tế, độ mình là việc lớn nhất, giúp người 

khác vẫn là việc thứ yếu. 

Phương  pháp  chỉ  có  một,  là  phương  pháp  đáng  tin  cậy,  phương  pháp  thành 

công chính là niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. Ngoài ra thì nên buông bỏ hết. Vì sao 

vậy? Vì không còn kịp nữa. Bao nhiêu người khuyên chúng ta, đến các nhà khoa 

học  cũng  đã  đưa  ra  cảnh  cáo  nghiêm  trọng.  Năm  2011  năm  2012  và  năm  2013 

không dễ qua. Dự tính trong ba năm này động đất rất nhiều, mà đều là trên cấp 

bảy, có thể xảy ra đại sóng thần, còn núi lửa bộc phát, thêm vào đó là bệnh dịch, 

111

Tập 360 

6 



khí hậu biến hoá, lương thực khan hiếm. Có nguy cơ lương thực, nguy cơ nguồn 

năng lượng, nguy cơ về nguồn nước, nghĩa không có nước sạch. Các nhà khoa 

học đưa ra, họ có dữ liệu căn cứ, những thứ này đều là chúng sanh tạo nghiệp bất 

thiện mà cảm vời ra là cộng nghiệp của chúng sanh! 

Đối  với  những  điều  này  chúng  ta  cũng  không  cần  nói  nhiều.  Chỉ  nên  siêng 

năng nổ lực niệm Phật. Sau khi chúng ta đọc sách này mới biết, niệm Phật đích 

thực  có  vô  lượng  công  đức.  Niệm  Phật  thật  có  thể  giải  quyết  được  vấn  đề.  Lý 

luận ở trong Kinh Hoa Nghiêm, đặc biệt là chúng ta từng học một bài luận văn 

của Hiền Thủ quốc sư, là Tu Hoa Nghiêm Áo Chỉ Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán. 

Những đạo lý trong này nói với những điều các nhà lượng tử lực học ngày nay 

nói  không  có  gì  khác  biệt.  Ngày  nay  chúng  ta  hiểu  được  đạo  lý  niệm  Phật, 

phương pháp niệm Phật, hiệu quả niệm Phật, chỉ cần chúng ta hành trì, thì nó thật 

sự có lợi ích. Rất hiển nhiên, khiến chúng ta bất luận ở trong hoàn cảnh nào của 

xã hội, thuận cảnh, nghịch cảnh, thiện duyên, ác duyên chúng ta đều có thể duy 

trì tâm bình thường, giữ gìn tâm thanh tịnh. Đây là điều rất đáng nể. 

Không bị cảnh bên ngoài nhiễu loạn, không bị cảnh giới bên ngoài làm  ảnh 

hưởng. Công phu này không phải ai cũng làm được. Như vậy chúng ta học Phật 

sẽ không uổng phí. Chúng ta xem đoạn sau của câu này. 

       “Hựu  Duy  Thức  Thuật  Ký”.   Cuốn  sách  này  là  trước  tác  của  ngài  Khuy  Cơ, 

học trò ngài Huyền Trang. Khuy Cơ là người truyền thừa của ngài Huyền Trang. 

Pháp  tướng  tông  do  ngài  Huyền  Trang  truyền  cho  ngài,  và  ngài  kiến  lập  Pháp 

tướng tông. Kiến lập tông phái của đại thừa. Nên tổ sư khai sơn Pháp tướng tông 

là  ngài  Khuy  Cơ,  không  phải  là  ngài  Huyền  Trang.  Học  trò  ngài  Huyền  Trang 

kiến  lập  nên  tông  phái  này.  Ngài  Khuy  Cơ  giải  thích  phiền  có  nghĩa  là  nhiễu. 

Làm xáo trộn, làm bất hoà là ý của chữ phiền này. Ý của não tức là loạn. Trong 

lòng rất hỗn loạn, đây là não. Ngài đã giải thích hình tướng của hai chữ này. 

       “Viễn ly não loạn chi hoạn, cố viết vô chư não hoạn”.  Điều này đối với người 

tổn thương rất lớn. Vì sao vậy? Người thường không biết, đây cũng là điều ngày 

xưa tôi ngẫu nhiên phát hiện, suốt đời thầy Lý ăn ngày một bữa, sinh hoạt cực kỳ 

đơn giản. Thầy có thể duy trì suốt đời, điều này chúng ta không thể không khâm 

Tập 360  111

7 



phục. Một mình ở trong ngôi nhà nhỏ, ở Đài Loan gọi là Thập Ngũ Bình, tức là 

một ngôi nhà rất nhỏ. Nhà thầy lớn khoảng bằng phòng thu hình này của chúng ta. 

Phòng khách, chỗ thờ, chỗ nghỉ ngơi, nhà bếp đều  ở trong đó, nhà thầy  chỉ lớn 

bao  nhiêu  đó  thôi,  không  tính  phòng  làm  phía  trước  này  của  chúng  ta.  Thầy  ở 

mấy mươi năm tự nấu ăn, tự giặt áo quần, tự mình chăm sóc mình. 95 tuổi mới 

đồng ý cho hai người học trò đến chăm sóc. 

Ở đây nói lên điều gì? Chứng minh thân thể tốt, không cần người chăm sóc. Thực 

tế  mà  nói  thì  thầy  đã  làm  gương  cho  chúng  ta.  Suốt  đời  chúng  ta  rất  cực  khổ 

nhưng  không  ai  quan  tâm,  hãy  nghĩ  đến  thầy  cũng  như  vậy  thôi.  Như  vậy  tâm 

chúng ta sẽ bình thản trở lại. Nếu thầy từ lâu, như hiện nay thì đã làm chủ, làm trú 

trì. Ba bốn mươi tuổi ít nhất có bốn người thị giả chăm sóc sinh hoạt hằng ngày 

cho họ. Chúng tôi 85 tuổi mà không có người nào, bình thường nói ra không ai 

tin, không có một người chăm sóc. Nhưng khi nghĩ đến thầy cảm thấy rất an ủi. 

Thầy 95 tuổi mới cần người chăm sóc. Đợi khi tôi 95 tuổi, có hai người đến chăm 

sóc là vừa. Thầy đã làm tấm gương như vậy để chúng ta noi theo. 

Bây giờ không giống như ngày xưa. Ngày xưa có gia giáo, lòng người nhân 

hậu. Biết cách hiếu thảo cha mẹ, biết cách hiếu kính sư trưởng. Hiện nay không 

còn, không ai dạy. Điều này phải nên dạy từ nhỏ, chứ sau khi lớn lên không dễ 

dạy. Nên ở Đài Trung dạy học, người trên 40 tuổi thì thầy không dạy. Thời gian 

tu học của quý vị đã qua, nhưng dưới 40 tuổi thầy sẽ dạy. Hơn 40 tuổi đến tìm, 

thầy đều tiếp đãi như khách quý. 

Bên dưới nói:  “Nãi chí đắc bất thoái chuyển, trực chí thành Phật. Cố vân, trú bất 

 thoái chuyển, chí thành Phật đạo, vĩnh ly phiền não”.  Phiền não làm tổn hại con 

người điều gì? Năng lượng chúng ta tiêu hao. 95 phần trăm tiêu hao vì phiền não. 

Nếu tâm địa thanh tịnh, thì dù lượng công việc có lớn, năng lượng tiêu hao cũng 

rất  ít.  Nên  tôi  phát  hiện,  suốt  đời  thầy  Lý  ăn  rất  ít,  nhưng  lượng  công  việc  của 

thầy bằng năm người làm. Khi tôi theo thầy học, thầy đã 70 tuổi. Tôi theo thầy 10 

năm, từ 70 đến 80 tuổi. Lượng công việc nhiều như vậy, mà ẩm thực rất ít như 

thế, nên tôi đã kết luận và báo cáo với thầy. Tôi nói thân thể chúng ta là một bộ 

máy, ăn uống là bổ sung năng lượng, tiêu hao năng lượng lớn nhất chính là vọng 

niệm.  Thầy  hoàn  toàn  đồng  ý,  điều  này  rất  chính  xác.  Nên  lao  tâm  lao  lực  tiêu 

111

Tập 360 

8 



hao  năng  lượng  không  nhiều.  Tiêu  hao  lớn  nhất  là  phiền  não.  Khi  đoạn  được 

phiền não, chúng ta cảm  thấy nhẹ nhàng an vui, chỉ cần tiếp thu  một chút năng 

lượng là đủ. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



----------------------------------------------------------------------------------------------- 



Tập 360  111

9 







Document Outline


	OLE_LINK24

	OLE_LINK23

	OLE_LINK26

	OLE_LINK25

	OLE_LINK2

	OLE_LINK1

	OLE_LINK4

	OLE_LINK3

	OLE_LINK6

	OLE_LINK5




cover_image.jpg
Tinh-Do-Dai-Kinh-
Giai-Dien-Nghia-
Tap-301-360





